
大
寶
積
經
大
寶
積
經

唐
三
藏
法
師
玄
奘
奉

詔
譯

大
般
若
經
積經



1

大眾閱藏經典彙編 CBETA2018 版

大般若波罗蜜多經
（六百卷：第355卷至第360卷）

唐三藏法師玄奘奉 詔譯



2

佛经安置须知

1. 经典应恭敬放在清净高处以及其他书籍的上面，不可随意

扔放床上、座椅上等不净处。

2. 凡经书等法宝阅毕，可辗转流通，赠送其他道友，不可任

意烧毁或丢弃。

3. 如手捧或装于口袋携带时，不得低于腰部，不可挟腋下。

4. 不得口吹经上灰尘，应以专用净布拭去。

5. 不可在经典所在的地方，有种种污秽行为。

读诵佛经须知

1. 经典乃三世诸佛之师，如来法身舍利，亦当作真佛看，不

可作纸墨等看。礼诵持念，种种修持，皆当以诚敬为主。

2. 不可躺着看经书，以口水沾指翻经页，不可以污手触经。

3. 经书上不可涂写。不得一边散心杂话，一边看经书。

4. 中断不看时，应夹放纸条、书签做记号。不可折页、折角，或经

书面朝下作“人”字形搁置。

保宁勇禅师示看经警策文

夫看经之法后学须知：当净三业。若三业无亏，则百福俱集。三业者，

身、口、意业也。

（一）端身正坐，如对圣容，则身业净也。

（二）口无杂言，断诸嬉笑，则口业净也。

（三）意不散乱，屏息万缘，则意业净也。

内心既寂，外境俱捐。方契悟于真源，庶研穷于法理，可谓水澄珠

莹，云散月明。义海涌于胸襟，智岳凝于耳目。辄莫容易，实非小缘。

心法双忘，自他俱利。若能如是，真报佛恩。



3

起诵仪

请佛发愿

稽首禮諸佛 及法比丘僧 我今為自利 亦利諸有情

與諸善同修 正聞大藏經 傳承三聖學 令正法久住

南无本师释迦牟尼佛
南无本师释迦牟尼佛
南无本师释迦牟尼佛

香赞

（一遍）

炉香乍爇. 法界蒙薰. 诸佛海会悉遥闻.

随处结祥云.诚意方殷.诸佛现全身.

南无香云盖菩萨摩诃萨（三称）

开经偈

（一遍）

无上甚深微妙法 百千万劫难遭遇

我今见闻得受持 愿解如来真实义

讽诵经时 当愿众生：

顺佛所说 总持不忘.

（注：此阅藏仪轨可以根据需要自行调整）



4

大般若波羅蜜多經卷第三百五十五

三藏法師玄奘奉 詔譯

初分多問不二品第六十一之五

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不觀布施波羅蜜多若

常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、

若遠離若不遠離，亦不觀淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多若

常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、

若遠離若不遠離。

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不觀內空若常若無常、

若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不

遠離，亦不觀外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、

畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切

法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空若常若無常、若樂若

苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離。

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不觀真如若常若無常、

若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不

遠離，亦不觀法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、

法定、法住、實際、虛空界、不思議界若常若無常、若樂若苦、若我

若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離。

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不觀苦聖諦若常若無

常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離

若不遠離，亦不觀集、滅、道聖諦若常若無常、若樂若苦、若我若無

我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離。

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不觀四靜慮若常若無

常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離



5

若不遠離，亦不觀四無量、四無色定若常若無常、若樂若苦、若我若

無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離。

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不觀八解脫若常若無

常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離

若不遠離，亦不觀八勝處、九次第定、十遍處若常若無常、若樂若苦、

若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離。

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不觀四念住若常若無

常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離

若不遠離，亦不觀四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道

支若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂

靜、若遠離若不遠離。

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不觀空解脫門若常若

無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠

離若不遠離，亦不觀無相、無願解脫門若常若無常、若樂若苦、若我

若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離。

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不觀五眼若常若無常、

若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不

遠離，亦不觀六神通若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不

淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離。

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不觀佛十力若常若無

常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離

若不遠離，亦不觀四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、

十八佛不共法若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若

寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離。

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不觀無忘失法若常若

無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠

離若不遠離，亦不觀恒住捨性若常若無常、若樂若苦、若我若無我、



6

若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離。

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不觀一切智若常若無

常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離

若不遠離，亦不觀道相智、一切相智若常若無常、若樂若苦、若我若

無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離。

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不觀一切陀羅尼門若

常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、

若遠離若不遠離，亦不觀一切三摩地門若常若無常、若樂若苦、若我

若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離。

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不觀預流果若常若無

常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離

若不遠離，亦不觀一來、不還、阿羅漢果若常若無常、若樂若苦、若

我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離。

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不觀獨覺菩提若常若

無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠

離若不遠離。

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不觀一切菩薩摩訶薩

行若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂

靜、若遠離若不遠離。

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不觀諸佛無上正等菩

提若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂

靜、若遠離若不遠離。

「善現！是菩薩摩訶薩於如是一切法不觀察故，便能引發般若波

羅蜜多，亦能引發靜慮、精進、安忍、淨戒、布施波羅蜜多。

「善現！是菩薩摩訶薩於如是一切法不觀察故，便能安住內空，

亦能安住外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢

竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法



7

空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空。

「善現！是菩薩摩訶薩於如是一切法不觀察故，便能安住真如，

亦能安住法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、

法住、實際、虛空界、不思議界。

「善現！是菩薩摩訶薩於如是一切法不觀察故，便能安住苦聖諦，

亦能安住集、滅、道聖諦。

「善現！是菩薩摩訶薩於如是一切法不觀察故，便能引發四靜慮，

亦能引發四無量、四無色定。

「善現！是菩薩摩訶薩於如是一切法不觀察故，便能引發八解脫，

亦能引發八勝處、九次第定、十遍處。

「善現！是菩薩摩訶薩於如是一切法不觀察故，便能引發四念住，

亦能引發四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支。

「善現！是菩薩摩訶薩於如是一切法不觀察故，便能引發空解脫

門，亦能引發無相、無願解脫門。

「善現！是菩薩摩訶薩於如是一切法不觀察故，便能引發五眼，

亦能引發六神通。

「善現！是菩薩摩訶薩於如是一切法不觀察故，便能引發佛十力，

亦能引發四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不

共法。

「善現！是菩薩摩訶薩於如是一切法不觀察故，便能引發無忘失

法，亦能引發恒住捨性。

「善現！是菩薩摩訶薩於如是一切法不觀察故，便能引發一切陀

羅尼門，亦能引發一切三摩地門。

「善現！是菩薩摩訶薩於如是一切法不觀察故，便能引發一切智，

亦能引發道相智、一切相智。

「何以故？善現！若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，於諸法中

有所觀察若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜



8

若不寂靜、若遠離若不遠離，則不能隨意引發安住殊勝功德。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，則為行靜慮波

羅蜜多，亦為行精進、安忍、淨戒、布施波羅蜜多。

「善現！若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，則為行內空，亦為行

外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無

際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可

得空、無性空、自性空、無性自性空。

「善現！若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，則為行真如，亦為行

法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、

實際、虛空界、不思議界。

「善現！若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，則為行苦聖諦，亦為

行集、滅、道聖諦。

「善現！若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，則為行四靜慮，亦為

行四無量、四無色定。

「善現！若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，則為行八解脫，亦為

行八勝處、九次第定、十遍處。

「善現！若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，則為行四念住，亦為

行四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支。

「善現！若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，則為行空解脫門，亦

為行無相、無願解脫門。

「善現！若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，則為行五眼，亦為行

六神通。

「善現！若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，則為行佛十力，亦為

行四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法。

「善現！若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，則為行無忘失法，亦

為行恒住捨性。

「善現！若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，則為行一切陀羅尼門，



9

亦為行一切三摩地門。

「善現！若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，則為行一切智，亦為

行道相智、一切相智。

「復次，善現！甚深般若波羅蜜多隨所行處，所有一切波羅蜜多

及餘一切菩提分法皆悉隨從。甚深般若波羅蜜多隨所至處，所有一切

波羅蜜多及餘一切菩提分法皆悉隨至。善現！如轉輪聖王有四支勇軍，

隨彼輪王所行之處，是四勇軍皆悉隨從，隨彼輪王所至之處，是四勇

軍皆悉隨至。甚深般若波羅蜜多亦復如是，隨有所行及有所至，所有

一切波羅蜜多及餘一切菩提分法皆悉隨逐，究竟至於一切智智。善現！

如善御者駕駟馬車，令避險路行於正道，隨本意欲能往所至。甚深般

若波羅蜜多亦復如是，善御一切波羅蜜多及餘一切菩提分法，令避生

死涅槃險路，行於自利利他正道，至本所求一切智智。」

時，具壽善現白佛言：「世尊！菩薩摩訶薩云何為道？云何非道？」

佛言：「善現！諸異生道非諸菩薩摩訶薩道，諸聲聞道非諸菩薩

摩訶薩道，諸獨覺道非諸菩薩摩訶薩道。自利利他道是諸菩薩摩訶薩

道，一切智智道是諸菩薩摩訶薩道，不住生死及涅槃道是諸菩薩摩訶

薩道。善現！是為菩薩摩訶薩道及非道。」

具壽善現復白佛言：「世尊！甚深般若波羅蜜多出現世間能為大

事，所謂示現諸菩薩摩訶薩道、非道相，令諸菩薩摩訶薩知是道、是

非道，速能證得一切智智。」

佛言：「善現！如是！如是！如汝所說。甚深般若波羅蜜多出現

世間能為大事，所謂示現諸菩薩摩訶薩道、非道相，令諸菩薩摩訶薩

知是道、是非道，速能證得一切智智。

「復次，善現！甚深般若波羅蜜多出現世間能為大事，所謂度脫

無量無數無邊有情，皆令獲得利益安樂。

「善現！甚深般若波羅蜜多，雖作無邊利樂他事，而於此事無所

取著。



10

「善現！甚深般若波羅蜜多，雖能示現色所作事，而於此事無所

取著；雖能示現受、想、行、識所作事，而於此事無所取著。

「善現！甚深般若波羅蜜多，雖能示現眼處所作事，而於此事無

所取著；雖能示現耳、鼻、舌、身、意處所作事，而於此事無所取著。

「善現！甚深般若波羅蜜多，雖能示現色處所作事，而於此事無

所取著；雖能示現聲、香、味、觸、法處所作事，而於此事無所取著。

「善現！甚深般若波羅蜜多，雖能示現眼界所作事，而於此事無

所取著；雖能示現耳、鼻、舌、身、意界所作事，而於此事無所取著。

「善現！甚深般若波羅蜜多，雖能示現色界所作事，而於此事無

所取著；雖能示現聲、香、味、觸、法界所作事，而於此事無所取著。

「善現！甚深般若波羅蜜多，雖能示現眼識界所作事，而於此事

無所取著；雖能示現耳、鼻、舌、身、意識界所作事，而於此事無所

取著。

「善現！甚深般若波羅蜜多，雖能示現眼觸所作事，而於此事無

所取著；雖能示現耳、鼻、舌、身、意觸所作事，而於此事無所取著。

「善現！甚深般若波羅蜜多，雖能示現眼觸為緣所生諸受所作事，

而於此事無所取著；雖能示現耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受所

作事，而於此事無所取著。

「善現！甚深般若波羅蜜多，雖能示現地界所作事，而於此事無

所取著；雖能示現水、火、風、空、識界所作事，而於此事無所取著。

「善現！甚深般若波羅蜜多，雖能示現無明所作事，而於此事無

所取著；雖能示現行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、

老死愁歎苦憂惱所作事，而於此事無所取著。

「善現！甚深般若波羅蜜多，雖能示現布施波羅蜜多所作事，而

於此事無所取著；雖能示現淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多

所作事，而於此事無所取著。



11

「善現！甚深般若波羅蜜多，雖能示現內空所作事，而於此事無

所取著；雖能示現外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無

為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、

一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空所作事，而於此

事無所取著。

「善現！甚深般若波羅蜜多，雖能示現真如所作事，而於此事無

所取著；雖能示現法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生

性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界所作事，而於此事無所取

著。

「善現！甚深般若波羅蜜多，雖能示現苦聖諦所作事，而於此事

無所取著；雖能示現集、滅、道聖諦所作事，而於此事無所取著。

「善現！甚深般若波羅蜜多，雖能示現四靜慮所作事，而於此事

無所取著；雖能示現四無量、四無色定所作事，而於此事無所取著。

「善現！甚深般若波羅蜜多，雖能示現八解脫所作事，而於此事

無所取著；雖能示現八勝處、九次第定、十遍處所作事，而於此事無

所取著。

「善現！甚深般若波羅蜜多，雖能示現四念住所作事，而於此事

無所取著；雖能示現四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖

道支所作事，而於此事無所取著。

「善現！甚深般若波羅蜜多，雖能示現空解脫門所作事，而於此

事無所取著；雖能示現無相、無願解脫門所作事，而於此事無所取著。

「善現！甚深般若波羅蜜多，雖能示現五眼所作事，而於此事無

所取著；雖能示現六神通所作事，而於此事無所取著。

「善現！甚深般若波羅蜜多，雖能示現佛十力所作事，而於此事

無所取著；雖能示現四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、

十八佛不共法所作事，而於此事無所取著。

「善現！甚深般若波羅蜜多，雖能示現無忘失法所作事，而於此



12

事無所取著；雖能示現恒住捨性所作事，而於此事無所取著。

「善現！甚深般若波羅蜜多，雖能示現一切智所作事，而於此事

無所取著；雖能示現道相智、一切相智所作事，而於此事無所取著。

「善現！甚深般若波羅蜜多，雖能示現一切陀羅尼門所作事，而

於此事無所取著；雖能示現一切三摩地門所作事，而於此事無所取著。

「善現！甚深般若波羅蜜多，雖能示現預流果所作事，而於此事

無所取著；雖能示現一來、不還、阿羅漢果所作事，而於此事無所取

著。

「善現！甚深般若波羅蜜多，雖能示現獨覺菩提所作事，而於此

事無所取著。

「善現！甚深般若波羅蜜多，雖能示現一切菩薩摩訶薩行所作事，

而於此事無所取著。

「善現！甚深般若波羅蜜多，雖能示現諸佛無上正等菩提所作事，

而於此事無所取著。

「善現！甚深般若波羅蜜多，引導菩薩摩訶薩令趣無上正等菩提，

於其中間定不退轉。

「善現！甚深般若波羅蜜多，雖令菩薩摩訶薩遠離聲聞、獨覺等

地，親近無上正等菩提，而於諸法無起無滅，以法住性為定量故。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！若甚深般若波羅蜜多，於一切

法無起無滅，云何菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，應修布施波羅蜜

多？云何菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，應修淨戒波羅蜜多？云何

菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，應修安忍波羅蜜多？云何菩薩摩訶

薩行深般若波羅蜜多時，應修精進波羅蜜多？云何菩薩摩訶薩行深般

若波羅蜜多時，應修靜慮波羅蜜多？云何菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜

多時，應修般若波羅蜜多？」

佛言：「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，應緣一切智智

為諸有情而修布施波羅蜜多。菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，應緣



13

一切智智為諸有情而修淨戒波羅蜜多。菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多

時，應緣一切智智為諸有情而修安忍波羅蜜多。菩薩摩訶薩行深般若

波羅蜜多時，應緣一切智智為諸有情而修精進波羅蜜多。菩薩摩訶薩

行深般若波羅蜜多時，應緣一切智智為諸有情而修靜慮波羅蜜多。菩

薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，應緣一切智智為諸有情而修般若波羅

蜜多。

「善現！是菩薩摩訶薩持此善根，與諸有情平等共有迴向無上正

等菩提，於迴向時遠離三心，謂誰迴向？用何迴向？迴向何處？善現！

是菩薩摩訶薩持此善根，如是迴向所求無上正等菩提，則修六種波羅

蜜多速得圓滿，亦修菩薩慈、悲、喜、捨速得圓滿，由此疾得一切智

智，乃至安坐妙菩提座，常不遠離如是六種波羅蜜多。

「善現！若菩薩摩訶薩不離六種波羅蜜多，則不遠離一切智智。

是故，善現！若菩薩摩訶薩欲得速證所求無上正等菩提，當勤精進修

學六種波羅蜜多！當勤精進修行六種波羅蜜多！

「善現！若菩薩摩訶薩常勤精進修學修行如是六種波羅蜜多，一

切善根速得圓滿，疾證無上正等菩提。是故，善現！諸菩薩摩訶薩應

與六種波羅蜜多常共相應，勿相捨離。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩能與六種波羅

蜜多常共相應，不相捨離？」

佛言：「善現！若菩薩摩訶薩如實觀色非相應非不相應，如實觀

受、想、行、識非相應非不相應，是菩薩摩訶薩能與六種波羅蜜多常

共相應，不相捨離。

「善現！若菩薩摩訶薩如實觀眼處非相應非不相應，如實觀耳、

鼻、舌、身、意處非相應非不相應，是菩薩摩訶薩能與六種波羅蜜多

常共相應，不相捨離。

「善現！若菩薩摩訶薩如實觀色處非相應非不相應，如實觀聲、

香、味、觸、法處非相應非不相應，是菩薩摩訶薩能與六種波羅蜜多



14

常共相應，不相捨離。

「善現！若菩薩摩訶薩如實觀眼界非相應非不相應，如實觀耳、

鼻、舌、身、意界非相應非不相應，是菩薩摩訶薩能與六種波羅蜜多

常共相應，不相捨離。

「善現！若菩薩摩訶薩如實觀色界非相應非不相應，如實觀聲、

香、味、觸、法界非相應非不相應，是菩薩摩訶薩能與六種波羅蜜多

常共相應，不相捨離。

「善現！若菩薩摩訶薩如實觀眼識界非相應非不相應，如實觀耳、

鼻、舌、身、意識界非相應非不相應，是菩薩摩訶薩能與六種波羅蜜

多常共相應，不相捨離。

「善現！若菩薩摩訶薩如實觀眼觸非相應非不相應，如實觀耳、

鼻、舌、身、意觸非相應非不相應，是菩薩摩訶薩能與六種波羅蜜多

常共相應，不相捨離。

「善現！若菩薩摩訶薩如實觀眼觸為緣所生諸受非相應非不相應，

如實觀耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受非相應非不相應，是菩薩

摩訶薩能與六種波羅蜜多常共相應，不相捨離。

「善現！若菩薩摩訶薩如實觀地界非相應非不相應，如實觀水、

火、風、空、識界非相應非不相應，是菩薩摩訶薩能與六種波羅蜜多

常共相應，不相捨離。

「善現！若菩薩摩訶薩如實觀無明非相應非不相應，如實觀行、

識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱非相應

非不相應，是菩薩摩訶薩能與六種波羅蜜多常共相應，不相捨離。

「善現！若菩薩摩訶薩如實觀布施波羅蜜多非相應非不相應，如

實觀淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多非相應非不相應，是菩

薩摩訶薩能與六種波羅蜜多常共相應，不相捨離。

「善現！若菩薩摩訶薩如實觀內空非相應非不相應，如實觀外空、

內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、



15

散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、

無性空、自性空、無性自性空非相應非不相應，是菩薩摩訶薩能與六

種波羅蜜多常共相應，不相捨離。

「善現！若菩薩摩訶薩如實觀真如非相應非不相應，如實觀法界、

法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、

虛空界、不思議界非相應非不相應，是菩薩摩訶薩能與六種波羅蜜多

常共相應，不相捨離。

「善現！若菩薩摩訶薩如實觀苦聖諦非相應非不相應，如實觀集、

滅、道聖諦非相應非不相應，是菩薩摩訶薩能與六種波羅蜜多常共相

應，不相捨離。

「善現！若菩薩摩訶薩如實觀四靜慮非相應非不相應，如實觀四

無量、四無色定非相應非不相應，是菩薩摩訶薩能與六種波羅蜜多常

共相應，不相捨離。

「善現！若菩薩摩訶薩如實觀八解脫非相應非不相應，如實觀八

勝處、九次第定、十遍處非相應非不相應，是菩薩摩訶薩能與六種波

羅蜜多常共相應，不相捨離。

「善現！若菩薩摩訶薩如實觀四念住非相應非不相應，如實觀四

正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支非相應非不相應，

是菩薩摩訶薩能與六種波羅蜜多常共相應，不相捨離。

「善現！若菩薩摩訶薩如實觀空解脫門非相應非不相應，如實觀

無相、無願解脫門非相應非不相應，是菩薩摩訶薩能與六種波羅蜜多

常共相應，不相捨離。

「善現！若菩薩摩訶薩如實觀五眼非相應非不相應，如實觀六神

通非相應非不相應，是菩薩摩訶薩能與六種波羅蜜多常共相應，不相

捨離。

「善現！若菩薩摩訶薩如實觀佛十力非相應非不相應，如實觀四

無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法非相應



16

非不相應，是菩薩摩訶薩能與六種波羅蜜多常共相應，不相捨離。

「善現！若菩薩摩訶薩如實觀無忘失法非相應非不相應，如實觀

恒住捨性非相應非不相應，是菩薩摩訶薩能與六種波羅蜜多常共相應，

不相捨離。

「善現！若菩薩摩訶薩如實觀一切智非相應非不相應，如實觀道

相智、一切相智非相應非不相應，是菩薩摩訶薩能與六種波羅蜜多常

共相應，不相捨離。

「善現！若菩薩摩訶薩如實觀一切陀羅尼門非相應非不相應，如

實觀一切三摩地門非相應非不相應，是菩薩摩訶薩能與六種波羅蜜多

常共相應，不相捨離。

「善現！若菩薩摩訶薩如實觀預流果非相應非不相應，如實觀一

來、不還、阿羅漢果非相應非不相應，是菩薩摩訶薩能與六種波羅蜜

多常共相應，不相捨離。

「善現！若菩薩摩訶薩如實觀獨覺菩提非相應非不相應，是菩薩

摩訶薩能與六種波羅蜜多常共相應，不相捨離。

「善現！若菩薩摩訶薩如實觀一切菩薩摩訶薩行非相應非不相應，

是菩薩摩訶薩能與六種波羅蜜多常共相應，不相捨離。

「善現！若菩薩摩訶薩如實觀諸佛無上正等菩提非相應非不相應，

是菩薩摩訶薩能與六種波羅蜜多常共相應，不相捨離。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩恒作是念：『我不應住色，亦不應

住受、想、行、識。何以故？色非能住、非所住，受、想、行、識亦

非能住、非所住故。』善現！是菩薩摩訶薩能與六種波羅蜜多常共相

應，不相捨離。

「善現！若菩薩摩訶薩恒作是念：『我不應住眼處，亦不應住耳、

鼻、舌、身、意處。何以故？眼處非能住、非所住，耳、鼻、舌、身、

意處亦非能住、非所住故。』善現！是菩薩摩訶薩能與六種波羅蜜多

常共相應，不相捨離。



17

「善現！若菩薩摩訶薩恒作是念：『我不應住色處，亦不應住聲、

香、味、觸、法處。何以故？色處非能住、非所住，聲、香、味、觸、

法處亦非能住、非所住故。』善現！是菩薩摩訶薩能與六種波羅蜜多

常共相應，不相捨離。

大般若波羅蜜多經卷第三百五十五

大般若波羅蜜多經卷第三百五十六

三藏法師玄奘奉 詔譯

初分多問不二品第六十一之六

「善現！若菩薩摩訶薩恒作是念：『我不應住眼界，亦不應住耳、

鼻、舌、身、意界。何以故？眼界非能住非所住，耳、鼻、舌、身、

意界亦非能住非所住故。』善現！是菩薩摩訶薩能與六種波羅蜜多常

共相應，不相捨離。

「善現！若菩薩摩訶薩恒作是念：『我不應住色界，亦不應住聲、

香、味、觸、法界。何以故？色界非能住非所住，聲、香、味、觸、

法界亦非能住非所住故。』善現！是菩薩摩訶薩能與六種波羅蜜多常

共相應，不相捨離。

「善現！若菩薩摩訶薩恒作是念：『我不應住眼識界，亦不應住

耳、鼻、舌、身、意識界。何以故？眼識界非能住非所住，耳、鼻、

舌、身、意識界亦非能住非所住故。』善現！是菩薩摩訶薩能與六種

波羅蜜多常共相應，不相捨離。

「善現！若菩薩摩訶薩恒作是念：『我不應住眼觸，亦不應住耳、

鼻、舌、身、意觸。何以故？眼觸非能住非所住，耳、鼻、舌、身、

意觸亦非能住非所住故。』善現！是菩薩摩訶薩能與六種波羅蜜多常



18

共相應，不相捨離。

「善現！若菩薩摩訶薩恒作是念：『我不應住眼觸為緣所生諸受，

亦不應住耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受。何以故？眼觸為緣所

生諸受非能住非所住，耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受亦非能住

非所住故。』善現！是菩薩摩訶薩能與六種波羅蜜多常共相應，不相

捨離。

「善現！若菩薩摩訶薩恒作是念：『我不應住地界，亦不應住水、

火、風、空、識界。何以故？地界非能住非所住，水、火、風、空、

識界亦非能住非所住故。』善現！是菩薩摩訶薩能與六種波羅蜜多常

共相應，不相捨離。

「善現！若菩薩摩訶薩恒作是念：『我不應住無明，亦不應住行、

識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱。何以

故？無明非能住非所住，行乃至老死愁歎苦憂惱亦非能住非所住故。』

善現！是菩薩摩訶薩能與六種波羅蜜多常共相應，不相捨離。

「善現！若菩薩摩訶薩恒作是念：『我不應住布施波羅蜜多，亦

不應住淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多。何以故？布施波羅

蜜多非能住非所住，淨戒乃至般若波羅蜜多亦非能住非所住故。』善

現！是菩薩摩訶薩能與六種波羅蜜多常共相應，不相捨離。

「善現！若菩薩摩訶薩恒作是念：『我不應住內空，亦不應住外

空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際

空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得

空、無性空、自性空、無性自性空。何以故？內空非能住非所住，外

空乃至無性自性空亦非能住非所住故。』善現！是菩薩摩訶薩能與六

種波羅蜜多常共相應，不相捨離。

「善現！若菩薩摩訶薩恒作是念：『我不應住真如，亦不應住法

界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實

際、虛空界、不思議界。何以故？真如非能住非所住，法界乃至不思



19

議界亦非能住非所住故。』善現！是菩薩摩訶薩能與六種波羅蜜多常

共相應，不相捨離。

「善現！若菩薩摩訶薩恒作是念：『我不應住苦聖諦，亦不應住

集、滅、道聖諦。何以故？苦聖諦非能住非所住，集、滅、道聖諦亦

非能住非所住故。』善現！是菩薩摩訶薩能與六種波羅蜜多常共相應，

不相捨離。

「善現！若菩薩摩訶薩恒作是念：『我不應住四靜慮，亦不應住

四無量、四無色定。何以故？四靜慮非能住非所住，四無量、四無色

定亦非能住非所住故。』善現！是菩薩摩訶薩能與六種波羅蜜多常共

相應，不相捨離。

「善現！若菩薩摩訶薩恒作是念：『我不應住八解脫，亦不應住

八勝處、九次第定、十遍處。何以故？八解脫非能住非所住，八勝處、

九次第定、十遍處亦非能住非所住故。』善現！是菩薩摩訶薩能與六

種波羅蜜多常共相應，不相捨離。

「善現！若菩薩摩訶薩恒作是念：『我不應住四念住，亦不應住

四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支。何以故？四念

住非能住非所住，四正斷乃至八聖道支亦非能住非所住故。』善現！

是菩薩摩訶薩能與六種波羅蜜多常共相應，不相捨離。

「善現！若菩薩摩訶薩恒作是念：『我不應住空解脫門，亦不應

住無相、無願解脫門。何以故？空解脫門非能住非所住，無相、無願

解脫門亦非能住非所住故。』善現！是菩薩摩訶薩能與六種波羅蜜多

常共相應，不相捨離。

「善現！若菩薩摩訶薩恒作是念：『我不應住五眼，亦不應住六

神通。何以故？五眼非能住非所住，六神通亦非能住非所住故。』善

現！是菩薩摩訶薩能與六種波羅蜜多常共相應，不相捨離。

「善現！若菩薩摩訶薩恒作是念：『我不應住佛十力，亦不應住

四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法。何



20

以故？佛十力非能住非所住，四無所畏乃至十八佛不共法亦非能住非

所住故。』善現！是菩薩摩訶薩能與六種波羅蜜多常共相應，不相捨

離。

「善現！若菩薩摩訶薩恒作是念：『我不應住無忘失法，亦不應

住恒住捨性。何以故？無忘失法非能住非所住，恒住捨性亦非能住非

所住故。』善現！是菩薩摩訶薩能與六種波羅蜜多常共相應，不相捨

離。

「善現！若菩薩摩訶薩恒作是念：『我不應住一切智，亦不應住

道相智、一切相智。何以故？一切智非能住非所住，道相智、一切相

智亦非能住非所住故。』善現！是菩薩摩訶薩能與六種波羅蜜多常共

相應，不相捨離。

「善現！若菩薩摩訶薩恒作是念：『我不應住一切陀羅尼門，亦

不應住一切三摩地門。何以故？一切陀羅尼門非能住非所住，一切三

摩地門亦非能住非所住故。』善現！是菩薩摩訶薩能與六種波羅蜜多

常共相應，不相捨離。

「善現！若菩薩摩訶薩恒作是念：『我不應住預流果，亦不應住

一來、不還、阿羅漢果。何以故？預流果非能住非所住，一來、不還、

阿羅漢果亦非能住非所住故。』善現！是菩薩摩訶薩能與六種波羅蜜

多常共相應，不相捨離。

「善現！若菩薩摩訶薩恒作是念：『我不應住獨覺菩提。何以故？

獨覺菩提非能住非所住故。』善現！是菩薩摩訶薩能與六種波羅蜜多

常共相應，不相捨離。

「善現！若菩薩摩訶薩恒作是念：『我不應住一切菩薩摩訶薩行。

何以故？一切菩薩摩訶薩行非能住非所住故。』善現！是菩薩摩訶薩

能與六種波羅蜜多常共相應，不相捨離。

「善現！若菩薩摩訶薩恒作是念：『我不應住諸佛無上正等菩提。

何以故？諸佛無上正等菩提非能住非所住故。』善現！是菩薩摩訶薩



21

能與六種波羅蜜多常共相應，不相捨離。

「善現！若菩薩摩訶薩能以如是無住方便，修行六種波羅蜜多，

是菩薩摩訶薩速證無上正等菩提。

「善現！譬如有人欲食菴沒羅果或半那娑果，先取其子於良美地

而種植之，隨時溉灌，守護營理，漸次生長牙莖枝葉，時節和合便有

花果，果成熟已取而食之。如是，善現！菩薩摩訶薩欲得無上正等菩

提，先學六種波羅蜜多，復於有情或以布施、或以愛語、或以利行、

或以同事而攝受之。既攝受已，教令安住布施、淨戒、安忍、精進、

靜慮、般若波羅蜜多，既安住已解脫一切生老病死，證得常住畢竟安

樂。菩薩如是當得無上正等菩提，轉妙法輪，度無量眾。

「是故，善現！若菩薩摩訶薩欲於諸法不藉他緣而自悟解，欲能

成熟一切有情，欲於佛土能善嚴淨，欲疾安坐妙菩提座，欲能降伏一

切魔軍，欲速證得一切智智，欲轉法輪脫有情類生老病死，當學六種

波羅蜜多，以四攝事方便攝受諸有情類。菩薩如是勤修學時，應於般

若波羅蜜多常勤修學。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！佛說菩薩摩訶薩應於般若波羅

蜜多常勤學耶？」

佛言：「善現！如是！如是！我說菩薩摩訶薩應於般若波羅蜜多

常勤修學。善現！若菩薩摩訶薩欲於諸法得大自在，當學般若波羅蜜

多。何以故？善現！甚深般若波羅蜜多能令菩薩於一切法得自在故。

「復次，善現！甚深般若波羅蜜多，是諸善法生長方便所趣向門，

譬如大海是諸寶物生長方便及一切水所趣向門。如是，善現！甚深般

若波羅蜜多是諸善法生長方便所趣向門。是故，善現！求聲聞乘補特

伽羅、求獨覺乘補特伽羅、求菩薩乘補特伽羅，皆當於此甚深般若波

羅蜜多常勤修學。

「善現！諸菩薩摩訶薩於此般若波羅蜜多勤修學時，應勤修學布

施波羅蜜多，應勤修學淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多；應



22

勤安住內空，應勤安住外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、

無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相

空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空；應勤安住

真如，應勤安住法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、

法定、法住、實際、虛空界、不思議界；應勤安住苦聖諦，應勤安住

集、滅、道聖諦；應勤修學四靜慮，應勤修學四無量、四無色定；應

勤修學八解脫，應勤修學八勝處、九次第 定、十遍處；應勤修學四念

住，應勤修學四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支；

應勤修學空解脫門，應勤修學無相、無願解脫門；應勤修學五眼，應

勤修學六神通；應勤修學佛十力，應勤修學四無所畏、四無礙解、大

慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法；應勤修學無忘失法，應勤修

學恒住捨性；應勤修學一切陀羅尼門，應勤修學一切三摩地門；應勤

修學一切智，應勤修學道相智、一切相智。

「善現！如善射人甲冑堅固，執好弓箭不懼怨敵。菩薩摩訶薩亦

復如是，攝受般若波羅蜜多，攝受靜慮、精進、安忍、淨戒、布施波

羅蜜多；攝受內空，攝受外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為

空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、

共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空；攝受

真如，攝受法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法

定、法住、實際、虛空界、不思議界；攝受苦聖諦，攝受集、滅、道

聖諦；攝受四靜慮，攝受四無量、四無色定；攝受八解脫，攝受八勝

處、九次第定、十遍處；攝受四念住，攝受四正斷、四神足、五根、

五力、七等覺支、八聖道支；攝受空解脫門，攝受無相、無願解脫門；

攝受五眼，攝受六神通；攝受佛十力，攝受四無所畏、四無礙解、大

慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法；攝受無忘失法，攝受恒住捨

性；攝受一切陀羅尼門，攝受一切三摩地門；攝受一切智，攝受道相

智、一切相智。攝受如是諸功德時，皆以般若波羅蜜多而為方便，由



23

此因緣，一切魔軍外道他論皆不能伏。是故，善現！若菩薩摩訶薩欲

證無上正等菩提，當勤修學甚深般若波羅蜜多。

「善現！若菩薩摩訶薩如是行般若波羅蜜多時，便為過去未來現

在諸佛護念。」

時，具壽善現白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩如是行般若波羅

蜜多時，便為過去未來現在諸佛護念？」

佛言：「善現！若菩薩摩訶薩如是行般若波羅蜜多時，能行布施

波羅蜜多，能行淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多故，為過去

未來現在諸佛護念。

「善現！若菩薩摩訶薩如是行般若波羅蜜多時，能行內空，能行

外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無

際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可

得空、無性空、自性空、無性自性空故，為過去未來現在諸佛護念。

「善現！若菩薩摩訶薩如是行般若波羅蜜多時，能行真如，能行

法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、

實際、虛空界、不思議界故，為過去未來現在諸佛護念。

「善現！若菩薩摩訶薩如是行般若波羅蜜多時，能行苦聖諦，能

行集、滅、道聖諦故，為過去未來現在諸佛護念。

「善現！若菩薩摩訶薩如是行般若波羅蜜多時，能行四靜慮，能

行四無量、四無色定故，為過去未來現在諸佛護念。

「善現！若菩薩摩訶薩如是行般若波羅蜜多時，能行八解脫，能

行八勝處、九次第定、十遍處故，為過去未來現在諸佛護念。

「善現！若菩薩摩訶薩如是行般若波羅蜜多時，能行四念住，能

行四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支故，為過去未

來現在諸佛護念。

「善現！若菩薩摩訶薩如是行般若波羅蜜多時，能行空解脫門，

能行無相、無願解脫門故，為過去未來現在諸佛護念。



24

「善現！若菩薩摩訶薩如是行般若波羅蜜多時，能行五眼，能行

六神通故，為過去未來現在諸佛護念。

「善現！若菩薩摩訶薩如是行般若波羅蜜多時，能行佛十力，能

行四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法故，

為過去未來現在諸佛護念。

「善現！若菩薩摩訶薩如是行般若波羅蜜多時，能行無忘失法，

能行恒住捨性故，為過去未來現在諸佛護念。

「善現！若菩薩摩訶薩如是行般若波羅蜜多時，能行一切陀羅尼

門，能行一切三摩地門故，為過去未來現在諸佛護念。

「善現！若菩薩摩訶薩如是行般若波羅蜜多時，能行一切智，能

行道相智、一切相智故，為過去未來現在諸佛護念。」

具壽善現復白佛言：「世尊！是菩薩摩訶薩云何行布施波羅蜜多

時，便為過去未來現在諸佛護念？云何行淨戒、安忍、精進、靜慮、

般若波羅蜜多時，便為過去未來現在諸佛護念？

「世尊！是菩薩摩訶薩云何行內空時，便為過去未來現在諸佛護

念？云何行外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、

畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切

法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空時，便為過去未來現

在諸佛護念？

「世尊！是菩薩摩訶薩云何行真如時，便為過去未來現在諸佛護

念？云何行法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法

定、法住、實際、虛空界、不思議界時，便為過去未來現在諸佛護念？

「世尊！是菩薩摩訶薩云何行苦聖諦時，便為過去未來現在諸佛

護念？云何行集、滅、道聖諦時，便為過去未來現在諸佛護念？

「世尊！是菩薩摩訶薩云何行四靜慮時，便為過去未來現在諸佛

護念？云何行四無量、四無色定時，便為過去未來現在諸佛護念？



25

「世尊！是菩薩摩訶薩云何行八解脫時，便為過去未來現在諸佛

護念？云何行八勝處、九次第定、十遍處時，便為過去未來現在諸佛

護念？

「世尊！是菩薩摩訶薩云何行四念住時，便為過去未來現在諸佛

護念？云何行四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支時，

便為過去未來現在諸佛護念？

「世尊！是菩薩摩訶薩云何行空解脫門時，便為過去未來現在諸

佛護念？云何行無相、無願解脫門時，便為過去未來現在諸佛護念？

「世尊！是菩薩摩訶薩云何行五眼時，便為過去未來現在諸佛護

念？云何行六神通時，便為過去未來現在諸佛護念？

「世尊！是菩薩摩訶薩云何行佛十力時，便為過去未來現在諸佛

護念？云何行四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八

佛不共法時，便為過去未來現在諸佛護念？

「世尊！是菩薩摩訶薩云何行無忘失法時，便為過去未來現在諸

佛護念？云何行恒住捨性時，便為過去未來現在諸佛護念？

「世尊！是菩薩摩訶薩云何行一切陀羅尼門時，便為過去未來現

在諸佛護念？云何行一切三摩地門時，便為過去未來現在諸佛護念？

「世尊！是菩薩摩訶薩云何行一切智時，便為過去未來現在諸佛

護念？云何行道相智、一切相智時，便為過去未來現在諸佛護念？」

佛言：「善現！是菩薩摩訶薩行布施波羅蜜多時，觀布施波羅蜜

多不可得故，為過去未來現在諸佛護念；行淨戒、安忍、精進、靜慮、

般若波羅蜜多時，觀淨戒乃至般若波羅蜜多不可得故，為過去未來現

在諸佛護念。

「善現！是菩薩摩訶薩行內空時，觀內空不可得故，為過去未來

現在諸佛護念；行外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無

為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、

一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空時，觀外空乃至



26

無性自性空不可得故，為過去未來現在諸佛護念。

「善現！是菩薩摩訶薩行真如時，觀真如不可得故，為過去未來

現在諸佛護念；行法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生

性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界時，觀法界乃至不思議界

不可得故，為過去未來現在諸佛護念。

「善現！是菩薩摩訶薩行苦聖諦時，觀苦聖諦不可得故，為過去

未來現在諸佛護念；行集、滅、道聖諦時，觀集、滅、道聖諦不可得

故，為過去未來現在諸佛護念。

「善現！是菩薩摩訶薩行四靜慮時，觀四靜慮不可得故，為過去

未來現在諸佛護念；行四無量、四無色定時，觀四無量、四無色定不

可得故，為過去未來現在諸佛護念。

「善現！是菩薩摩訶薩行八解脫時，觀八解脫不可得故，為過去

未來現在諸佛護念；行八勝處、九次第定、十遍處時，觀八勝處、九

次第定、十遍處不可得故，為過去未來現在諸佛護念。

「善現！是菩薩摩訶薩行四念住時，觀四念住不可得故，為過去

未來現在諸佛護念；行四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八

聖道支時，觀四正斷乃至八聖道支不可得故，為過去未來現在諸佛護

念。

「善現！是菩薩摩訶薩行空解脫門時，觀空解脫門不可得故，為

過去未來現在諸佛護念；行無相、無願解脫門時，觀無相、無願解脫

門不可得故，為過去未來現在諸佛護念。

「善現！是菩薩摩訶薩行五眼時，觀五眼不可得故，為過去未來

現在諸佛護念；行六神通時，觀六神通不可得故，為過去未來現在諸

佛護念。

「善現！是菩薩摩訶薩行佛十力時，觀佛十力不可得故，為過去

未來現在諸佛護念；行四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大

捨、十八佛不共法時，觀四無所畏乃至十八佛不共法不可得故，為過



27

去未來現在諸佛護念。

「善現！是菩薩摩訶薩行無忘失法時，觀無忘失法不可得故，為

過去未來現在諸佛護念；行恒住捨性時，觀恒住捨性不可得故，為過

去未來現在諸佛護念。

「善現！是菩薩摩訶薩行一切陀羅尼門時，觀一切陀羅尼門不可

得故，為過去未來現在諸佛護念；行一切三摩地門時，觀一切三摩地

門不可得故，為過去未來現在諸佛護念。

「善現！是菩薩摩訶薩行一切智時，觀一切智不可得故，為過去

未來現在諸佛護念；行道相智、一切相智時，觀道相智、一切相智不

可得故，為過去未來現在諸佛護念。

「復次，善現！過去未來現在諸佛如色不可得故，護念是菩薩摩

訶薩；如受、想、行、識不可得故，護念是菩薩摩訶薩。

「善現！過去未來現在諸佛如眼處不可得故，護念是菩薩摩訶薩；

如耳、鼻、舌、身、意處不可得故，護念是菩薩摩訶薩。

「善現！過去未來現在諸佛如色處不可得故，護念是菩薩摩訶薩；

如聲、香、味、觸、法處不可得故，護念是菩薩摩訶薩。

「善現！過去未來現在諸佛如眼界不可得故，護念是菩薩摩訶薩；

如耳、鼻、舌、身、意界不可得故，護念是菩薩摩訶薩。

「善現！過去未來現在諸佛如色界不可得故，護念是菩薩摩訶薩；

如聲、香、味、觸、法界不可得故，護念是菩薩摩訶薩。

「善現！過去未來現在諸佛如眼識界不可得故，護念是菩薩摩訶

薩；如耳、鼻、舌、身、意識界不可得故，護念是菩薩摩訶薩。

「善現！過去未來現在諸佛如眼觸不可得故，護念是菩薩摩訶薩；

如耳、鼻、舌、身、意觸不可得故，護念是菩薩摩訶薩。

「善現！過去未來現在諸佛如眼觸為緣所生諸受不可得故，護念

是菩薩摩訶薩；如耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受不可得故，護

念是菩薩摩訶薩。



28

「善現！過去未來現在諸佛如地界不可得故，護念是菩薩摩訶薩；

如水、火、風、空、識界不可得故，護念是菩薩摩訶薩。

「善現！過去未來現在諸佛如無明不可得故，護念是菩薩摩訶薩；

如行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱

不可得故，護念是菩薩摩訶薩。

「善現！過去未來現在諸佛如布施波羅蜜多不可得故，護念是菩

薩摩訶薩；如淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多不可得故，護

念是菩薩摩訶薩。

「善現！過去未來現在諸佛如內空不可得故，護念是菩薩摩訶薩；

如外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、

無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不

可得空、無性空、自性空、無性自性空不可得故，護念是菩薩摩訶薩。

「善現！過去未來現在諸佛如真如不可得故，護念是菩薩摩訶薩；

如法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、

實際、虛空界、不思議界不可得故，護念是菩薩摩訶薩。

「善現！過去未來現在諸佛如苦聖諦不可得故，護念是菩薩摩訶

薩；如集、滅、道聖諦不可得故，護念是菩薩摩訶薩。

「善現！過去未來現在諸佛如四靜慮不可得故，護念是菩薩摩訶

薩；如四無量、四無色定不可得故，護念是菩薩摩訶薩。

「善現！過去未來現在諸佛如八解脫不可得故，護念是菩薩摩訶

薩；如八勝處、九次第定、十遍處不可得故，護念是菩薩摩訶薩。

「善現！過去未來現在諸佛如四念住不可得故，護念是菩薩摩訶

薩；如四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支不可得故，

護念是菩薩摩訶薩。

「善現！過去未來現在諸佛如空解脫門不可得故，護念是菩薩摩

訶薩；如無相、無願解脫門不可得故，護念是菩薩摩訶薩。

「善現！過去未來現在諸佛如五眼不可得故，護念是菩薩摩訶薩；



29

如六神通不可得故，護念是菩薩摩訶薩。

「善現！過去未來現在諸佛如佛十力不可得故，護念是菩薩摩訶

薩；如四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共

法不可得故，護念是菩薩摩訶薩。

「善現！過去未來現在諸佛如無忘失法不可得故，護念是菩薩摩

訶薩；如恒住捨性不可得故，護念是菩薩摩訶薩。

「善現！過去未來現在諸佛如一切智不可得故，護念是菩薩摩訶

薩；如道相智、一切相智不可得故，護念是菩薩摩訶薩。

「善現！過去未來現在諸佛如一切陀羅尼門不可得故，護念是菩

薩摩訶薩；如一切三摩地門不可得故，護念是菩薩摩訶薩。

「善現！過去未來現在諸佛如預流果不可得故，護念是菩薩摩訶

薩；如一來、不還、阿羅漢果不可得故，護念是菩薩摩訶薩。

「善現！過去未來現在諸佛如獨覺菩提不可得故，護念是菩薩摩

訶薩。

「善現！過去未來現在諸佛如一切菩薩摩訶薩行不可得故，護念

是菩薩摩訶薩。

「善現！過去未來現在諸佛如諸佛無上正等菩提不可得故，護念

是菩薩摩訶薩。

「復次，善現！過去未來現在諸佛，不以色故護念是菩薩摩訶薩，

不以受、想、行、識故護念是菩薩摩訶薩。

「善現！過去未來現在諸佛，不以眼處故護念是菩薩摩訶薩，不

以耳、鼻、舌、身、意處故護念是菩薩摩訶薩。

「善現！過去未來現在諸佛，不以色處故護念是菩薩摩訶薩，不

以聲、香、味、觸、法處故護念是菩薩摩訶薩。

「善現！過去未來現在諸佛，不以眼界故護念是菩薩摩訶薩，不

以耳、鼻、舌、身、意界故護念是菩薩摩訶薩。

「善現！過去未來現在諸佛，不以色界故護念是菩薩摩訶薩，不



30

以聲、香、味、觸、法界故護念是菩薩摩訶薩。

「善現！過去未來現在諸佛，不以眼識界故護念是菩薩摩訶薩，

不以耳、鼻、舌、身、意識界故護念是菩薩摩訶薩。

「善現！過去未來現在諸佛，不以眼觸故護念是菩薩摩訶薩，不

以耳、鼻、舌、身、意觸故護念是菩薩摩訶薩。

「善現！過去未來現在諸佛，不以眼觸為緣所生諸受故護念是菩

薩摩訶薩，不以耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受故護念是菩薩摩

訶薩。

「善現！過去未來現在諸佛，不以地界故護念是菩薩摩訶薩，不

以水、火、風、空、識界故護念是菩薩摩訶薩。

「善現！過去未來現在諸佛，不以無明故護念是菩薩摩訶薩，不

以行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱

故護念是菩薩摩訶薩。

「善現！過去未來現在諸佛，不以布施波羅蜜多故護念是菩薩摩

訶薩，不以淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多故護念是菩薩摩

訶薩。

「善現！過去未來現在諸佛，不以內空故護念是菩薩摩訶薩，不

以外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、

無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不

可得空、無性空、自性空、無性自性空故護念是菩薩摩訶薩。

「善現！過去未來現在諸佛，不以真如故護念是菩薩摩訶薩，不

以法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、

實際、虛空界、不思議界故護念是菩薩摩訶薩。

「善現！過去未來現在諸佛，不以苦聖諦故護念是菩薩摩訶薩，

不以集、滅、道聖諦故護念是菩薩摩訶薩。

「善現！過去未來現在諸佛，不以四靜慮故護念是菩薩摩訶薩，

不以四無量、四無色定故護念是菩薩摩訶薩。



31

「善現！過去未來現在諸佛，不以八解脫故護念是菩薩摩訶薩，

不以八勝處、九次第定、十遍處故護念是菩薩摩訶薩。

大般若波羅蜜多經卷第三百五十六

大般若波羅蜜多經卷第三百五十七

三藏法師玄奘奉 詔譯

初分多問不二品第六十一之七

「善現！過去未來現在諸佛，不以四念住故護念是菩薩摩訶薩，

不以四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支故護念是菩

薩摩訶薩。

「善現！過去未來現在諸佛，不以空解脫門故護念是菩薩摩訶薩，

不以無相、無願解脫門故護念是菩薩摩訶薩。

「善現！過去未來現在諸佛，不以五眼故護念是菩薩摩訶薩，不

以六神通故護念是菩薩摩訶薩。

「善現！過去未來現在諸佛，不以佛十力故護念是菩薩摩訶薩，

不以四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法

故護念是菩薩摩訶薩。

「善現！過去未來現在諸佛，不以無忘失法故護念是菩薩摩訶薩，

不以恒住捨性故護念是菩薩摩訶薩。

「善現！過去未來現在諸佛，不以一切智故護念是菩薩摩訶薩，

不以道相智、一切相智故護念是菩薩摩訶薩。

「善現！過去未來現在諸佛，不以一切陀羅尼門故護念是菩薩摩

訶薩，不以一切三摩地門故護念是菩薩摩訶薩。

「善現！過去未來現在諸佛，不以預流果故護念是菩薩摩訶薩，



32

不以一來、不還、阿羅漢果故護念是菩薩摩訶薩。

「善現！過去未來現在諸佛，不以獨覺菩提故護念是菩薩摩訶薩。

「善現！過去未來現在諸佛，不以一切菩薩摩訶薩行故護念是菩

薩摩訶薩。

「善現！過去未來現在諸佛，不以諸佛無上正等菩提故護念是菩

薩摩訶薩。」爾時，具壽善現白佛言：「世尊！諸菩薩摩訶薩雖多處

學而無所學。」

佛言：「善現！如是！如是！如汝所說。諸菩薩摩訶薩雖多處學

而無所學。何以故？善現！實無有法可令菩薩摩訶薩於中學故。」

具壽善現復白佛言：「世尊！如來為諸菩薩摩訶薩或略或廣宣說

六種波羅蜜多相應之法，若菩薩摩訶薩欲證無上正等菩提，於此六種

波羅蜜多相應法教，若略若廣皆應聽聞、受持、讀誦、令其通利，既

通利已如理思惟，既思惟已審正觀察，正觀察時心、心所法於所緣相

皆不復轉。」

佛言：「善現！如是！如是！如汝所說。復次，善現！諸菩薩摩

訶薩於諸如來所說六種波羅蜜多相應法教，若略若廣勤修學時，應於

諸法如實了知略廣之相。」

具壽善現復白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩於一切法如實了知

略廣之相？」

佛言：「善現！若菩薩摩訶薩如實了知色真如相，如實了知受、

想、行、識真如相，是菩薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知眼處真如相，如實了知耳、鼻、

舌、身、意處真如相，是菩薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知色處真如相，如實了知聲、香、

味、觸、法處真如相，是菩薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知眼界真如相，如實了知耳、鼻、

舌、身、意界真如相，是菩薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。



33

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知色界真如相，如實了知聲、香、

味、觸、法界真如相，是菩薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知眼識界真如相，如實了知耳、鼻、

舌、身、意識界真如相，是菩薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知眼觸真如相，如實了知耳、鼻、

舌、身、意觸真如相，是菩薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知眼觸為緣所生諸受真如相，如實

了知耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受真如相，是菩薩摩訶薩於一

切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知地界真如相，如實了知水、火、

風、空、識界真如相，是菩薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知無明真如相，如實了知行、識、

名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱真如相，是

菩薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知布施波羅蜜多真如相，如實了知

淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多真如相，是菩薩摩訶薩於一

切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知內空真如相，如實了知外空、內

外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散

空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無

性空、自性空、無性自性空真如相，是菩薩摩訶薩於一切法如實了知

略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知真如真如相，如實了知法界、法

性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛

空界、不思議界真如相，是菩薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知苦聖諦真如相，如實了知集、滅、

道聖諦真如相，是菩薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。



34

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知四靜慮真如相，如實了知四無量、

四無色定真如相，是菩薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知八解脫真如相，如實了知八勝處、

九次第定、十遍處真如相，是菩薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知四念住真如相，如實了知四正斷、

四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支真如相，是菩薩摩訶薩於

一切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知空解脫門真如相，如實了知無相、

無願解脫門真如相，是菩薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知五眼真如相，如實了知六神通真

如相，是菩薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知佛十力真如相，如實了知四無所

畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法真如相，是

菩薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知無忘失法真如相，如實了知恒住

捨性真如相，是菩薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知一切智真如相，如實了知道相智、

一切相智真如相，是菩薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知一切陀羅尼門真如相，如實了知

一切三摩地門真如相，是菩薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知預流果真如相，如實了知一來、

不還、阿羅漢果真如相，是菩薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知獨覺菩提真如相，是菩薩摩訶薩

於一切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知一切菩薩摩訶薩行真如相，是菩

薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知諸佛無上正等菩提真如相，是菩



35

薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！云何色真如相，云何受、想、

行、識真如相，諸菩薩摩訶薩如實了知而於中學，於一切法如實了知

略廣之相？」

佛言：「善現！色真如無生無滅，亦無住異而可施設，是名色真

如相；受、想、行、識真如無生無滅，亦無住異而可施設，是名受、

想、行、識真如相。諸菩薩摩訶薩如實了知當於中學，於一切法如實

了知略廣之相。」

「世尊！云何眼處真如相，云何耳、鼻、舌、身、意處真如相，

諸菩薩摩訶薩如實了知而於中學，於一切法如實了知略廣之相？」

「善現！眼處真如無生無滅，亦無住異而可施設，是名眼處真如

相；耳、鼻、舌、身、意處真如無生無滅，亦無住異而可施設，是名

耳、鼻、舌、身、意處真如相。諸菩薩摩訶薩如實了知當於中學，於

一切法如實了知略廣之相。」

「世尊！云何色處真如相，云何聲、香、味、觸、法處真如相，

諸菩薩摩訶薩如實了知而於中學，於一切法如實了知略廣之相？」

「善現！色處真如無生無滅，亦無住異而可施設，是名色處真如

相；聲、香、味、觸、法處真如無生無滅，亦無住異而可施設，是名

聲、香、味、觸、法處真如相。諸菩薩摩訶薩如實了知當於中學，於

一切法如實了知略廣之相。」

「世尊！云何眼界真如相，云何耳、鼻、舌、身、意界真如相，

諸菩薩摩訶薩如實了知而於中學，於一切法如實了知略廣之相？」

「善現！眼界真如無生無滅，亦無住異而可施設，是名眼界真如

相；耳、鼻、舌、身、意界真如無生無滅，亦無住異而可施設，是名

耳、鼻、舌、身、意界真如相。諸菩薩摩訶薩如實了知當於中學，於

一切法如實了知略廣之相。」

「世尊！云何色界真如相，云何聲、香、味、觸、法界真如相，



36

諸菩薩摩訶薩如實了知而於中學，於一切法如實了知略廣之相？」

「善現！色界真如無生無滅，亦無住異而可施設，是名色界真如

相；聲、香、味、觸、法界真如無生無滅，亦無住異而可施設，是名

聲、香、味、觸、法界真如相。諸菩薩摩訶薩如實了知當於中學，於

一切法如實了知略廣之相。」

「世尊！云何眼識界真如相，云何耳、鼻、舌、身、意識界真如

相，諸菩薩摩訶薩如實了知而於中學，於一切法如實了知略廣之相？」

「善現！眼識界真如無生無滅，亦無住異而可施設，是名眼識界

真如相；耳、鼻、舌、身、意識界真如無生無滅，亦無住異而可施設，

是名耳、鼻、舌、身、意識界真如相。諸菩薩摩訶薩如實了知當於中

學，於一切法如實了知略廣之相。」

「世尊！云何眼觸真如相，云何耳、鼻、舌、身、意觸真如相，

諸菩薩摩訶薩如實了知而於中學，於一切法如實了知略廣之相？」

「善現！眼觸真如無生無滅，亦無住異而可施設，是名眼觸真如

相；耳、鼻、舌、身、意觸真如無生無滅，亦無住異而可施設，是名

耳、鼻、舌、身、意觸真如相。諸菩薩摩訶薩如實了知當於中學，於

一切法如實了知略廣之相。」

「世尊！云何眼觸為緣所生諸受真如相，云何耳、鼻、舌、身、

意觸為緣所生諸受真如相，諸菩薩摩訶薩如實了知而於中學，於一切

法如實了知略廣之相？」

「善現！眼觸為緣所生諸受真如無生無滅，亦無住異而可施設，

是名眼觸為緣所生諸受真如相；耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受

真如無生無滅，亦無住異而可施設，是名耳、鼻、舌、身、意觸為緣

所生諸受真如相。諸菩薩摩訶薩如實了知當於中學，於一切法如實了

知略廣之相。」

「世尊！云何地界真如相，云何水、火、風、空、識界真如相，

諸菩薩摩訶薩如實了知而於中學，於一切法如實了知略廣之相？」



37

「善現！地界真如無生無滅，亦無住異而可施設，是名地界真如

相；水、火、風、空、識界真如無生無滅，亦無住異而可施設，是名

水、火、風、空、識界真如相。諸菩薩摩訶薩如實了知當於中學，於

一切法如實了知略廣之相。」

「世尊！云何無明真如相，云何行、識、名色、六處、觸、受、

愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱真如相，諸菩薩摩訶薩如實了知而

於中學，於一切法如實了知略廣之相？」

「善現！無明真如無生無滅，亦無住異而可施設，是名無明真如

相；行乃至老死愁歎苦憂惱真如無生無滅，亦無住異而可施設，是名

行乃至老死愁歎苦憂惱真如相。諸菩薩摩訶薩如實了知當於中學，於

一切法如實了知略廣之相。」

「世尊！云何布施波羅蜜多真如相，云何淨戒、安忍、精進、靜

慮、般若波羅蜜多真如相，諸菩薩摩訶薩如實了知而於中學，於一切

法如實了知略廣之相？」

「善現！布施波羅蜜多真如無生無滅，亦無住異而可施設，是名

布施波羅蜜多真如相；淨戒乃至般若波羅蜜多真如無生無滅，亦無住

異而可施設，是名淨戒乃至般若波羅蜜多真如相。諸菩薩摩訶薩如實

了知當於中學，於一切法如實了知略廣之相。」

「世尊！云何內空真如相，云何外空、內外空、空空、大空、勝

義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、

自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性

空真如相，諸菩薩摩訶薩如實了知而於中學，於一切法如實了知略廣

之相？」

「善現！內空真如無生無滅，亦無住異而可施設，是名內空真如

相；外空乃至無性自性空真如無生無滅，亦無住異而可施設，是名外

空乃至無性自性空真如相。諸菩薩摩訶薩如實了知當於中學，於一切

法如實了知略廣之相。」



38

「世尊！云何真如真如相，云何法界、法性、不虛妄性、不變異

性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界真如相，

諸菩薩摩訶薩如實了知而於中學，於一切法如實了知略廣之相？」

「善現！真如真如無生無滅，亦無住異而可施設，是名真如真如

相；法界乃至不思議界真如無生無滅，亦無住異而可施設，是名法界

乃至不思議界真如相。諸菩薩摩訶薩如實了知當於中學，於一切法如

實了知略廣之相。」

「世尊！云何苦聖諦真如相，云何集、滅、道聖諦真如相，諸菩

薩摩訶薩如實了知而於中學，於一切法如實了知略廣之相？」

「善現！苦聖諦真如無生無滅，亦無住異而可施設，是名苦聖諦

真如相；集、滅、道聖諦真如無生無滅，亦無住異而可施設，是名集、

滅、道聖諦真如相。諸菩薩摩訶薩如實了知當於中學，於一切法如實

了知略廣之相。」

「世尊！云何四靜慮真如相，云何四無量、四無色定真如相，諸

菩薩摩訶薩如實了知而於中學，於一切法如實了知略廣之相？」

「善現！四靜慮真如無生無滅，亦無住異而可施設，是名四靜慮

真如相；四無量、四無色定真如無生無滅，亦無住異而可施設，是名

四無量、四無色定真如相。諸菩薩摩訶薩如實了知當於中學，於一切

法如實了知略廣之相。」

「世尊！云何八解脫真如相，云何八勝處、九次第定、十遍處真

如相，諸菩薩摩訶薩如實了知而於中學，於一切法如實了知略廣之

相？」

「善現！八解脫真如無生無滅，亦無住異而可施設，是名八解脫

真如相；八勝處、九次第定、十遍處真如無生無滅，亦無住異而可施

設，是名八勝處、九次第定、十遍處真如相。諸菩薩摩訶薩如實了知

當於中學，於一切法如實了知略廣之相。」

「世尊！云何四念住真如相，云何四正斷、四神足、五根、五力、



39

七等覺支、八聖道支真如相，諸菩薩摩訶薩如實了知而於中學，於一

切法如實了知略廣之相？」

「善現！四念住真如無生無滅，亦無住異而可施設，是名四念住

真如相；四正斷乃至八聖道支真如無生無滅，亦無住異而可施設，是

名四正斷乃至八聖道支真如相。諸菩薩摩訶薩如實了知當於中學，於

一切法如實了知略廣之相。」

「世尊！云何空解脫門真如相，云何無相、無願解脫門真如相，

諸菩薩摩訶薩如實了知而於中學，於一切法如實了知略廣之相？」

「善現！空解脫門真如無生無滅，亦無住異而可施設，是名空解

脫門真如相；無相、無願解脫門真如無生無滅，亦無住異而可施設，

是名無相、無願解脫門真如相。諸菩薩摩訶薩如實了知當於中學，於

一切法如實了知略廣之相。」

「世尊！云何五眼真如相，云何六神通真如相，諸菩薩摩訶薩如

實了知而於中學，於一切法如實了知略廣之相？」

「善現！五眼真如無生無滅，亦無住異而可施設，是名五眼真如

相；六神通真如無生無滅，亦無住異而可施設，是名六神通真如相。

諸菩薩摩訶薩如實了知當於中學，於一切法如實了知略廣之相。」

「世尊！云何佛十力真如相，云何四無所畏、四無礙解、大慈、

大悲、大喜、大捨、十八佛不共法真如相，諸菩薩摩訶薩如實了知而

於中學，於一切法如實了知略廣之相？」

「善現！佛十力真如無生無滅，亦無住異而可施設，是名佛十力

真如相；四無所畏乃至十八佛不共法真如無生無滅，亦無住異而可施

設，是名四無所畏乃至十八佛不共法真如相。諸菩薩摩訶薩如實了知

當於中學，於一切法如實了知略廣之相。」

「世尊！云何無忘失法真如相，云何恒住捨性真如相，諸菩薩摩

訶薩如實了知而於中學，於一切法如實了知略廣之相？」

「善現！無忘失法真如無生無滅，亦無住異而可施設，是名無忘



40

失法真如相；恒住捨性真如無生無滅，亦無住異而可施設，是名恒住

捨性真如相。諸菩薩摩訶薩如實了知當於中學，於一切法如實了知略

廣之相。」

「世尊！云何一切智真如相，云何道相智、一切相智真如相，諸

菩薩摩訶薩如實了知而於中學，於一切法如實了知略廣之相？」

「善現！一切智真如無生無滅，亦無住異而可施設，是名一切智

真如相；道相智、一切相智真如無生無滅，亦無住異而可施設，是名

道相智、一切相智真如相。諸菩薩摩訶薩如實了知當於中學，於一切

法如實了知略廣之相。

「世尊！云何一切陀羅尼門真如相，云何一切三摩地門真如相，

諸菩薩摩訶薩如實了知而於中學，於一切法如實了知略廣之相？」

「善現！一切陀羅尼門真如無生無滅，亦無住異而可施設，是名

一切陀羅尼門真如相；一切三摩地門真如無生無滅，亦無住異而可施

設，是名一切三摩地門真如相。諸菩薩摩訶薩如實了知當於中學，於

一切法如實了知略廣之相。」

「世尊！云何預流果真如相，云何一來、不還、阿羅漢果真如相，

諸菩薩摩訶薩如實了知而於中學，於一切法如實了知略廣之相？」

「善現！預流果真如無生無滅，亦無住異而可施設，是名預流果

真如相；一來、不還、阿羅漢果真如無生無滅，亦無住異而可施設，

是名一來、不還、阿羅漢果真如相。諸菩薩摩訶薩如實了知當於中學，

於一切法如實了知略廣之相。」

「世尊！云何獨覺菩提真如相，諸菩薩摩訶薩如實了知而於中學，

於一切法如實了知略廣之相？」

「善現！獨覺菩提真如無生無滅，亦無住異而可施設，是名獨覺

菩提真如相。諸菩薩摩訶薩如實了知當於中學，於一切法如實了知略

廣之相。」

「世尊！云何一切菩薩摩訶薩行真如相，諸菩薩摩訶薩如實了知



41

而於中學，於一切法如實了知略廣之相？」

「善現！一切菩薩摩訶薩行真如無生無滅，亦無住異而可施設，

是名一切菩薩摩訶薩行真如相。諸菩薩摩訶薩如實了知當於中學，於

一切法如實了知略廣之相。」

「世尊！云何諸佛無上正等菩提真如相，諸菩薩摩訶薩如實了知

而於中學，於一切法如實了知略廣之相？」

「善現！諸佛無上正等菩提真如無生無滅，亦無住異而可施設，

是名諸佛無上正等菩提真如相。諸菩薩摩訶薩如實了知當於中學，於

一切法如實了知略廣之相。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩如實了知色實際相，如實了知受、

想、行、識實際相，是菩薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知眼處實際相，如實了知耳、鼻、

舌、身、意處實際相，是菩薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知色處實際相，如實了知聲、香、

味、觸、法處實際相，是菩薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知眼界實際相，如實了知耳、鼻、

舌、身、意界實際相，是菩薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知色界實際相，如實了知聲、香、

味、觸、法界實際相，是菩薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知眼識界實際相，如實了知耳、鼻、

舌、身、意識界實際相，是菩薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知眼觸實際相，如實了知耳、鼻、

舌、身、意觸實際相，是菩薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知眼觸為緣所生諸受實際相，如實

了知耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受實際相，是菩薩摩訶薩於一

切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知地界實際相，如實了知水、火、



42

風、空、識界實際相，是菩薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知無明實際相，如實了知行、識、

名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱實際相，是

菩薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知布施波羅蜜多實際相，如實了知

淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多實際相，是菩薩摩訶薩於一

切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知內空實際相，如實了知外空、內

外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散

空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無

性空、自性空、無性自性空實際相，是菩薩摩訶薩於一切法如實了知

略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知真如實際相，如實了知法界、法

性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛

空界、不思議界實際相，是菩薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知苦聖諦實際相，如實了知集、滅、

道聖諦實際相，是菩薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知四靜慮實際相，如實了知四無量、

四無色定實際相，是菩薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知八解脫實際相，如實了知八勝處、

九次第定、十遍處實際相，是菩薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知四念住實際相，如實了知四正斷、

四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支實際相，是菩薩摩訶薩於

一切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知空解脫門實際相，如實了知無相、

無願解脫門實際相，是菩薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。



43

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知五眼實際相，如實了知六神通實

際相，是菩薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知佛十力實際相，如實了知四無所

畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法實際相，是

菩薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知無忘失法實際相，如實了知恒住

捨性實際相，是菩薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知一切智實際相，如實了知道相智、

一切相智實際相，是菩薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知一切陀羅尼門實際相，如實了知

一切三摩地門實際相，是菩薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知預流果實際相，如實了知一來、

不還、阿羅漢果實際相，是菩薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知獨覺菩提實際相，是菩薩摩訶薩

於一切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知一切菩薩摩訶薩行實際相，是菩

薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知諸佛無上正等菩提實際相，是菩

薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！云何色實際相，云何受、想、

行、識實際相，諸菩薩摩訶薩如實了知而於中學，於一切法如實了知

略廣之相？」

佛言：「善現！無色際是名色實際相，無受、想、行、識際是名

受、想、行、識實際相，諸菩薩摩訶薩如實了知當於中學，於一切法

如實了知略廣之相。」

「世尊！云何眼處實際相，云何耳、鼻、舌、身、意處實際相，

諸菩薩摩訶薩如實了知而於中學，於一切法如實了知略廣之相？」



44

「善現！無眼處際是名眼處實際相，無耳、鼻、舌、身、意處際

是名耳、鼻、舌、身、意處實際相，諸菩薩摩訶薩如實了知當於中學，

於一切法如實了知略廣之相。」

「世尊！云何色處實際相，云何聲、香、味、觸、法處實際相，

諸菩薩摩訶薩如實了知而於中學，於一切法如實了知略廣之相？」

「善現！無色處際是名色處實際相，無聲、香、味、觸、法處際

是名聲、香、味、觸、法處實際相，諸菩薩摩訶薩如實了知當於中學，

於一切法如實了知略廣之相。」

「世尊！云何眼界實際相，云何耳、鼻、舌、身、意界實際相，

諸菩薩摩訶薩如實了知而於中學，於一切法如實了知略廣之相？」

「善現！無眼界際是名眼界實際相，無耳、鼻、舌、身、意界際

是名耳、鼻、舌、身、意界實際相，諸菩薩摩訶薩如實了知當於中學，

於一切法如實了知略廣之相。」

「世尊！云何色界實際相，云何聲、香、味、觸、法界實際相，

諸菩薩摩訶薩如實了知而於中學，於一切法如實了知略廣之相？」

「善現！無色界際是名色界實際相，無聲、香、味、觸、法界際

是名聲、香、味、觸、法界實際相，諸菩薩摩訶薩如實了知當於中學，

於一切法如實了知略廣之相。」

「世尊！云何眼識界實際相，云何耳、鼻、舌、身、意識界實際

相，諸菩薩摩訶薩如實了知而於中學，於一切法如實了知略廣之相？」

「善現！無眼識界際是名眼識界實際相，無耳、鼻、舌、身、意

識界際是名耳、鼻、舌、身、意識界實際相，諸菩薩摩訶薩如實了知

當於中學，於一切法如實了知略廣之相。」

「世尊！云何眼觸實際相，云何耳、鼻、舌、身、意觸實際相，

諸菩薩摩訶薩如實了知而於中學，於一切法如實了知略廣之相？」

「善現！無眼觸際是名眼觸實際相，無耳、鼻、舌、身、意觸際

是名耳、鼻、舌、身、意觸實際相，諸菩薩摩訶薩如實了知當於中學，



45

於一切法如實了知略廣之相。」

「世尊！云何眼觸為緣所生諸受實際相，云何耳、鼻、舌、身、

意觸為緣所生諸受實際相，諸菩薩摩訶薩如實了知而於中學，於一切

法如實了知略廣之相？」

「善現！無眼觸為緣所生諸受際是名眼觸為緣所生諸受實際相，

無耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受際是名耳、鼻、舌、身、意觸

為緣所生諸受實際相，諸菩薩摩訶薩如實了知當於中學，於一切法如

實了知略廣之相。」

「世尊！云何地界實際相，云何水、火、風、空、識界實際相，

諸菩薩摩訶薩如實了知而於中學，於一切法如實了知略廣之相？」

「善現！無地界際是名地界實際相，無水、火、風、空、識界際

是名水、火、風、空、識界實際相，諸菩薩摩訶薩如實了知當於中學，

於一切法如實了知略廣之相。」

「世尊！云何無明實際相，云何行、識、名色、六處、觸、受、

愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱實際相，諸菩薩摩訶薩如實了知而

於中學，於一切法如實了知略廣之相？」

「善現！無無明際是名無明實際相，無行乃至老死愁歎苦憂惱際

是名行乃至老死愁歎苦憂惱實際相，諸菩薩摩訶薩如實了知當於中學，

於一切法如實了知略廣之相。」

大般若波羅蜜多經卷第三百五十七

大般若波羅蜜多經卷第三百五十八

三藏法師玄奘奉 詔譯

初分多問不二品第六十一之八



46

「世尊！云何布施波羅蜜多實際相，云何淨戒、安忍、精進、靜

慮、般若波羅蜜多實際相，諸菩薩摩訶薩如實了知而於中學，於一切

法如實了知略廣之相？」

「善現！無布施波羅蜜多際是名布施波羅蜜多實際相，無淨戒乃

至般若波羅蜜多際是名淨戒乃至般若波羅蜜多實際相，諸菩薩摩訶薩

如實了知當於中學，於一切法如實了知略廣之相。」

「世尊！云何內空實際相，云何外空、內外空、空空、大空、勝

義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、

自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性

空實際相，諸菩薩摩訶薩如實了知而於中學，於一切法如實了知略廣

之相？」

「善現！無內空際是名內空實際相，無外空乃至無性自性空際是

名外空乃至無性自性空實際相，諸菩薩摩訶薩如實了知當於中學，於

一切法如實了知略廣之相。

「世尊！云何真如實際相，云何法界、法性、不虛妄性、不變異

性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界實際相，

諸菩薩摩訶薩如實了知而於中學，於一切法如實了知略廣之相？」

「善現！無真如際是名真如實際相，無法界乃至不思議界際是名

法界乃至不思議界實際相，諸菩薩摩訶薩如實了知當於中學，於一切

法如實了知略廣之相。」

「世尊！云何苦聖諦實際相，云何集、滅、道聖諦實際相，諸菩

薩摩訶薩如實了知而於中學，於一切法如實了知略廣之相？」

「善現！無苦聖諦際是名苦聖諦實際相，無集、滅、道聖諦際是

名集、滅、道聖諦實際相，諸菩薩摩訶薩如實了知當於中學，於一切

法如實了知略廣之相。」

「世尊！云何四靜慮實際相，云何四無量、四無色定實際相，諸

菩薩摩訶薩如實了知而於中學，於一切法如實了知略廣之相？」



47

「善現！無四靜慮際是名四靜慮實際相，無四無量、四無色定際

是名四無量、四無色定實際相，諸菩薩摩訶薩如實了知當於中學，於

一切法如實了知略廣之相。

「世尊！云何八解脫實際相，云何八勝處、九次第定、十遍處實

際相，諸菩薩摩訶薩如實了知而於中學，於一切法如實了知略廣之

相？」

「善現！無八解脫際是名八解脫實際相，無八勝處、九次第定、

十遍處際是名八勝處、九次第定、十遍處實際相，諸菩薩摩訶薩如實

了知當於中學，於一切法如實了知略廣之相。」

「世尊！云何四念住實際相，云何四正斷、四神足、五根、五力、

七等覺支、八聖道支實際相，諸菩薩摩訶薩如實了知而於中學，於一

切法如實了知略廣之相？

「善現！無四念住際是名四念住實際相，無四正斷乃至八聖道支

際是名四正斷乃至八聖道支實際相，諸菩薩摩訶薩如實了知當於中學，

於一切法如實了知略廣之相。」

「世尊！云何空解脫門實際相，云何無相、無願解脫門實際相，

諸菩薩摩訶薩如實了知而於中學，於一切法如實了知略廣之相？」

「善現！無空解脫門際是名空解脫門實際相，無無相、無願解脫

門際是名無相、無願解脫門實際相，諸菩薩摩訶薩如實了知當於中學，

於一切法如實了知略廣之相。」

「世尊！云何五眼實際相，云何六神通實際相，諸菩薩摩訶薩如

實了知而於中學，於一切法如實了知略廣之相？」

「善現！無五眼際是名五眼實際相，無六神通際是名六神通實際

相，諸菩薩摩訶薩如實了知當於中學，於一切法如實了知略廣之相。」

「世尊！云何佛十力實際相，云何四無所畏、四無礙解、大慈、

大悲、大喜、大捨、十八佛不共法實際相，諸菩薩摩訶薩如實了知而

於中學，於一切法如實了知略廣之相？」



48

「善現！無佛十力際是名佛十力實際相，無四無所畏乃至十八佛

不共法際是名四無所畏乃至十八佛不共法實際相，諸菩薩摩訶薩如實

了知當於中學，於一切法如實了知略廣之相。」

「世尊！云何無忘失法實際相，云何恒住捨性實際相，諸菩薩摩

訶薩如實了知而於中學，於一切法如實了知略廣之相？」

「善現！無無忘失法際是名無忘失法實際相，無恒住捨性際是名

恒住捨性實際相，諸菩薩摩訶薩如實了知當於中學，於一切法如實了

知略廣之相。」

「世尊！云何一切智實際相，云何道相智、一切相智實際相，諸

菩薩摩訶薩如實了知而於中學，於一切法如實了知略廣之相？」

「善現！無一切智際是名一切智實際相，無道相智、一切相智際

是名道相智、一切相智實際相，諸菩薩摩訶薩如實了知當於中學，於

一切法如實了知略廣之相。

「世尊！云何一切陀羅尼門實際相，云何一切三摩地門實際相，

諸菩薩摩訶薩如實了知而於中學，於一切法如實了知略廣之相？」

「善現！無一切陀羅尼門際是名一切陀羅尼門實際相，無一切三

摩地門際是名一切三摩地門實際相，諸菩薩摩訶薩如實了知當於中學，

於一切法如實了知略廣之相。」

「世尊！云何預流果實際相，云何一來、不還、阿羅漢果實際相，

諸菩薩摩訶薩如實了知而於中學，於一切法如實了知略廣之相？」

「善現！無預流果際是名預流果實際相，無一來、不還、阿羅漢

果際是名一來、不還、阿羅漢果實際相，諸菩薩摩訶薩如實了知當於

中學，於一切法如實了知略廣之相。」

「世尊！云何獨覺菩提實際相，諸菩薩摩訶薩如實了知而於中學，

於一切法如實了知略廣之相？」

「善現！無獨覺菩提際是名獨覺菩提實際相，諸菩薩摩訶薩如實

了知當於中學，於一切法如實了知略廣之相。」



49

「世尊！云何一切菩薩摩訶薩行實際相，諸菩薩摩訶薩如實了知

而於中學，於一切法如實了知略廣之相？

「善現！無一切菩薩摩訶薩行際是名一切菩薩摩訶薩行實際相，

諸菩薩摩訶薩如實了知當於中學，於一切法如實了知略廣之相。」

「世尊！云何諸佛無上正等菩提實際相，諸菩薩摩訶薩如實了知

而於中學，於一切法如實了知略廣之相？

「善現！無諸佛無上正等菩提際是名諸佛無上正等菩提實際相，

諸菩薩摩訶薩如實了知當於中學，於一切法如實了知略廣之相。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩如實了知色法界相，如實了知受、

想、行、識法界相，是菩薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知眼處法界相，如實了知耳、鼻、

舌、身、意處法界相，是菩薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知色處法界相，如實了知聲、香、

味、觸、法處法界相，是菩薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知眼界法界相，如實了知耳、鼻、

舌、身、意界法界相，是菩薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知色界法界相，如實了知聲、香、

味、觸、法界法界相，是菩薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知眼識界法界相，如實了知耳、鼻、

舌、身、意識界法界相，是菩薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知眼觸法界相，如實了知耳、鼻、

舌、身、意觸法界相，是菩薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知眼觸為緣所生諸受法界相，如實

了知耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受法界相，是菩薩摩訶薩於一

切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知地界法界相，如實了知水、火、

風、空、識界法界相，是菩薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。



50

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知無明法界相，如實了知行、識、

名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱法界相，是

菩薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知布施波羅蜜多法界相，如實了知

淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多法界相，是菩薩摩訶薩於一

切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知內空法界相，如實了知外空、內

外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散

空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無

性空、自性空、無性自性空法界相，是菩薩摩訶薩於一切法如實了知

略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知真如法界相，如實了知法界、法

性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛

空界、不思議界法界相，是菩薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知苦聖諦法界相，如實了知集、滅、

道聖諦法界相，是菩薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知四靜慮法界相，如實了知四無量、

四無色定法界相，是菩薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知八解脫法界相，如實了知八勝處、

九次第定、十遍處法界相，是菩薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知四念住法界相，如實了知四正斷、

四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支法界相，是菩薩摩訶薩於

一切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知空解脫門法界相，如實了知無相、

無願解脫門法界相，是菩薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知五眼法界相，如實了知六神通法

界相，是菩薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。



51

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知佛十力法界相，如實了知四無所

畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法法界相，是

菩薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知無忘失法法界相，如實了知恒住

捨性法界相，是菩薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知一切智法界相，如實了知道相智、

一切相智法界相，是菩薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知一切陀羅尼門法界相，如實了知

一切三摩地門法界相，是菩薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知預流果法界相，如實了知一來、

不還、阿羅漢果法界相，是菩薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知獨覺菩提法界相，是菩薩摩訶薩

於一切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知一切菩薩摩訶薩行法界相，是菩

薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。

「善現！若菩薩摩訶薩如實了知諸佛無上正等菩提法界相，是菩

薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！云何色法界相，云何受、想、

行、識法界相，諸菩薩摩訶薩如實了知而於中學，於一切法如實了知

略廣之相？」

佛言：「善現！色界虛空界是名色法界，此色法界無斷無別而可

施設，是名色法界相；受、想、行、識界虛空界是名受、想、行、識

法界，此受、想、行、識法界亦無斷無別而可施設，是名受、想、行、

識法界相。諸菩薩摩訶薩如實了知當於中學，於一切法如實了知略廣

之相。」

「世尊！云何眼處法界相，云何耳、鼻、舌、身、意處法界相，

諸菩薩摩訶薩如實了知而於中學，於一切法如實了知略廣之相？」



52

「善現！眼處界虛空界是名眼處法界，此眼處法界無斷無別而可

施設，是名眼處法界相；耳、鼻、舌、身、意處界虛空界是名耳、鼻、

舌、身、意處法界，此耳、鼻、舌、身、意處法界亦無斷無別而可施

設，是名耳、鼻、舌、身、意處法界相。諸菩薩摩訶薩如實了知當於

中學，於一切法如實了知略廣之相。」

「世尊！云何色處法界相，云何聲、香、味、觸、法處法界相，

諸菩薩摩訶薩如實了知而於中學，於一切法如實了知略廣之相？」

「善現！色處界虛空界是名色處法界，此色處法界無斷無別而可

施設，是名色處法界相；聲、香、味、觸、法處界虛空界是名聲、香、

味、觸、法處法界，此聲、香、味、觸、法處法界亦無斷無別而可施

設，是名聲、香、味、觸、法處法界相。諸菩薩摩訶薩如實了知當於

中學，於一切法如實了知略廣之相。」

「世尊！云何眼界法界相，云何耳、鼻、舌、身、意界法界相，

諸菩薩摩訶薩如實了知而於中學，於一切法如實了知略廣之相？」

「善現！眼界界虛空界是名眼界法界，此眼界法界無斷無別而可

施設，是名眼界法界相；耳、鼻、舌、身、意界界虛空界是名耳、鼻、

舌、身、意界法界，此耳、鼻、舌、身、意界法界亦無斷無別而可施

設，是名耳、鼻、舌、身、意界法界相。諸菩薩摩訶薩如實了知當於

中學，於一切法如實了知略廣之相。」

「世尊！云何色界法界相，云何聲、香、味、觸、法界法界相，

諸菩薩摩訶薩如實了知而於中學，於一切法如實了知略廣之相？」

「善現！色界界虛空界是名色界法界，此色界法界無斷無別而可

施設，是名色界法界相；聲、香、味、觸、法界界虛空界是名聲、香、

味、觸、法界法界，此聲、香、味、觸、法界法界亦無斷無別而可施

設，是名聲、香、味、觸、法界法界相。諸菩薩摩訶薩如實了知當於

中學，於一切法如實了知略廣之相。」

「世尊！云何眼識界法界相，云何耳、鼻、舌、身、意識界法界



53

相，諸菩薩摩訶薩如實了知而於中學，於一切法如實了知略廣之相？」

「善現！眼識界界虛空界是名眼識界法界，此眼識界法界無斷無

別而可施設，是名眼識界法界相；耳、鼻、舌、身、意識界界虛空界

是名耳、鼻、舌、身、意識界法界，此耳、鼻、舌、身、意識界法界

亦無斷無別而可施設，是名耳、鼻、舌、身、意識界法界相。諸菩薩

摩訶薩如實了知當於中學，於一切法如實了知略廣之相。」

「世尊！云何眼觸法界相，云何耳、鼻、舌、身、意觸法界相，

諸菩薩摩訶薩如實了知而於中學，於一切法如實了知略廣之相？」

「善現！眼觸界虛空界是名眼觸法界，此眼觸法界無斷無別而可

施設，是名眼觸法界相；耳、鼻、舌、身、意觸界虛空界是名耳、鼻、

舌、身、意觸法界，此耳、鼻、舌、身、意觸法界亦無斷無別而可施

設，是名耳、鼻、舌、身、意觸法界相。諸菩薩摩訶薩如實了知當於

中學，於一切法如實了知略廣之相。」

「世尊！云何眼觸為緣所生諸受法界相，云何耳、鼻、舌、身、

意觸為緣所生諸受法界相，諸菩薩摩訶薩如實了知而於中學，於一切

法如實了知略廣之相？」

「善現！眼觸為緣所生諸受界虛空界是名眼觸為緣所生諸受法界，

此眼觸為緣所生諸受法界無斷無別而可施設，是名眼觸為緣所生諸受

法界相；耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受界虛空界是名耳、鼻、

舌、身、意觸為緣所生諸受法界，此耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生

諸受法界亦無斷無別而可施設，是名耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生

諸受法界相。諸菩薩摩訶薩如實了知當於中學，於一切法如實了知略

廣之相。」

「世尊！云何地界法界相，云何水、火、風、空、識界法界相，

諸菩薩摩訶薩如實了知而於中學，於一切法如實了知略廣之相？」

「善現！地界界虛空界是名地界法界，此地界法界無斷無別而可

施設，是名地界法界相；水、火、風、空、識界界虛空界是名水、火、



54

風、空、識界法界，此水、火、風、空、識界法界亦無斷無別而可施

設，是名水、火、風、空、識界法界相。諸菩薩摩訶薩如實了知當於

中學，於一切法如實了知略廣之相。」

「世尊！云何無明法界相，云何行、識、名色、六處、觸、受、

愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱法界相，諸菩薩摩訶薩如實了知而

於中學，於一切法如實了知略廣之相？」

「善現！無明界虛空界是名無明法界，此無明法界無斷無別而可

施設，是名無明法界相；行乃至老死愁歎苦憂惱界虛空界是名行乃至

老死愁歎苦憂惱法界，此行乃至老死愁歎苦憂惱法界亦無斷無別而可

施設，是名行乃至老死愁歎苦憂惱法界相。諸菩薩摩訶薩如實了知當

於中學，於一切法如實了知略廣之相。」

「世尊！云何布施波羅蜜多法界相，云何淨戒、安忍、精進、靜

慮、般若波羅蜜多法界相，諸菩薩摩訶薩如實了知而於中學，於一切

法如實了知略廣之相？」

「善現！布施波羅蜜多界虛空界是名布施波羅蜜多法界，此布施

波羅蜜多法界無斷無別而可施設，是名布施波羅蜜多法界相；淨戒乃

至般若波羅蜜多界虛空界是名淨戒乃至般若波羅蜜多法界，此淨戒乃

至般若波羅蜜多法界亦無斷無別而可施設，是名淨戒乃至般若波羅蜜

多法界相。諸菩薩摩訶薩如實了知當於中學，於一切法如實了知略廣

之相。」

「世尊！云何內空法界相，云何外空、內外空、空空、大空、勝

義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、

自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性

空法界相，諸菩薩摩訶薩如實了知而於中學，於一切法如實了知略廣

之相？」

「善現！內空界虛空界是名內空法界，此內空法界無斷無別而可

施設，是名內空法界相；外空乃至無性自性空界虛空界是名外空乃至



55

無性自性空法 界，此外空乃至無性自性空法界亦無斷無別而可施設，

是名外空乃至無性自性空法界相。諸菩薩摩訶薩如實了知當於中學，

於一切法如實了知略廣之相。」

「世尊！云何真如法界相，云何法界、法性、不虛妄性、不變異

性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界法界相，

諸菩薩摩訶薩如實了知而於中學，於一切法如實了知略廣之相？」

「善現！真如界虛空界是名真如法界，此真如法界無斷無別而可

施設，是名真如法界相；法界乃至不思議界界虛空界是名法界乃至不

思議界法界，此法界乃至不思議界法界亦無斷無別而可施設，是名法

界乃至不思議界法界相。諸菩薩摩訶薩如實了知當於中學，於一切法

如實了知略廣之相。」

「世尊！云何苦聖諦法界相，云何集、滅、道聖諦法界相，諸菩

薩摩訶薩如實了知而於中學，於一切法如實了知略廣之相？」

「善現！苦聖諦界虛空界是名苦聖諦法界，此苦聖諦法界無斷無

別而可施設，是名苦聖諦法界相；集、滅、道聖諦界虛空界是名集、

滅、道聖諦法界，此集、滅、道聖諦法界亦無斷無別而可施設，是名

集、滅、道聖諦法界相。諸菩薩摩訶薩如實了知當於中學，於一切法

如實了知略廣之相。」

「世尊！云何四靜慮法界相，云何四無量、四無色定法界相，諸

菩薩摩訶薩如實了知而於中學，於一切法如實了知略廣之相？」

「善現！四靜慮界虛空界是名四靜慮法界，此四靜慮法界無斷無

別而可施設，是名四靜慮法界相；四無量、四無色定界虛空界是名四

無量、四無色定法界，此四無量、四無色定法界亦無斷無別而可施設，

是名四無量、四無色定法界相。諸菩薩摩訶薩如實了知當於中學，於

一切法如實了知略廣之相。」

「世尊！云何八解脫法界相，云何八勝處、九次第定、十遍處法

界相，諸菩薩摩訶薩如實了知而於中學，於一切法如實了知略廣之



56

相？」

「善現！八解脫界虛空界是名八解脫法界，此八解脫法界無斷無

別而可施設，是名八解脫法界相；八勝處、九次第定、十遍處界虛空

界是名八勝處、九次第定、十遍處法界，此八勝處、九次第定、十遍

處法界亦無斷無別而可施設，是名八勝處、九次第定、十遍處法界相。

諸菩薩摩訶薩如實了知當於中學，於一切法如實了知略廣之相。」

「世尊！云何四念住法界相，云何四正斷、四神足、五根、五力、

七等覺支、八聖道支法界相，諸菩薩摩訶薩如實了知而於中學，於一

切法如實了知略廣之相？

「善現！四念住界虛空界是名四念住法界，此四念住法界無斷無

別而可施設，是名四念住法界相；四正斷乃至八聖道支界虛空界是名

四正斷乃至八聖道支法界，此四正斷乃至八聖道支法界亦無斷無別而

可施設，是名四正斷乃至八聖道支法界相。諸菩薩摩訶薩如實了知當

於中學，於一切法如實了知略廣之相。」

「世尊！云何空解脫門法界相，云何無相、無願解脫門法界相，

諸菩薩摩訶薩如實了知而於中學，於一切法如實了知略廣之相？」

「善現！空解脫門界虛空界是名空解脫門法界，此空解脫門法界

無斷無別而可施設，是名空解脫門法界相；無相、無願解脫門界虛空

界是名無相、無願解脫門法界，此無相、無願解脫門法界亦無斷無別

而可施設，是名無相、無願解脫門法界相。諸菩薩摩訶薩如實了知當

於中學，於一切法如實了知略廣之相。」

「世尊！云何五眼法界相，云何六神通法界相，諸菩薩摩訶薩如

實了知而於中學，於一切法如實了知略廣之相？」

「善現！五眼界虛空界是名五眼法界，此五眼法界無斷無別而可

施設，是名五眼法界相；六神通界虛空界是名六神通法界，此六神通

法界亦無斷無別而可施設，是名六神通法界相。諸菩薩摩訶薩如實了

知當於中學，於一切法如實了知略廣之相。」



57

「世尊！云何佛十力法界相，云何四無所畏、四無礙解、大慈、

大悲、大喜、大捨、十八佛不共法法界相，諸菩薩摩訶薩如實了知而

於中學，於一切法如實了知略廣之相？」

「善現！佛十力界虛空界是名佛十力法界，此佛十力法界無斷無

別而可施設，是名佛十力法界相；四無所畏乃至十八佛不共法界虛空

界是名四無所畏乃至十八佛不共法法界，此四無所畏乃至十八佛不共

法法界亦無斷無別而可施設，是名四無所畏乃至十八佛不共法法界相。

諸菩薩摩訶薩如實了知當於中學，於一切法如實了知略廣之相。」

「世尊！云何無忘失法法界相，云何恒住捨性法界相，諸菩薩摩

訶薩如實了知而於中學，於一切法如實了知略廣之相？」

「善現！無忘失法界虛空界是名無忘失法法界，此無忘失法法界

無斷無別而可施設，是名無忘失法法界相；恒住捨性界虛空界是名恒

住捨性法界，此恒住捨性法界亦無斷無別而可施設，是名恒住捨性法

界相。諸菩薩摩訶薩如實了知當於中學，於一切法如實了知略廣之相。」

「世尊！云何一切智法界相，云何道相智、一切相智法界相，諸

菩薩摩訶薩如實了知而於中學，於一切法如實了知略廣之相？」

「善現！一切智界虛空界是名一切智法界，此一切智法界無斷無

別而可施設，是名一切智法界相；道相智、一切相智界虛空界是名道

相智、一切相智法界，此道相智、一切相智法界亦無斷無別而可施設，

是名道相智、一切相智法界相。諸菩薩摩訶薩如實了知當於中學，於

一切法如實了知略廣之相。」

「世尊！云何一切陀羅尼門法界相，云何一切三摩地門法界相，

諸菩薩摩訶薩如實了知而於中學，於一切法如實了知略廣之相？」

「善現！一切陀羅尼門界虛空界是名一切陀羅尼門法界，此一切

陀羅尼門法界無斷無別而可施設，是名一切陀羅尼門法界相；一切三

摩地門界虛空界是名一切三摩地門法界，此一切三摩地門法界亦無斷

無別而可施設，是名一切三摩地門法界相。諸菩薩摩訶薩如實了知當



58

於中學，於一切法如實了知略廣之相。」

「世尊！云何預流果法界相，云何一來、不還、阿羅漢果法界相，

諸菩薩摩訶薩如實了知而於中學，於一切法如實了知略廣之相？」

「善現！預流果界虛空界是名預流果法界，此預流果法界無斷無

別而可施設，是名預流果法界相；一來、不還、阿羅漢果界虛空界是

名一來、不還、阿羅漢果法界，此一來、不還、阿羅漢果法界亦無斷

無別而可施設，是名一來、不還、阿羅漢果法界相。諸菩薩摩訶薩如

實了知當於中學，於一切法如實了知略廣之相。」

「世尊！云何獨覺菩提法界相，諸菩薩摩訶薩如實了知而於中學，

於一切法如實了知略廣之相？」

「善現！獨覺菩提界虛空界是名獨覺菩提法界，此獨覺菩提法界

無斷無別而可施設，是名獨覺菩提法界相；諸菩薩摩訶薩如實了知當

於中學，於一切法如實了知略廣之相。」

「世尊！云何一切菩薩摩訶薩行法界相，諸菩薩摩訶薩如實了知

而於中學，於一切法如實了知略廣之相？

「善現！一切菩薩摩訶薩行界虛空界是名一切菩薩摩訶薩行法界，

此一切菩薩摩訶薩行法界無斷無別而可施設，是名一切菩薩摩訶薩行

法界相。諸菩薩摩訶薩如實了知當於中學，於一切法如實了知略廣之

相。」

「世尊！云何諸佛無上正等菩提法界相，諸菩薩摩訶薩如實了知

而於中學，於一切法如實了知略廣之相？

「善現！諸佛無上正等菩提界虛空界是名諸佛無上正等菩提法界，

此諸佛無上正等菩提法界無斷無別而可施設，是名諸佛無上正等菩提

法界相。諸菩薩摩訶薩如實了知當於中學，於一切法如實了知略廣之

相。」

大般若波羅蜜多經卷第三百五十八



59

大般若波羅蜜多經卷第三百五十九

三藏法師玄奘奉 詔譯

初分多問不二品第六十一之九

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！菩薩摩訶薩復云何應知一切法

略廣相？」

佛言：「善現！若菩薩摩訶薩如實了知一切法不合不散，是菩薩

摩訶薩如是當知一切法略廣相。」具壽善現復白佛言：「世尊！何等

一切法不合不散？」

佛言：「善現！色不合不散，受、想、行、識亦不合不散；眼處

不合不散，耳、鼻、舌、身、意處亦不合不散；色處不合不散，聲、

香、味、觸、法處亦不合不散；眼界不合不散，耳、鼻、舌、身、意

界亦不合不散；色界不合不散，聲、香、味、觸、法界亦不合不散；

眼識界不合不散，耳、鼻、舌、身、意識界亦不合不散；眼觸不合不

散，耳、鼻、舌、身、意觸亦不合不散；眼觸為緣所生諸受不合不散，

耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受亦不合不散；地界不合不散，水、

火、風、空、識界亦不合不散；無明不合不散，行、識、名色、六處、

觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱亦不合不散；布施波羅蜜

多不合不散，淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多亦不合不散；

內空不合不散，外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為

空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、

一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空亦不合不散； 真

如不合不散，法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、

法定、法住、實際、虛空界、不思議界亦不合不散；苦聖諦不合不散，

集、 滅、道聖諦亦不合不散；四靜慮不合不散，四無量、四無色定亦



60

不合不散；八解脫不合不散，八勝處、九次第定、十遍處亦不合不散；

四念住不合不散，四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道

支亦不合不散；空解脫門不合不散，無相、無願解脫門亦不合不散；

五眼不合不散，六神通亦不合不散；佛十力不合不散，四無所畏、四

無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法亦不合不散；無忘

失法不合不散，恒住捨性亦不合不 散；一切智不合不散，道相智、一

切相智亦不合不散；一切陀羅尼門不合不散，一切三摩地門亦不合不

散；預流果不合不散，一來、不還、阿羅漢果亦不合不散；獨覺菩提

不合不散；一切菩薩摩訶薩行不合不散；諸佛無上正等菩提不合不散；

有為界不合不散，無為界亦不合不散。何以故？

「善現！如是諸法皆無自性，若無自性則無所有，若無所有則不

可說有合有散。諸菩薩摩訶薩於一切法如是了知，則能了知略廣之相。」

時，具壽善現白佛言：「世尊！如是名為略攝六種波羅蜜多，諸

菩薩摩訶薩若於中學能多所作。世尊！如是略攝波羅蜜多，初修業菩

薩摩訶薩常應於中學，乃至住十地菩薩摩訶薩亦應於中學。世尊！若

菩薩摩訶薩學此略攝波羅蜜多，於一切法知略廣相。」

佛言：「善現！如是！如是！如汝所說。善現！如是法門，利根

菩薩摩訶薩能入，中根菩薩摩訶薩亦能入。善現！如是法門，定根菩

薩摩訶薩能入，不定根菩薩摩訶薩亦能入。善現！如是法門無障無礙，

若菩薩摩訶薩專於中學，無不能入。善現！如是法門，非懈怠者、劣

精進者、失正念者、散亂心者、習惡慧者之所能入。善現！如是法門，

不懈怠者、勝精進者、住正念者、善攝心者、修妙慧者方能趣入。善

現！若菩薩摩訶薩欲住不退轉地，欲住第十地，欲住一切智智地，當

勤方便入此法門。

「善現！若菩薩摩訶薩如此般若波羅蜜多所說而學，是菩薩摩訶

薩能隨證得布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多，亦隨證

得內空、外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢



61

竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法

空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空，亦隨證得真如、法界、

法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、

虛空界、不思議界，亦隨證得苦、集、滅、道聖諦，亦隨證得四靜慮、

四無量、四無色定，亦隨證得八解脫、八勝處、九次第定、十遍處，

亦隨證得四念住、四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道

支，亦隨證得空、無相、無願解脫門，亦隨證得五眼、六神通，亦隨

證得佛十力、四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大 喜、大捨、十八

佛不共法，亦隨證得無忘失法、恒住捨性，亦隨證得一切智、道相智、

一切相智，亦隨證得一切陀羅尼門、一切三摩地門。

「善現！若菩薩摩訶薩如如依此甚深般若波羅蜜多所說而學，是

菩薩摩訶薩如是如是轉近所求一切智智。善現！若菩薩摩訶薩如此般

若波羅蜜多所說而學，是菩薩摩訶薩所有魔事隨起即滅。是故，善現！

若菩薩摩訶薩欲疾滅除一切業障，欲正攝受方便善巧，當學般若波羅

蜜多。

「復次，善現！若時菩薩摩訶薩行是般若波羅蜜多，修是般若波

羅蜜多，習是般若波羅蜜多，是時菩薩摩訶薩便為十方無量無數無邊

世界一切如來、應、正等覺現在住持說正法者，皆共護念。所以者何？

過去、未來、現在諸佛無不皆從如是般若波羅蜜多而出生故。是故，

善現！若菩薩摩訶薩能行般若波羅蜜多，應作是念：『過去未來現在

諸佛所證得法，我亦當得。』如是，善現！諸菩薩摩訶薩應勤修學如

是般若波羅蜜多，若勤修學如是般若波羅蜜多，是菩薩摩訶薩疾證無

上正等菩提。是故，善現！諸菩薩摩訶薩常應不離一切智智相應作意

修行般若波羅蜜多。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩於此般若波羅蜜多如實修行，經彈

指頃，是菩薩摩訶薩所獲福聚，其量甚多。假使有人教化三千大千世

界諸有情類，皆令安住布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若，或令



62

安住解脫及解脫智見，或令安住預流、一來、不還、阿羅漢果，或令

安住獨覺菩提，是人雖獲無量福聚，而猶不及彼菩薩摩訶薩於此般若

波羅蜜多如實修行經彈指頃。何以故？善現！如是般若波羅蜜多，能

生一切布施、淨戒、安忍、精進、靜 慮、般若，能生一切解脫及解脫

智見，能生預流、一來、不還、阿羅漢果，能生獨覺菩提，能生無上

正等菩提。現在十方無量無數無邊世界一切如 來、應、正等覺，無不

皆由如是般若波羅蜜多今得出現，於過去世一切如來、應、正等覺，

無不皆由如是般若波羅蜜多已得出現，於未來世一切如來、應、正等

覺，無不皆由如是般若波羅蜜多當得出現。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩能不遠離一切智智相應作意修行般

若波羅蜜多，經須臾頃，或經半日，或經一日，或經一月，或經一歲，

或經百歲，或經一劫，或經百劫，乃至或復經無數劫，是菩薩摩訶薩

所獲福聚其量甚多，勝過教化於十方面各如殑伽沙等世界諸有情類，

皆令安住布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若，或令安住解脫及解

脫智見，或令安住預流、一來、不還、阿羅漢果，或令安住獨覺菩提

所獲福聚。何以故？善現！由此般若波羅蜜多，出生過去未來現在一

切如來、應、正等覺，為諸有情如實施設布施、淨戒、安忍、精進、

靜慮、般若，為諸有情如實施設解脫及解脫智 見，為諸有情如實施設

預流、一來、不還、阿羅漢果，為諸有情如實施設獨覺菩提，為諸有

情如實施設諸佛無上正等菩提故，此福聚勝過於彼。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩如此般若波羅蜜多所說而住，當知

是菩薩摩訶薩不復退轉，常為諸佛之所護念，成就最勝方便善巧，已

曾親近供養無量百千俱胝那庾多佛，於諸佛所已種無量殊勝善根。

「當知是菩薩摩訶薩已為無量真善知識之所攝受，已久修習布施、

淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多，已久安住內空、外空、內

外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散

空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無



63

性空、自性空、無性自性空，已久安住真如、法界、法性、不虛妄性、

不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界，

已久安住苦、集、滅、道聖諦， 已久修習四靜慮、四無量、四無色定，

已久修習八解脫、八勝處、九次第定、十遍處，已久修習四念住、四

正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支，已久修習空、無

相、無願解脫門，已久修習五眼、六神通，已久修習佛十力、四無所

畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法，已久修習

無忘失法、恒住捨性，已久修習一切陀羅尼門、一切三摩地門，已久

修習一切智、道相智、一切相智。

「當知是菩薩摩訶薩住童子地，一切所願無不滿足，常見諸佛曾

無暫捨，於諸善根恒不捨離，常能成熟一切有情，亦常嚴淨所有佛土，

從一佛土趣一佛土，恭敬供養諸佛世尊，聽受修行無上乘法。

「當知是菩薩摩訶薩已得無斷無盡辯才，已得殊勝陀羅尼法，成

就最上微妙色身，已得諸佛授圓滿記，於隨所樂為度有情，受諸有身

已得自在。

「當知是菩薩摩訶薩善知所緣門，善知行相門；善知字門，善知

非字門；善知言，善知不言；善知一增語，善知二增語，善知多增語；

善知女增語，善知男增語，善知非女男增語；善知過去增語，善知未

來增語，善知現在增語；善知諸文，善知諸義。

「當知是菩薩摩訶薩善知色，善知受，善知想，善知行，善知識；

善知蘊，善知界，善知處；善知緣起，善知緣起支；善知世間性，善

知涅槃性；善知法界相，善知行相，善知非行相；善知有為相，善知

無為相，善知有為、無為相；善知相相，善知非相相；善知有，善知

非有；善知自性，善知他性；善知合，善知散，善知合、散；善知相

應，善知不相應，善知相應、不相應；善知真如，善知不虛妄性，善

知不變異性，善知法性，善知法界， 善知法定，善知法住；善知緣性，

善知非緣性；善知諸聖諦；善知靜慮，善知無量，善知無色定；善知



64

六波羅蜜多；善知四念住，善知四正斷，善知四神足，善知五根，善

知五力，善知七等覺支，善知八聖道支；善知八解脫，善知八勝處，

善知九次第定，善知十遍處；善知陀羅尼門，善知三摩地門；善知空

解脫門，善知無相解脫門，善知無願解脫門；善知一切空法門；善知

五眼，善知六神通；善知佛十力，善知四無所畏，善知四無礙解，善

知大慈、大悲、大喜、大捨，善知十八佛不共法；善知無忘失法，善

知恒住捨性；善知一切智，善知道相智，善知一切相智；善知有為界，

善知無為界；善知界，善知非界。

「當知是菩薩摩訶薩善知色作意，善知受、想、行、識作意；善

知眼處作意，善知耳、鼻、舌、身、意處作意；善知色處作意，善知

聲、香、味、 觸、法處作意；善知眼界作意，善知耳、鼻、舌、身、

意界作意；善知色界作意，善知聲、香、味、觸、法界作意；善知眼

識界作意，善知耳、鼻、舌、身、意識界作意；善知眼觸作意，善知

耳、鼻、舌、身、意觸作意；善知眼觸為緣所生諸受作意，善知耳、

鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受作意；善知地界作意，善知水、火、

風、空、識界作意；善知無明作意，善知行、識、名色、六處、觸、

受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱作意； 善知布施波羅蜜多作意，

善知淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多作意；善知內空作意，

善知外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、

無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不

可得空、無性空、自性空、無性自性空作意；善知真如作意，善知法

界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實

際、虛空界、不思議界作意；善知苦聖諦作意，善知集、滅、道聖諦

作意； 善知四念住作意，善知四正斷、四神足、五根、五力、七等覺

支、八聖道支作意；善知四靜慮作意，善知四無量、四無色定作意；

善知八解脫作意，善知八勝處、九次第定、十遍處作意；善知一切陀

羅尼門作意，善知一切三摩地門作意；善知空解脫門作意，善知無相、



65

無願解脫門作意；善知五眼作意，善知六神通作意；善知佛十力作意，

善知四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法

作意；善知無忘失法作意，善知恒住捨性作意；善知一切智作意，善

知道相智、一切相智作意。

「當知是菩薩摩訶薩善知色色相空，善知受、想、行、識受、想、

行、識相空；善知眼處眼處相空，善知耳、鼻、舌、身、意處耳、鼻、

舌、身、意處相空；善知色處色處相空，善知聲、香、味、觸、法處

聲、香、味、觸、法處相空；善知眼界眼界相空，善知耳、鼻、舌、

身、意界耳、鼻、舌、身、意界相空；善知色界色界相空，善知聲、

香、味、觸、法界聲、香、味、觸、法界相空；善知眼識界眼識界相

空，善知耳、鼻、舌、身、意識界耳、鼻、舌、身、意識界相空；善

知眼觸眼觸相空，善知耳、鼻、舌、身、意觸耳、鼻、舌、身、意觸

相空；善知眼觸為緣所生諸受眼觸為緣所生諸受相空，善知耳、鼻、

舌、身、意觸為緣所生諸受耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受相空；

善知地界地界相空，善知水、火、風、空、識界水、 火、風、空、識

界相空；善知無明無明相空，善知行、識、名色、六處、觸、受、愛、

取、有、生、老死愁歎苦憂惱行乃至老死愁歎苦憂惱相空；善知布施

波羅蜜多布施波羅蜜多相空，善知淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波

羅蜜多淨戒乃至般若波羅蜜多相空；善知內空內空相空，善知外空、

內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、

散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、

無性空、自性空、無性自性空外空乃至無性自性空相空；善知真如真

如相空，善知法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、

法定、法住、實際、虛空界、不思議界法界乃至不思議界相空；善知

苦聖諦苦聖諦相空，善知集、滅、道聖諦集、滅、道聖諦相空；善知

四念住四念住相空，善知四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、

八聖道支四正斷乃至八聖道支相空；善知四靜慮四靜慮相空，善知四



66

無量、四無色定四無量、四無色定相空；善知八解脫八解脫相空，善

知八勝處、九次第定、十遍處八勝處、九次第定、十遍處相空；善知

一切陀羅尼門一切陀羅尼門相空，善知一切三摩地門一切三摩地門相

空；善知空解脫門空解脫門相空，善知無相、無願解脫門無相、無願

解脫門相空；善知五眼五眼相空，善知六神通六神通相空；善知佛十

力佛十力相空，善知四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、

十八佛不共法四無所畏乃至十八佛不共法相空；善知無忘失法無忘失

法相空，善知恒住捨性恒住捨性相空；善知一切智一切智相空，善知

道相智、一切相智道相智、一切相智相空；善知預流果預流果相空，

善知一來、不還、阿羅漢果一來、不還、阿羅漢果相空；善知獨覺菩

提獨覺菩提相空；善知一切菩薩摩訶薩行一切菩薩摩訶薩行相空；善

知諸佛無上正等菩提諸佛無上正等菩提相空。

「當知是菩薩摩訶薩善知止息道，善知不止息道；善知生，善知

滅，善知住、異；善知貪、瞋、癡，善知無貪、無瞋、無癡；善知見，

善知非見；善知邪見，善知非邪見；善知一切見、纏、隨眠、結縛，

善知一切見、纏、隨眠、結縛斷；善知名，善知色，善知名色；善知

因緣，善知等無間緣，善知所緣緣，善知增上緣；善知行，善知解；

善知相，善知狀；善知苦，善知集，善知滅，善知道；善知地獄，善

知地獄道；善知傍生，善知傍生道；善知鬼界，善知鬼界道；善知人，

善知人道；善知天，善知天道；善知預流，善知預流果，善知預流道；

善知一來，善知一來果，善知一來道；善知不還，善知不還果，善知

不還道；善知阿羅漢，善知阿羅漢果，善知阿羅漢道；善知獨覺，善

知獨覺菩提，善知獨覺道；善知菩薩摩訶薩，善知菩薩摩訶薩行；善

知如來、應、正等覺；善知無上正等菩提；善知一切智，善知一切智

道；善知道相智，善知道相智道；善知一切相智，善知一切相智 道；

善知根、善知根圓滿，善知根勝劣；善知慧，善知疾慧，善知力慧，

善知利慧，善知速慧，善知達慧，善知廣慧，善知深慧，善知大慧，



67

善知無等慧，善知真實慧，善知珍寶慧；善知過去世，善知未來世，

善知現在世；善知方便；善知意樂，善知增上意樂；善知顧有情；善

知文義相；善知諸聖法；善知安立三乘方便。

「善現！若菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多，引般若波羅蜜多，修般

若波羅蜜多，獲如是等功德勝利。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！菩薩摩訶薩云何當行般若波羅

蜜多？云何當引般若波羅蜜多？云何當修般若波羅蜜多？」

佛言：「善現！菩薩摩訶薩觀色寂靜故，可破壞故，不自在故，

體虛妄故，不堅實故，應行般若波羅蜜多；觀受、想、行、識寂靜故，

可破壞故，不自在故，體虛妄故，不堅實故，應行般若波羅蜜多。

「善現！菩薩摩訶薩觀眼處寂靜故，可破壞故，不自在故，體虛

妄故，不堅實故，應行般若波羅蜜多；觀耳、鼻、舌、身、意處寂靜

故，可破壞故， 不自在故，體虛妄故，不堅實故，應行般若波羅蜜多。

「善現！菩薩摩訶薩觀色處寂靜故，可破壞故，不自在故，體虛

妄故，不堅實故，應行般若波羅蜜多；觀聲、香、味、觸、法處寂靜

故，可破壞故，不自在故，體虛妄故，不堅實故，應行般若波羅蜜多。

「善現！菩薩摩訶薩觀眼界寂靜故，可破壞故，不自在故，體虛

妄故，不堅實故，應行般若波羅蜜多；觀耳、鼻、舌、身、意界寂靜

故，可破壞故，不自在故，體虛妄故，不堅實故，應行般若波羅蜜多。

「善現！菩薩摩訶薩觀色界寂靜故，可破壞故，不自在故，體虛

妄故，不堅實故，應行般若波羅蜜多；觀聲、香、味、觸、法界寂靜

故，可破壞故，不自在故，體虛妄故，不堅實故，應行般若波羅蜜多。

「善現！菩薩摩訶薩觀眼識界寂靜故，可破壞故，不自在故，體

虛妄故，不堅實故，應行般若波羅蜜多；觀耳、鼻、舌、身、意識界

寂靜故，可破壞故，不自在故，體虛妄故，不堅實故，應行般若波羅

蜜多。



68

「善現！菩薩摩訶薩觀眼觸寂靜故，可破壞故，不自在故，體虛

妄故，不堅實故，應行般若波羅蜜多；觀耳、鼻、舌、身、意觸寂靜

故，可破壞故， 不自在故，體虛妄故，不堅實故，應行般若波羅蜜多。

「善現！菩薩摩訶薩觀眼觸為緣所生諸受寂靜故，可破壞故，不

自在故，體虛妄故，不堅實故，應行般若波羅蜜多；觀耳、鼻、舌、

身、意觸為緣所生諸受寂靜故，可破壞故，不自在故，體虛妄故，不

堅實故，應行般若波羅蜜多。

「善現！菩薩摩訶薩觀地界寂靜故，可破壞故，不自在故，體虛

妄故，不堅實故，應行般若波羅蜜多；觀水、火、風、空、識界寂靜

故，可破壞故，不自在故，體虛妄故，不堅實故，應行般若波羅蜜多。

「善現！菩薩摩訶薩觀無明寂靜故，可破壞故，不自在故，體虛

妄故，不堅實故，應行般若波羅蜜多；觀行、識、名色、六處、觸、

受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱寂靜故，可破壞故，不自在故，

體虛妄故，不堅實故，應行般若波羅蜜多。

「善現！汝問菩薩摩訶薩云何當引般若波羅蜜多者，菩薩摩訶薩

如引虛空空，應引般若波羅蜜多。

「善現！汝問菩薩摩訶薩云何當修般若波羅蜜多者，菩薩摩訶薩

如修虛空空，應修般若波羅蜜多。」

具壽善現復白佛言：「世尊！菩薩摩訶薩為經幾時當行般若波羅

蜜多，當引般若波羅蜜多，當修般若波羅蜜多？」

佛言：「善現！菩薩摩訶薩從初發心乃至安坐妙菩提座，應行般

若波羅蜜多，應引般若波羅蜜多，應修般若波羅蜜多。」具壽善現復

白佛言：「世尊！菩薩摩訶薩住何等心無間，當行般若波羅蜜多，當

引般若波羅蜜多，當修般若波羅蜜多？」

佛言：「善現！菩薩摩訶薩從初發心乃至安坐妙菩提座，不容發

起諸餘作意，唯常安住一切智智相應作意，應行般若波羅蜜多，應引

般若波羅蜜多， 應修般若波羅蜜多。是菩薩摩訶薩應如是行般若波羅



69

蜜多，應如是引般若波羅蜜多，應如是修般若波羅蜜多，乃至能令心、

心所法於境不轉。」

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多，引般若波羅蜜多，修般若

波羅蜜多，當得一切智智不？」

「不也！善現！」

「世尊！菩薩摩訶薩不行般若波羅蜜多，不引般若波羅蜜多，不

修般若波羅蜜多，當得一切智智不？」

「不也！善現！」

「世尊！菩薩摩訶薩亦行亦不行般若波羅蜜多，亦引亦不引般若

波羅蜜多，亦修亦不修般若波羅蜜多，當得一切智智不？」

「不也！善現！」

「世尊！菩薩摩訶薩非行非不行般若波羅蜜多，非引非不引般若

波羅蜜多，非修非不修般若波羅蜜多，當得一切智智不？」

「不也！善現！」

「世尊！若爾菩薩摩訶薩云何當得一切智智？」

「善現！菩薩摩訶薩當得一切智智如真如。」

「世尊！云何真如？」

「善現！如實際。」

「世尊！云何實際？」

「善現！如法界。」

「世尊！云何法界？」

「善現！如我界、有情界、命者界、生者界、養者界、士夫界、

補特伽羅界。」

「世尊！云何我界、有情界、命者界、生者界、養者界、士夫界、

補特伽羅界？」

佛告善現：「於意云何？若我、若有情、若命者、若生者、若養

者、若士夫、若補特伽羅為可得不？」善現白言：「不也！世尊！」



70

佛言：「善現！若我、若有情、若命者、若生者、若養者、若士

夫、若補特伽羅既不可得，我當云何可施設我界、有情界、命者界、

生者界、養者界、士夫界、補特伽羅界？如是，善現！若菩薩摩訶薩

不施設般若波羅蜜多，亦不施設一切智智及一切法，是菩薩摩訶薩定

當證得一切智智。」

時，具壽善現復白佛言：「世尊！為但般若波羅蜜多不可施設，

為靜慮、精進、安忍、淨戒、布施波羅蜜多亦不可施設耶？」

佛言：「善現！非但般若波羅蜜多不可施設，靜慮、精進、安忍、

淨戒、布施波羅蜜多亦不可施設。善現！若聲聞法、若獨覺法、若菩

薩法、若諸佛法、若有為法、若無為法，如是等一切法皆不可施設。」

具壽善現復白佛言：「世尊！若一切法皆不可施設，云何可施設

是地獄、是傍生、是鬼界、是人、是天、是預流、是一來、是不還、

是阿羅漢、是獨覺、是菩薩、是諸佛、是一切法耶？」

佛言：「善現！於意云何？有情施設及法施設實可得不？」善現

白言：「不也！世尊！」

佛言：「善現！若有情施設及法施設實不可得，我云何可施設是

地獄、是傍生、是鬼界、是人、是天、是預流、是一來、是不還、是

阿羅漢、是獨覺、是菩薩、是諸佛、是一切法？如是，善現！菩薩摩

訶薩行般若波羅蜜多時，應學一切法皆不可施設。」

具壽善現白佛言：「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，豈不

應於色學，亦應於受、想、行、識學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，豈不應於眼處學，亦應

於耳、鼻、舌、身、意處學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，豈不應於色處學，亦應

於聲、香、味、觸、法處學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，豈不應於眼界學，亦應

於耳、鼻、舌、身、意界學？



71

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，豈不應於色界學，亦應

於聲、香、味、觸、法界學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，豈不應於眼識界學，亦

應於耳、鼻、舌、身、意識界學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，豈不應於眼觸學，亦應

於耳、鼻、舌、身、意觸學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，豈不應於眼觸為緣所生

諸受學，亦應於耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，豈不應於地界學，亦應

於水、火、風、空、識界學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，豈不應於無明學，亦應

於行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱

學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，豈不應於布施波羅蜜多

學，亦應於淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，豈不應於內空學，亦應

於外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、

無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不

可得空、無性空、自性空、無性自性空學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，豈不應於真如學，亦應

於法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、

實際、虛空界、不思議界學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，豈不應於苦聖諦學，亦

應於集、滅、道聖諦學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，豈不應於四念住學，亦

應於四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，豈不應於四靜慮學，亦



72

應於四無量、四無色定學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，豈不應於八解脫學，亦

應於八勝處、九次第定、十遍處學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，豈不應於一切三摩地門

學，亦應於一切陀羅尼門學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，豈不應於空解脫門學，

亦應於無相、無願解脫門學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時、豈不應於五眼學，亦應

於六神通學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，豈不應於佛十力學，亦

應於四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法

學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，豈不應於無忘失法學，

亦應於恒住捨性學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，豈不應於一切智學，亦

應於道相智、一切相智學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，豈不應於預流果學，亦

應於一來、不還、阿羅漢果學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，豈不應於獨覺菩提學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，豈不應於一切菩薩摩訶

薩行學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，豈不應於諸佛無上正等

菩提學？」

大般若波羅蜜多經卷第三百五十九



73

大般若波羅蜜多經卷第三百六十

三藏法師玄奘奉 詔譯

初分多問不二品第六十一之十

佛言：「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於色學不增不

減，亦應於受、想、行、識學不增不減。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於眼處學不增不減，

亦應於耳、鼻、舌、身、意處學不增不減。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於色處學不增不減，

亦應於聲、香、味、觸、法處學不增不減。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於眼界學不增不減，

亦應於耳、鼻、舌、身、意界學不增不減。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於色界學不增不減，

亦應於聲、香、味、觸、法界學不增不減。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於眼識界學不增不減，

亦應於耳、鼻、舌、身、意識界學不增不減。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於眼觸學不增不減，

亦應於耳、鼻、舌、身、意觸學不增不減。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於眼觸為緣所生諸受

學不增不減，亦應於耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受學不增不減。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於地界學不增不減，

亦應於水、火、風、空、識界學不增不減。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於無明學不增不減，

亦應於行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦

憂惱學不增不減。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於布施波羅蜜多學不



74

增不減，亦應於淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多學不增不減。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於內空學不增不減，

亦應於外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟

空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、

不可得空、無性空、自性空、無性自性空學不增不減。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於真如學不增不減，

亦應於法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、

法住、實際、虛空界、不思議界學不增不減。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於苦聖諦學不增不減，

亦應於集、滅、道聖諦學不增不減。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於四念住學不增不減，

亦應於四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支學不增不

減。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於四靜慮學不增不減，

亦應於四無量、四無色定學不增不減。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於八解脫學不增不減，

亦應於八勝處、九次第定、十遍處學不增不減。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於一切三摩地門學不

增不減，亦應於一切陀羅尼門學不增不減。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於空解脫門學不增不

減，亦應於無相、無願解脫門學不增不減。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於五眼學不增不減，

亦應於六神通學不增不減。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於佛十力學不增不減，

亦應於四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共

法學不增不減。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於無忘失法學不增不



75

減，亦應於恒住捨性學不增不減。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於一切智學不增不減，

亦應於道相智、一切相智學不增不減。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於預流果學不增不減，

亦應於一來、不還、阿羅漢果學不增不減。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於獨覺菩提學不增不

減。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於一切菩薩摩訶薩行

學不增不減。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於諸佛無上正等菩提

學不增不減。」

具壽善現白佛言：「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何

應於色學不增不減？云何應於受、想、行、識學不增不減？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於眼處學不增不

減？云何應於耳、鼻、舌、身、意處學不增不減？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於色處學不增不

減？云何應於聲、香、味、觸、法處學不增不減？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於眼界學不增不

減？云何應於耳、鼻、舌、身、意界學不增不減？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於色界學不增不

減？云何應於聲、香、味、觸、法界學不增不減？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於眼識界學不增

不減？云何應於耳、鼻、舌、身、意識界學不增不減？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於眼觸學不增不

減？云何應於耳、鼻、舌、身、意觸學不增不減？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於眼觸為緣所生

諸受學不增不減？云何應於耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受學不



76

增不減？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於地界學不增不

減？云何應於水、火、風、空、識界學不增不減？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於無明學不增不

減？云何應於行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死

愁歎苦憂惱學不增不減？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於布施波羅蜜多

學不增不減？云何應於淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多學不

增不減？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於內空學不增不

減？云何應於外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、

畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切

法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空學不增不減？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於真如學不增不

減？云何應於法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、

法定、法住、實際、虛空界、不思議界學不增不減？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於苦聖諦學不增

不減？云何應於集、滅、道聖諦學不增不減？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於四念住學不增

不減？云何應於四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支

學不增不減？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於四靜慮學不增

不減？云何應於四無量、四無色定學不增不減？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於八解脫學不增

不減？云何應於八勝處、九次第定、十遍處學不增不減？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於一切三摩地門

學不增不減？云何應於一切陀羅尼門學不增不減？



77

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於空解脫門學不

增不減？云何應於無相、無願解脫門學不增不減？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於五眼學不增不

減？云何應於六神通學不增不減？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於佛十力學不增

不減？云何應於四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十

八佛不共法學不增不減？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於無忘失法學不

增不減？云何應於恒住捨性學不增不減？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於一切智學不增

不減？云何應於道相智、一切相智學不增不減？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於預流果學不增

不減？云何應於一來、不還、阿羅漢果學不增不減？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於獨覺菩提學不

增不減？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於一切菩薩摩訶

薩行學不增不減？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於諸佛無上正等

菩提學不增不減？」

佛言：「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於色不生不滅

故學，亦應於受、想、行、識不生不滅故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於眼處不生不滅故學，

亦應於耳、鼻、舌、身、意處不生不滅故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於色處不生不滅故學，

亦應於聲、香、味、觸、法處不生不滅故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於眼界不生不滅故學，

亦應於耳、鼻、舌、身、意界不生不滅故學。



78

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於色界不生不滅故學，

亦應於聲、香、味、觸、法界不生不滅故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於眼識界不生不滅故

學，亦應於耳、鼻、舌、身、意識界不生不滅故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於眼觸不生不滅故學，

亦應於耳、鼻、舌、身、意觸不生不滅故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於眼觸為緣所生諸受

不生不滅故學，亦應於耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受不生不滅

故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於地界不生不滅故學，

亦應於水、火、風、空、識界不生不滅故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於無明不生不滅故學，

亦應於行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦

憂惱不生不滅故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於布施波羅蜜多不生

不滅故學，亦應於淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多不生不滅

故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於內空不生不滅故學，

亦應於外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟

空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、

不可得空、無性空、自性空、無性自性空不生不滅故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於真如不生不滅故學，

亦應於法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、

法住、實際、虛空界、不思議界不生不滅故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於苦聖諦不生不滅故

學，亦應於集、滅、道聖諦不生不滅故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於四念住不生不滅故



79

學，亦應於四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支不生

不滅故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於四靜慮不生不滅故

學，亦應於四無量、四無色定不生不滅故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於八解脫不生不滅故

學，亦應於八勝處、九次第定、十遍處不生不滅故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於一切三摩地門不生

不滅故學，亦應於一切陀羅尼門不生不滅故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於空解脫門不生不滅

故學，亦應於無相、無願解脫門不生不滅故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於五眼不生不滅故學，

亦應於六神通不生不滅故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於佛十力不生不滅故

學，亦應於四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛

不共法不生不滅故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於無忘失法不生不滅

故學，亦應於恒住捨性不生不滅故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於一切智不生不滅故

學，亦應於道相智、一切相智不生不滅故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於預流果不生不滅故

學，亦應於一來、不還、阿羅漢果不生不滅故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於獨覺菩提不生不滅

故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於一切菩薩摩訶薩行

不生不滅故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於諸佛無上正等菩提

不生不滅故學。」



80

具壽善現白佛言：「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何

應於色不生不滅故學？云何應於受、想、行、識不生不滅故學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於眼處不生不滅

故學？云何應於耳、鼻、舌、身、意處不生不滅故學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於色處不生不滅

故學？云何應於聲、香、味、觸、法處不生不滅故學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於眼界不生不滅

故學？云何應於耳、鼻、舌、身、意界不生不滅故學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於色界不生不滅

故學？云何應於聲、香、味、觸、法界不生不滅故學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於眼識界不生不

滅故學？云何應於耳、鼻、舌、身、意識界不生不滅故學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於眼觸不生不滅

故學？云何應於耳、鼻、舌、身、意觸不生不滅故學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於眼觸為緣所生

諸受不生不滅故學？云何應於耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受不

生不滅故學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於地界不生不滅

故學？云何應於水、火、風、空、識界不生不滅故學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於無明不生不滅

故學？云何應於行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老

死愁歎苦憂惱不生不滅故學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於布施波羅蜜多

不生不滅故學？云何應於淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多不

生不滅故學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於內空不生不滅

故學？云何應於外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為



81

空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、

一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空不生不滅故學。

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於真如不生不滅

故學？云何應於法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、

法定、法住、實際、虛空界、不思議界不生不滅故學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於苦聖諦不生不

滅故學？云何應於集、滅、道聖諦不生不滅故學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於四念住不生不

滅故學？云何應於四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道

支不生不滅故學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於四靜慮不生不

滅故學？云何應於四無量、四無色定不生不滅故學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於八解脫不生不

滅故學？云何應於八勝處、九次第定、十遍處不生不滅故學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於一切三摩地門

不生不滅故學？云何應於一切陀羅尼門不生不滅故學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於空解脫門不生

不滅故學？云何應於無相、無願解脫門不生不滅故學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於五眼不生不滅

故學？云何應於六神通不生不滅故學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於佛十力不生不

滅故學？云何應於四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、

十八佛不共法不生不滅故學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於無忘失法不生

不滅故學？云何應於恒住捨性不生不滅故學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於一切智不生不

滅故學？云何應於道相智、一切相智不生不滅故學？



82

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於預流果不生不

滅故學？云何應於一來、不還、阿羅漢果不生不滅故學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於獨覺菩提不生

不滅故學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於一切菩薩摩訶

薩行不生不滅故學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於諸佛無上正等

菩提不生不滅故學？」

佛言：「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於色不起作諸

行若有若無故學，應於受、想、行、識亦不起作諸行若有若無故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於眼處不起作諸行若

有若無故學，應於耳、鼻、舌、身、意處亦不起作諸行若有若無故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於色處不起作諸行若

有若無故學，應於聲、香、味、觸、法處亦不起作諸行若有若無故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於眼界不起作諸行若

有若無故學，應於耳、鼻、舌、身、意界亦不起作諸行若有若無故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於色界不起作諸行若

有若無故學，應於聲、香、味、觸、法界亦不起作諸行若有若無故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於眼識界不起作諸行

若有若無故學，應於耳、鼻、舌、身、意識界亦不起作諸行若有若無

故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於眼觸不起作諸行若

有若無故學，應於耳、鼻、舌、身、意觸亦不起作諸行若有若無故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於眼觸為緣所生諸受

不起作諸行若有若無故學，應於耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受

亦不起作諸行若有若無故學。



83

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於地界不起作諸行若

有若無故學，應於水、火、風、空、識界亦不起作諸行若有若無故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於無明不起作諸行若

有若無故學，應於行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、

老死愁歎苦憂惱亦不起作諸行若有若無故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於布施波羅蜜多不起

作諸行若有若無故學，應於淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多

亦不起作諸行若有若無故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於內空不起作諸行若

有若無故學，應於外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無

為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、

一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空亦不起作諸行若

有若無故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於真如不起作諸行若

有若無故學，應於法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生

性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界亦不起作諸行若有若無故

學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於苦聖諦不起作諸行

若有若無故學，應於集、滅、道聖諦亦不起作諸行若有若無故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於四念住不起作諸行

若有若無故學，應於四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖

道支亦不起作諸行若有若無故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於四靜慮不起作諸行

若有若無故學，應於四無量、四無色定亦不起作諸行若有若無故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於八解脫不起作諸行

若有若無故學，應於八勝處、九次第定、十遍處亦不起作諸行若有若

無故學。



84

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於一切三摩地門不起

作諸行若有若無故學，應於一切陀羅尼門亦不起作諸行若有若無故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於空解脫門不起作諸

行若有若無故學，應於無相、無願解脫門亦不起作諸行若有若無故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於五眼不起作諸行若

有若無故學，應於六神通亦不起作諸行若有若無故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於佛十力不起作諸行

若有若無故學，應於四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、

十八佛不共法亦不起作諸行若有若無故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於無忘失法不起作諸

行若有若無故學，應於恒住捨性亦不起作諸行若有若無故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於一切智不起作諸行

若有若無故學，應於道相智、一切相智亦不起作諸行若有若無故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於預流果不起作諸行

若有若無故學，應於一來、不還、阿羅漢果亦不起作諸行若有若無故

學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於獨覺菩提不起作諸

行若有若無故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於一切菩薩摩訶薩行

不起作諸行若有若無故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於諸佛無上正等菩提

不起作諸行若有若無故學。」

具壽善現白佛言：「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何

應於色不起作諸行若有若無故學？云何應於受、想、行、識亦不起作

諸行若有若無故學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於眼處不起作諸

行若有若無故學？云何應於耳、鼻、舌、身、意處亦不起作諸行若有



85

若無故學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於色處不起作諸

行若有若無故學？云何應於聲、香、味、觸、法處亦不起作諸行若有

若無故學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於眼界不起作諸

行若有若無故學？云何應於耳、鼻、舌、身、意界亦不起作諸行若有

若無故學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於色界不起作諸

行若有若無故學？云何應於聲、香、味、觸、法界亦不起作諸行若有

若無故學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於眼識界不起作

諸行若有若無故學？云何應於耳、鼻、舌、身、意識界亦不起作諸行

若有若無故學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於眼觸不起作諸

行若有若無故學？云何應於耳、鼻、舌、身、意觸亦不起作諸行若有

若無故學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於眼觸為緣所生

諸受不起作諸行若有若無故學？云何應於耳、鼻、舌、身、意觸為緣

所生諸受亦不起作諸行若有若無故學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於地界不起作諸

行若有若無故學？云何應於水、火、風、空、識界亦不起作諸行若有

若無故學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於無明不起作諸

行若有若無故學？云何應於行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、

有、生、老死愁歎苦憂惱亦不起作諸行若有若無故學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於布施波羅蜜多

不起作諸行若有若無故學？云何應於淨戒、安忍、精進、靜慮、般若



86

波羅蜜多亦不起作諸行若有若無故學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於內空不起作諸

行若有若無故學？云何應於外空、內外空、空空、大空、勝義空、有

為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、

共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空亦不起

作諸行若有若無故學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於真如不起作諸

行若有若無故學？云何應於法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等

性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界亦不起作諸行若

有若無故學。

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於苦聖諦不起作

諸行若有若無故學？云何應於集、滅、道聖諦亦不起作諸行若有若無

故學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於四念住不起作

諸行若有若無故學？云何應於四正斷、四神足、五根、五力、七等覺

支、八聖道支亦不起作諸行若有若無故學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於四靜慮不起作

諸行若有若無故學？云何應於四無量、四無色定亦不起作諸行若有若

無故學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於八解脫不起作

諸行若有若無故學？云何應於八勝處、九次第定、十遍處亦不起作諸

行若有若無故學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於一切三摩地門

不起作諸行若有若無故學？云何應於一切陀羅尼門亦不起作諸行若有

若無故學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於空解脫門不起

作諸行若有若無故學？云何應於無相、無願解脫門亦不起作諸行若有



87

若無故學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於五眼不起作諸

行若有若無故學？云何應於六神通亦不起作諸行若有若無故學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於佛十力不起作

諸行若有若無故學？云何應於四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大

喜、大捨、十八佛不共法亦不起作諸行若有若無故學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於無忘失法不起

作諸行若有若無故學？云何應於恒住捨性亦不起作諸行若有若無故

學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於一切智不起作

諸行若有若無故學？云何應於道相智、一切相智亦不起作諸行若有若

無故學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於預流果不起作

諸行若有若無故學？云何應於一來、不還、阿羅漢果亦不起作諸行若

有若無故學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於獨覺菩提不起

作諸行若有若無故學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於一切菩薩摩訶

薩行不起作諸行若有若無故學？

「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，云何應於諸佛無上正等

菩提不起作諸行若有若無故學？」

大般若波羅蜜多經卷第三百六十


	大眾閱藏經典彙編 CBETA2018 版
	佛经安置须知
	读诵佛经须知
	保宁勇禅师示看经警策文
	起诵仪
	请佛发愿
	南无本师释迦牟尼佛南无本师释迦牟尼佛南无本师释迦牟尼佛
	南无香云盖菩萨摩诃萨（三称）


