
大
寶
積
經
大
寶
積
經

唐
三
藏
法
師
玄
奘
奉

詔
譯

大
般
若
經
積經



1

大眾閱藏經典彙編 CBETA2018 版

大般若波罗蜜多經
（六百卷：第349卷至第354卷）

唐三藏法師玄奘奉 詔譯



2

佛经安置须知

1. 经典应恭敬放在清净高处以及其他书籍的上面，不可随意

扔放床上、座椅上等不净处。

2. 凡经书等法宝阅毕，可辗转流通，赠送其他道友，不可任

意烧毁或丢弃。

3. 如手捧或装于口袋携带时，不得低于腰部，不可挟腋下。

4. 不得口吹经上灰尘，应以专用净布拭去。

5. 不可在经典所在的地方，有种种污秽行为。

读诵佛经须知

1. 经典乃三世诸佛之师，如来法身舍利，亦当作真佛看，不

可作纸墨等看。礼诵持念，种种修持，皆当以诚敬为主。

2. 不可躺着看经书，以口水沾指翻经页，不可以污手触经。

3. 经书上不可涂写。不得一边散心杂话，一边看经书。

4. 中断不看时，应夹放纸条、书签做记号。不可折页、折角，或经

书面朝下作“人”字形搁置。

保宁勇禅师示看经警策文

夫看经之法后学须知：当净三业。若三业无亏，则百福俱集。三业者，

身、口、意业也。

（一）端身正坐，如对圣容，则身业净也。

（二）口无杂言，断诸嬉笑，则口业净也。

（三）意不散乱，屏息万缘，则意业净也。

内心既寂，外境俱捐。方契悟于真源，庶研穷于法理，可谓水澄珠

莹，云散月明。义海涌于胸襟，智岳凝于耳目。辄莫容易，实非小缘。

心法双忘，自他俱利。若能如是，真报佛恩。



3

起诵仪

请佛发愿

稽首禮諸佛 及法比丘僧 我今為自利 亦利諸有情

與諸善同修 正聞大藏經 傳承三聖學 令正法久住

南无本师释迦牟尼佛
南无本师释迦牟尼佛
南无本师释迦牟尼佛

香赞

（一遍）

炉香乍爇. 法界蒙薰. 诸佛海会悉遥闻.

随处结祥云.诚意方殷.诸佛现全身.

南无香云盖菩萨摩诃萨（三称）

开经偈

（一遍）

无上甚深微妙法 百千万劫难遭遇

我今见闻得受持 愿解如来真实义

讽诵经时 当愿众生：

顺佛所说 总持不忘.

（注：此阅藏仪轨可以根据需要自行调整）



4

大般若波羅蜜多經卷第三百四十九

三藏法師玄奘奉 詔譯

初分相引攝品第六十之一

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩安住布施波羅

蜜多，引攝淨戒波羅蜜多？」

佛言：「善現！若菩薩摩訶薩以無攝受、無慳悋心修布施時，持

是布施與諸有情平等共有迴向無上正等菩提，於諸有情住慈身業、住

慈語業、住慈意業。善現！是為菩薩摩訶薩安住布施波羅蜜多，引攝

淨戒波羅蜜多。」

具壽善現復白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩安住布施波羅蜜多，

引攝安忍波羅蜜多？

佛言：「善現！若菩薩摩訶薩以無攝受、無慳悋心修布施時，持

是布施與諸有情平等共有迴向無上正等菩提，設有受者非理毀罵、加

害、凌辱，菩薩於彼不起變異瞋毒害心，唯生怜愍慈悲之心。善現！

是為菩薩摩訶薩安住布施波羅蜜多，引攝安忍波羅蜜多。」

具壽善現復白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩安住布施波羅蜜多，

引攝精進波羅蜜多。」

佛言：「善現！若菩薩摩訶薩以無攝受、無慳悋心修布施時，持

是布施與諸有情平等共有迴向無上正等菩提，設有受者非理毀罵、加

害、凌辱，爾時菩薩便作是念：『諸有造作如是類業，還自感得如是

類果，我今不應計彼所作，廢修自業。』復作是念：『我應於彼及餘

有情，倍更增長捨心施心，無所顧惜。』作是念已，發起增上身心精

進惠捨不息。善現！是為菩薩摩訶薩安住布施波羅蜜多，引攝精進波

羅蜜多。」



5

具壽善現復白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩安住布施波羅蜜多，

引攝靜慮波羅蜜多？」

佛言：「善現！若菩薩摩訶薩以無攝受、無慳悋心修布施時，持

是布施與諸有情平等共有迴向無上正等菩提，菩薩爾時心無散亂，終

不迴求諸妙欲 境，亦不迴求欲有、色有及無色有，亦不迴求聲聞、獨

覺所住之地，但與有情平等共有迴求無上正等菩提，如是之心流注不

散。善現！是為菩薩摩訶薩安住布施波羅蜜多，引攝靜慮波羅蜜多。」

具壽善現復白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩安住布施波羅蜜多，

引攝般若波羅蜜多？」

佛言：「善現！若菩薩摩訶薩以無攝受、無慳悋心修布施時，持

是布施與諸有情平等共有迴向無上正等菩提，菩薩爾時觀諸受者、施

者、施物皆如幻事，不見此施於諸有情有益有損，勝義空故。善現！

是為菩薩摩訶薩安住布施波羅蜜多，引攝般若波羅蜜多。」

爾時，具壽善現白佛言：「世 尊！云何菩薩摩訶薩安住淨戒波羅

蜜多，引攝布施波羅蜜多？」

佛言：「善現！若菩薩摩訶薩安住淨戒波羅蜜多，具身律儀，具

語律儀，具意律儀，造諸福業，由具律儀造福業故，離斷生命，離不

與取，離欲邪 行，離虛誑語，離麁惡語，離離間語，離雜穢語，離貪

欲，離瞋恚，離邪見。菩薩如是安住淨戒波羅蜜多，不求聲聞、獨覺

等地，唯求無上正等菩提。如是菩薩安住淨戒波羅蜜多，廣行惠施隨

諸有情，須食與食，須飲與飲，須乘與乘，須衣與衣，須香與香，須

鬘與鬘，須瓔珞與瓔珞，須塗香與塗香，須臥具與臥具，須房舍與房

舍，須燈燭與燈燭，須珍財與珍財，須資具與資具，隨諸所須悉皆施

與。復持如是布施善根，與諸有情平等共有迴向無上正等菩提，不求

聲聞、獨覺等地。善現！是為菩薩摩訶薩安住淨戒波羅蜜多，引攝布

施波羅蜜多。」



6

具壽善現復白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩安住淨戒波羅蜜多，

引攝安忍波羅蜜多？」

佛言：「善現！若菩薩摩訶薩安住淨戒波羅蜜多，設諸有情競來

分解菩薩支節各取持去，菩薩於彼不生一念瞋恨之心，但作是念：『我

今獲得廣大善利，謂諸有情斷我支節隨意持去，我因彼故具足安忍波

羅蜜多。今我此身不淨危脆，由捨此故，獲得如來清淨堅固金剛之身。』

善現！是為菩薩摩訶薩安住淨戒波羅蜜多，引攝安忍波羅蜜多。」

具壽善現復白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩安住淨戒波羅蜜多，

引攝精進波羅蜜多？」

佛言：「善現！若菩薩摩訶薩安住淨戒波羅蜜多，身心精進常無

懈息，擐大悲鎧作是念言：『一切有情沈淪可畏暴惡難出生死大海，

我當拔置安隱甘露涅槃界中。』善現！是為菩薩摩訶薩安住淨戒波羅

蜜多，引攝精進波羅蜜多。」

具壽善現復白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩安住淨戒波羅蜜多，

引攝靜慮波羅蜜多？」

佛言：「善現！若菩薩摩訶薩安住淨戒波羅蜜多，雖入初靜慮，

或入第二、第三、第四靜慮，或入空無邊處，或入識無邊處、無所有

處、非想非非想處，或入滅定，而不墮聲聞、獨覺等地，亦不證實際。

由本願力所任持故，作是念言：『諸有情類沒在可畏暴惡難出生死大

海，我今遊履清淨靜慮波羅蜜多，方便拔濟安置常樂涅槃界中。』善

現！是為菩薩摩訶薩安住淨戒波羅蜜多，引攝靜慮波羅蜜多。」

具壽善現復白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩安住淨戒波羅蜜多，

引攝般若波羅蜜多？」

佛言：「善現！若菩薩摩訶薩安住淨戒波羅蜜多，不見有法若善

若不善，不見有法若有記若無記，不見有法若有漏若無漏，不見有法

若墮世間若出世間，不見有法若有為若無為，不見有法若墮有數若墮

無數，不見有法若墮有相若墮無相，亦不見法若有若無，唯觀諸法不



7

離真如法界而轉。由此般若波羅蜜多方便善巧，不墮聲聞、獨覺等地，

專求無上正等菩提。善現！是為菩薩摩訶薩安住淨戒波羅蜜多，引攝

般若波羅蜜多。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩安住安忍波羅

蜜多，引攝布施波羅蜜多？」

佛言：「善現！若菩薩摩訶薩安住安忍波羅蜜多，從初發心乃至

安坐妙菩提座，於其中間設有種種有情之類，非理毀罵、輕蔑、凌辱，

乃至分分斷割支節，菩薩爾時都無瞋忿，但作是念：『此諸有情深可

憐愍，為煩惱毒擾亂身心不得自在，無依無護貧苦所逼，我當施彼隨

意所須，不應於中有所悋惜。』恒作是念：『一切有情，須食施食，

須飲施飲，須乘施乘，須衣施衣，須香華施香華，須臥具施臥具，須

舍宅施舍宅，須燈燭施燈燭，須金施金，須銀施銀，須末尼施末尼，

須真珠施真珠，須吠瑠璃施吠瑠璃，須末羅羯多施末羅羯多，須螺貝

施螺貝，須璧玉施璧玉，須珊瑚施珊瑚，須石藏施石藏，須金剛施金

剛，須帝青施帝青，須餘寶施餘寶，須醫藥施醫藥，須財穀施財穀，

須資具施資具，隨其所須悉皆施與。』復持如是布施善根， 與諸有情

平等共有迴向無上正等菩提。以無所得而為方便，如是迴向大菩提時

遠離三心，謂誰迴向？用何迴向？迴向何處？如是三心皆永不起。善

現！是為菩薩摩訶薩安住安忍波羅蜜多，引攝布施波羅蜜多。」

具壽善現復白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩安住安忍波羅蜜多，

引攝淨戒波羅蜜多？」

佛言：「善現！若菩薩摩訶薩安住安忍波羅蜜多，從初發心乃至

安坐妙菩提座，於其中間乃至為救自命因緣，於諸有情終不斷命損害

支節，亦常於彼離不與取，離欲邪行，離虛誑語，離麁惡語，離離間

語，離雜穢語，離貪欲，離瞋恚，離邪見。菩薩如是修淨戒時，不求

聲聞、獨覺等地，持此善根與諸有情平等共有迴向無上正等菩提。以

無所得而為方便，如是迴向大菩提時遠離三心，謂誰迴向？用何迴向？



8

迴向何處？如是三心皆永不起。善現！是為菩薩摩訶薩安住安忍波羅

蜜多，引攝淨戒波羅蜜多。」

具壽善現復白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩安住安忍波羅蜜多，

引攝精進波羅蜜多？」

佛言：「善現！若菩薩摩訶薩安住安忍波羅蜜多，發起勇猛增上

精進，恒作是念：『若一有情在一踰繕那外，或十踰繕那外、或百踰

繕那外、或千踰繕那外、或百千踰繕那外、或一俱胝踰繕那外、或十

俱胝踰繕那外、或百俱胝踰繕那外、或千俱胝踰繕那外、或百千俱胝

踰繕那外、或一那庾多踰繕那外、或十那庾多踰繕那外、或百那庾多

踰繕那外、或千那庾多踰繕那外、或百千那庾多踰繕那外、或百千俱

胝那庾多踰繕那外、或一世界外、或十世界外、或百世界外、或千世

界外、或百千世界外、或一俱胝世界外、或十俱胝世界外、或百俱胝

世界外、或千俱胝世界外、或百千俱胝世界外、或一那庾多世界外、

或十那庾多世界外、或百那庾多世界外、或千那庾多世界外、或百千

那庾多世界外、或百千俱胝那庾多世界外應可度者，我必當往方便教

化，令其受持或一學處、或二、或三乃至具戒，況教令得或預流果、

或一來果、或不還果、或阿羅漢果、或獨覺菩提！或令安住諸佛無上

正等菩提尚無懈惓，況教無量無邊有情，皆令獲得世、出世間利益安

樂！』復持如是精進善根，與諸有情平等共有迴向無上正等菩提。以

無所得而為方便，如是迴向大菩提時遠離三心，謂誰迴向？用何迴向？

迴向何處？如是三心皆永不起。善現！是為菩薩摩訶薩安住安忍波羅

蜜多，引攝精進波羅蜜多。」

具壽善現復白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩安住安忍波羅蜜多，

引攝靜慮波羅蜜多？」

佛言：「善現！若菩薩摩訶薩安住安忍波羅蜜多，攝心無亂，離

欲惡不善法，有尋有伺，離生喜樂，入初靜慮具足住，如是或入第二、

第三、第四靜慮具足住，或入空無邊處定具足住，或入識無邊處、無



9

所有處、非想非非想處定具足住，或入滅定具足住，是諸定中隨所生

起心、心所法及所引善一切合集，與諸有情平等共有迴向無上正等菩

提。以無所得而為方便，如是迴向大菩提時遠離三心，謂誰迴向？用

何迴向？迴向何處？如是三心皆永不起，於諸靜慮及靜慮支俱無所得。

善現！是為菩薩摩訶薩安住安忍波羅蜜多，引攝靜慮波羅蜜多。」

具壽善現復白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩安住安忍波羅蜜多，

引攝般若波羅蜜多？」

佛言：「善現！若菩薩摩訶薩安住安忍波羅蜜多，修行般若波羅

蜜多，菩薩爾時雖以遠離行相、或以寂靜行相、或以無盡行相、或以

永滅行相觀一切法，而於法性能不作證，乃至能坐妙菩提座，證得無

上正等菩提，從此座起轉正法輪，利益安樂諸有情類。復持如是妙慧

善根，與諸有情平等共有迴向無上正等菩提。以無所得而為方便，如

是迴向大菩提時遠離三心，謂誰迴向？用何迴向？迴向何處？如是三

心皆永不起。善現！是為菩薩摩訶薩安住安忍波羅蜜多，引攝般若波

羅蜜多，如是引攝非取非捨。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩安住精進波羅

蜜多，引攝布施波羅蜜多？」

佛言：「善現！若菩薩摩訶薩安住精進波羅蜜多，身心精進常無

懈息，求諸善法曾無厭倦，恒作是念：『我必應得所求無上正等菩提，

不應不得。』是菩薩摩訶薩常求利樂一切有情，恒作是念：『若一有

情在一踰繕那外、或十踰繕那外、或百踰繕那外、或千踰繕那外、或

百千踰繕那外、或一俱胝踰繕那外、或十俱胝踰繕那外、或百俱胝踰

繕那外、或千俱胝踰繕那外、或百千俱胝踰繕那外、或一那庾多踰繕

那外、或十那庾多踰繕那外、或百那庾多踰繕那外、或千那庾多踰繕

那外、或百千那庾多踰繕那外、或百千俱胝那庾多踰繕那外、或一世

界外、或十世界外、或百世界外、或千世界外、或百千世界外、或一

俱胝世界外、或十俱胝世界外、或百俱胝世界外、或千俱胝世界外、



10

或百千俱胝世界外、或一那庾多世界外、或十那庾多世界 外、或百那

庾多世界外、或千那庾多世界外、或百千那庾多世界外、或百千俱胝

那庾多世界外應可度者，我必當往方便教化。若菩薩乘補特伽羅，令

住無上正等菩提；若聲聞乘補特伽羅，令住預流、一來、不還、阿羅

漢果；若獨覺乘補特伽羅，令其安住獨覺菩提；若餘有情，令其安住

十善業道。如是皆以法施、財施而充足之方便引攝。』復持如是布施

善根，不求聲聞、獨覺等地，唯與一切有情平等共有迴向無上正等菩

提。以無所得而為方 便，如是迴向大菩提時遠離三心，謂誰迴向？用

何迴向？迴向何處？如是三心皆永不起。善現！是為菩薩摩訶薩安住

精進波羅蜜多，引攝布施波羅蜜多。」

具壽善現復白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩安住精進波羅蜜多，

引攝淨戒波羅蜜多？」

佛言：「善現！若菩薩摩訶薩安住精進波羅蜜多，從初發心乃至

安坐妙菩提座，自離害生命，亦勸他離害生命，無倒稱揚離害生命法，

歡喜讚歎離害生命者；自離不與取，亦勸他離不與取，無倒稱揚離不

與取法，歡喜讚歎離不與取者；自離欲邪行，亦勸他離欲邪行，無倒

稱揚離欲邪行法，歡喜讚歎離欲邪行者；自離虛誑語，亦勸他離虛誑

語，無倒稱揚離虛誑語法，歡喜讚歎離虛誑語者；自離麁惡語，亦勸

他離麁惡語，無倒稱揚離麁惡語法，歡喜讚歎離麁惡語者；自離離間

語，亦勸他離離間語，無倒稱揚離離間語法，歡喜讚歎離離間語者；

自離雜穢語，亦勸他離雜穢語，無倒稱揚離雜穢語法，歡喜讚歎離雜

穢語者；自離貪欲，亦勸他離貪欲，無倒稱揚離貪欲法，歡喜讚歎離

貪欲者；自離瞋恚，亦勸他離瞋恚，無倒稱揚離瞋恚法，歡喜讚歎離

瞋恚者；自離邪見，亦勸他離邪見，無倒稱揚離邪見法，歡喜讚歎離

邪見者。是菩薩摩訶薩持此淨戒波羅蜜多，不求欲界，不求色界，不

求無色界，不求聲聞地，不求獨覺地，但持如是淨戒善根，與諸有情

平等共有迴向無上正等菩提。以無所得而為方便，如是迴向大菩提時



11

遠離三心，謂誰迴向？用何迴向？迴向何處？如是三心皆永不起。善

現！是為菩薩摩訶薩安住精進波羅蜜多，引攝淨戒波羅蜜多。」

具壽善現復白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩安住精進波羅蜜多，

引攝安忍波羅蜜多？」

佛言：「善現！若菩薩摩訶薩安住精進波羅蜜多，從初發心乃至

安坐妙菩提座，於其中間人非人等競來惱觸，或復斫刺、斷割支節，

隨意持去，菩薩爾時不作是念：『誰斫刺我？誰斷割我？誰復持去？』

但作是念：『我今獲得廣大善利，彼諸有情為益我故，來斷割我身分

支節，然我本為諸有情故而受此身，彼來自取己之所有而成我事。』

菩薩如是審諦思惟諸法實相而修安忍，持此安忍殊勝善根，不求聲聞、

獨覺等地，但持如是安忍善根，與諸有情平等共有迴向無上正等菩提。

以無所得而為方便，如是迴向大菩提時遠離三心，謂誰迴向？用何迴

向？迴向何處？如是三心皆永不起。善現！是為菩薩摩訶薩安住精進

波羅蜜多，引攝安忍波羅蜜多。」

具壽善現復白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩安住精進波羅蜜多，

引攝靜慮波羅蜜多？」

佛言：「善現！若菩薩摩訶薩安住精進波羅蜜多修習諸定，是菩

薩摩訶薩離欲惡不善法，有尋有伺，離生喜樂，入初靜慮具足住；尋

伺寂靜，住內等淨，心一趣性，無尋無伺，定生喜樂，入第二靜慮具

足住；離喜住捨，具念正知，領身受樂，聖者於中能說能捨具念樂住，

入第三靜慮具足住；斷樂斷苦，先喜憂沒，不苦不樂，捨念清淨，入

第四靜慮具足住。是菩薩摩訶薩於諸有情起與樂想作意，入慈無量具

足住；於諸有情起拔苦想作意，入悲無量具足住；於諸有情起慶喜想

作意，入喜無量具足住；於諸有情起離苦樂平等想作意，入捨無量具

足住。是菩薩摩訶薩於諸色中起厭麁想作意，入空無邊處定具足住；

於諸識中起寂靜想作意，入識無邊處定具足住；於無所有中起寂靜想

作意，入無所有處定具足住；於非有想非無想中起寂靜想作意，入非



12

想非非想處定具足住；於滅想受定起止息想作意，入滅想受定具足住。

是菩薩摩訶薩雖修如是靜慮、無量、無色、滅定，而不攝取彼異熟 果，

但隨有情應可受化，作利樂處而於中生。既生彼已，用四攝事而攝取

之，方便安立令於布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多精

勤修學。是菩薩摩訶薩依諸靜慮起勝神通，從一佛國至一佛國，親近

供養諸佛世尊，請問甚深諸法性相，精勤引發殊勝善根。是菩薩摩訶

薩合集如是種種善根，與諸有情平等共有迴向無上正等菩提。以無所

得而為方便，如是迴向大菩提時遠離三心，謂誰迴向？用何迴向？迴

向何處？如是三心皆永不起。善現！是為菩薩摩訶薩安住精進波羅蜜

多，引攝靜慮波羅蜜多。」

具壽善現復白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩安住精進波羅蜜多，

引攝般若波羅蜜多？」

佛言：「善現！若菩薩摩訶薩安住精進波羅蜜多，是菩薩摩訶薩

能於布施波羅蜜多，不見名、不見事、不見性、不見相；能於淨戒、

安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多，亦不見名、不見事、不見性、不

見相。

「若菩薩摩訶薩安住精進波羅蜜多，是菩薩摩訶薩能於四念住，

不見名、不見事、不見性、不見相；能於四正斷、四神足、五根、五

力、七等覺支、八聖道支，亦不見名、不見事、不見性、不見相。

「若菩薩摩訶薩安住精進波羅蜜多，是菩薩摩訶薩能於內空，不

見名、不見事、不見性、不見相；能於外空、內外空、空空、大空、

勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性

空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性

自性空，亦不見名、不見事、不見性、不見相。

「若菩薩摩訶薩安住精進波羅蜜多，是菩薩摩訶薩能於真如，不

見名、不見事、不見性、不見相；能於法界、法性、不虛妄性、不變

異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界，亦



13

不見名、不見事、不見性、不見相。

「若菩薩摩訶薩安住精進波羅蜜多，是菩薩摩訶薩能於苦聖諦，

不見名、不見事、不見性、不見相；能於集、滅、道聖諦，亦不見名、

不見事、不見性、不見相。

「若菩薩摩訶薩安住精進波羅蜜多，是菩薩摩訶薩能於四靜慮，

不見名、不見事、不見性、不見相；能於四無量、四無色定，亦不見

名、不見事、不見性、不見相。

「若菩薩摩訶薩安住精進波羅蜜多，是菩薩摩訶薩能於八解脫，

不見名、不見事、不見性、不見相；能於八勝處、九次第定、十遍處，

亦不見名、不見事、不見性、不見相。

「若菩薩摩訶薩安住精進波羅蜜多，是菩薩摩訶薩能於空解脫門，

不見名、不見事、不見性、不見相；能於無相、無願解脫門，亦不見

名、不見事、不見性、不見相。

「若菩薩摩訶薩安住精進波羅蜜多，是菩薩摩訶薩能於五眼，不

見名、不見事、不見性、不見相；能於六神通，亦不見名、不見事、

不見性、不見相。

「若菩薩摩訶薩安住精進波羅蜜多，是菩薩摩訶薩能於佛十力，

不見名、不見事、不見性、不見相；能於四無所畏、四無礙解、大慈、

大悲、大喜、大捨、十八佛不共法，亦不見名、不見事、不見性、不

見相。

「若菩薩摩訶薩安住精進波羅蜜多，是菩薩摩訶薩能於無忘失法，

不見名、不見事、不見性、不見相；能於恒住捨性，亦不見名、不見

事、不見性、不見相。

「若菩薩摩訶薩安住精進波羅蜜多，是菩薩摩訶薩能於一切智，

不見名、不見事、不見性、不見相；能於道相智、一切相智，亦不見

名、不見事、不見性、不見相。

「若菩薩摩訶薩安住精進波羅蜜多，是菩薩摩訶薩能於一切陀羅



14

尼門，不見名、不見事、不見性、不見相；能於一切三摩地門，亦不

見名、不見事、不見性、不見相。

「若菩薩摩訶薩安住精進波羅蜜多，是菩薩摩訶薩能於一切菩薩

摩訶薩行，不見名、不見事、不見性、不見相；能於諸佛無上正等菩

提，亦不見名、不見事、不見性、不見相。

「若菩薩摩訶薩安住精進波羅蜜多，是菩薩摩訶薩能於預流果，

不見名、不見事、不見性、不見相；能於一來、不還、阿羅漢果及獨

覺菩提，亦不見名、不見事、不見性、不見相。

「若菩薩摩訶薩安住精進波羅蜜多，是菩薩摩訶薩能於色，不見

名、不見事、不見性、不見相；能於受、想、行、識，亦不見名、不

見事、不見性、不見相。

「若菩薩摩訶薩安住精進波羅蜜多，是菩薩摩訶薩能於眼處，不

見名、不見事、不見性、不見相；能於耳、鼻、舌、身、意處，亦不

見名、不見事、不見性、不見相。

「若菩薩摩訶薩安住精進波羅蜜多，是菩薩摩訶薩能於色處，不

見名、不見事、不見性、不見相；能於聲、香、味、觸、法處，亦不

見名、不見事、不見性、不見相。

「若菩薩摩訶薩安住精進波羅蜜多，是菩薩摩訶薩能於眼界，不

見名、不見事、不見性、不見相；能於耳、鼻、舌、身、意界，亦不

見名、不見事、不見性、不見相。

「若菩薩摩訶薩安住精進波羅蜜多，是菩薩摩訶薩能於色界，不

見名、不見事、不見性、不見相；能於聲、香、味、觸、法界，亦不

見名、不見事、不見性、不見相。

「若菩薩摩訶薩安住精進波羅蜜多，是菩薩摩訶薩能於眼識界，

不見名、不見事、不見性、不見相；能於耳、鼻、舌、身、意識界，

亦不見名、不見事、不見性、不見相。

「若菩薩摩訶薩安住精進波羅蜜多，是菩薩摩訶薩能於眼觸，不



15

見名、不見事、不見性、不見相；能於耳、鼻、舌、身、意觸，亦不

見名、不見事、不見性、不見相。

「若菩薩摩訶薩安住精進波羅蜜多，是菩薩摩訶薩能於眼觸為緣

所生諸受，不見名、不見事、不見性、不見相；能於耳、鼻、舌、身、

意觸為緣所生諸受，亦不見名、不見事、不見性、不見相。

「若菩薩摩訶薩安住精進波羅蜜多，是菩薩摩訶薩能於地界，不

見名、不見事、不見性、不見相；能於水、火、風、空、識界，亦不

見名、不見事、不見性、不見相。

「若菩薩摩訶薩安住精進波羅蜜多，是菩薩摩訶薩能於無明，不

見名、不見事、不見性、不見相；能於行、識、名色、六處、觸、受、

愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱，亦不見名、不見事、不見性、不

見相。

「若菩薩摩訶薩安住精進波羅蜜多，是菩薩摩訶薩能於有色無色

法，不見名、不見事、不見性、不見相；能於有見無見法、有對無對

法、有漏無漏法、有為無為法，亦不見名、不見事、不見性、不見相。

「如是菩薩摩訶薩於一切法若名、若事、若性、若相都無所見，

於諸法中不起想念無所執著，如說能作；復以如是妙慧善根，與諸有

情平等共有迴向無上正等菩提。以無所得而為方便，如是迴向大菩提

時遠離三心，謂誰迴向？用何迴向？迴向何處？如是三心皆永不起。

善現！是為菩薩摩訶薩安住精進波羅蜜多，引攝般若波羅蜜多。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩安住靜慮波羅

蜜多，引攝布施波羅蜜多？」

佛言：「善現！若菩薩摩訶薩安住靜慮波羅蜜多，於諸有情行財、

法施，是菩薩摩訶薩離欲惡不善法，有尋有伺，離生喜樂，入初靜慮

具足住；尋伺寂靜，住內等淨，心一趣性，無尋無伺，定生喜樂，入

第二靜慮具足住；離喜住捨，具念正知，領身受樂，聖者於中能說能

捨具念樂住，入第三靜慮具足住；斷樂斷苦，先喜憂沒，不苦不樂，



16

捨念清淨，入第四靜慮具足住。於諸有情起與樂想作意，入慈無量具

足住；於諸有情起拔苦想作意，入悲無量具足住；於諸有情起慶喜想

作意，入喜無量具足住；於諸有情起離苦樂平等想作意，入捨無量具

足住；於諸色中起厭麁想作意，入空無邊處定具足住；於諸識中起寂

靜想作意，入識無邊處定具足住；於無所有中起寂靜想作意，入無所

有處定具足住；於非有想非無想中起寂靜想作意，入非想非非想處定

具足住；於滅想受定起止息想作意，入滅想受定具足住。是菩薩摩訶

薩安住如是所說靜慮波羅蜜多，以無亂心於諸有情行財、法施，常自

行財、法施，亦常勸他行財、法施，常無倒稱揚行財、法施法，常歡

喜讚歎行財法施者。是菩薩摩訶薩持此善根，不求聲聞、獨覺等地，

但持如是布施善根，與諸有情平等共有迴向無上正等菩提。以無所得

而為方便，如是迴向大菩提時遠離三心，謂誰迴向？用何迴向？迴向

何處？如是三心皆永不 起。善現！是為菩薩摩訶薩安住靜慮波羅蜜多，

引攝布施波羅蜜多。」

具壽善現復白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩安住靜慮波羅蜜多，

引攝淨戒波羅蜜多？」

佛言：「善現！若菩薩摩訶薩安住靜慮波羅蜜多，受持淨戒常不

發起貪俱行心、瞋俱行心、癡俱行心，常不發起害俱行心、慳俱行心、

嫉俱行心，常不發起樂毀淨戒俱行之心，但常發起一切智智相應作意。

復持如是功德善根，不求聲聞、獨覺等地，與諸有情平等共有迴向無

上正等菩提。以無所得而為方便，如是迴向大菩提時遠離三心，謂誰

迴向？用何迴向？迴向何處？如是三心皆永不起。善現！是為菩薩摩

訶薩安住靜慮波羅蜜多，引攝淨戒波羅蜜多。」

大般若波羅蜜多經卷第三百四十九



17

大般若波羅蜜多經卷第三百五十

三藏法師玄奘奉 詔譯

初分相引攝品第六十之二

具壽善現復白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩安住靜慮波羅蜜多，

引攝安忍波羅蜜多？」

佛言：「善現！若菩薩摩訶薩安住靜慮波羅蜜多修學安忍，觀色

如聚沫，觀受如浮泡，觀想如陽焰，觀行如芭蕉，觀識如幻事，作是

觀時，於五取蘊不堅固想常現在前。復作是念：『諸法皆空無我、我

所，色是誰色？受是誰受？想是誰想？行是誰行？識是誰識？』如是

觀時，復作是念：『諸法皆空離我、我所，誰能割截？誰受割截？誰

能毀罵？誰受毀罵？誰復於中發起瞋恨？』菩薩如是依止靜慮，審諦

觀察能具安忍，復持如是安忍善根，與諸有情平等共有迴向無上正等

菩提。以無所得而為方便。如是迴向大菩提時遠離三心，謂誰迴向？

用何迴向？迴向何處？如是三心皆永不起。善現！是為菩薩摩訶薩安

住靜慮波羅蜜多，引攝安忍波羅蜜多。」

具壽善現復白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩安住靜慮波羅蜜多，

引攝精進波羅蜜多？」

佛言：「善現！若菩薩摩訶薩安住靜慮波羅蜜多，發起種種勇猛

精進，謂菩薩摩訶薩離欲惡不善法，有尋有伺，離生喜樂，入初靜慮

具足住；尋伺寂靜，住內等淨，心一趣性，無尋無伺，定生喜樂，入

第二靜慮具足住；離喜住捨，具念正知，領身受樂，聖者於中能說能

捨具念樂住，入第三靜慮具足住；斷樂斷苦，先喜憂沒，不苦不樂，

捨念清淨，入第四靜慮具足住。

「菩薩如是修靜慮時，於諸靜慮及靜慮支皆不取相，發起殊勝神

境智通，能作無邊大神變事，所謂震動十方世界，變一為多、變多為



18

一，或隱或顯迅速無礙，山崖牆壁直過如空，陵虛往來猶如飛鳥，地

中出沒如出沒水，水上經行如經行地，身出煙焰如燎高原，體注眾流

如銷雪嶺，日月神德威勢難當，以手捫摩光明隱蔽，乃至淨居轉身自

在，如斯神變其數無邊。

「發起殊勝天耳智通，明了清淨過人天耳，能如實聞十方世界情、

非情類種種音聲，所謂遍聞諸地獄聲、傍生聲、鬼界聲、人聲、天聲、

聲聞聲、獨覺聲、菩薩聲、諸佛聲、訶毀生死聲、讚歎涅槃聲、棄背

有為聲、趣向菩提聲、厭惡有漏聲、欣樂無漏聲、稱揚三寶聲、制伏

邪道聲、論議決擇聲、諷誦經典聲、勸斷惡法聲、令修善法聲、拔濟

苦難聲，如是等聲若大若小悉聞無礙。

「引發殊勝他心智通，能如實知十方世界他有情類心、心所法，

所謂遍知他有情類，若有貪心若離貪心、若有瞋心若離瞋心、若有癡

心若離癡心、若有愛心若離愛心、若有取心若離取心、若聚心若散心、

若小心若大心、若舉心若下心、若寂靜心若不寂靜心、若掉心若不掉

心、若定心若不定心、若解脫心若不解脫心、若有漏心若無漏心、若

修心若不修心、若有上心若無上心，如是等心皆如實知。

「發起殊勝宿住智通，如實念知十方世界無量有情諸宿住事，所

謂隨念若自若他一心、十心、百心、千心、多百千心頃諸宿住事，或

復隨念一日、十日、百日、千日、多百千日諸宿住事，或復隨念一月、

十月、百月、千月、多百千月諸宿住事，或復隨念一年、十年、百年、

千年、多百千年諸宿住事，或復隨念一劫、十劫、百劫、千劫、多百

千劫，乃至無量無數百千俱胝那庾多劫諸宿住事，或復隨念前際所有

諸宿住事，如是處時，有如是名、如是姓、如是種類、如是食、如是

久住、如是壽限、如是長壽、如是受樂、如是受苦、從彼處沒來生此

間、從此間沒往生彼處、如是狀貌、如是言 說，若略若廣，若自若他，

諸宿住事皆隨念知。

「引發殊勝天眼智通，明了清淨過人天眼，能如實見十方世界有



19

情無情種種色像，所謂普見諸有情類死時生時妙色麁色、善趣惡趣、

若勝若劣，諸如是等種種色像。因此復知諸有情類隨業力用受生差別，

如是有情成就身惡行、成就語惡行、成就意惡行，毀謗賢聖邪見因緣，

身壞命終當墮惡趣，或生地獄，或生傍生，或生鬼界，或生邊地下賤

悖惡有情類中受諸苦惱。如是有情成就身妙行、成就語妙行、成就意

妙行，稱讚賢聖正見因緣，身壞命終當昇善趣，或生天上，或生人中，

受諸快樂，如是有情種種業類受果差別皆如實知。

「菩薩住此五妙神通，從一佛國往一佛國，親近供養諸佛世尊，

請問諸佛甚深法義，種植無量微妙善根，成熟有情、嚴淨佛土，勤修

種種諸菩薩行。持此善根不求聲聞、獨覺等地，與諸有情平等共有迴

向無上正等菩提。以無所得而為方便，如是迴向大菩提時遠離三心，

謂誰迴向？用何迴向？迴向何處？如是三心皆永不起。善現！是為菩

薩摩訶薩安住靜慮波羅蜜多，引攝精進波羅蜜多。」

具壽善現復白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩安住靜慮波羅蜜多，

引攝般若波羅蜜多？」

佛言：「善現！若菩薩摩訶薩安住靜慮波羅蜜多，觀色不可得，

觀受、想、行、識不可得；觀眼處不可得，觀耳、鼻、舌、身、意處

不可得；觀色處不可得，觀聲、香、味、觸、法處不可得；觀眼界不

可得，觀耳、鼻、舌、身、意界不可得；觀色界不可得，觀聲、香、

味、觸、法界不可得；觀眼識界不可得，觀耳、鼻、舌、身、意識界

不可得；觀眼觸不可得，觀耳、鼻、舌、身、意觸不可得；觀眼觸為

緣所生諸受不可得，觀耳、鼻、舌、 身、意觸為緣所生諸受不可得；

觀地界不可得，觀水、火、風、空、識界不可得；觀無明不可得，觀

行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱不

可得；觀布施波羅蜜多不可得，觀淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波

羅蜜多不可得；觀內空不可得，觀外空、內外空、空空、大空、勝義

空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、



20

自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性

空不可得；觀真如不可得，觀法界、法性、不虛妄性、不變異性、平

等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界不可得；觀苦

聖諦不可 得，觀集、滅、道聖諦不可得；觀四靜慮不可得，觀四無量、

四無色定不可得；觀八解脫不可得，觀八勝處、九次第定、十遍處不

可得；觀四念住不可得，觀四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、

八聖道支不可得；觀空解脫門不可得，觀無相、無願解脫門不可得；

觀五眼不可得，觀六神通不可得；觀佛十力不可得，觀四無所畏、四

無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法不可得；觀無忘失

法不可得，觀恒住捨性不可得；觀一切智不可得，觀道相智、一切相

智不可得；觀一切陀羅尼門不可得，觀一切三摩地門不可得；觀預流

果不可得，觀一來、不還、阿羅漢果不可得；觀獨覺菩提不可得，觀

一切菩薩摩訶薩行不可得；觀諸佛無上正等菩提不可得；觀有為界不

可得，觀無為界不可得。如是菩薩觀一切法不可得故無作，無作故無

生，無生故無滅，無滅故畢竟清淨常住無變。所以者何？以一切法如

來出世若不出世，安住法性、安住法界、安住法住、安住法定，無生

無滅恒無變易。是菩薩摩訶薩心常無亂，恒時安住一切智智相應作意，

如實觀察一切法性都無所有，復持如是妙慧善根，與諸有情平等共有

迴向無上正等菩提。以無所得而為方便，如是迴向大菩提時遠離三心，

謂誰迴向？用何迴向？迴向何處？如是三心皆永不起。善現！是為菩

薩摩訶薩安住靜慮波羅蜜多，引攝般若波羅蜜多。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩安住般若波羅

蜜多，引攝布施波羅蜜多？」佛言：「善現！若菩薩摩訶薩安住般若

波羅蜜多，觀一切法空無所有。」

具壽善現即白佛言：「云何菩薩摩訶薩觀一切法空無所有？」

佛言：「善現！是菩薩摩訶薩安住般若波羅蜜多，觀內空性，內

空性不可得；觀外空性，外空性不可得；觀內外空性，內外空性不可



21

得；觀空空性，空空性不可得；觀大空性，大空性不可得；觀勝義空

性，勝義空性不可得；觀有為空性，有為空性不可得；觀無為空性，

無為空性不可得；觀畢竟空性，畢竟空性不可得；觀無際空性，無際

空性不可得；觀散空性，散空性不可得；觀無變異空性，無變異空性

不可得；觀本性空性，本性空性不可得；觀自相空性，自相空性不可

得；觀共相空性，共相空性不可得；觀一切法空性，一切法空性不可

得；觀不可得空性，不可得空性不可得；觀無性空性，無性空性不可

得；觀自性空性，自性空性不可得；觀無性自性空性，無性自性空性

不可得。

「是菩薩摩訶薩安住如是諸空觀中，不得色若空若不空，不得受、

想、行、識若空若不空；不得眼處若空若不空，不得耳、鼻、舌、身、

意處若空若不空；不得色處若空若不空，不得聲、香、味、觸、法處

若空若不空；不得眼界若空若不空，不得耳、鼻、舌、身、意界若空

若不空；不得色界若空若不空，不得聲、香、味、觸、法界若空若不

空；不得眼識界若空若不空，不得耳、鼻、舌、身、意識界若空若不

空；不得眼觸若空若不空，不得 耳、鼻、舌、身、意觸若空若不空；

不得眼觸為緣所生諸受若空若不空，不得耳、鼻、舌、身、意觸為緣

所生諸受若空若不空；不得地界若空若不 空，不得水、火、風、空、

識界若空若不空；不得無明若空若不空，不得行、識、名色、六處、

觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱若空若不空；不得布施波

羅蜜多若空若不空，不得淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多若

空若不空；不得內空若空若不空，不得外空、內外空、空空、大空、

勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性

空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性

自性空若空若不空；不得真如若空若不空，不得法界、法性、不虛妄

性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思

議界若空若不空； 不得苦聖諦若空若不空，不得集、滅、道聖諦若空



22

若不空；不得四靜慮若空若不空，不得四無量、四無色定若空若不空；

不得八解脫若空若不空，不得八勝處、九次第定、十遍處若空若不空；

不得四念住若空若不空，不得四正斷、四神足、五根、五力、七等覺

支、八聖道支若空若不空；不得空解脫門若空若不空，不得無相、無

願解脫門若空若不空；不得五眼若空若不空，不得六神通若空若不空；

不得佛十力若空若不空，不得四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大

喜、大捨、十八佛不共法若空若不空；不得無忘失法若空若不空，不

得恒住捨性若空若不空；不得一切智若空若不空，不得道相智、一切

相智若空若不空；不得一切陀羅尼門若空若不空，不得一切三摩地門

若空若不空；不得預流果若空若不空，不得一來、不還、阿羅漢果若

空若不空；不得獨覺菩提若空若不空；不得一切菩薩摩訶薩行若空若

不空；不得諸佛無上正等菩提若空若不空；不得有為界若空若不空，

不得無為界若空若不空。

「是菩薩摩訶薩如是安住甚深般若波羅蜜多，於諸有情所有布施，

若食、若飲、若乘、若衣，若諸香華、臥具、舍宅、燈燭、床座，若

諸金銀、末尼、真珠、末羅羯多、螺貝、璧玉、珊瑚、石藏、帝青、

金剛、吠瑠璃等種種珍寶，若諸醫藥、塗香、末香、財穀、資具，諸

如是等皆觀為空。若能施、若所施、若施福，如是一切亦觀為空。

「是時，菩薩慳心、著心畢竟不起。所以者何？是菩薩摩訶薩行

深般若波羅蜜多，從初發心乃至安坐妙菩提座，如是分別一切不起。

如諸如來、應、正等覺未甞暫起慳心、著心，是菩薩摩訶薩亦復如是，

行深般若波羅蜜多，慳心、著心皆永不起。

「善現當知！甚深般若波羅蜜多是諸菩薩摩訶薩師，能令菩薩摩

訶薩眾不起一切妄想分別，諸菩薩摩訶薩安住如是甚深般若波羅蜜多，

所行布施皆無染著，復持如是布施善根，與諸有情平等共有迴向無上

正等菩提。以無所得而為方便，如是迴向大菩提時遠離三心，謂誰迴

向？用何迴向？迴向何處？如是三心皆永不起。善現！是為菩薩摩訶



23

薩安住般若波羅蜜多，引攝布施波羅蜜多。」

具壽善現復白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩安住般若波羅蜜多，

引攝淨戒波羅蜜多？」佛言：「善現！若菩薩摩訶薩安住般若波羅蜜

多，不起聲聞、獨覺等心。何以故？是菩薩摩訶薩觀諸聲聞、獨覺等

地皆不可得，迴向聲聞、獨覺等心及彼身語亦不可得。是菩薩摩訶薩

安住般若波羅蜜多，從初發心乃至安坐妙菩提座，於其中間自離斷生

命，亦勸他離斷生命，無倒稱揚離斷生命法，歡喜讚歎離斷生命者；

自離不與取，亦勸他離不與取，無倒稱揚離不與取法，歡喜讚歎離不

與取者；自離欲邪行，亦勸他離欲邪行，無倒稱揚離欲邪行法，歡喜

讚歎離欲邪行者；自離虛誑語，亦勸他離虛誑語，無倒稱揚離虛誑語

法，歡喜讚歎離虛誑語者；自離麁惡語，亦勸他離麁惡語，無倒稱揚

離麁惡語法，歡喜讚歎離麁惡語者；自離離間語，亦勸他離離間語，

無倒稱揚離離間語法，歡喜讚歎離離間語者；自離雜穢語，亦勸他離

雜穢語，無倒稱揚離雜穢語法，歡喜讚歎離雜穢語者；自離貪欲，亦

勸他離貪欲，無倒稱揚離貪欲法，歡喜讚歎離貪欲者；自離瞋恚，亦

勸他離瞋恚，無倒稱揚離瞋恚法，歡喜讚歎離瞋恚者；自離邪見，亦

勸他離邪見，無倒稱揚離邪見法，歡喜讚歎離邪見者。是菩薩摩訶薩

持此淨戒所生善根，不求欲界、色無色界，不求聲聞及獨覺地，但持

如是淨戒善根，與諸有情平等共有迴向無上正等菩提。以無所得而為

方便，如是迴向大菩提時遠離三心，謂誰迴向？用何迴向？迴向何處？

如是三心皆永不起。善現！是為菩薩摩訶薩安住般若波羅蜜多，引攝

淨戒波羅蜜多。」

具壽善現復白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩安住般若波羅蜜多，

引攝安忍波羅蜜多？」

佛言：「善現！若菩薩摩訶薩安住般若波羅蜜多起隨順忍，得此

忍已，常作是念：『一切法中無有一法若起若盡、若生若滅、若老若

病、若能罵者若受罵者、若能謗者若受謗者、若能割者若受割者、若



24

能截者若受截者、若能刺者若受刺者、若能破者若受破者、若能縛者

若受縛者、若能打者若受打者、若能惱者若受惱者、若能殺者若受殺

者，如是一切性相皆空，不應於中妄想分別。』是菩薩摩訶薩從初發

心乃至安坐妙菩提座，於其中間假使一切有情之類皆來毀謗、訶責、

凌辱，以諸刀、杖、瓦、石塊等加害、捶打、割截、斫刺，乃至分解

身諸支節。菩薩爾時心無變異，但作是念：『甚可恠哉！諸法性中都

無毀謗、訶責、凌辱、加害等事，而諸有情妄想分別謂為實有，發起

種種煩惱惡業，現在當來受諸苦惱。』是菩薩摩訶薩復持如是安忍善

根，與諸有情平等共有迴向無上正等菩提。以無所得而為方便，如是

迴向大菩提時遠離三心，謂誰迴向？用何迴向？迴向何處？如是三心

皆永不起。善現！是為菩薩摩訶薩安住般若波羅蜜多，引攝安忍波羅

蜜多。」

具壽善現復白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩安住般若波羅蜜多，

引攝精進波羅蜜多？」

佛言：「善現！若菩薩摩訶薩安住般若波羅蜜多，勇猛精進為諸

有情宣說正法身心無倦，是菩薩摩訶薩住四神足方便善巧，身心精進

常無懈息，能往一世界、或十世界、或百世界、或千世界、或百千世

界、或百千俱胝那庾多世界諸有情所，宣說正法方便教導，令住布施

波羅蜜多，方便教導令住淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多；

方便教導令住內空，方便教導令住外空、內外空、空空、大空、勝義

空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、

自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性

空；方便教導令住真如，方便教導令住法界、法性、不虛妄性、不變

異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界；方

便教導令住苦聖諦，方便教導令住集、滅、道聖諦；方便教導令住四

靜慮，方便教導令住四無量、四無色定；方便教導令住八解脫，方便

教導令住八勝處、九次第定、十遍處；方便教導令住四念住，方便教



25

導令住四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支；方便教

導令住空解脫門，方便教導令住無相、無願解脫門；方便教導令住五

眼，方便教導令住六神通；方便教導令住佛十力，方便教導令住四無

所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法；方便教

導令住無忘失法，方便教導令住恒住捨性；方便教導令住一切智，方

便教導令住道相智、一切相智；方便教導令住一切陀羅尼門，方便教

導令住一切三摩地門；方便教導令住預流果，方便教導令住一來、不

還、阿羅漢果；方便教導令住獨覺菩提；方便教導令住一切菩薩摩訶

薩行；方便教導令住諸佛無上正等菩提。

「雖令安住如上所說種種功德，而不令其住著有為或無為界。是

菩薩摩訶薩復持如是精進善根，與諸有情平等共有迴向無上正等菩提。

以無所得而為方便，如是迴向大菩提時遠離三心，謂誰迴向？用何迴

向？迴向何處？如是三心皆永不起。善現！是為菩薩摩訶薩安住般若

波羅蜜多，引攝精進波羅蜜多。」

具壽善現復白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩安住般若波羅蜜多，

引攝靜慮波羅蜜多？」

佛言：「善現！若菩薩摩訶薩安住般若波羅蜜多，除佛三摩地，

於餘所有諸三摩地、若聲聞三摩地、若獨覺三摩地、若菩薩三摩地，

皆能自在隨意入出。是菩薩摩訶薩安住自在三摩地中，於八解脫皆能

自在順逆入出。云何為八？謂有色觀諸色，是初解脫；內無色想觀外

諸色，是第二解脫；淨解脫身作證，是第三解脫；超一切色想，滅有

對想，不思惟種種想，入無邊空，空無邊處定具足住，是第四解脫；

超一切空無邊處定，入無邊識，識無邊處定具足住，是第五解脫；超

一切識無邊處定，入無少所有，無所有處定具足住，是第六解脫；超

一切無所有處定，入非想非非想處定具足住，是第七解脫；超一切非

想非非想處定，入滅想受定具足住，是第八解脫。是菩薩摩訶薩能於

如是八解脫中，若順若逆入出自在，復能於彼九次第定，自在隨意順



26

逆入出。云何為九？謂離欲惡不善法，有尋有伺，離生喜樂，入初靜

慮具足住，是初次第定；尋伺寂靜，住內等淨，心一趣性，無尋無伺，

定生喜樂，入第二靜慮具足住，是第二次第定；離喜住捨，具念正知，

領身受樂，聖者於中能說能捨具念樂住，入第三靜慮具足住，是第三

次第定；斷樂斷苦，先喜憂沒，不苦不樂，捨念清淨，入第四靜慮具

足住，是第四次第定；超一切色想，滅有對想，不思惟種種想，入無

邊空，空無邊處定具足住，是第五次第定；超一切空無邊處定，入無

邊識，識無邊處定具足住，是第六次第定，超一切識無邊處定，入無

少所有，無所有處定具足住，是第七次第定；超一切無所有處定，入

非想非非想處定具足住，是第八次第定；超一切非想非非想處定，入

滅想受定具足住，是第九次第定。是菩薩摩訶薩能於如是九次第定，

若順若逆入出自在。

「善現當知！是菩薩摩訶薩於八解脫、九次第定善成熟已，復能

入菩薩摩訶薩師子頻申三摩地。云何名為菩薩摩訶薩師子頻申三摩

地？善現！若菩薩摩訶薩離欲惡不善法，有尋有伺，離生喜樂，入初

靜慮具足住；尋伺寂靜，住內等淨，心一趣性，無尋無伺，定生喜樂，

入第二靜慮具足住；離喜住捨，具念正知，領身受樂，聖者於中能說

能捨具念樂住，入第三靜慮具足住；斷樂斷苦，先喜憂沒，不苦不樂，

捨念清淨，入第四靜慮具足住；超一切色想，滅有對想，不思惟種種

想，入無邊空，空無邊處定具足住；超一切空無邊處定，入無邊識，

識無邊處定具足住；超一切識無邊處定，入無少所有，無所有處定具

足住；超一切無所有處定，入非想非非想處定具足住；超一切非想非

非想處定，入滅想受定具足住。復從滅想受定起，還入非想非非想處

定；從非想非非想處定起，入無所有處定；從無所有處定起，入識無

邊處定；從識無邊處定起，入空無邊處定；從空無邊處定起，入第四

靜慮；從第四靜慮起，入第三靜慮；從第三靜慮起，入第二靜慮；從

第二靜慮起，入初靜慮。善現！是為菩薩摩訶薩師子頻申三摩地。



27

「善現當知！是菩薩摩訶薩於師子頻申三摩地善成熟已，復能入

菩薩摩訶薩集散三摩地。云何名為菩薩摩訶薩集散三摩地？善現！若

菩薩摩訶薩離欲惡不善法，有尋有伺，離生喜樂，入初靜慮具足住；

從初靜慮起，入第二靜慮具足住；從第二靜慮起，入第三靜慮具足住；

從第三靜慮起，入第四靜慮具足住；從第四靜慮起，入空無邊處定具

足住；從空無邊處定起，入識無邊處定具足住；從識無邊處定起，入

無所有處定具足住；從無所有處定起，入非想非非想處定具足住；從

非想非非想處定起，入滅想受定具足住；從滅想受定起，入初靜慮；

從初靜慮起，入滅想受定；從滅想受定起，入第二靜慮；從第二靜慮

起，入滅想受定；從滅想受定起，入第三靜慮；從第三靜慮起，入滅

想受定，從滅想受定起，入第四靜慮；從第四靜慮起，入滅想受定；

從滅想受定起，入空無邊處定；從空無邊處定起，入滅想受定；從滅

想受定起，入識無邊處定；從識無邊處定起，入滅想受定；從滅想受

定起，入無所有處定；從無所有處定起，入滅想受定；從滅想受定起，

入非想非非想處定；從非想非非想處定起，入滅想受定；從滅想受定

起，住不定心；從不定心，入滅想受定；從滅想受定起，住不定心；

從不定心，入非想非非想處定；從非想非非想處定起，住不定心；從

不定心，入無所有處定；從無所有處定起，住不定心；從不定心，入

識無邊處定；從識無邊處定起，住不定心；從不定心，入空無邊處定；

從空無邊處定起，住不定心； 從不定心，入第四靜慮；從第四靜慮起，

住不定心；從不定心，入第三靜慮；從第三靜慮起，住不定心；從不

定心，入第二靜慮；從第二靜慮起，住不定心；從不定心，入初靜慮；

從初靜慮起，住不定心。善現！是為菩薩摩訶薩集散三摩地。若菩薩

摩訶薩安住集散三摩地中，得一切法平等實性。是菩薩摩訶薩復持如

是靜慮善根，與諸有情平等共有迴向無上正等菩提。以無所得而為方

便，如是迴向大菩提時遠離三心，謂誰迴向？用何迴向？迴向何處？

如是三心皆永不起。善現！是為菩薩摩訶薩安住般若波羅蜜多，引攝



28

靜慮波羅蜜多。」

大般若波羅蜜多經卷第三百五十

大般若波羅蜜多經卷第三百五十一

三藏法師玄奘奉 詔譯

初分多問不二品第六十一之一

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！若菩薩摩訶薩成就如是方便善

巧，發心已來為經幾時？」佛言：「善現！是菩薩摩訶薩發心已來，

經於無數百千俱胝那庾多劫。」

具壽善現復白佛言：「世尊！若菩薩摩訶薩成就如是方便善巧，

已曾親近供養幾佛？」佛言：「善現！是菩薩摩訶薩已曾親近供養殑

伽沙等諸佛。」

具壽善現復白佛言：「世尊！若菩薩摩訶薩成就如是方便善巧，

已曾種植幾所善根？」

佛言：「善現！是菩薩摩訶薩發心已來，無有布施波羅蜜多而不

圓滿精勤修習，無有淨戒波羅蜜多而不圓滿精勤修習，無有安忍波羅

蜜多而不圓滿精勤修習，無有精進波羅蜜多而不圓滿精勤修習，無有

靜慮波羅蜜多而不圓滿精勤修習，無有般若波羅蜜多而不圓滿精勤修

習。是菩薩摩訶薩發心已來，無有內空而不圓滿精勤安住，無有外空、

內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、

散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、

無性空、自性空、無性自性空而不圓滿精勤安住。是菩薩摩訶薩發心

已來，無有真如而不圓滿精勤安住，無有法界、法性、不虛妄性、不

變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界而



29

不圓滿精勤安住。是菩薩摩訶薩發心已來，無有苦聖諦而不圓滿精勤

安住，無有集、滅、道聖諦而不圓滿精勤安住。是菩薩摩訶薩發心已

來，無有四靜慮而不圓滿精勤修習，無有四無量、四無色定而不圓滿

精勤修習。是菩薩摩訶薩發心已來，無有八解脫而不圓滿精勤修習，

無有八勝處、九次第定、十遍處而不圓滿精勤修習。是菩薩摩訶薩發

心已來， 無有四念住而不圓滿精勤修習，無有四正斷、四神足、五根、

五力、七等覺支、八聖道支而不圓滿精勤修習。是菩薩摩訶薩發心已

來，無有空解脫門而不圓滿精勤修習，無有無相、無願解脫門而不圓

滿精勤修習。是菩薩摩訶薩發心已來，無有五眼而不圓滿精勤修習，

無有六神通而不圓滿精勤修習。是菩薩摩訶薩發心已來，無有佛十力

而不圓滿精勤修習，無有四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、

大捨、十八佛不共法而不圓滿精勤修習。是菩薩摩訶薩發心已來，無

有無忘失法而不圓滿精勤修習，無有恒住捨性而不圓滿精勤修習。是

菩薩摩訶薩發心已來，無有一切智而不圓滿精勤修習，無有道相智、

一切相智而不圓滿精勤修習。是菩薩摩訶薩發心已來，無有陀羅尼門

而不圓滿精勤修習，無有三摩地門而不圓滿精勤修習。是菩薩摩訶薩

發心已來，無有菩薩摩訶薩行而不圓滿精勤修習，無有無上正等菩提

而不圓滿精勤修習。

「善現！是菩薩摩訶薩發心已來，種植如上圓滿善根，由此因緣

成就如是方便善巧。」具壽善現復白佛言：「世尊！若菩薩摩訶薩成

就如是方便善巧，甚為希有。」

佛言：「善現！如是！如是！如汝所說，是菩薩摩訶薩成就如是

方便善巧，甚為希有。

「善現當知！如日月輪周行照燭四大洲界作大事業，其中所有若

情非情，隨彼光明勢力而轉，各成己事。如是般若波羅蜜多，照燭餘

五波羅蜜多，作大事業，布施等五波羅蜜多，隨順般若波羅蜜多勢力

而轉，各成己事。



30

「善現當知！布施等五波羅蜜多，皆由般若波羅蜜多所攝受故，

乃得名為波羅蜜多，若離般若波羅蜜多，布施等五不得名為波羅蜜多。

善現當知！如轉輪王若無七寶，不得名為轉輪聖王，要具七寶乃得名

為轉輪聖王。布施等五波羅蜜多亦復如是，若非般若波羅蜜多之所攝

受，不得名為波羅蜜多，要為般若波羅蜜多之所攝受，乃得名為波羅

蜜多。

「善現當知！如有女人端正巨富，若無強夫所守護者，易為惡人

之所侵凌。布施等五波羅蜜多亦復如是，若無般若波羅蜜多力所攝護，

易為天魔及彼眷屬之所沮壞。

「善現當知！如有女人端正巨富，若有強夫所守護者，不為惡人

之所侵凌。布施等五波羅蜜多亦復如是，若有般若波羅蜜多力所攝護，

一切天魔及彼眷屬不能沮壞。

「善現當知！如有軍將臨戰陣時，善備種種鎧鉀刀仗，隣國怨敵

所不能害。布施等五波羅蜜多亦復如是，若不遠離甚深般若波羅蜜多，

天魔眷屬、增上慢人乃至菩薩旃茶羅等皆不能壞。

「善現當知！如贍部洲諸小王等，隨時朝侍轉輪聖王，因轉輪王

得遊勝處。布施等五波羅蜜多亦復如是，隨順般若波羅蜜多，由彼勢

力所引導故，速趣無上正等菩提。

「善現當知！如贍部洲東方諸水，無不皆趣殑伽大河，與殑伽河

俱入大海。布施等五波羅蜜多亦復如是，無不皆為甚深般若波羅蜜多

所攝引故，能到無上正等菩提。

「善現當知！如人右手能作眾事，甚深般若波羅蜜多亦復如是，

能引一切殊勝善法。善現當知！如人左手所作不便，布施等五波羅蜜

多亦復如是，不能引生殊勝善法。

「善現當知！譬如眾流若大若小，皆入大海同一鹹味。布施等五

波羅蜜多亦復如是，皆為般若波羅蜜多所攝引故，同至無上正等菩提，

由此皆名能到彼岸。



31

「善現當知！如轉輪王欲有所趣，四軍導從輪寶居先，王及四軍

念欲飲食輪則為住，既飲食已，王念欲行輪則前去，其輪去住隨王意

欲，至所趣方不復前去。布施等五波羅蜜多亦復如是，與諸善法欲趣

無上正等菩提，要因般若波羅蜜多以為前導，進止俱隨不相捨離，若

至佛果更不前進。

「善現當知！如轉輪王七寶具足，所謂輪寶、象寶、馬寶、主藏

臣寶、女寶、將寶、如意珠寶，其轉輪王欲有所至，四軍、七寶前後

導從，爾時輪寶雖最居先，而不分別前後之相。布施等五波羅蜜多亦

復如是，與諸善法欲趣無上正等菩提，必以般若波羅蜜多為其前導，

然此般若波羅蜜多不作是念：『我於布施、淨戒、安忍、精進、靜慮

波羅蜜多最為前導，彼隨從我。』布施等五波羅蜜多不作是念：『甚

深般若波羅蜜多居我等前，我隨從彼。』何以故？善現！波羅蜜多及

一切法自性皆鈍，無所能為、虛妄不實、空無所有、不自在相，譬如

陽焰、光影、水月、鏡中像等，其中都無分別作用真實自體。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！若一切法自性皆空，云何菩薩

摩訶薩精勤修學布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多，當

得無上正等菩提？」

佛言：「善現！諸菩薩摩訶薩於此六種波羅蜜多，勤修學時，恒

作是念：『世間有情，心皆顛倒，沒生死苦，不能自脫，我若不修善

巧方便，不能解脫彼生死苦；我當為彼諸有情類，精勤修學布施、淨

戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多善巧方便。』善現！是菩薩摩

訶薩作是念已，為諸有情捨內外物。捨已復作如是思惟：『我於此物

都無所捨。何以故？此內外物自性皆空，非關於我，不可捨故。』善

現！是菩薩摩訶薩由此觀察，修行布施波羅蜜多速得圓滿，疾證無上

正等菩提。

「善現！是菩薩摩訶薩為諸有情終不犯戒。所以者何？是菩薩摩



32

訶薩恒作是念：『我為有情求趣無上正等菩提，若斷生命，不與而取，

行欲邪行，是所不應。我為有情求趣無上正等菩提，作虛誑語，作離

間語，作麁惡語，作雜穢語，是所不應。我為有情求趣無上正等菩提，

發起貪欲、瞋恚、邪見，是所不應。我為有情求趣無上正等菩提，求

妙欲境，求天富樂，求作帝釋、魔、梵王等，是所不應。我為有情求

趣無上正等菩提，求住聲聞或獨覺地，是所不應。』善現！是菩薩摩

訶薩由此觀察，修行淨戒波羅蜜多速得圓滿，疾證無上正等菩提。

「善現！是菩薩摩訶薩為諸有情不起瞋恨，假使恒被毀謗凌辱，

辛楚苦言切於心髓，終不發起一念瞋恨。設復常遭刀仗、瓦石、杖塊

等物捶打其身，割截斫刺，節節支解，亦不發起一念惡心。所以者何？

是菩薩摩訶薩觀察一切聲如谷響、色如聚沫：『我為饒益一切有情，

不應於中妄起瞋恨。』善現！是菩薩摩訶薩由此觀察，修行安忍波羅

蜜多速得圓滿，疾證無上正等菩提。

「善現！是菩薩摩訶薩為諸有情勤求善法，乃至無上正等菩提，

於其中間常無懈怠。何以故？是菩薩摩訶薩恒作是念：『我若懈怠，

不能拔濟諸有情類生老病死，亦不能得所求無上正等菩提。』善現！

是菩薩摩訶薩由此觀察，修行精進波羅蜜多速得圓滿，疾證無上正等

菩提。

「善現！是菩薩摩訶薩為諸有情修諸勝定，乃至無上正等菩提，

終不發起貪、瞋、癡等散亂之心。所以者何？是菩薩摩訶薩恒作是念：

『若我發起貪俱行心、瞋俱行心、癡俱行心及於餘事散亂之心，則不

能成饒益他事，亦不能得所求無上正等菩提。』善現！是菩薩摩訶薩

由此觀察，修行靜慮波羅蜜多速得圓滿，疾證無上正等菩提。

「善現！是菩薩摩訶薩為諸有情，常不遠離甚深般若波羅蜜多，

乃至無上正等菩提，常勤修學世、出世間微妙勝慧。所以者何？是菩

薩摩訶薩恒作是念：『若異般若波羅蜜多，終不能成利樂他事，亦不

能得所求無上正等菩提。』善現！是菩薩摩訶薩由此觀察，修行般若



33

波羅蜜多速得圓滿，疾證無上正等菩提。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！若六波羅蜜多無差別相，皆是

般若波羅蜜多所攝受故，皆由般若波羅蜜多修成滿故，應合成一波羅

蜜多，所謂般若波羅蜜多。云何可說甚深般若波羅蜜多於布施等波羅

蜜多為最為勝、為長為尊、為妙為微妙、為上為無上？」

佛言：「善現！如是！如是！如汝所說。布施等六波羅蜜多無差

別相，若無般若波羅蜜多，布施等五不得名為波羅蜜多，要因般若波

羅蜜多，布施等五乃得名為波羅蜜多。由此前五波羅蜜多攝在般若波

羅蜜多故，但有一波羅蜜多，所謂般若波羅蜜多，是故一切波羅蜜多

無差別相。

「善現當知！如諸有情雖有種種身相差別，若有隣近妙高山王咸

同一色。布施等五波羅蜜多亦復如是，雖有種種品類差別，而為般若

波羅蜜多所攝受故，皆由般若波羅蜜多修成滿故，依止般若波羅蜜多，

方能趣入一切智智，乃得名為到彼岸故，皆同一味相無差別，不可施

設此是布施波羅蜜多，此是淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多。

何以故？善現！如是六種波羅蜜多，同能趣入一切智智，能到彼岸，

相無差別。由此因緣，布施等六波羅蜜多無差別相。」

具壽善現復白佛言：「波羅蜜多及一切法，若隨實義皆無此彼勝

劣差別，何緣故說甚深般若波羅蜜多於布施等波羅蜜多為最為勝、為

長為尊、為妙為微妙、為上為無上？」

佛言：「善現！如是！如是！如汝所說。若隨實義，波羅蜜多及

一切法，皆無此彼勝劣差別，但依世俗言說作用，說有此彼勝劣差別。

施設布施波羅蜜多，施設淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多，

為欲度脫諸有情類世俗作用生老病死，然諸有情生老病死，皆非實有

但假施設。所以者何？有情無故，當知諸法亦無所有，甚深般若波羅

蜜多了達一切都無所有，能拔有情世俗作用生老病死。由此故說甚深

般若波羅蜜多於布施等波羅蜜多為最為勝、為長為尊、為妙為微妙、



34

為上為無上。

「善現當知！如轉輪王所有女寶於人中女為最為勝、為長為尊、

為妙為微妙、為上為無上，如是般若波羅蜜多於布施等波羅蜜多為最

為勝、為長為尊、為妙為微妙、為上為無上。」

具壽善現復白佛言：「佛以何意但說般若波羅蜜多於布施等波羅

蜜多為最為勝、為長為尊、為妙為微妙、為上為無上？」佛言：「善

現！由此般若波羅蜜多能善攝取一切善法，和合趣入一切智智，安住

不動，以無所住而為方便。」

具壽善現復白佛言：「如是般若波羅蜜多於諸善法有取捨不？」

佛言：「不也！甚深般若波羅蜜多，於一切法無取無捨。何以故？

善現！以一切法皆不可取不可捨故。」爾時，具壽善現復白佛言：「世

尊！甚深般若波羅蜜多於何等法無取無捨？」

佛言：「善現！甚深般若波羅蜜多，於色無取無捨，於受、想、

行、識無取無捨。

「甚深般若波羅蜜多，於眼處無取無捨，於耳、鼻、舌、身、意

處無取無捨。

「甚深般若波羅蜜多，於色處無取無捨，於聲、香、味、觸、法

處無取無捨。

「甚深般若波羅蜜多，於眼界無取無捨，於耳、鼻、舌、身、意

界無取無捨。

「甚深般若波羅蜜多，於色界無取無捨，於聲、香、味、觸、法

界無取無捨。

「甚深般若波羅蜜多，於眼識界無取無捨，於耳、鼻、舌、身、

意識界無取無捨。

「甚深般若波羅蜜多，於眼觸無取無捨，於耳、鼻、舌、身、意

觸無取無捨。

「甚深般若波羅蜜多，於眼觸為緣所生諸受無取無捨，於耳、鼻、



35

舌、身、意觸為緣所生諸受無取無捨。

「甚深般若波羅蜜多，於地界無取無捨，於水、火、風、空、識

界無取無捨。

「甚深般若波羅蜜多，於無明無取無捨，於行、識、名色、六處、

觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱無取無捨。

「甚深般若波羅蜜多，於布施波羅蜜多無取無捨，於淨戒、安忍、

精進、靜慮、般若波羅蜜多無取無捨。

「甚深般若波羅蜜多，於內空無取無捨，於外空、內外空、空空、

大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、

本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、

無性自性空無取無捨。

「甚深般若波羅蜜多，於真如無取無捨，於法界、法性、不虛妄

性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思

議界無取無捨。

「甚深般若波羅蜜多，於苦聖諦無取無捨，於集、滅、道聖諦無

取無捨。

「甚深般若波羅蜜多，於四靜慮無取無捨，於四無量、四無色定

無取無捨。

「甚深般若波羅蜜多，於八解脫無取無捨，於八勝處、九次第定、

十遍處無取無捨。

「甚深般若波羅蜜多，於四念住無取無捨，於四正斷、四神足、

五根、五力、七等覺支、八聖道支無取無捨。

「甚深般若波羅蜜多，於空解脫門無取無捨，於無相、無願解脫

門無取無捨。

「甚深般若波羅蜜多，於五眼無取無捨，於六神通無取無捨。

「甚深般若波羅蜜多，於佛十力無取無捨，於四無所畏、四無礙



36

解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法無取無捨。

「甚深般若波羅蜜多，於無忘失法無取無捨，於恒住捨性無取無

捨。

「甚深般若波羅蜜多，於一切智無取無捨，於道相智、一切相智

無取無捨。

「甚深般若波羅蜜多，於一切陀羅尼門無取無捨，於一切三摩地

門無取無捨。

「甚深般若波羅蜜多，於預流果無取無捨，於一來、不還、阿羅

漢果無取無捨。

「甚深般若波羅蜜多，於獨覺菩提無取無捨。

「甚深般若波羅蜜多，於一切菩薩摩訶薩行無取無捨。

「甚深般若波羅蜜多，於諸佛無上正等菩提無取無捨。」

具壽善現復白佛言：「世尊！甚深般若波羅蜜多，云何於色無取

無捨？云何於受、想、行、識無取無捨？

「甚深般若波羅蜜多，云何於眼處無取無捨？云何於耳、鼻、舌、

身、意處無取無捨？

「甚深般若波羅蜜多，云何於色處無取無捨？云何於聲、香、味、

觸、法處無取無捨？

「甚深般若波羅蜜多，云何於眼界無取無捨？云何於耳、鼻、舌、

身、意界無取無捨？

「甚深般若波羅蜜多，云何於色界無取無捨？云何於聲、香、味、

觸、法界無取無捨？

「甚深般若波羅蜜多，云何於眼識界無取無捨？云何於耳、鼻、

舌、身、意識界無取無捨？

「甚深般若波羅蜜多，云何於眼觸無取無捨？云何於耳、鼻、舌、

身、意觸無取無捨？

「甚深般若波羅蜜多，云何於眼觸為緣所生諸受無取無捨？云何



37

於耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受無取無捨？

「甚深般若波羅蜜多，云何於地界無取無捨？云何於水、火、風、

空、識界無取無捨？

「甚深般若波羅蜜多，云何於無明無取無捨？云何於行、識、名

色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱無取無捨？

「甚深般若波羅蜜多，云何於布施波羅蜜多無取無捨？云何於淨

戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多無取無捨？

「甚深般若波羅蜜多，云何於內空無取無捨？云何於外空、內外

空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、

無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、

自性空、無性自性空無取無捨？

「甚深般若波羅蜜多，云何於真如無取無捨？云何於法界、法性、

不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、

不思議界無取無捨？

「甚深般若波羅蜜多，云何於苦聖諦無取無捨？云何於集、滅、

道聖諦無取無捨？

「甚深般若波羅蜜多，云何於四靜慮無取無捨？云何於四無量、

四無色定無取無捨？

「甚深般若波羅蜜多，云何於八解脫無取無捨？云何於八勝處、

九次第定、十遍處無取無捨？

「甚深般若波羅蜜多，云何於四念住無取無捨？云何於四正斷、

四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支無取無捨？

「甚深般若波羅蜜多，云何於空解脫門無取無捨？云何於無相、

無願解脫門無取無捨？

「甚深般若波羅蜜多，云何於五眼無取無捨？云何於六神通無取

無捨？

「甚深般若波羅蜜多，云何於佛十力無取無捨？云何於四無所畏、



38

四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法無取無捨？

「甚深般若波羅蜜多，云何於無忘失法無取無捨？云何於恒住捨

性無取無捨？

「甚深般若波羅蜜多，云何於一切智無取無捨？云何於道相智、

一切相智無取無捨？

「甚深般若波羅蜜多，云何於一切陀羅尼門無取無捨？云何於一

切三摩地門無取無捨？

「甚深般若波羅蜜多，云何於預流果無取無捨？云何於一來、不

還、阿羅漢果無取無捨？

「甚深般若波羅蜜多，云何於獨覺菩提無取無捨？

「甚深般若波羅蜜多，云何於一切菩薩摩訶薩行無取無捨？

「甚深般若波羅蜜多，云何於諸佛無上正等菩提無取無捨？」

佛言：「善現！甚深般若波羅蜜多，不思惟色，如是於色無取無

捨；不思惟受、想、行、識，如是於受、想、行、識無取無捨。

「甚深般若波羅蜜多，不思惟眼處，如是於眼處無取無捨；不思

惟耳、鼻、舌、身、意處，如是於耳、鼻、舌、身、意處無取無捨。

「甚深般若波羅蜜多，不思惟色處，如是於色處無取無捨；不思

惟聲、香、味、觸、法處，如是於聲、香、味、觸、法處無取無捨。

「甚深般若波羅蜜多，不思惟眼界，如是於眼界無取無捨；不思

惟耳、鼻、舌、身、意界，如是於耳、鼻、舌、身、意界無取無捨。

「甚深般若波羅蜜多，不思惟色界，如是於色界無取無捨；不思

惟聲、香、味、觸、法界，如是於聲、香、味、觸、法界無取無捨。

「甚深般若波羅蜜多，不思惟眼識界，如是於眼識界無取無捨；

不思惟耳、鼻、舌、身、意識界，如是於耳、鼻、舌、身、意識界無

取無捨。

「甚深般若波羅蜜多，不思惟眼觸，如是於眼觸無取無捨；不思

惟耳、鼻、舌、身、意觸，如是於耳、鼻、舌、身、意觸無取無捨。



39

「甚深般若波羅蜜多，不思惟眼觸為緣所生諸受，如是於眼觸為

緣所生諸受無取無捨；不思惟耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受，

如是於耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受無取無捨。

「甚深般若波羅蜜多，不思惟地界，如是於地界無取無捨；不思

惟水、火、風、空、識界，如是於水、火、風、空、識界無取無捨。

「甚深般若波羅蜜多，不思惟無明，如是於無明無取無捨；不思

惟行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱，

如是於行乃至老死愁歎苦憂惱無取無捨。

「甚深般若波羅蜜多，不思惟布施波羅蜜多，如是於布施波羅蜜

多無取無捨；不思惟淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多，如是

於淨戒乃至般若波羅蜜多無取無捨。

「甚深般若波羅蜜多，不思惟內空，如是於內空無取無捨；不思

惟外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、

無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不

可得空、無性空、自性空、無性自性空，如是於外空乃至無性自性空

無取無捨。

「甚深般若波羅蜜多，不思惟真如，如是於真如無取無捨；不思

惟法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、

實際、虛空界、不思議界，如是於法界乃至不思議界無取無捨。

「甚深般若波羅蜜多，不思惟苦聖諦，如是於苦聖諦無取無捨；

不思惟集、滅、道聖諦，如是於集、滅、道聖諦無取無捨。

「甚深般若波羅蜜多，不思惟四靜慮，如是於四靜慮無取無捨；

不思惟四無量、四無色定，如是於四無量、四無色定無取無捨。

「甚深般若波羅蜜多，不思惟八解脫，如是於八解脫無取無捨；

不思惟八勝處、九次第定、十遍處，如是於八勝處、九次第定、十遍

處無取無捨。

「甚深般若波羅蜜多，不思惟四念住，如是於四念住無取無捨；



40

不思惟四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支，如是於

四正斷乃至八聖道支無取無捨。

「甚深般若波羅蜜多，不思惟空解脫門，如是於空解脫門無取無

捨；不思惟無相、無願解脫門，如是於無相、無願解脫門無取無捨。

「甚深般若波羅蜜多，不思惟五眼，如是於五眼無取無捨；不思

惟六神通，如是於六神通無取無捨。

「甚深般若波羅蜜多，不思惟佛十力，如是於佛十力無取無捨；

不思惟四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共

法，如是於四無所畏乃至十八佛不共法無取無捨。

「甚深般若波羅蜜多，不思惟無忘失法，如是於無忘失法無取無

捨；不思惟恒住捨性，如是於恒住捨性無取無捨。

「甚深般若波羅蜜多，不思惟一切智，如是於一切智無取無捨；

不思惟道相智、一切相智，如是於道相智、一切相智無取無捨。

「甚深般若波羅蜜多，不思惟一切陀羅尼門，如是於一切陀羅尼

門無取無捨；不思惟一切三摩地門，如是於一切三摩地門無取無捨。

「甚深般若波羅蜜多，不思惟預流果，如是於預流果無取無捨；

不思惟一來、不還、阿羅漢果，如是於一來、不還、阿羅漢果無取無

捨。

「甚深般若波羅蜜多，不思惟獨覺菩提，如是於獨覺菩提無取無

捨。

「甚深般若波羅蜜多，不思惟一切菩薩摩訶薩行，如是於一切菩

薩摩訶薩行無取無捨。

「甚深般若波羅蜜多，不思惟諸佛無上正等菩提，如是於諸佛無

上正等菩提無取無捨。」

具壽善現復白佛言：「世尊！甚深般若波羅蜜多，云何不思惟色？

云何不思惟受、想、行、識？

「甚深般若波羅蜜多，云何不思惟眼處？云何不思惟耳、鼻、舌、



41

身、意處？

「甚深般若波羅蜜多，云何不思惟色處？云何不思惟聲、香、味、

觸、法處？

「甚深般若波羅蜜多，云何不思惟眼界？云何不思惟耳、鼻、舌、

身、意界？

「甚深般若波羅蜜多，云何不思惟色界？云何不思惟聲、香、味、

觸、法界？

「甚深般若波羅蜜多，云何不思惟眼識界？云何不思惟耳、鼻、

舌、身、意識界？

「甚深般若波羅蜜多，云何不思惟眼觸？云何不思惟耳、鼻、舌、

身、意觸？

「甚深般若波羅蜜多，云何不思惟眼觸為緣所生諸受？云何不思

惟耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受？

「甚深般若波羅蜜多，云何不思惟地界？云何不思惟水、火、風、

空、識界？

「甚深般若波羅蜜多，云何不思惟無明？云何不思惟行、識、名

色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱？

「甚深般若波羅蜜多，云何不思惟布施波羅蜜多？云何不思惟淨

戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多？

「甚深般若波羅蜜多，云何不思惟內空？云何不思惟外空、內外

空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、

無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、

自性空、無性自性空？

「甚深般若波羅蜜多，云何不思惟真如？云何不思惟法界、法性、

不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、

不思議界？

「甚深般若波羅蜜多，云何不思惟苦聖諦？云何不思惟集、滅、



42

道聖諦？

「甚深般若波羅蜜多，云何不思惟四靜慮？云何不思惟四無量、

四無色定？

「甚深般若波羅蜜多，云何不思惟八解脫？云何不思惟八勝處、

九次第定、十遍處？

「甚深般若波羅蜜多，云何不思惟四念住？云何不思惟四正斷、

四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支？

「甚深般若波羅蜜多，云何不思惟空解脫門？云何不思惟無相、

無願解脫門？

「甚深般若波羅蜜多，云何不思惟五眼？云何不思惟六神通？

「甚深般若波羅蜜多，云何不思惟佛十力？云何不思惟四無所畏、

四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法？

「甚深般若波羅蜜多，云何不思惟無忘失法？云何不思惟恒住捨

性？

「甚深般若波羅蜜多，云何不思惟一切智？云何不思惟道相智、

一切相智？

「甚深般若波羅蜜多，云何不思惟一切陀羅尼門？云何不思惟一

切三摩地門？

「甚深般若波羅蜜多，云何不思惟預流果？云何不思惟一來、不

還、阿羅漢果？

「甚深般若波羅蜜多，云何不思惟獨覺菩提？

「甚深般若波羅蜜多，云何不思惟一切菩薩摩訶薩行？

「甚深般若波羅蜜多，云何不思惟諸佛無上正等菩提？」

大般若波羅蜜多經卷第三百五十一



43

大般若波羅蜜多經卷第三百五十二

三藏法師玄奘奉 詔譯

初分多問不二品第六十一之二

佛言：「善現！甚深般若波羅蜜多，於色不思惟一切相，亦不思

惟一切所緣，如是不思惟色；於受、想、行、識不思惟一切相，亦不

思惟一切所緣， 如是不思惟受、想、行、識。

「甚深般若波羅蜜多，於眼處不思惟一切相，亦不思惟一切所緣，

如是不思惟眼處；於耳、鼻、舌、身、意處不思惟一切相，亦不思惟

一切所緣，如是不思惟耳、鼻、舌、身、意處。

「甚深般若波羅蜜多，於色處不思惟一切相，亦不思惟一切所緣，

如是不思惟色處；於聲、香、味、觸、法處不思惟一切相，亦不思惟

一切所緣，如是不思惟聲、香、味、觸、法處。

「甚深般若波羅蜜多，於眼界不思惟一切相，亦不思惟一切所緣，

如是不思惟眼界；於耳、鼻、舌、身、意界不思惟一切相，亦不思惟

一切所緣，如是不思惟耳、鼻、舌、身、意界。

「甚深般若波羅蜜多，於色界不思惟一切相，亦不思惟一切所緣，

如是不思惟色界；於聲、香、味、觸、法界不思惟一切相，亦不思惟

一切所緣，如是不思惟聲、香、味、觸、法界。

「甚深般若波羅蜜多，於眼識界不思惟一切相，亦不思惟一切所

緣，如是不思惟眼識界；於耳、鼻、舌、身、意識界不思惟一切相，

亦不思惟一切所緣，如是不思惟耳、鼻、舌、身、意識界。

「甚深般若波羅蜜多，於眼觸不思惟一切相，亦不思惟一切所緣，

如是不思惟眼觸；於耳、鼻、舌、身、意觸不思惟一切相，亦不思惟

一切所緣，如是不思惟耳、鼻、舌、身、意觸。

「甚深般若波羅蜜多，於眼觸為緣所生諸受不思惟一切相，亦不



44

思惟一切所緣，如是不思惟眼觸為緣所生諸受；於耳、鼻、舌、身、

意觸為緣所生諸受不思惟一切相，亦不思惟一切所緣，如是不思惟耳、

鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受。

「甚深般若波羅蜜多，於地界不思惟一切相，亦不思惟一切所緣，

如是不思惟地界；於水、火、風、空、識界不思惟一切相，亦不思惟

一切所緣，如是不思惟水、火、風、空、識界。

「甚深般若波羅蜜多，於無明不思惟一切相，亦不思惟一切所緣，

如是不思惟無明；於行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、

老死愁歎苦憂惱不思惟一切相，亦不思惟一切所緣，如是不思惟行乃

至老死愁歎苦憂惱。

「甚深般若波羅蜜多，於布施波羅蜜多不思惟一切相，亦不思惟

一切所緣，如是不思惟布施波羅蜜多；於淨戒、安忍、精進、靜慮、

般若波羅蜜多不思惟一切相，亦不思惟一切所緣，如是不思惟淨戒乃

至般若波羅蜜多。

「甚深般若波羅蜜多，於內空不思惟一切相，亦不思惟一切所緣，

如是不思惟內空；於外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、

無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相

空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空不思惟一切

相，亦不思惟一切所緣，如是不思惟外空乃至無性自性空。

「甚深般若波羅蜜多，於真如不思惟一切相，亦不思惟一切所緣，

如是不思惟真如；於法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離

生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界不思惟一切相，亦不思

惟一切所緣，如是不思惟法界乃至不思議界。

「甚深般若波羅蜜多，於苦聖諦不思惟一切相，亦不思惟一切所

緣，如是不思惟苦聖諦；於集、滅、道聖諦不思惟一切相，亦不思惟

一切所緣，如是不思惟集、滅、道聖諦。



45

「甚深般若波羅蜜多，於四靜慮不思惟一切相，亦不思惟一切所

緣，如是不思惟四靜慮；於四無量、四無色定不思惟一切相，亦不思

惟一切所緣，如是不思惟四無量、四無色定。

「甚深般若波羅蜜多，於八解脫不思惟一切相，亦不思惟一切所

緣，如是不思惟八解脫；於八勝處、九次第定、十遍處不思惟一切相，

亦不思惟一切所緣，如是不思惟八勝處、九次第定、十遍處。

「甚深般若波羅蜜多，於四念住不思惟一切相，亦不思惟一切所

緣，如是不思惟四念住；於四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、

八聖道支不思惟一切相，亦不思惟一切所緣，如是不思惟四正斷乃至

八聖道支。

「甚深般若波羅蜜多，於空解脫門不思惟一切相，亦不思惟一切

所緣，如是不思惟空解脫門；於無相、無願解脫門不思惟一切相，亦

不思惟一切所緣，如是不思惟無相、無願解脫門。

「甚深般若波羅蜜多，於五眼不思惟一切相，亦不思惟一切所緣，

如是不思惟五眼；於六神通不思惟一切相，亦不思惟一切所緣，如是

不思惟六神通。

「甚深般若波羅蜜多，於佛十力不思惟一切相，亦不思惟一切所

緣，如是不思惟佛十力；於四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、

大捨、十八佛不共法不思惟一切相，亦不思惟一切所緣，如是不思惟

四無所畏乃至十八佛不共法。

「甚深般若波羅蜜多，於無忘失法不思惟一切相，亦不思惟一切

所緣，如是不思惟無忘失法；於恒住捨性不思惟一切相，亦不思惟一

切所緣，如是不思惟恒住捨性。

「甚深般若波羅蜜多，於一切智不思惟一切相，亦不思惟一切所

緣，如是不思惟一切智；於道相智、一切相智不思惟一切相，亦不思

惟一切所緣，如是不思惟道相智、一切相智。



46

「甚深般若波羅蜜多，於一切陀羅尼門不思惟一切相，亦不思惟

一切所緣，如是不思惟一切陀羅尼門；於一切三摩地門不思惟一切相，

亦不思惟一切所緣，如是不思惟一切三摩地門。

「甚深般若波羅蜜多，於預流果不思惟一切相，亦不思惟一切所

緣，如是不思惟預流果；於一來、不還、阿羅漢果不思惟一切相，亦

不思惟一切所緣，如是不思惟一來、不還、阿羅漢果。

「甚深般若波羅蜜多，於獨覺菩提不思惟一切相，亦不思惟一切

所緣，如是不思惟獨覺菩提。

「甚深般若波羅蜜多，於一切菩薩摩訶薩行不思惟一切相，亦不

思惟一切所緣，如是不思惟一切菩薩摩訶薩行。

「甚深般若波羅蜜多，於諸佛無上正等菩提不思惟一切相，亦不

思惟一切所緣，如是不思惟諸佛無上正等菩提。」

具壽善現復白佛言：「世尊！若菩薩摩訶薩不思惟色，亦不思惟

受、想、行、識，云何增長所種善根？若不增長所種善根，云何圓滿

波羅蜜多？若不圓滿波羅蜜多，云何能得一切智智？

「世尊！若菩薩摩訶薩不思惟眼處，亦不思惟耳、鼻、舌、身、

意處，云何增長所種善根？若不增長所種善根，云何圓滿波羅蜜多？

若不圓滿波羅蜜多，云何能得一切智智？

「世尊！若菩薩摩訶薩不思惟色處，亦不思惟聲、香、味、觸、

法處，云何增長所種善根？若不增長所種善根，云何圓滿波羅蜜多？

若不圓滿波羅蜜多，云何能得一切智智？

「世尊！若菩薩摩訶薩不思惟眼界，亦不思惟耳、鼻、舌、身、

意界，云何增長所種善根？若不增長所種善根，云何圓滿波羅蜜多？

若不圓滿波羅蜜多，云何能得一切智智？

「世尊！若菩薩摩訶薩不思惟色界，亦不思惟聲、香、味、觸、

法界，云何增長所種善根？若不增長所種善根，云何圓滿波羅蜜多？

若不圓滿波羅蜜多，云何能得一切智智？



47

「世尊！若菩薩摩訶薩不思惟眼識界，亦不思惟耳、鼻、舌、身、

意識界，云何增長所種善根？若不增長所種善根，云何圓滿波羅蜜多？

若不圓滿波羅蜜多，云何能得一切智智？

「世尊！若菩薩摩訶薩不思惟眼觸，亦不思惟耳、鼻、舌、身、

意觸，云何增長所種善根？若不增長所種善根，云何圓滿波羅蜜多？

若不圓滿波羅蜜多，云何能得一切智智？

「世尊！若菩薩摩訶薩不思惟眼觸為緣所生諸受，亦不思惟耳、

鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受，云何增長所種善根？若不增長所種

善根，云何圓滿波羅蜜多？若不圓滿波羅蜜多，云何能得一切智智？

「世尊！若菩薩摩訶薩不思惟地界，亦不思惟水、火、風、空、

識界，云何增長所種善根？若不增長所種善根，云何圓滿波羅蜜多？

若不圓滿波羅蜜多，云何能得一切智智？

「世尊！若菩薩摩訶薩不思惟無明，亦不思惟行、識、名色、六

處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱，云何增長所種善根？

若不增長所種善根，云何圓滿波羅蜜多？若不圓滿波羅蜜多，云何能

得一切智智？

「世尊！若菩薩摩訶薩不思惟布施波羅蜜多，亦不思惟淨戒、安

忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多，云何增長所種善根？若不增長所種

善根，云何圓滿波羅蜜多？若不圓滿波羅蜜多，云何能得一切智智？

「世尊！若菩薩摩訶薩不思惟內空，亦不思惟外空、內外空、空

空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變

異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自

性空、無性自性空，云何增長所種善根？若不增長所種善根，云何圓

滿波羅蜜多？若不圓滿波羅蜜多，云何能得一切智智？

「世尊！若菩薩摩訶薩不思惟真如，亦不思惟法界、法性、不虛

妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不

思議界，云何增長所種善根？若不增長所種善根，云何圓滿波羅蜜多？



48

若不圓滿波羅蜜多，云何能得一切智智？

「世尊！若菩薩摩訶薩不思惟苦聖諦，亦不思惟集、滅、道聖諦，

云何增長所種善根？若不增長所種善根，云何圓滿波羅蜜多？若不圓

滿波羅蜜多，云何能得一切智智？

「世尊！若菩薩摩訶薩不思惟四靜慮，亦不思惟四無量、四無色

定，云何增長所種善根？若不增長所種善根，云何圓滿波羅蜜多？若

不圓滿波羅蜜多，云何能得一切智智？

「世尊！若菩薩摩訶薩不思惟八解脫，亦不思惟八勝處、九次第

定、十遍處，云何增長所種善根？若不增長所種善根，云何圓滿波羅

蜜多？若不圓滿波羅蜜多，云何能得一切智智？

「世尊！若菩薩摩訶薩不思惟四念住，亦不思惟四正斷、四神足、

五根、五力、七等覺支、八聖道支，云何增長所種善根？若不增長所

種善根，云何圓滿波羅蜜多？若不圓滿波羅蜜多，云何能得一切智智？

「世尊！若菩薩摩訶薩不思惟空解脫門，亦不思惟無相、無願解

脫門，云何增長所種善根？若不增長所種善根，云何圓滿波羅蜜多？

若不圓滿波羅蜜多，云何能得一切智智？

「世尊！若菩薩摩訶薩不思惟五眼，亦不思惟六神通，云何增長

所種善根？若不增長所種善根，云何圓滿波羅蜜多？若不圓滿波羅蜜

多，云何能得一切智智？

「世尊！若菩薩摩訶薩不思惟佛十力，亦不思惟四無所畏、四無

礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法，云何增長所種善根？

若不增長所種善根，云何圓滿波羅蜜多？若不圓滿波羅蜜多，云何能

得一切智智？

「世尊！若菩薩摩訶薩不思惟無忘失法，亦不思惟恒住捨性，云

何增長所種善根？若不增長所種善根，云何圓滿波羅蜜多？若不圓滿

波羅蜜多，云何能得一切智智？



49

「世尊！若菩薩摩訶薩不思惟一切智，亦不思惟道相智、一切相

智，云何增長所種善根？若不增長所種善根，云何圓滿波羅蜜多？若

不圓滿波羅蜜多，云何能得一切智智？

「世尊！若菩薩摩訶薩不思惟一切陀羅尼門，亦不思惟一切三摩

地門，云何增長所種善根？若不增長所種善根，云何圓滿波羅蜜多？

若不圓滿波羅蜜多，云何能得一切智智？

「世尊！若菩薩摩訶薩不思惟預流果，亦不思惟一來、不還、阿

羅漢果，云何增長所種善根？若不增長所種善根，云何圓滿波羅蜜多？

若不圓滿波羅蜜多，云何能得一切智智？

「世尊！若菩薩摩訶薩不思惟獨覺菩提，云何增長所種善根？若

不增長所種善根，云何圓滿波羅蜜多？若不圓滿波羅蜜多，云何能得

一切智智？

「世尊！若菩薩摩訶薩不思惟一切菩薩摩訶薩行，云何增長所種

善根？若不增長所種善根，云何圓滿波羅蜜多？若不圓滿波羅蜜多，

云何能得一切智智？

「世尊！若菩薩摩訶薩不思惟諸佛無上正等菩提，云何增長所種

善根？若不增長所種善根，云何圓滿波羅蜜多？若不圓滿波羅蜜多，

云何能得一切智智？」

佛言：「善現！若時菩薩摩訶薩不思惟色，亦不思惟受、想、行、

識，是時菩薩摩訶薩便能增長所種善根。所種善根得增長故，便能圓

滿波羅蜜多。波羅蜜多得圓滿故，便能證得一切智智。

「善現！若時菩薩摩訶薩不思惟眼處，亦不思惟耳、鼻、舌、身、

意處，是時菩薩摩訶薩便能增長所種善根。所種善根得增長故，便能

圓滿波羅蜜多。波羅蜜多得圓滿故，便能證得一切智智。

「善現！若時菩薩摩訶薩不思惟色處，亦不思惟聲、香、味、觸、

法處，是時菩薩摩訶薩便能增長所種善根。所種善根得增長故，便能

圓滿波羅蜜多。波羅蜜多得圓滿故，便能證得一切智智。



50

「善現！若時菩薩摩訶薩不思惟眼界，亦不思惟耳、鼻、舌、身、

意界，是時菩薩摩訶薩便能增長所種善根。所種善根得增長故，便能

圓滿波羅蜜多。波羅蜜多得圓滿故，便能證得一切智智。

「善現！若時菩薩摩訶薩不思惟色界，亦不思惟聲、香、味、觸、

法界，是時菩薩摩訶薩便能增長所種善根。所種善根得增長故，便能

圓滿波羅蜜多。波羅蜜多得圓滿故，便能證得一切智智。

「善現！若時菩薩摩訶薩不思惟眼識界，亦不思惟耳、鼻、舌、

身、意識界，是時菩薩摩訶薩便能增長所種善根。所種善根得增長故，

便能圓滿波羅蜜多。波羅蜜多得圓滿故，便能證得一切智智。

「善現！若時菩薩摩訶薩不思惟眼觸，亦不思惟耳、鼻、舌、身、

意觸，是時菩薩摩訶薩便能增長所種善根。所種善根得增長故，便能

圓滿波羅蜜多。波羅蜜多得圓滿故，便能證得一切智智。

「善現！若時菩薩摩訶薩不思惟眼觸為緣所生諸受，亦不思惟耳、

鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受，是時菩薩摩訶薩便能增長所種善根。

所種善根得增長故，便能圓滿波羅蜜多。波羅蜜多得圓滿故，便能證

得一切智智。

「善現！若時菩薩摩訶薩不思惟地界，亦不思惟水、火、風、空、

識界，是時菩薩摩訶薩便能增長所種善根。所種善根得增長故，便能

圓滿波羅蜜多。波羅蜜多得圓滿故，便能證得一切智智。

「善現！若時菩薩摩訶薩不思惟無明，亦不思惟行、識、名色、

六處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱，是時菩薩摩訶薩

便能增長所種善根。所種善根得增長故，便能圓滿波羅蜜多。波羅蜜

多得圓滿故，便能證得一切智智。

「善現！若時菩薩摩訶薩不思惟布施波羅蜜多，亦不思惟淨戒、

安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多，是時菩薩摩訶薩便能增長所種善

根。所種善根得增長故，便能圓滿波羅蜜多。波羅蜜多得圓滿故，便

能證得一切智智。



51

「善現！若時菩薩摩訶薩不思惟內空，亦不思惟外空、內外空、

空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無

變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、

自性空、無性自性空，是時菩薩摩訶薩便能增長所種善根。所種善根

得增長故，便能圓滿波羅蜜多。波羅蜜多得圓滿故，便能證得一切智

智。

「善現！若時菩薩摩訶薩不思惟真如，亦不思惟法界、法性、不

虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、

不思議界，是時菩薩摩訶薩便能增長所種善根。所種善根得增長故，

便能圓滿波羅蜜多。波羅蜜多得圓滿故，便能證得一切智智。

「善現！若時菩薩摩訶薩不思惟苦聖諦，亦不思惟集、滅、道聖

諦，是時菩薩摩訶薩便能增長所種善根。所種善根得增長故，便能圓

滿波羅蜜多。波羅蜜多得圓滿故，便能證得一切智智。

「善現！若時菩薩摩訶薩不思惟四靜慮，亦不思惟四無量、四無

色定，是時菩薩摩訶薩便能增長所種善根。所種善根得增長故，便能

圓滿波羅蜜多。

波羅蜜多得圓滿故，便能證得一切智智。

「善現！若時菩薩摩訶薩不思惟八解脫，亦不思惟八勝處、九次

第定、十遍處，是時菩薩摩訶薩便能增長所種善根。所種善根得增長

故，便能圓滿波羅蜜多。波羅蜜多得圓滿故，便能證得一切智智。

「善現！若時菩薩摩訶薩不思惟四念住，亦不思惟四正斷、四神

足、五根、五力、七等覺支、八聖道支，是時菩薩摩訶薩便能增長所

種善根。所種善根得增長故，便能圓滿波羅蜜多。波羅蜜多得圓滿故，

便能證得一切智智。

「善現！若時菩薩摩訶薩不思惟空解脫門，亦不思惟無相、無願

解脫門，是時菩薩摩訶薩便能增長所種善根。所種善根得增長故，便

能圓滿波羅蜜多。波羅蜜多得圓滿故，便能證得一切智智。



52

「善現！若時菩薩摩訶薩不思惟五眼，亦不思惟六神通，是時菩

薩摩訶薩便能增長所種善根。所種善根得增長故，便能圓滿波羅蜜多。

波羅蜜多得圓滿故，便能證得一切智智。

「善現！若時菩薩摩訶薩不思惟佛十力，亦不思惟四無所畏、四

無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法，是時菩薩摩訶薩

便能增長所種善根。所種善根得增長故，便能圓滿波羅蜜多。波羅蜜

多得圓滿故，便能證得一切智智。

「善現！若時菩薩摩訶薩不思惟無忘失法，亦不思惟恒住捨性，

是時菩薩摩訶薩便能增長所種善根。所種善根得增長故，便能圓滿波

羅蜜多。波羅蜜多得圓滿故，便能證得一切智智。

「善現！若時菩薩摩訶薩不思惟一切智，亦不思惟道相智、一切

相智，是時菩薩摩訶薩便能增長所種善根。所種善根得增長故，便能

圓滿波羅蜜多。波羅蜜多得圓滿故，便能證得一切智智。

「善現！若時菩薩摩訶薩不思惟一切陀羅尼門，亦不思惟一切三

摩地門，是時菩薩摩訶薩便能增長所種善根。所種善根得增長故，便

能圓滿波羅蜜多。波羅蜜多得圓滿故，便能證得一切智智。

「善現！若時菩薩摩訶薩不思惟預流果，亦不思惟一來、不還、

阿羅漢果，是時菩薩摩訶薩便能增長所種善根。所種善根得增長故，

便能圓滿波羅蜜多。波羅蜜多得圓滿故，便能證得一切智智。

「善現！若時菩薩摩訶薩不思惟獨覺菩提，是時菩薩摩訶薩便能

增長所種善根。所種善根得增長故，便能圓滿波羅蜜多。波羅蜜多得

圓滿故，便能證得一切智智。

「善現！若時菩薩摩訶薩不思惟一切菩薩摩訶薩行，是時菩薩摩

訶薩便能增長所種善根。所種善根得增長故，便能圓滿波羅蜜多。波

羅蜜多得圓滿故，便能證得一切智智。

「善現！若時菩薩摩訶薩不思惟諸佛無上正等菩提，是時菩薩摩

訶薩便能增長所種善根。所種善根得增長故，便能圓滿波羅蜜多。波



53

羅蜜多得圓滿故，便能證得一切智智。

「所以者何？善現！諸菩薩摩訶薩要不思惟色，亦不思惟受、想、

行、識，乃能具足修諸菩薩摩訶薩行，證得無上正等菩提。

「善現！諸菩薩摩訶薩要不思惟眼處，亦不思惟耳、鼻、舌、身、

意處，乃能具足修諸菩薩摩訶薩行，證得無上正等菩提。

「善現！諸菩薩摩訶薩要不思惟色處，亦不思惟聲、香、味、觸、

法處，乃能具足修諸菩薩摩訶薩行，證得無上正等菩提。

「善現！諸菩薩摩訶薩要不思惟眼界，亦不思惟耳、鼻、舌、身、

意界，乃能具足修諸菩薩摩訶薩行，證得無上正等菩提。

「善現！諸菩薩摩訶薩要不思惟色界，亦不思惟聲、香、味、觸、

法界，乃能具足修諸菩薩摩訶薩行，證得無上正等菩提。

「善現！諸菩薩摩訶薩要不思惟眼識界，亦不思惟耳、鼻、舌、

身、意識界，乃能具足修諸菩薩摩訶薩行，證得無上正等菩提。

「善現！諸菩薩摩訶薩要不思惟眼觸，亦不思惟耳、鼻、舌、身、

意觸，乃能具足修諸菩薩摩訶薩行，證得無上正等菩提。

「善現！諸菩薩摩訶薩要不思惟眼觸為緣所生諸受，亦不思惟耳、

鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受，乃能具足修諸菩薩摩訶薩行，證得

無上正等菩提。

「善現！諸菩薩摩訶薩要不思惟地界，亦不思惟水、火、風、空、

識界，乃能具足修諸菩薩摩訶薩行，證得無上正等菩提。

「善現！諸菩薩摩訶薩要不思惟無明，亦不思惟行、識、名色、

六處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱，乃能具足修諸菩

薩摩訶薩行，證得無上正等菩提。

「善現！諸菩薩摩訶薩要不思惟布施波羅蜜多，亦不思惟淨戒、

安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多，乃能具足修諸菩薩摩訶薩行，證

得無上正等菩提。

「善現！諸菩薩摩訶薩要不思惟內空，亦不思惟外空、內外空、



54

空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無

變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、

自性空、無性自性空，乃能具足修諸菩薩摩訶薩行，證得無上正等菩

提。

「善現！諸菩薩摩訶薩要不思惟真如，亦不思惟法界、法性、不

虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、

不思議界，乃能具足修諸菩薩摩訶薩行，證得無上正等菩提。

「善現！諸菩薩摩訶薩要不思惟苦聖諦，亦不思惟集、滅、道聖

諦，乃能具足修諸菩薩摩訶薩行，證得無上正等菩提。

「善現！諸菩薩摩訶薩要不思惟四靜慮，亦不思惟四無量、四無

色定，乃能具足修諸菩薩摩訶薩行，證得無上正等菩提。

「善現！諸菩薩摩訶薩要不思惟八解脫，亦不思惟八勝處、九次

第定、十遍處，乃能具足修諸菩薩摩訶薩行，證得無上正等菩提。

「善現！諸菩薩摩訶薩要不思惟四念住，亦不思惟四正斷、四神

足、五根、五力、七等覺支、八聖道支，乃能具足修諸菩薩摩訶薩行，

證得無上正等菩提。

「善現！諸菩薩摩訶薩要不思惟空解脫門，亦不思惟無相、無願

解脫門，乃能具足修諸菩薩摩訶薩行，證得無上正等菩提。

「善現！諸菩薩摩訶薩要不思惟五眼，亦不思惟六神通，乃能具

足修諸菩薩摩訶薩行，證得無上正等菩提。

「善現！諸菩薩摩訶薩要不思惟佛十力，亦不思惟四無所畏、四

無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法，乃能具足修諸菩

薩摩訶薩行，證得無上正等菩提。

「善現！諸菩薩摩訶薩要不思惟無忘失法，亦不思惟恒住捨性，

乃能具足修諸菩薩摩訶薩行，證得無上正等菩提。

「善現！諸菩薩摩訶薩要不思惟一切智，亦不思惟道相智、一切

相智，乃能具足修諸菩薩摩訶薩行，證得無上正等菩提。



55

「善現！諸菩薩摩訶薩要不思惟一切陀羅尼門，亦不思惟一切三

摩地門，乃能具足修諸菩薩摩訶薩行，證得無上正等菩提。

「善現！諸菩薩摩訶薩要不思惟預流果，亦不思惟一來、不還、

阿羅漢果，乃能具足修諸菩薩摩訶薩行，證得無上正等菩提。

「善現！諸菩薩摩訶薩要不思惟獨覺菩提，乃能具足修諸菩薩摩

訶薩行，證得無上正等菩提。

「善現！諸菩薩摩訶薩要不思惟一切菩薩摩訶薩行，乃能具足修

諸菩薩摩訶薩行，證得無上正等菩提。

「善現！諸菩薩摩訶薩要不思惟諸佛無上正等菩提，乃能具足修

諸菩薩摩訶薩行，證得無上正等菩提。」

具壽善現復白佛言：「世尊！何緣諸菩薩摩訶薩要不思惟色，亦

不思惟受、想、行、識，乃能具足修諸菩薩摩訶薩行，證得無上正等

菩提？

「世尊！何緣諸菩薩摩訶薩要不思惟眼處，亦不思惟耳、鼻、舌、

身、意處，乃能具足修諸菩薩摩訶薩行，證得無上正等菩提？

「世尊！何緣諸菩薩摩訶薩要不思惟色處，亦不思惟聲、香、味、

觸、法處，乃能具足修諸菩薩摩訶薩行，證得無上正等菩提？

「世尊！何緣諸菩薩摩訶薩要不思惟眼界，亦不思惟耳、鼻、舌、

身、意界，乃能具足修諸菩薩摩訶薩行，證得無上正等菩提？

「世尊！何緣諸菩薩摩訶薩要不思惟色界，亦不思惟聲、香、味、

觸、法界，乃能具足修諸菩薩摩訶薩行，證得無上正等菩提？

「世尊！何緣諸菩薩摩訶薩要不思惟眼識界，亦不思惟耳、鼻、

舌、身、意識界，乃能具足修諸菩薩摩訶薩行，證得無上正等菩提？

「世尊！何緣諸菩薩摩訶薩要不思惟眼觸，亦不思惟耳、鼻、舌、

身、意觸，乃能具足修諸菩薩摩訶薩行，證得無上正等菩提？

「世尊！何緣諸菩薩摩訶薩要不思惟眼觸為緣所生諸受，亦不思

惟耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受，乃能具足修諸菩薩摩訶薩行，



56

證得無上正等菩提？

「世尊！何緣諸菩薩摩訶薩要不思惟地界，亦不思惟水、火、風、

空、識界，乃能具足修諸菩薩摩訶薩行，證得無上正等菩提？

「世尊！何緣諸菩薩摩訶薩要不思惟無明，亦不思惟行、識、名

色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱，乃能具足修

諸菩薩摩訶薩行，證得無上正等菩提？

「世尊！何緣諸菩薩摩訶薩要不思惟布施波羅蜜多，亦不思惟淨

戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多，乃能具足修諸菩薩摩訶薩行，

證得無上正等菩提？

「世尊！何緣諸菩薩摩訶薩要不思惟內空，亦不思惟外空、內外

空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、

無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、

自性空、無性自性空，乃能具足修諸菩薩摩訶薩行，證得無上正等菩

提？

「世尊！何緣諸菩薩摩訶薩要不思惟真如，亦不思惟法界、法性、

不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、

不思議界，乃能具足修諸菩薩摩訶薩行，證得無上正等菩提？

「世尊！何緣諸菩薩摩訶薩要不思惟苦聖諦，亦不思惟集、滅、

道聖諦，乃能具足修諸菩薩摩訶薩行，證得無上正等菩提？

「世尊！何緣諸菩薩摩訶薩要不思惟四靜慮，亦不思惟四無量、

四無色定，乃能具足修諸菩薩摩訶薩行，證得無上正等菩提？

「世尊！何緣諸菩薩摩訶薩要不思惟八解脫，亦不思惟八勝處、

九次第定、十遍處，乃能具足修諸菩薩摩訶薩行，證得無上正等菩提？

「世尊！何緣諸菩薩摩訶薩要不思惟四念住，亦不思惟四正斷、

四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支，乃能具足修諸菩薩摩訶

薩行，證得無上正等菩提？

「世尊！何緣諸菩薩摩訶薩要不思惟空解脫門，亦不思惟無相、



57

無願解脫門，乃能具足修諸菩薩摩訶薩行，證得無上正等菩提？

「世尊！何緣諸菩薩摩訶薩要不思惟五眼，亦不思惟六神通，乃

能具足修諸菩薩摩訶薩行，證得無上正等菩提？

「世尊！何緣諸菩薩摩訶薩要不思惟佛十力，亦不思惟四無所畏、

四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法，乃能具足修諸

菩薩摩訶薩行，證得無上正等菩提？

「世尊！何緣諸菩薩摩訶薩要不思惟無忘失法，亦不思惟恒住捨

性，乃能具足修諸菩薩摩訶薩行，證得無上正等菩提？

「世尊！何緣諸菩薩摩訶薩要不思惟一切智，亦不思惟道相智、

一切相智，乃能具足修諸菩薩摩訶薩行，證得無上正等菩提？

「世尊！何緣諸菩薩摩訶薩要不思惟一切陀羅尼門，亦不思惟一

切三摩地門，乃能具足修諸菩薩摩訶薩行，證得無上正等菩提？

「世尊！何緣諸菩薩摩訶薩要不思惟預流果，亦不思惟一來、不

還、阿羅漢果，乃能具足修諸菩薩摩訶薩行，證得無上正等菩提？

「世尊！何緣諸菩薩摩訶薩要不思惟獨覺菩提，乃能具足修諸菩

薩摩訶薩行，證得無上正等菩提？

「世尊！何緣諸菩薩摩訶薩要不思惟一切菩薩摩訶薩行，乃能具

足修諸菩薩摩訶薩行，證得無上正等菩提？

「世尊！何緣諸菩薩摩訶薩要不思惟諸佛無上正等菩提，乃能具

足修諸菩薩摩訶薩行，證得無上正等菩提？」

大般若波羅蜜多經卷第三百五十二



58

大般若波羅蜜多經卷第三百五十三

三藏法師玄奘奉 詔譯

初分多問不二品第六十一之三

佛言：「善現！若菩薩摩訶薩思惟色，思惟受、想、行、識，則

染著欲界、色無色界。若染著欲界、色、無色界，不能具足修諸菩薩

摩訶薩行證得無上正等菩提。若菩薩摩訶薩不思惟色，不思惟受、想、

行、識，則不染著欲界、色無色界。若不染著欲界、色無色界，則能

具足修諸菩薩摩訶薩行證得無上正等菩提。是故，善現！若菩薩摩訶

薩欲修菩薩摩訶薩行，欲證無上正等菩提，當勤修學甚深般若波羅蜜

多，不應思惟染著諸法。

「善現！若菩薩摩訶薩思惟眼處，思惟耳、鼻、舌、身、意處，

則染著欲界、色無色界。若染著欲界、色無色界，不能具足修諸菩薩

摩訶薩行證得無上正等菩提。若菩薩摩訶薩不思惟眼處，不思惟耳、

鼻、舌、身、意處，則不染著欲界、色無色界。若不染著欲界、色無

色界，則能具足修諸菩薩摩訶薩行證得無上正等菩提。是故，善現！

若菩薩摩訶薩欲修菩薩摩訶薩行，欲證無上正等菩提，當勤修學甚深

般若波羅蜜多，不應思惟染著諸法。

「善現！若菩薩摩訶薩思惟色處，思惟聲、香、味、觸、法處，

則染著欲界、色、無色界。若染著欲界、色無色界，不能具足修諸菩

薩摩訶薩行證得無上正等菩提。若菩薩摩訶薩不思惟色處，不思惟聲、

香、味、觸、法處，則不染著欲界、色無色界。若不染著欲界、色、

無色界，則能具足修諸菩薩摩訶薩行證得無上正等菩提。是故，善現！

若菩薩摩訶薩欲修菩薩摩訶薩行，欲證無上正等菩提，當勤修學甚深

般若波羅蜜多，不應思惟染著諸法。



59

「善現！若菩薩摩訶薩思惟眼界，思惟耳、鼻、舌、身、意界，

則染著欲界、色無色界。若染著欲界、色無色界，不能具足修諸菩薩

摩訶薩行證得無上正等菩提。若菩薩摩訶薩不思惟眼界，不思惟耳、

鼻、舌、身、意界，則不染著欲界、色無色界。若不染著欲界、色無

色界，則能具足修諸菩薩摩訶薩行證得無上正等菩提。是故，善現！

若菩薩摩訶薩欲修菩薩摩訶薩行，欲證無上正等菩提，當勤修學甚深

般若波羅蜜多，不應思惟染著諸法。

「善現！若菩薩摩訶薩思惟色界，思惟聲、香、味、觸、法界，

則染著欲界、色無色界。若染著欲界、色、無色界，不能具足修諸菩

薩摩訶薩行證得無上正等菩提。若菩薩摩訶薩不思惟色界，不思惟聲、

香、味、觸、法界，則不染著欲界、色無色界。若不染著欲界、色無

色界，則能具足修諸菩薩摩訶薩行證得無上正等菩提。是故，善現！

若菩薩摩訶薩欲修菩薩摩訶薩行，欲證無上正等菩提，當勤修學甚深

般若波羅蜜多，不應思惟染著諸法。

「善現！若菩薩摩訶薩思惟眼識界，思惟耳、鼻、舌、身、意識

界，則染著欲界、色、無色界。若染著欲界、色無色界，不能具足修

諸菩薩摩訶薩行證得無上正等菩提。若菩薩摩訶薩不思惟眼識界，不

思惟耳、鼻、舌、身、意識界，則不染著欲界、色無色界。若不染著

欲界、色無色界，則能具足修諸菩薩摩訶薩行證得無上正等菩提。是

故，善現！若菩薩摩訶薩欲修菩薩摩訶薩行，欲證無上正等菩提，當

勤修學甚深般若波羅蜜多，不應思惟染著諸法。

「善現！若菩薩摩訶薩思惟眼觸，思惟耳、鼻、舌、身、意觸，

則染著欲界、色無色界。若染著欲界、色無色界，不能具足修諸菩薩

摩訶薩行證得無上正等菩提。若菩薩摩訶薩不思惟眼觸，不思惟耳、

鼻、舌、身、意觸，則不染著欲界、色無色界。若不染著欲界、色、

無色界，則能具足修諸菩薩摩訶薩行證得無上正等菩提。是故，善現！

若菩薩摩訶薩欲修菩薩摩訶薩行，欲證無上正等菩提，當勤修學甚深



60

般若波羅蜜多，不應思惟染著諸法。

「善現！若菩薩摩訶薩思惟眼觸為緣所生諸受，思惟耳、鼻、舌、

身、意觸為緣所生諸受，則染著欲界、色無色界。若染著欲界、色無

色界，不能具足修諸菩薩摩訶薩行證得無上正等菩提。若菩薩摩訶薩

不思惟眼觸為緣所生諸受，不思惟耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸

受，則不染著欲界、色無色界。若不染著欲界、色、無色界，則能具

足修諸菩薩摩訶薩行證得無上正等菩提。是故，善現！若菩薩摩訶薩

欲修菩薩摩訶薩行，欲證無上正等菩提，當勤修學甚深般若波羅蜜多，

不應思惟染著諸法。

「善現！若菩薩摩訶薩思惟地界，思惟水、火、風、空、識界，

則染著欲界、色無色界。若染著欲界、色、無色界，不能具足修諸菩

薩摩訶薩行證得無上正等菩提。若菩薩摩訶薩不思惟地界，不思惟水、

火、風、空、識界，則不染著欲界、色、無色界。若不染著欲界、色

無色界，則能具足修諸菩薩摩訶薩行證得無上正等菩提。是故，善現！

若菩薩摩訶薩欲修菩薩摩訶薩行，欲證無上正等菩提，當勤修學甚深

般若波羅蜜多，不應思惟染著諸 法。

「善現！若菩薩摩訶薩思惟無明，思惟行、識、名色、六處、觸、

受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱，則染著欲界、色、無色界。

若染著欲界、色無色界，不能具足修諸菩薩摩訶薩行證得無上正等菩

提。若菩薩摩訶薩不思惟無明，不思惟行乃至老死愁歎苦憂惱，則不

染著欲界、色無色界。若不染著欲界、色無色界，則能具足修諸菩薩

摩訶薩行證得無上正等菩提。是故，善現！若菩薩摩訶薩欲修菩薩摩

訶薩行，欲證無上正等菩提，當勤修學甚深般若波羅蜜多，不應思惟

染著諸法。

「善現！若菩薩摩訶薩思惟布施波羅蜜多，思惟淨戒、安忍、精

進、靜慮、般若波羅蜜多，則染著欲界、色無色界。若染著欲界、色、

無色界，不能具足修諸菩薩摩訶薩行證得無上正等菩提。若菩薩摩訶



61

薩不思惟布施波羅蜜多，不思惟淨戒乃至般若波羅蜜多，則不染著欲

界、色無色界。若不染著欲界、色、無色界，則能具足修諸菩薩摩訶

薩行證得無上正等菩提。是故，善現！若菩薩摩訶薩欲修菩薩摩訶薩

行，欲證無上正等菩提，當勤修學甚深般若波羅蜜多，不應思惟染著

諸法。

「善現！若菩薩摩訶薩思惟內空，思惟外空、內外空、空空、大

空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、

本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、

無性自性空，則染著欲界、色無色界。若染著欲界、色、無色界，不

能具足修諸菩薩摩訶薩行證得無上正等菩提。若菩薩摩訶薩不思惟內

空，不思惟外空乃至無性自性空，則不染著欲界、色無色界。若不染

著欲界、色無色界，則能具足修諸菩薩摩訶薩行證得無上正等菩提。

是故，善現！若菩薩摩訶薩欲修菩薩摩訶薩行，欲證無上正等菩提，

當勤修學甚深般若波羅蜜多，不應思惟染著諸 法。

「善現！若菩薩摩訶薩思惟真如，思惟法界、法性、不虛妄性、

不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界，

則染著欲界、色無色界。若染著欲界、色無色界，不能具足修諸菩薩

摩訶薩行證得無上正等菩提。若菩薩摩訶薩不思惟真如，不思惟法界

乃至不思議界，則不染著欲界、色無色界。若不染著欲界、色、無色

界，則能具足修諸菩薩摩訶薩行證得無上正等菩提。是故，善現！若

菩薩摩訶薩欲修菩薩摩訶薩行，欲證無上正等菩提，當勤修學甚深般

若波羅蜜多，不應思惟染著諸法。

「善現！若菩薩摩訶薩思惟苦聖諦，思惟集、滅、道聖諦，則染

著欲界、色無色界。若染著欲界、色、無色界，不能具足修諸菩薩摩

訶薩行證得無上正等菩提。若菩薩摩訶薩不思惟苦聖諦，不思惟集、

滅、道聖諦，則不染著欲界、色、無色界。若不染著欲界、色無色界，

則能具足修諸菩薩摩訶薩行證得無上正等菩提。是故，善現！若菩薩



62

摩訶薩欲修菩薩摩訶薩行，欲證無上正等菩提，當勤修學甚深般若波

羅蜜多，不應思惟染著諸法。

「善現！若菩薩摩訶薩思惟四靜慮，思惟四無量、四無色定，則

染著欲界、色無色界。若染著欲界、色、無色界，不能具足修諸菩薩

摩訶薩行證得無上正等菩提。若菩薩摩訶薩不思惟四靜慮，不思惟四

無量、四無色定，則不染著欲界、色、無色界。若不染著欲界、色無

色界，則能具足修諸菩薩摩訶薩行證得無上正等菩提。是故，善現！

若菩薩摩訶薩欲修菩薩摩訶薩行，欲證無上正等菩提，當勤修學甚深

般若波羅蜜多，不應思惟染著諸法。

「善現！若菩薩摩訶薩思惟八解脫，思惟八勝處、九次第定、十

遍處，則染著欲界、色無色界。若染著欲界、色、無色界，不能具足

修諸菩薩摩訶薩行證得無上正等菩提。若菩薩摩訶薩不思惟八解脫，

不思惟八勝處、九次第定、十遍處，則不染著欲界、色無色界。若不

染著欲界、色無色界，則能具足修諸菩薩摩訶薩行證得無上正等菩提。

是故，善現！若菩薩摩訶薩欲修菩薩摩訶薩行，欲證無上正等菩提，

當勤修學甚深般若波羅蜜多，不應思惟染著諸法。

「善現！若菩薩摩訶薩思惟四念住，思惟四正斷、四神足、五根、

五力、七等覺支、八聖道支，則染著欲界、色、無色界。若染著欲界、

色無色界， 不能具足修諸菩薩摩訶薩行證得無上正等菩提。若菩薩摩

訶薩不思惟四念住，不思惟四正斷乃至八聖道支，則不染著欲界、色

無色界。若不染著欲界、色無色界，則能具足修諸菩薩摩訶薩行證得

無上正等菩提。是故，善現！若菩薩摩訶薩欲修菩薩摩訶薩行，欲證

無上正等菩提，當勤修學甚深般若波羅蜜多，不應思惟染著諸法。

「善現！若菩薩摩訶薩思惟空解脫門，思惟無相、無願解脫門，

則染著欲界、色、無色界。若染著欲界、色無色界，不能具足修諸菩

薩摩訶薩行證得無上正等菩提。若菩薩摩訶薩不思惟空解脫門，不思

惟無相、無願解脫門，則不染著欲界、色無色界。若不染著欲界、色



63

無色界，則能具足修諸菩薩摩訶薩行證得無上正等菩提。是故，善現！

若菩薩摩訶薩欲修菩薩摩訶薩行，欲證無上正等菩提，當勤修學甚深

般若波羅蜜多，不應思惟染著諸法。

「善現！若菩薩摩訶薩思惟五眼，思惟六神通，則染著欲界、色

無色界。若染著欲界、色、無色界，不能具足修諸菩薩摩訶薩行證得

無上正等菩提。若菩薩摩訶薩不思惟五眼，不思惟六神通，則不染著

欲界、色無色界。若不染著欲界、色無色界，則能具足修諸菩薩摩訶

薩行證得無上正等菩提。是故，善現！若菩薩摩訶薩欲修菩薩摩訶薩

行，欲證無上正等菩提，當勤修學甚深般若波羅蜜多，不應思惟染著

諸法。

「善現！若菩薩摩訶薩思惟佛十力，思惟四無所畏、四無礙解、

大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法，則染著欲界、色、無色界。

若染著欲界、色無色界，不能具足修諸菩薩摩訶薩行證得無上正等菩

提。若菩薩摩訶薩不思惟佛十力，不思惟四無所畏乃至十八佛不共法，

則不染著欲界、色無色界。若不染著欲界、色無色界，則能具足修諸

菩薩摩訶薩行證得無上正等菩提。是故，善現！若菩薩摩訶薩欲修菩

薩摩訶薩行，欲證無上正等菩提， 當勤修學甚深般若波羅蜜多，不應

思惟染著諸法。

「善現！若菩薩摩訶薩思惟無忘失法，思惟恒住捨性，則染著欲

界、色、無色界。若染著欲界、色無色界，不能具足修諸菩薩摩訶薩

行證得無上正等菩提。若菩薩摩訶薩不思惟無忘失法，不思惟恒住捨

性，則不染著欲界、色無色界。若不染著欲界、色、無色界，則能具

足修諸菩薩摩訶薩行證得無上正等菩提。是故，善現！若菩薩摩訶薩

欲修菩薩摩訶薩行，欲證無上正等菩提，當勤修學甚深般若波羅蜜多，

不應思惟染著諸法。

「善現！若菩薩摩訶薩思惟一切智，思惟道相智、一切相智，則

染著欲界、色無色界。若染著欲界、色無色界，不能具足修諸菩薩摩



64

訶薩行證得無上正等菩提。若菩薩摩訶薩不思惟一切智，不思惟道相

智、一切相智，則不染著欲界、色無色界。若不染著欲界、色、無色

界，則能具足修諸菩薩摩訶薩行證得無上正等菩提。是故，善現！若

菩薩摩訶薩欲修菩薩摩訶薩行，欲證無上正等菩提，當勤修學甚深般

若波羅蜜多，不應思惟染著諸法。

「善現！若菩薩摩訶薩思惟一切陀羅尼門，思惟一切三摩地門，

則染著欲界、色無色界。若染著欲界、色無色界，不能具足修諸菩薩

摩訶薩行證得無上正等菩提。若菩薩摩訶薩不思惟一切陀羅尼門，不

思惟一切三摩地門，則不染著欲界、色無色界。若不染著欲界、色、

無色界，則能具足修諸菩薩摩訶薩行證得無上正等菩提。是故，善現！

若菩薩摩訶薩欲修菩薩摩訶薩行，欲證無上正等菩提，當勤修學甚深

般若波羅蜜多，不應思惟染著諸法。

「善現！若菩薩摩訶薩思惟預流果，思惟一來、不還、阿羅漢果，

則染著欲界、色無色界。若染著欲界、色無色界，不能具足修諸菩薩

摩訶薩行證得無上正等菩提。若菩薩摩訶薩不思惟預流果，不思惟一

來、不還、阿羅漢果，則不染著欲界、色無色界。若不染著欲界、色、

無色界，則能具足修諸菩薩摩訶薩行證得無上正等菩提。是故，善現！

若菩薩摩訶薩欲修菩薩摩訶薩行，欲證無上正等菩提，當勤修學甚深

般若波羅蜜多，不應思惟染著諸法。

「善現！若菩薩摩訶薩思惟獨覺菩提，則染著欲界、色無色界。

若染著欲界、色無色界，不能具足修諸菩薩摩訶薩行證得無上正等菩

提。若菩薩摩訶薩不思惟獨覺菩提，則不染著欲界、色無色界。若不

染著欲界、色無色界，則能具足修諸菩薩摩訶薩行證得無上正等菩提。

是故，善現！若菩薩摩訶薩欲修菩薩摩訶薩行，欲證無上正等菩提，

當勤修學甚深般若波羅蜜多，不應思惟染著諸法。

「善現！若菩薩摩訶薩思惟一切菩薩摩訶薩行，則染著欲界、色

無色界。若染著欲界、色、無色界，不能具足修諸菩薩摩訶薩行證得



65

無上正等菩提。若菩薩摩訶薩不思惟一切菩薩摩訶薩行，則不染著欲

界、色、無色界。若不染著欲界、色無色界，則能具足修諸菩薩摩訶

薩行證得無上正等菩提。是故，善現！若菩薩摩訶薩欲修菩薩摩訶薩

行，欲證無上正等菩提，當勤修學甚深般若波羅蜜多，不應思惟染著

諸法。

「善現！若菩薩摩訶薩思惟諸佛無上正等菩提，則染著欲界、色、

無色界。若染著欲界、色無色界，不能具足修諸菩薩摩訶薩行證得無

上正等菩提。若菩薩摩訶薩不思惟諸佛無上正等菩提，則不染著欲界、

色無色界。若不染著欲界、色無色界，則能具足修諸菩薩摩訶薩行證

得無上正等菩提。是故，善現！若菩薩摩訶薩欲修菩薩摩訶薩行，欲

證無上正等菩提，當勤修學甚深般若波羅蜜多，不應思惟染著諸法。」

具壽善現復白佛言：「世尊！若菩薩摩訶薩精勤修學甚深般若波

羅蜜多，當於何住？」

佛言：「善現！若菩薩摩訶薩精勤修學甚深般若波羅蜜多，不應

住色，亦不應住受、想、行、識。

「善現！若菩薩摩訶薩精勤修學甚深般若波羅蜜多，不應住眼處，

亦不應住耳、鼻、舌、身、意處。

「善現！若菩薩摩訶薩精勤修學甚深般若波羅蜜多，不應住色處，

亦不應住聲、香、味、觸、法處。

「善現！若菩薩摩訶薩精勤修學甚深般若波羅蜜多，不應住眼界，

亦不應住耳、鼻、舌、身、意界。

「善現！若菩薩摩訶薩精勤修學甚深般若波羅蜜多，不應住色界，

亦不應住聲、香、味、觸、法界。

「善現！若菩薩摩訶薩精勤修學甚深般若波羅蜜多，不應住眼識

界，亦不應住耳、鼻、舌、身、意識界。

「善現！若菩薩摩訶薩精勤修學甚深般若波羅蜜多，不應住眼觸，

亦不應住耳、鼻、舌、身、意觸。



66

「善現！若菩薩摩訶薩精勤修學甚深般若波羅蜜多，不應住眼觸

為緣所生諸受，亦不應住耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受。

「善現！若菩薩摩訶薩精勤修學甚深般若波羅蜜多，不應住地界，

亦不應住水、火、風、空、識界。

「善現！若菩薩摩訶薩精勤修學甚深般若波羅蜜多，不應住無明，

亦不應住行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎

苦憂惱。

「善現！若菩薩摩訶薩精勤修學甚深般若波羅蜜多，不應住布施

波羅蜜多，亦不應住淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多。

「善現！若菩薩摩訶薩精勤修學甚深般若波羅蜜多，不應住內空，

亦不應住外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢

竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法

空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空。

「善現！若菩薩摩訶薩精勤修學甚深般若波羅蜜多，不應住真如，

亦不應住法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、

法住、實際、虛空界、不思議界。

「善現！若菩薩摩訶薩精勤修學甚深般若波羅蜜多，不應住苦聖

諦，亦不應住集、滅、道聖諦。

「善現！若菩薩摩訶薩精勤修學甚深般若波羅蜜多，不應住四靜

慮，亦不應住四無量、四無色定。

「善現！若菩薩摩訶薩精勤修學甚深般若波羅蜜多，不應住八解

脫，亦不應住八勝處、九次第定、十遍處。

「善現！若菩薩摩訶薩精勤修學甚深般若波羅蜜多，不應住四念

住，亦不應住四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支。

「善現！若菩薩摩訶薩精勤修學甚深般若波羅蜜多，不應住空解

脫門，亦不應住無相、無願解脫門。

「善現！若菩薩摩訶薩精勤修學甚深般若波羅蜜多，不應住五眼，



67

亦不應住六神通。

「善現！若菩薩摩訶薩精勤修學甚深般若波羅蜜多，不應住佛十

力，亦不應住四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八

佛不共法。

「善現！若菩薩摩訶薩精勤修學甚深般若波羅蜜多，不應住無忘

失法，亦不應住恒住捨性。

「善現！若菩薩摩訶薩精勤修學甚深般若波羅蜜多，不應住一切

智，亦不應住道相智、一切相智。

「善現！若菩薩摩訶薩精勤修學甚深般若波羅蜜多，不應住一切

陀羅尼門，亦不應住一切三摩地門。

「善現！若菩薩摩訶薩精勤修學甚深般若波羅蜜多，不應住預流

果，亦不應住一來、不還、阿羅漢果。

「善現！若菩薩摩訶薩精勤修學甚深般若波羅蜜多，不應住獨覺

菩提。

「善現！若菩薩摩訶薩精勤修學甚深般若波羅蜜多，不應住一切

菩薩摩訶薩行。

「善現！若菩薩摩訶薩精勤修學甚深般若波羅蜜多，不應住諸佛

無上正等菩提。」

具壽善現復白佛言：「世尊！何緣菩薩摩訶薩精勤修學甚深般若

波羅蜜多，不應住色，亦不應住受、想、行、識？

「世尊！何緣菩薩摩訶薩精勤修學甚深般若波羅蜜多，不應住眼

處，亦不應住耳、鼻、舌、身、意處？

「世尊！何緣菩薩摩訶薩精勤修學甚深般若波羅蜜多，不應住色

處，亦不應住聲、香、味、觸、法處？

「世尊！何緣菩薩摩訶薩精勤修學甚深般若波羅蜜多，不應住眼

界，亦不應住耳、鼻、舌、身、意界？

「世尊！何緣菩薩摩訶薩精勤修學甚深般若波羅蜜多，不應住色



68

界，亦不應住聲、香、味、觸、法界？

「世尊！何緣菩薩摩訶薩精勤修學甚深般若波羅蜜多，不應住眼

識界，亦不應住耳、鼻、舌、身、意識界？

「世尊！何緣菩薩摩訶薩精勤修學甚深般若波羅蜜多，不應住眼

觸，亦不應住耳、鼻、舌、身、意觸？

「世尊！何緣菩薩摩訶薩精勤修學甚深般若波羅蜜多，不應住眼

觸為緣所生諸受，亦不應住耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受？

「世尊！何緣菩薩摩訶薩精勤修學甚深般若波羅蜜多，不應住地

界，亦不應住水、火、風、空、識界？

「世尊！何緣菩薩摩訶薩精勤修學甚深般若波羅蜜多，不應住無

明，亦不應住行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死

愁歎苦憂惱？

「世尊！何緣菩薩摩訶薩精勤修學甚深般若波羅蜜多，不應住布

施波羅蜜多，亦不應住淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多？

「世尊！何緣菩薩摩訶薩精勤修學甚深般若波羅蜜多，不應住內

空，亦不應住外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、

畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切

法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空？

「世尊！何緣菩薩摩訶薩精勤修學甚深般若波羅蜜多，不應住真

如，亦不應住法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、

法定、法住、實際、虛空界、不思議界？

「世尊！何緣菩薩摩訶薩精勤修學甚深般若波羅蜜多，不應住苦

聖諦，亦不應住集、滅、道聖諦？

「世尊！何緣菩薩摩訶薩精勤修學甚深般若波羅蜜多，不應住四

靜慮，亦不應住四無量、四無色定？

「世尊！何緣菩薩摩訶薩精勤修學甚深般若波羅蜜多，不應住八

解脫，亦不應住八勝處、九次第定、十遍處？



69

「世尊！何緣菩薩摩訶薩精勤修學甚深般若波羅蜜多，不應住四

念住，亦不應住四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支？

「世尊！何緣菩薩摩訶薩精勤修學甚深般若波羅蜜多，不應住空

解脫門，亦不應住無相、無願解脫門？

「世尊！何緣菩薩摩訶薩精勤修學甚深般若波羅蜜多，不應住五

眼，亦不應住六神通？

「世尊！何緣菩薩摩訶薩精勤修學甚深般若波羅蜜多，不應住佛

十力，亦不應住四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十

八佛不共法？

「世尊！何緣菩薩摩訶薩精勤修學甚深般若波羅蜜多，不應住無

忘失法，亦不應住恒住捨性？

「世尊！何緣菩薩摩訶薩精勤修學甚深般若波羅蜜多，不應住一

切智，亦不應住道相智、一切相智？

「世尊！何緣菩薩摩訶薩精勤修學甚深般若波羅蜜多，不應住一

切陀羅尼門，亦不應住一切三摩地門？

「世尊！何緣菩薩摩訶薩精勤修學甚深般若波羅蜜多，不應住預

流果，亦不應住一來、不還、阿羅漢果？

「世尊！何緣菩薩摩訶薩精勤修學甚深般若波羅蜜多，不應住獨

覺菩提？

「世尊！何緣菩薩摩訶薩精勤修學甚深般若波羅蜜多，不應住一

切菩薩摩訶薩行？

「世尊！何緣菩薩摩訶薩精勤修學甚深般若波羅蜜多，不應住諸

佛無上正等菩提？」

佛言：「善現！若菩薩摩訶薩精勤修學甚深般若波羅蜜多，於一

切法無執著故，不應住色，亦不應住受、想、行、識；不應住眼處，

亦不應住耳、鼻、舌、身、意處；不應住色處，亦不應住聲、香、味、

觸、法處；不應住眼界，亦不應住耳、鼻、舌、身、意界；不應住色



70

界，亦不應住聲、香、味、觸、法界；不應住眼識界，亦不應住耳、

鼻、舌、身、意識界；不應住眼觸，亦不應住耳、鼻、舌、身、意觸；

不應住眼觸為緣所生諸受，亦不應住耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生

諸受；不應住地界，亦不應住水、火、風、空、識界；不應住無明，

亦不應住行、識、名色、六處、觸、受、 愛、取、有、生、老死愁歎

苦憂惱；不應住布施波羅蜜多，亦不應住淨戒、安忍、精進、靜慮、

般若波羅蜜多；不應住內空，亦不應住外空、內外 空、空空、大空、

勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性

空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性

自性空；不應住真如，亦不應住法界、法性、不虛妄性、不變異性、

平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界；不應住苦

聖諦，亦不應住集、滅、道聖諦；不應住四靜慮，亦不應住四無量、

四無色定；不應住八解脫，亦不應住八勝處、九次第定、十遍處；不

應住四念住， 亦不應住四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八

聖道支；不應住空解脫門，亦不應住無相、無願解脫門；不應住五眼，

亦不應住六神通；不應住佛十力，亦不應住四無所畏、四無礙解、大

慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法；不應住無忘失法，亦不應住

恒住捨性；不應住一切智，亦不應住道相智、一切相智；不應住一切

陀羅尼門，亦不應住一切三摩地門；不應住預流果，亦不應住一來、

不還、阿羅漢果；不應住獨覺菩提；不應住一切菩薩摩訶薩行；不應

住諸佛無上正等菩提。何以故？善現！是菩薩摩訶薩不見有法可於其

中而起執著及安住故。善現！如是菩薩摩訶薩以無執著及無安住而為

方便，行深般若波羅蜜多。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩作如是念：『若能如是無所執著、

無所安住，行深般若波羅蜜多，是行般若波羅蜜多。若能如是無所執

著、無所安住，修深般若波羅蜜多，是修般若波羅蜜多。我應如是行

深般若波羅蜜多，我應如是修深般若波羅蜜多。』



71

「善現！是菩薩摩訶薩由如是念取相執著，遠離般若波羅蜜多。

若遠離般若波羅蜜多，則遠離靜慮、精進、安忍、淨戒、布施波羅蜜

多，亦遠離內空、外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無

為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、

一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空，亦遠離真如、

法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、

實際、虛空界、不思議界，亦遠離苦聖諦、集、滅、道聖諦，亦遠離

四靜慮、四無量、四無色定，亦遠離八解脫、八勝處、九次第定、十

遍處，亦遠離四念住、四正斷、四神足、五 根、五力、七等覺支、八

聖道支，亦遠離空解脫門、無相、無願解脫門，亦遠離五眼、六神通，

亦遠離佛十力、四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十

八佛不共法，亦遠離無忘失法、恒住捨性，亦遠離一切智、道相智、

一切相智，亦遠離一切陀羅尼門、一切三摩地門，亦遠離一切菩薩摩

訶薩行，亦遠離諸佛無上正等菩提。何以故？善現！甚深般若波羅蜜

多，於一切法無所執著，非深般若波羅蜜多有執著性。所以者何？善

現！甚深般若波羅蜜多，都無自性可於諸法有所執著。是故，善現！

諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，於一切法及深般若波羅蜜多皆無執

著。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時起如是想：『此

是般若波羅蜜多，我行般若波羅蜜多，則是遍行諸法實相。』

「善現！是菩薩摩訶薩由起此想，便退般若波羅蜜多。若退般若

波羅蜜多，則退靜慮、精進、安忍、淨戒、布施波羅蜜多，亦退內空、

外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無

際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可

得空、無性空、自性空、無性自性空，亦退真如、法界、法性、不虛

妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不

思議界，亦退苦聖諦、集、滅、道聖諦，亦退四靜慮、四無量、四無



72

色定，亦退八解脫、八勝處、九次第定、十遍處，亦退四念住、四正

斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支，亦退空解脫門、無

相、無願解脫門，亦退五眼、六神通，亦退佛十力、四無所畏、四無

礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法，亦退無忘失法、恒

住捨性，亦退一切智、道相智、一切相智，亦退一切陀羅尼門、一切

三摩地門，亦退一切菩薩摩訶薩行，亦退諸佛無上正等菩提。何以故？

善現！甚深般若波羅蜜多，是一切種白法根本，若退般若波羅蜜多，

則為退失一切白法。

大般若波羅蜜多經卷第三百五十三

大般若波羅蜜多經卷第三百五十四

三藏法師玄奘奉 詔譯

初分多問不二品第六十一之四

「復次，善現！若菩薩摩訶薩作如是念：『甚深般若波羅蜜多，

遍能攝受布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多，亦遍攝受

內空、外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟

空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、

不可得空、無性空、自性空、無性自性空，亦遍攝受真如、法界、法

性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛

空界、不思議界，亦遍攝受苦聖諦、集、滅、道聖諦，亦遍攝受四靜

慮、四無量、四無色定，亦遍攝受八解脫、八勝處、九次第定、十遍

處，亦遍攝受四念住、四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八

聖道支，亦遍攝受空解脫門、無相、無願解脫門，亦遍攝受五眼、六

神通，亦遍攝受佛十力、四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、



73

大捨、十八佛不共法，亦遍攝受無忘失法、恒住捨性，亦遍攝受一切

智、道相智、一切相智，亦遍攝受一切陀羅尼門、一切三摩地門，亦

遍攝受一切菩薩摩訶薩行，亦遍攝受諸佛無上正等菩提。』

「善現！是菩薩摩訶薩若作是念，則退失般若波羅蜜多。若退失

般若波羅蜜多，則不能攝受布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波

羅蜜多，亦不能攝受內空、外空、內外空、空空、大空、勝義空、有

為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、

共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空，亦不

能攝受真如、法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、

法定、法住、實際、虛空界、不思議界，亦不能攝受苦聖諦、集、滅、

道聖諦，亦不能攝受四靜慮、四無量、四無色定，亦不能攝受八解脫、

八勝處、九次第定、十遍處，亦不能攝受四念住、四正斷、四神足、

五根、五力、七等覺支、八聖道支，亦不能攝受空解脫門、無相、無

願解脫門，亦不能攝受五眼、六神通，亦不能攝受佛十力、四無所畏、

四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法，亦不能攝受無

忘失法、恒住捨性，亦不能攝受一切智、道相智、一切相智，亦不能

攝受一切陀羅尼門、一切三摩地門，亦不能攝受一切菩薩摩訶薩行，

亦不能攝受諸佛無上正等菩提。何以故？善現！非離般若波羅蜜多，

能遍攝受殊勝善法，及證無上正等菩提。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩作如是念：『安住般若波羅蜜多，

便於無上正等菩提定得受記。』善現！是菩薩摩訶薩若作是念，則為

退失甚深般若波羅蜜多。若退失般若波羅蜜多，則於無上正等菩提不

得受記。何以故？善現！非離般若波羅蜜多，可於無上正等菩提而得

受記。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩作如是念：『安住般若波羅蜜多，

則遍引發布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多，亦遍安住

內空、外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟



74

空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、

不可得空、無性空、自性空、無性自性空，亦遍安住真如、法界、法

性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛

空界、不思議界，亦遍安住苦聖諦、集、滅、道聖諦，亦遍引發四靜

慮、四無量、四無色定，亦遍引發八解脫、八勝處、九次第定、十遍

處，亦遍引發四念住、四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八

聖道支，亦遍引發空解脫門、無相、無願解脫門，亦遍引發五眼、六

神通，亦遍引發佛十力、四無所畏、四無礙解、十八佛不共法，亦遍

引發無忘失法、恒住捨性，亦遍引發一切陀羅尼門、一切三摩地門，

亦遍引發一切智、道相智、一切相智，亦遍引發大慈、大悲、大喜、

大捨。』

「善現！是菩薩摩訶薩若作是念，則退失般若波羅蜜多。若退失

般若波羅蜜多，則不能引發布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波

羅蜜多，亦不能安住內空、外空、內外空、空空、大空、勝義空、有

為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、

共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空，亦不

能安住真如、法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、

法定、法住、實際、虛空界、不思議界，亦不能安住苦聖諦、集、滅、

道聖諦，亦不能引發四靜慮、四無量、四無色定，亦不能引發八解脫、

八勝處、九次第定、十遍處，亦不能引發四念住、四正斷、四神足、

五根、五力、七等覺支、八聖道支，亦不能引發空解脫門、無相、無

願解脫門，亦不能引發五眼、六神通，亦不能引發佛十力、四無所畏、

四無礙解、十八佛不共法，亦不能引發無忘失法、恒住捨性，亦不能

引發一切陀羅尼門、一切三摩地門，亦不能引發一切智、道相 智、一

切相智，亦不能引發大慈、大悲、大喜、大捨。何以故？善現！非離

般若波羅蜜多，而能引發安住善法。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩作如是念：『佛知諸法無攝受相，



75

自證無上正等菩提。得菩提已，為諸有情宣說開示諸法實相。』

「善現！是菩薩摩訶薩若作是念，則為退失甚深般若波羅蜜多。

何以故？善現！如來於法無知、無覺、無說、無示。所以者何？諸法

實性不可知覺、不可施設，云何得有知覺說示一切法者？若言實有知

覺說示一切法者，無有是處。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅

蜜多，遠離如是種種過失？」

佛言：「善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，作如是念：『諸

法無所有、不可取，若法無所有、不可取，則無有能現等覺者，亦無

有能宣說開示。』若如是行，是行般若波羅蜜多，離諸過失。若菩薩

摩訶薩著無所有、不可取法，則離般若波羅蜜多。何以故？善現！甚

深般若波羅蜜多，於一切法無所執著、無所攝受，若於諸法有所執著、

有所攝受，則離般若波羅蜜多。」

時，具壽善現白佛言：「世尊！般若波羅蜜多於般若波羅蜜多，

為遠離、為不遠離？靜慮、精進、安忍、淨戒、布施波羅蜜多於靜慮

乃至布施波羅蜜多，為遠離、為不遠離？

「世尊！內空於內空，為遠離、為不遠離？外空、內外空、空空、

大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、

本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、

無性自性空於外空乃至無性自性空，為遠離、為不遠離？

「世尊！真如於真如，為遠離、為不遠離？法界、法性、不虛妄

性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思

議界於法界乃至不思議界，為遠離、為不遠離？

「世尊！苦聖諦於苦聖諦，為遠離、為不遠離？集、滅、道聖諦

於集、滅、道聖諦，為遠離、為不遠離？

「世尊！四靜慮於四靜慮，為遠離、為不遠離？四無量、四無色

定於四無量、四無色定，為遠離、為不遠離？



76

「世尊！八解脫於八解脫，為遠離、為不遠離？八勝處、九次第

定、十遍處於八勝處、九次第定、十遍處，為遠離、為不遠離？

「世尊！四念住於四念住，為遠離、為不遠離？四正斷、四神足、

五根、五力、七等覺支、八聖道支於四正斷乃至八聖道支，為遠離、

為不遠離？

「世尊！空解脫門於空解脫門，為遠離、為不遠離？無相、無願

解脫門於無相、無願解脫門，為遠離、為不遠離？

「世尊！五眼於五眼，為遠離、為不遠離？六神通於六神通，為

遠離、為不遠離？

「世尊！佛十力於佛十力，為遠離、為不遠離？四無所畏、四無

礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法於四無所畏乃至十八

佛不共法，為遠離、為不遠離？

「世尊！無忘失法於無忘失法，為遠離、為不遠離？恒住捨性於

恒住捨性，為遠離、為不遠離？

「世尊！一切陀羅尼門於一切陀羅尼門，為遠離、為不遠離？一

切三摩地門於一切三摩地門，為遠離、為不遠離？

「世尊！一切智於一切智，為遠離、為不遠離？道相智、一切相

智於道相智、一切相智，為遠離、為不遠離？

「世尊！若般若波羅蜜多於般若波羅蜜多，設遠離、設不遠離，

云何菩薩摩訶薩能無執著引發般若波羅蜜多？

「世尊！若靜慮、精進、安忍、淨戒、布施波羅蜜多於靜慮乃至

布施波羅蜜多，設遠離、設不遠離，云何菩薩摩訶薩能無執著引發靜

慮乃至布施波羅蜜多？

「世尊！若內空於內空，設遠離、設不遠離，云何菩薩摩訶薩能

無執著安住內空？

「世尊！若外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為

空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、



77

一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空於外空乃至無性

自性空，設遠離、設不遠離，云何菩薩摩訶薩能無執著安住外空乃至

無性自性空？

「世尊！若真如於真如，設遠離、設不遠離，云何菩薩摩訶薩能

無執著安住真如？

「世尊！若法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、

法定、法住、實際、虛空界、不思議界於法界乃至不思議界，設遠離、

設不遠離，云何菩薩摩訶薩能無執著安住法界乃至不思議界？

「世尊！若苦聖諦於苦聖諦，設遠離、設不遠離，云何菩薩摩訶

薩能無執著安住苦聖諦？

「世尊！若集、滅、道聖諦於集、滅、道聖諦，設遠離、設不遠

離，云何菩薩摩訶薩能無執著安住集、滅、道聖諦？

「世尊！若四靜慮於四靜慮，設遠離、設不遠離，云何菩薩摩訶

薩能無執著引發四靜慮？

「世尊！若四無量、四無色定於四無量、四無色定，設遠離、設

不遠離，云何菩薩摩訶薩能無執著引發四無量、四無色定？

「世尊！若八解脫於八解脫，設遠離、設不遠離，云何菩薩摩訶

薩能無執著引發八解脫？

「世尊！若八勝處、九次第定、十遍處於八勝處、九次第定、十

遍處，設遠離、設不遠離，云何菩薩摩訶薩能無執著引發八勝處、九

次第定、十遍處？

「世尊！若四念住於四念住，設遠離、設不遠離，云何菩薩摩訶

薩能無執著引發四念住？

「世尊！若四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支

於四正斷乃至八聖道支，設遠離、設不遠離，云何菩薩摩訶薩能無執

著引發四正斷乃至八聖道支？



78

「世尊！若空解脫門於空解脫門，設遠離、設不遠離，云何菩薩

摩訶薩能無執著引發空解脫門？

「世尊！若無相、無願解脫門於無相、無願解脫門，設遠離、設

不遠離，云何菩薩摩訶薩能無執著引發無相、無願解脫門？

「世尊！若五眼於五眼，設遠離、設不遠離，云何菩薩摩訶薩能

無執著引發五眼？

「世尊！若六神通於六神通，設遠離、設不遠離，云何菩薩摩訶

薩能無執著引發六神通？

「世尊！若佛十力於佛十力，設遠離、設不遠離，云何菩薩摩訶

薩能無執著引發佛十力？

「世尊！若四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十

八佛不共法於四無所畏乃至十八佛不共法，設遠離、設不遠離，云何

菩薩摩訶薩能無執著引發四無所畏乃至十八佛不共法？

「世尊！若無忘失法於無忘失法，設遠離、設不遠離，云何菩薩

摩訶薩能無執著引發無忘失法？

「世尊！若恒住捨性於恒住捨性，設遠離、設不遠離，云何菩薩

摩訶薩能無執著引發恒住捨性？

「世尊！若一切陀羅尼門於一切陀羅尼門，設遠離、設不遠離，

云何菩薩摩訶薩能無執著引發一切陀羅尼門？

「世尊！若一切三摩地門於一切三摩地門，設遠離、設不遠離，

云何菩薩摩訶薩能無執著引發一切三摩地門？

「世尊！若一切智於一切智，設遠離、設不遠離，云何菩薩摩訶

薩能無執著引發一切智？

「世尊！若道相智、一切相智於道相智、一切相智，設遠離、設

不遠離，云何菩薩摩訶薩能無執著引發道相智、一切相智？」

佛言：「善現！般若波羅蜜多於般若波羅蜜多，非遠離、非不遠

離，是故菩薩摩訶薩能無執著引發般若波羅蜜多。



79

「善現！靜慮、精進、安忍、淨戒、布施波羅蜜多於靜慮乃至布

施波羅蜜多，非遠離、非不遠離，是故菩薩摩訶薩能無執著引發靜慮

乃至布施波羅蜜多。

「善現！內空於內空，非遠離、非不遠離，是故菩薩摩訶薩能無

執著安住內空。

「善現！外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、

畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切

法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空於外空乃至無性自性

空，非遠離、非不遠離，是故菩薩摩訶薩能無執著安住外空乃至無性

自性空。

「善現！真如於真如，非遠離、非不遠離，是故菩薩摩訶薩能無

執著安住真如。

「善現！法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、

法定、法住、實際、虛空界、不思議界於法界乃至不思議界，非遠離、

非不遠離，是故菩薩摩訶薩能無執著安住法界乃至不思議界。

「善現！苦聖諦於苦聖諦，非遠離、非不遠離，是故菩薩摩訶薩

能無執著安住苦聖諦。

「善現！集、滅、道聖諦於集、滅、道聖諦，非遠離、非不遠離，

是故菩薩摩訶薩能無執著安住集、滅、道聖諦。

「善現！四靜慮於四靜慮，非遠離、非不遠離，是故菩薩摩訶薩

能無執著引發四靜慮。

「善現！四無量、四無色定於四無量、四無色定，非遠離、非不

遠離，是故菩薩摩訶薩能無執著引發四無量、四無色定。

「善現！八解脫於八解脫，非遠離、非不遠離，是故菩薩摩訶薩

能無執著引發八解脫。

「善現！八勝處、九次第定、十遍處於八勝處、九次第定、十遍

處，非遠離、非不遠離，是故菩薩摩訶薩能無執著引發八勝處、九次



80

第定、十遍處。

「善現！四念住於四念住，非遠離、非不遠離，是故菩薩摩訶薩

能無執著引發四念住。

「善現！四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支於

四正斷乃至八聖道支，非遠離、非不遠離，是故菩薩摩訶薩能無執著

引發四正斷乃至八聖道支。

「善現！空解脫門於空解脫門，非遠離、非不遠離，是故菩薩摩

訶薩能無執著引發空解脫門。

「善現！無相、無願解脫門於無相、無願解脫門，非遠離、非不

遠離，是故菩薩摩訶薩能無執著引發無相、無願解脫門。

「善現！五眼於五眼，非遠離、非不遠離，是故菩薩摩訶薩能無

執著引發五眼。

「善現！六神通於六神通，非遠離、非不遠離，是故菩薩摩訶薩

能無執著引發六神通。

「善現！佛十力於佛十力，非遠離、非不遠離，是故菩薩摩訶薩

能無執著引發佛十力。

「善現！四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八

佛不共法於四無所畏乃至十八佛不共法，非遠離、非不遠離，是故菩

薩摩訶薩能無執著引發四無所畏乃至十八佛不共法。

「善現！無忘失法於無忘失法，非遠離、非不遠離，是故菩薩摩

訶薩能無執著引發無忘失法。

「善現！恒住捨性於恒住捨性，非遠離、非不遠離，是故菩薩摩

訶薩能無執著引發恒住捨性。

「善現！一切陀羅尼門於一切陀羅尼門，非遠離、非不遠離，是

故菩薩摩訶薩能無執著引發一切陀羅尼門。

「善現！一切三摩地門於一切三摩地門，非遠離、非不遠離，是

故菩薩摩訶薩能無執著引發一切三摩地門。



81

「善現！一切智於一切智，非遠離、非不遠離，是故菩薩摩訶薩

能無執著引發一切智。

「善現！道相智、一切相智於道相智、一切相智，非遠離、非不

遠離，是故菩薩摩訶薩能無執著引發道相智、一切相智。

「何以故？善現！非即自性、非離自性而能安住引發自性。

「復次，善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不執著色，謂

此是色，此色屬彼；亦不執著受、想、行、識，謂此是受、想、行、

識，此受、想、行、識屬彼。

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不執著眼處，謂此是

眼處，此眼處屬彼；亦不執著耳、鼻、舌、身、意處，謂此是耳、鼻、

舌、身、意處，此耳、鼻、舌、身、意處屬彼。

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不執著色處，謂此是

色處，此色處屬彼；亦不執著聲、香、味、觸、法處，謂此是聲、香、

味、觸、法處，此聲、香、味、觸、法處屬彼。

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不執著眼界，謂此是

眼界，此眼界屬彼；亦不執著耳、鼻、舌、身、意界，謂此是耳、鼻、

舌、身、意界，此耳、鼻、舌、身、意界屬彼。

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不執著色界，謂此是

色界，此色界屬彼；亦不執著聲、香、味、觸、法界，謂此是聲、香、

味、觸、法界，此聲、香、味、觸、法界屬彼。

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不執著眼識界，謂此

是眼識界，此眼識界屬彼；亦不執著耳、鼻、舌、身、意識界，謂此

是耳、鼻、舌、身、意識界，此耳、鼻、舌、身、意識界屬彼。

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不執著眼觸，謂此是

眼觸，此眼觸屬彼；亦不執著耳、鼻、舌、身、意觸，謂此是耳、鼻、

舌、身、意觸，此耳、鼻、舌、身、意觸屬彼。



82

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不執著眼觸為緣所生

諸受，謂此是眼觸為緣所生諸受，此眼觸為緣所生諸受屬彼；亦不執

著耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受，謂此是耳、鼻、舌、身、意

觸為緣所生諸受，此耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受屬彼。

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不執著地界，謂此是

地界，此地界屬彼；亦不執著水、火、風、空、識界，謂此是水、火、

風、空、識界，此水、火、風、空、識界屬彼。

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不執著無明，謂此是

無明，此無明屬彼；亦不執著行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、

有、生、老死愁歎苦憂惱，謂此是行乃至老死愁歎苦憂惱，此行乃至

老死愁歎苦憂惱屬彼。

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不執著布施波羅蜜多，

謂此是布施波羅蜜多，此布施波羅蜜多屬彼；亦不執著淨戒、安忍、

精進、靜慮、般若波羅蜜多，謂此是淨戒乃至般若波羅蜜多，此淨戒

乃至般若波羅蜜多屬彼。

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不執著內空，謂此是

內空，此內空屬彼；亦不執著外空、內外空、空空、大空、勝義空、

有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相

空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空，

謂此是外空乃至無性自性空，此外空乃至無性自性空屬彼。

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不執著真如，謂此是

真如，此真如屬彼；亦不執著法界、法性、不虛妄性、不變異性、平

等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界，謂此是法界

乃至不思議界，此法界乃至不思議界屬彼。

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不執著苦聖諦，謂此

是苦聖諦，此苦聖諦屬彼；亦不執著集、滅、道聖諦，謂此是集、滅、

道聖諦，此集、滅、道聖諦屬彼。



83

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不執著四靜慮，謂此

是四靜慮，此四靜慮屬彼；亦不執著四無量、四無色定，謂此是四無

量、四無色定， 此四無量、四無色定屬彼。

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不執著八解脫，謂此

是八解脫，此八解脫屬彼；亦不執著八勝處、九次第定、十遍處，謂

此是八勝處、九次第定、十遍處，此八勝處、九次第定、十遍處屬彼。

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不執著四念住，謂此

是四念住，此四念住屬彼；亦不執著四正斷、四神足、五根、五力、

七等覺支、八聖道支，謂此是四正斷乃至八聖道支，此四正斷乃至八

聖道支屬彼。

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不執著空解脫門，謂

此是空解脫門，此空解脫門屬彼；亦不執著無相、無願解脫門，謂此

是無相、無願解脫門，此無相、無願解脫門屬彼。

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不執著五眼，謂此是

五眼，此五眼屬彼；亦不執著六神通，謂此是六神通，此六神通屬彼。

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不執著佛十力，謂此

是佛十力，此佛十力屬彼；亦不執著四無所畏、四無礙解、大慈、大

悲、大喜、大捨、十八佛不共法，謂此是四無所畏乃至十八佛不共法，

此四無所畏乃至十八佛不共法屬彼。

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不執著無忘失法，謂

此是無忘失法，此無忘失法屬彼；亦不執著恒住捨性，謂此是恒住捨

性，此恒住捨性屬彼。

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不執著一切智，謂此

是一切智，此一切智屬彼；亦不執著道相智、一切相智，謂此是道相

智、一切相智，此道相智、一切相智屬彼。

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不執著一切陀羅尼門，

謂此是一切陀羅尼門，此一切陀羅尼門屬彼；亦不執著一切三摩地門，



84

謂此是一切三摩地門，此一切三摩地門屬彼。

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不執著預流果，謂此

是預流果，此預流果屬彼；亦不執著一來、不還、阿羅漢果，謂此是

一來、不還、阿羅漢果，此一來、不還、阿羅漢果屬彼。

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不執著獨覺菩提，謂

此是獨覺菩提，此獨覺菩提屬彼。

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不執著一切菩薩摩訶

薩行，謂此是一切菩薩摩訶薩行，此一切菩薩摩訶薩行屬彼。

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不執著諸佛無上正等

菩提，謂此是諸佛無上正等菩提，此諸佛無上正等菩提屬彼。

「善現！是菩薩摩訶薩於如是一切法無執著故，便能引發般若波

羅蜜多，亦能引發靜慮、精進、安忍、淨戒、布施波羅蜜多。

「善現！是菩薩摩訶薩於如是一切法無執著故，便能安住內空，

亦能安住外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢

竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法

空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空。

「善現！是菩薩摩訶薩於如是一切法無執著故，便能安住真如，

亦能安住法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、

法住、實際、虛空界、不思議界。

「善現！是菩薩摩訶薩於如是一切法無執著故，便能安住苦聖諦，

亦能安住集、滅、道聖諦。

「善現！是菩薩摩訶薩於如是一切法無執著故，便能引發四靜慮，

亦能引發四無量、四無色定。

「善現！是菩薩摩訶薩於如是一切法無執著故，便能引發八解脫，

亦能引發八勝處、九次第定、十遍處。

「善現！是菩薩摩訶薩於如是一切法無執著故，便能引發四念住，

亦能引發四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支。



85

「善現！是菩薩摩訶薩於如是一切法無執著故，便能引發空解脫

門，亦能引發無相、無願解脫門。

「善現！是菩薩摩訶薩於如是一切法無執著故，便能引發五眼，

亦能引發六神通。

「善現！是菩薩摩訶薩於如是一切法無執著故，便能引發佛十力，

亦能引發四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不

共法。

「善現！是菩薩摩訶薩於如是一切法無執著故，便能引發無忘失

法，亦能引發恒住捨性。

「善現！是菩薩摩訶薩於如是一切法無執著故，便能引發一切陀

羅尼門，亦能引發一切三摩地門。

「善現！是菩薩摩訶薩於如是一切法無執著故，便能引發一切智，

亦能引發道相智、一切相智。

「何以故？善現！若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，於諸法中

有所執著，謂此是法、此法屬彼，則不能隨意引發安住殊勝功德。

「復次，善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不觀色若常若

無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠

離若不遠離，亦不觀受、想、行、識若常若無常、若樂若苦、若我若

無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離。

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不觀眼處若常若無常、

若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不

遠離，亦不觀耳、鼻、舌、身、意處若常若無常、若樂若苦、若我若

無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離。

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不觀色處若常若無常、

若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不

遠離，亦不觀聲、香、味、觸、法處若常若無常、若樂若苦、若我若

無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離。



86

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不觀眼界若常若無常、

若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不

遠離，亦不觀耳、鼻、舌、身、意界若常若無常、若樂若苦、若我若

無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離。

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不觀色界若常若無常、

若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不

遠離，亦不觀聲、香、味、觸、法界若常若無常、若樂若苦、若我若

無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離。

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不觀眼識界若常若無

常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離

若不遠離，亦不觀耳、鼻、舌、身、意識界若常若無常、若樂若苦、

若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離。

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不觀眼觸若常若無常、

若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不

遠離，亦不觀耳、鼻、舌、身、意觸若常若無常、若樂若苦、若我若

無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離。

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不觀眼觸為緣所生諸

受若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂

靜、若遠離若不遠離，亦不觀耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受若

常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、

若遠離若不遠離。

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不觀地界若常若無常、

若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不

遠離，亦不觀水、火、風、空、識界若常若無常、若樂若苦、若我若

無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離。

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不觀無明若常若無常、

若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不



87

遠離，亦不觀行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死

愁歎苦憂惱若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂

靜若不寂靜、若遠離若不遠離。

大般若波羅蜜多經卷第三百五十四


	大眾閱藏經典彙編 CBETA2018 版
	佛经安置须知
	读诵佛经须知
	保宁勇禅师示看经警策文
	起诵仪
	请佛发愿
	南无本师释迦牟尼佛南无本师释迦牟尼佛南无本师释迦牟尼佛
	南无香云盖菩萨摩诃萨（三称）


