
大
寶
積
經
大
寶
積
經

唐
三
藏
法
師
玄
奘
奉

詔
譯

大
般
若
經
積經



1

大眾閱藏經典彙編 CBETA2018 版

大般若波罗蜜多經
（六百卷：第343卷至第348卷）

唐三藏法師玄奘奉 詔譯



2

佛经安置须知

1. 经典应恭敬放在清净高处以及其他书籍的上面，不可随意

扔放床上、座椅上等不净处。

2. 凡经书等法宝阅毕，可辗转流通，赠送其他道友，不可任

意烧毁或丢弃。

3. 如手捧或装于口袋携带时，不得低于腰部，不可挟腋下。

4. 不得口吹经上灰尘，应以专用净布拭去。

5. 不可在经典所在的地方，有种种污秽行为。

读诵佛经须知

1. 经典乃三世诸佛之师，如来法身舍利，亦当作真佛看，不

可作纸墨等看。礼诵持念，种种修持，皆当以诚敬为主。

2. 不可躺着看经书，以口水沾指翻经页，不可以污手触经。

3. 经书上不可涂写。不得一边散心杂话，一边看经书。

4. 中断不看时，应夹放纸条、书签做记号。不可折页、折角，或经

书面朝下作“人”字形搁置。

保宁勇禅师示看经警策文

夫看经之法后学须知：当净三业。若三业无亏，则百福俱集。三业者，

身、口、意业也。

（一）端身正坐，如对圣容，则身业净也。

（二）口无杂言，断诸嬉笑，则口业净也。

（三）意不散乱，屏息万缘，则意业净也。

内心既寂，外境俱捐。方契悟于真源，庶研穷于法理，可谓水澄珠

莹，云散月明。义海涌于胸襟，智岳凝于耳目。辄莫容易，实非小缘。

心法双忘，自他俱利。若能如是，真报佛恩。



3

起诵仪

请佛发愿

稽首禮諸佛 及法比丘僧 我今為自利 亦利諸有情

與諸善同修 正聞大藏經 傳承三聖學 令正法久住

南无本师释迦牟尼佛
南无本师释迦牟尼佛
南无本师释迦牟尼佛

香赞

（一遍）

炉香乍爇. 法界蒙薰. 诸佛海会悉遥闻.

随处结祥云.诚意方殷.诸佛现全身.

南无香云盖菩萨摩诃萨（三称）

开经偈

（一遍）

无上甚深微妙法 百千万劫难遭遇

我今见闻得受持 愿解如来真实义

讽诵经时 当愿众生：

顺佛所说 总持不忘.

（注：此阅藏仪轨可以根据需要自行调整）



4

大般若波羅蜜多經卷第三百四十三

三藏法師玄奘奉 詔譯

初分堅等讚品第五十七之二

「何以故？諸天子！色離故有情離，受、想、行、識離故有情離。

「諸天子！眼處離故有情離，耳、鼻、舌、身、意處離故有情離。

「諸天子！色處離故有情離，聲、香、味、觸、法處離故有情離。

「諸天子！眼界離故有情離，耳、鼻、舌、身、意界離故有情離。

「諸天子！色界離故有情離，聲、香、味、觸、法界離故有情離。

「諸天子！眼識界離故有情離，耳、鼻、舌、身、意識界離故有

情離。

「諸天子！眼觸離故有情離，耳、鼻、舌、身、意觸離故有情離。

「諸天子！眼觸為緣所生諸受離故有情離，耳、鼻、舌、身、意

觸為緣所生諸受離故有情離。

「諸天子！地界離故有情離，水、火、風、空、識界離故有情離。

「諸天子！無明離故有情離，行、識、名色、六處、觸、受、愛、

取、有、生、老死離故有情離。

「諸天子！布施波羅蜜多離故有情離，淨戒、安忍、精進、靜慮、

般若波羅蜜多離故有情離。

「諸天子！內空離故有情離，外空、內外空、空空、大空、勝義

空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、

自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性

空離故有情離。

「諸天子！真如離故有情離，法界、法性、不虛妄性、不變異性、

平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界離故有情離。



5

「諸天子！苦聖諦離故有情離，集、滅、道聖諦離故有情離。

「諸天子！四靜慮離故有情離，四無量、四無色定離故有情離。

「諸天子！八解脫離故有情離，八勝處、九次第定、十遍處離故

有情離。

「諸天子！四念住離故有情離，四正斷、四神足、五根、五力、

七等覺支、八聖道支離故有情離。

「諸天子！空解脫門離故有情離，無相、無願解脫門離故有情離。

「諸天子！極喜地離故有情離，離垢地、發光地、焰慧地、極難

勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地離故有情離。

「諸天子！五眼離故有情離，六神通離故有情離。

「諸天子！佛十力離故有情離，四無所畏、四無礙解、大慈、大

悲、大喜、大捨、十八佛不共法離故有情離。

「諸天子！無忘失法離故有情離，恒住捨性離故有情離。

「諸天子！一切智離故有情離，道相智、一切相智離故有情離。

「諸天子！一切陀羅尼門離故有情離，一切三摩地門離故有情離。

「諸天子！預流果離故有情離，一來、不還、阿羅漢果離故有情

離。

「諸天子！獨覺菩提離故有情離。

「諸天子！一切菩薩摩訶薩行離故有情離。

「諸天子！諸佛無上正等菩提離故有情離。

「諸天子！一切智智離故有情離。

「復次，諸天子！色離故，布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般

若波羅蜜多離；受、想、行、識離故，布施、淨戒、安忍、精進、靜

慮、般若波羅蜜多離。

「諸天子！色離故，內空、外空、內外空、空空、大空、勝義空、

有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相

空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空離；



6

受、想、行、識離故，內空乃至無性自性空離。

「諸天子！色離故，真如、法界、法性、不虛妄性、不變異性、

平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界離；受、想、

行、識離故， 真如乃至不思議界離。

「諸天子！色離故，苦、集、滅、道聖諦離；受、想、行、識離

故，苦、集、滅、道聖諦離。

「諸天子！色離故，四靜慮、四無量、四無色定離；受、想、行、

識離故，四靜慮、四無量、四無色定離。

「諸天子！色離故，八解脫、八勝處、九次第定、十遍處離；受、

想、行、識離故，八解脫、八勝處、九次第定、十遍處離。

「諸天子！色離故，四念住、四正斷、四神足、五根、五力、七

等覺支、八聖道支離；受、想、行、識離故，四念住乃至八聖道支離。

「諸天子！色離故，空、無相、無願解脫門離；受、想、行、識

離故，空、無相、無願解脫門離。

「諸天子！色離故，極喜地、離垢地、發光地、焰慧地、極難勝

地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地離；受、想、行、識

離故，極喜地乃至法雲地離。

「諸天子！色離故，五眼、六神通離；受、想、行、識離故，五

眼、六神通離。

「諸天子！色離故，佛十力、四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、

大喜、大捨、十八佛不共法離；受、想、行、識離故，佛十力乃至十

八佛不共法離。

「諸天子！色離故，無忘失法、恒住捨性離；受、想、行、識離

故，無忘失法、恒住捨性離。

「諸天子！色離故，一切智、道相智、一切相智離；受、想、行、

識離故，一切智、道相智、一切相智離。

「諸天子！色離故，一切陀羅尼門、三摩地門離；受、想、行、



7

識離故，一切陀羅尼門、三摩地門離。

「諸天子！色離故，預流、一來、不還、阿羅漢果離；受、想、

行、識離故，預流、一來、不還、阿羅漢果離。

「諸天子！色離故，獨覺菩提離；受、想、行、識離故，獨覺菩

提離。

「諸天子！色離故，一切菩薩摩訶薩行離；受、想、行、識離故，

一切菩薩摩訶薩行離。

「諸天子！色離故，諸佛無上正等菩提離；受、想、行、識離故，

諸佛無上正等菩提離。

「諸天子！色離故，一切智智離；受、想、行、識離故，一切智

智離。

「復次，諸天子！眼處離故，布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、

般若波羅蜜多離；耳、鼻、舌、身、意處離故，布施、淨戒、安忍、

精進、靜慮、般若波羅蜜多離。

「諸天子！眼處離故，內空、外空、內外空、空空、大空、勝義

空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、

自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性

空離；耳、鼻、舌、身、意處離故，內空乃至無性自性空離。

「諸天子！眼處離故，真如、法界、法性、不虛妄性、不變異性、

平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界離；耳、鼻、

舌、身、意處離故，真如乃至不思議界離。

「諸天子！眼處離故，苦、集、滅、道聖諦離；耳、鼻、舌、身、

意處離故，苦、集、滅、道聖諦離。

「諸天子！眼處離故，四靜慮、四無量、四無色定離；耳、鼻、

舌、身、意處離故，四靜慮、四無量、四無色定離。

「諸天子！眼處離故，八解脫、八勝處、九次第定、十遍處離；

耳、鼻、舌、身、意處離故，八解脫、八勝處、九次第定、十遍處離。



8

「諸天子！眼處離故，四念住、四正斷、四神足、五根、五力、

七等覺支、八聖道支離；耳、鼻、舌、身、意處離故，四念住乃至八

聖道支離。

「諸天子！眼處離故，空、無相、無願解脫門離；耳、鼻、舌、

身、意處離故，空、無相、無願解脫門離。

「諸天子！眼處離故，極喜地、離垢地、發光地、焰慧地、極難

勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地離；耳、鼻、舌、

身、意處離故，極喜地乃至法雲地離。

「諸天子！眼處離故，五眼、六神通離；耳、鼻、舌、身、意處

離故，五眼、六神通離。

「諸天子！眼處離故，佛十力、四無所畏、四無礙解、大慈、大

悲、大喜、大捨、十八佛不共法離；耳、鼻、舌、身、意處離故，佛

十力乃至十八佛不共法離。

「諸天子！眼處離故，無忘失法、恒住捨性離；耳、鼻、舌、身、

意處離故，無忘失法、恒住捨性離。

「諸天子！眼處離故，一切智、道相智、一切相智離；耳、鼻、

舌、身、意處離故，一切智、道相智、一切相智離。

「諸天子！眼處離故，一切陀羅尼門、三摩地門離；耳、鼻、舌、

身、意處離故，一切陀羅尼門、三摩地門離。

「諸天子！眼處離故，預流、一來、不還、阿羅漢果離；耳、鼻、

舌、身、意處離故，預流、一來、不還、阿羅漢果離。

「諸天子！眼處離故，獨覺菩提離；耳、鼻、舌、身、意處離故，

獨覺菩提離。

「諸天子！眼處離故，一切菩薩摩訶薩行離；耳、鼻、舌、身、

意處離故，一切菩薩摩訶薩行離。

「諸天子！眼處離故，諸佛無上正等菩提離；耳、鼻、舌、身、

意處離故，諸佛無上正等菩提離。



9

「諸天子！眼處離故，一切智智離；耳、鼻、舌、身、意處離故，

一切智智離。

「復次，諸天子！色處離故，布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、

般若波羅蜜多離；聲、香、味、觸、法處離故，布施、淨戒、安忍、

精進、靜慮、般若波羅蜜多離。

「諸天子！色處離故，內空、外空、內外空、空空、大空、勝義

空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、

自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性

空離；聲、香、味、觸、法處離故，內空乃至無性自性空離。

「諸天子！色處離故，真如、法界、法性、不虛妄性、不變異性、

平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界離；聲、香、

味、觸、法處離故，真如乃至不思議界離。

「諸天子！色處離故，苦、集、滅、道聖諦離；聲、香、味、觸、

法處離故，苦、集、滅、道聖諦離。

「諸天子！色處離故，四靜慮、四無量、四無色定離；聲、香、

味、觸、法處離故，四靜慮、四無量、四無色定離。

「諸天子！色處離故，八解脫、八勝處、九次第定、十遍處離；

聲、香、味、觸、法處離故，八解脫、八勝處、九次第定、十遍處離。

「諸天子！色處離故，四念住、四正斷、四神足、五根、五力、

七等覺支、八聖道支離；聲、香、味、觸、法處離故，四念住乃至八

聖道支離。

「諸天子！色處離故，空、無相、無願解脫門離；聲、香、味、

觸、法處離故，空、無相、無願解脫門離。

「諸天子！色處離故，極喜地、離垢地、發光地、焰慧地、極難

勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地離；聲、香、味、

觸、法處離故， 極喜地乃至法雲地離。

「諸天子！色處離故，五眼、六神通離；聲、香、味、觸、法處



10

離故，五眼、六神通離。

「諸天子！色處離故，佛十力、四無所畏、四無礙解、大慈、大

悲、大喜、大捨、十八佛不共法離；聲、香、味、觸、法處離故，佛

十力乃至十八佛不共法離。

「諸天子！色處離故，無忘失法、恒住捨性離；聲、香、味、觸、

法處離故，無忘失法、恒住捨性離。

「諸天子！色處離故，一切智、道相智、一切相智離；聲、香、

味、觸、法處離故，一切智、道相智、一切相智離。

「諸天子！色處離故，一切陀羅尼門、三摩地門離；聲、香、味、

觸、法處離故，一切陀羅尼門、三摩地門離。

「諸天子！色處離故，預流、一來、不還、阿羅漢果離；聲、香、

味、觸、法處離故，預流、一來、不還、阿羅漢果離。

「諸天子！色處離故，獨覺菩提離；聲、香、味、觸、法處離故，

獨覺菩提離。

「諸天子！色處離故，一切菩薩摩訶薩行離；聲、香、味、觸、

法處離故，一切菩薩摩訶薩行離。

「諸天子！色處離故，諸佛無上正等菩提離；聲、香、味、觸、

法處離故，諸佛無上正等菩提離。

「諸天子！色處離故，一切智智離；聲、香、味、觸、法處離故，

一切智智離。

「復次，諸天子！眼界離故，布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、

般若波羅蜜多離；耳、鼻、舌、身、意界離故，布施、淨戒、安忍、

精進、靜慮、般若波羅蜜多離。

「諸天子！眼界離故，內空、外空、內外空、空空、大空、勝義

空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、

自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性

空離；耳、鼻、舌、身、意界離故，內空乃至無性自性空離。



11

「諸天子！眼界離故，真如、法界、法性、不虛妄性、不變異性、

平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界離；耳、鼻、

舌、身、意界離故，真如乃至不思議界離。

「諸天子！眼界離故，苦、集、滅、道聖諦離；耳、鼻、舌、身、

意界離故，苦、集、滅、道聖諦離。

「諸天子！眼界離故，四靜慮、四無量、四無色定離；耳、鼻、

舌、身、意界離故，四靜慮、四無量、四無色定離。

「諸天子！眼界離故，八解脫、八勝處、九次第定、十遍處離；

耳、鼻、舌、身、意界離故，八解脫、八勝處、九次第定、十遍處離。

「諸天子！眼界離故，四念住、四正斷、四神足、五根、五力、

七等覺支、八聖道支離；耳、鼻、舌、身、意界離故，四念住乃至八

聖道支離。

「諸天子！眼界離故，空、無相、無願解脫門離；耳、鼻、舌、

身、意界離故，空、無相、無願解脫門離。

「諸天子！眼界離故，極喜地、離垢地、發光地、焰慧地、極難

勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地離；耳、鼻、舌、

身、意界離故， 極喜地乃至法雲地離。

「諸天子！眼界離故，五眼、六神通離；耳、鼻、舌、身、意界

離故，五眼、六神通離。

「諸天子！眼界離故，佛十力、四無所畏、四無礙解、大慈、大

悲、大喜、大捨、十八佛不共法離；耳、鼻、舌、身、意界離故，佛

十力乃至十八佛不共法離。

「諸天子！眼界離故，無忘失法、恒住捨性離；耳、鼻、舌、身、

意界離故，無忘失法、恒住捨性離。

「諸天子！眼界離故，一切智、道相智、一切相智離；耳、鼻、

舌、身、意界離故，一切智、道相智、一切相智離。



12

「諸天子！眼界離故，一切陀羅尼門、三摩地門離；耳、鼻、舌、

身、意界離故，一切陀羅尼門、三摩地門離。

「諸天子！眼界離故，預流、一來、不還、阿羅漢果離；耳、鼻、

舌、身、意界離故，預流、一來、不還、阿羅漢果離。

「諸天子！眼界離故，獨覺菩提離；耳、鼻、舌、身、意界離故，

獨覺菩提離。

「諸天子！眼界離故，一切菩薩摩訶薩行離；耳、鼻、舌、身、

意界離故，一切菩薩摩訶薩行離。

「諸天子！眼界離故，諸佛無上正等菩提離；耳、鼻、舌、身、

意界離故，諸佛無上正等菩提離。

「諸天子！眼界離故，一切智智離；耳、鼻、舌、身、意界離故，

一切智智離。

「復次，諸天子！色界離故，布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、

般若波羅蜜多離；聲、香、味、觸、法界離故，布施、淨戒、安忍、

精進、靜慮、般若波羅蜜多離。

「諸天子！色界離故，內空、外空、內外空、空空、大空、勝義

空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、

自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性

空離；聲、香、味、觸、法界離故，內空乃至無性自性空離。

「諸天子！色界離故，真如、法界、法性、不虛妄性、不變異性、

平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界離；聲、香、

味、觸、法界離故，真如乃至不思議界離。

「諸天子！色界離故，苦、集、滅、道聖諦離；聲、香、味、觸、

法界離故，苦、集、滅、道聖諦離。

「諸天子！色界離故，四靜慮、四無量、四無色定離；聲、香、

味、觸、法界離故，四靜慮、四無量、四無色定離。

「諸天子！色界離故，八解脫、八勝處、九次第定、十遍處離；



13

聲、香、味、觸、法界離故，八解脫、八勝處、九次第定、十遍處離。

「諸天子！色界離故，四念住、四正斷、四神足、五根、五力、

七等覺支、八聖道支離；聲、香、味、觸、法界離故，四念住乃至八

聖道支離。

「諸天子！色界離故，空、無相、無願解脫門離；聲、香、味、

觸、法界離故，空、無相、無願解脫門離。

「諸天子！色界離故，極喜地、離垢地、發光地、焰慧地、極難

勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地離；聲、香、味、

觸、法界離故，極喜地乃至法雲地離。

「諸天子！色界離故，五眼、六神通離；聲、香、味、觸、法界

離故，五眼、六神通離。

「諸天子！色界離故，佛十力、四無所畏、四無礙解、大慈、大

悲、大喜、大捨、十八佛不共法離；聲、香、味、觸、法界離故，佛

十力乃至十八佛不共法離。

「諸天子！色界離故，無忘失法、恒住捨性離；聲、香、味、觸、

法界離故，無忘失法、恒住捨性離。

「諸天子！色界離故，一切智、道相智、一切相智離；聲、香、

味、觸、法界離故，一切智、道相智、一切相智離。

「諸天子！色界離故，一切陀羅尼門、三摩地門離；聲、香、味、

觸、法界離故，一切陀羅尼門、三摩地門離。

「諸天子！色界離故，預流、一來、不還、阿羅漢果離；聲、香、

味、觸、法界離故，預流、一來、不還、阿羅漢果離。

「諸天子！色界離故，獨覺菩提離；聲、香、味、觸、法界離故，

獨覺菩提離。

「諸天子！色界離故，一切菩薩摩訶薩行離；聲、香、味、觸、

法界離故，一切菩薩摩訶薩行離。

「諸天子！色界離故，諸佛無上正等菩提離；聲、香、味、觸、



14

法界離故，諸佛無上正等菩提離。

「諸天子！色界離故，一切智智離；聲、香、味、觸、法界離故，

一切智智離。

「復次，諸天子！眼識界離故，布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、

般若波羅蜜多離；耳、鼻、舌、身、意識界離故，布施、淨戒、安忍、

精進、靜慮、般若波羅蜜多離。

「諸天子！眼識界離故，內空、外空、內外空、空空、大空、勝

義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、

自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性

空離；耳、鼻、舌、身、意識界離故，內空乃至無性自性空離。

「諸天子！眼識界離故，真如、法界、法性、不虛妄性、不變異

性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界離；耳、

鼻、舌、身、意識界離故，真如乃至不思議界離。

「諸天子！眼識界離故，苦、集、滅、道聖諦離；耳、鼻、舌、

身、意識界離故，苦、集、滅、道聖諦離。

「諸天子！眼識界離故，四靜慮、四無量、四無色定離；耳、鼻、

舌、身、意識界離故，四靜慮、四無量、四無色定離。

「諸天子！眼識界離故，八解脫、八勝處、九次第定、十遍處離；

耳、鼻、舌、身、意識界離故，八解脫、八勝處、九次第定、十遍處

離。

「諸天子！眼識界離故，四念住、四正斷、四神足、五根、五力、

七等覺支、八聖道支離；耳、鼻、舌、身、意識界離故，四念住乃至

八聖道支離。

「諸天子！眼識界離故，空、無相、無願解脫門離；耳、鼻、舌、

身、意識界離故，空、無相、無願解脫門離。

「諸天子！眼識界離故，極喜地、離垢地、發光地、焰慧地、極

難勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地離；耳、鼻、舌、



15

身、意識界離故，極喜地乃至法雲地離。

「諸天子！眼識界離故，五眼、六神通離；耳、鼻、舌、身、意

識界離故，五眼、六神通離。

「諸天子！眼識界離故，佛十力、四無所畏、四無礙解、大慈、

大悲、大喜、大捨、十八佛不共法離；耳、鼻、舌、身、意識界離故，

佛十力乃至十八佛不共法離。

「諸天子！眼識界離故，無忘失法、恒住捨性離；耳、鼻、舌、

身、意識界離故，無忘失法、恒住捨性離。

「諸天子！眼識界離故，一切智、道相智、一切相智離；耳、鼻、

舌、身、意識界離故，一切智、道相智、一切相智離。

「諸天子！眼識界離故，一切陀羅尼門、三摩地門離；耳、鼻、

舌、身、意識界離故，一切陀羅尼門、三摩地門離。

「諸天子！眼識界離故，預流、一來、不還、阿羅漢果離；耳、

鼻、舌、身、意識界離故，預流、一來、不還、阿羅漢果離。

「諸天子！眼識界離故，獨覺菩提離；耳、鼻、舌、身、意識界

離故，獨覺菩提離。

「諸天子！眼識界離故，一切菩薩摩訶薩行離；耳、鼻、舌、身、

意識界離故，一切菩薩摩訶薩行離。

「諸天子！眼識界離故，諸佛無上正等菩提離；耳、鼻、舌、身、

意識界離故，諸佛無上正等菩提離。

「諸天子！眼識界離故，一切智智離；耳、鼻、舌、身、意識界

離故，一切智智離。

「復次，諸天子！眼觸離故，布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、

般若波羅蜜多離；耳、鼻、舌、身、意觸離故，布施、淨戒、安忍、

精進、靜慮、般若波羅蜜多離。

「諸天子！眼觸離故，內空、外空、內外空、空空、大空、勝義

空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、



16

自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性

空離；耳、鼻、舌、身、意觸離故，內空乃至無性自性空離。

「諸天子！眼觸離故，真如、法界、法性、不虛妄性、不變異性、

平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界離；耳、鼻、

舌、身、意觸離故，真如乃至不思議界離。

「諸天子！眼觸離故，苦、集、滅、道聖諦離；耳、鼻、舌、身、

意觸離故，苦、集、滅、道聖諦離。

「諸天子！眼觸離故，四靜慮、四無量、四無色定離；耳、鼻、

舌、身、意觸離故，四靜慮、四無量、四無色定離。

「諸天子！眼觸離故，八解脫、八勝處、九次第定、十遍處離；

耳、鼻、舌、身、意觸離故，八解脫、八勝處、九次第定、十遍處離。

「諸天子！眼觸離故，四念住、四正斷、四神足、五根、五力、

七等覺支、八聖道支離；耳、鼻、舌、身、意觸離故，四念住乃至八

聖道支離。

「諸天子！眼觸離故，空、無相、無願解脫門離；耳、鼻、舌、

身、意觸離故，空、無相、無願解脫門離。

「諸天子！眼觸離故，極喜地、離垢地、發光地、焰慧地、極難

勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地離；耳、鼻、舌、

身、意觸離故，極喜地乃至法雲地離。

「諸天子！眼觸離故，五眼、六神通離；耳、鼻、舌、身、意觸

離故，五眼、六神通離。

「諸天子！眼觸離故，佛十力、四無所畏、四無礙解、大慈、大

悲、大喜、大捨、十八佛不共法離；耳、鼻、舌、身、意觸離故，佛

十力乃至十八佛不共法離。

「諸天子！眼觸離故，無忘失法、恒住捨性離；耳、鼻、舌、身、

意觸離故，無忘失法、恒住捨性離。

「諸天子！眼觸離故，一切智、道相智、一切相智離；耳、鼻、



17

舌、身、意觸離故，一切智、道相智、一切相智離。

「諸天子！眼觸離故，一切陀羅尼門、三摩地門離；耳、鼻、舌、

身、意觸離故，一切陀羅尼門、三摩地門離。

「諸天子！眼觸離故，預流、一來、不還、阿羅漢果離；耳、鼻、

舌、身、意觸離故，預流、一來、不還、阿羅漢果離。

「諸天子！眼觸離故，獨覺菩提離；耳、鼻、舌、身、意觸離故，

獨覺菩提離。

「諸天子！眼觸離故，一切菩薩摩訶薩行離；耳、鼻、舌、身、

意觸離故，一切菩薩摩訶薩行離。

「諸天子！眼觸離故，諸佛無上正等菩提離；耳、鼻、舌、身、

意觸離故，諸佛無上正等菩提離。

「諸天子！眼觸離故，一切智智離；耳、鼻、舌、身、意觸離故，

一切智智離。

「復次，諸天子！眼觸為緣所生諸受離故，布施、淨戒、安忍、

精進、靜慮、般若波羅蜜多離；耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受

離故，布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多離。

「諸天子！眼觸為緣所生諸受離故，內空、外空、內外空、空空、

大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、

本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、

無性自性空離；耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受離故，內空乃至

無性自性空離。

「諸天子！眼觸為緣所生諸受離故，真如、法界、法性、不虛妄

性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思

議界離；耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受離故，真如乃至不思議

界離。

「諸天子！眼觸為緣所生諸受離故，苦、集、滅、道聖諦離；耳、

鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受離故，苦、集、滅、道聖諦離。



18

「諸天子！眼觸為緣所生諸受離故，四靜慮、四無量、四無色定

離；耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受離故，四靜慮、四無量、四

無色定離。

「諸天子！眼觸為緣所生諸受離故，八解脫、八勝處、九次第定、

十遍處離；耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受離故，八解脫、八勝

處、九次第定、十遍處離。

「諸天子！眼觸為緣所生諸受離故，四念住、四正斷、四神足、

五根、五力、七等覺支、八聖道支離；耳、鼻、舌、身、意觸為緣所

生諸受離故，四念住乃至八聖道支離。

「諸天子！眼觸為緣所生諸受離故，空、無相、無願解脫門離；

耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受離故，空、無相、無願解脫門離。

「諸天子！眼觸為緣所生諸受離故，極喜地、離垢地、發光地、

焰慧地、極難勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地離；

耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受離故，極喜地乃至法雲地離。

「諸天子！眼觸為緣所生諸受離故，五眼、六神通離；耳、鼻、

舌、身、意觸為緣所生諸受離故，五眼、六神通離。

「諸天子！眼觸為緣所生諸受離故，佛十力、四無所畏、四無礙

解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法離；耳、鼻、舌、身、

意觸為緣所生諸受離故，佛十力乃至十八佛不共法離。

「諸天子！眼觸為緣所生諸受離故，無忘失法、恒住捨性離；耳、

鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受離故，無忘失法、恒住捨性離。

「諸天子！眼觸為緣所生諸受離故，一切智、道相智、一切相智

離；耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受離故，一切智、道相智、一

切相智離。

「諸天子！眼觸為緣所生諸受離故，一切陀羅尼門、三摩地門離；

耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受離故，一切陀羅尼門、三摩地門

離。



19

「諸天子！眼觸為緣所生諸受離故，預流、一來、不還、阿羅漢

果離；耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受離故，預流、一來、不還、

阿羅漢果離。

「諸天子！眼觸為緣所生諸受離故，獨覺菩提離；耳、鼻、舌、

身、意觸為緣所生諸受離故，獨覺菩提離。

「諸天子！眼觸為緣所生諸受離故，一切菩薩摩訶薩行離；耳、

鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受離故，一切菩薩摩訶薩行離。

「諸天子！眼觸為緣所生諸受離故，諸佛無上正等菩提離；耳、

鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受離故，諸佛無上正等菩提離。

「諸天子！眼觸為緣所生諸受離故，一切智智離；耳、鼻、舌、

身、意觸為緣所生諸受離故，一切智智離。

「復次，諸天子！地界離故，布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、

般若波羅蜜多離；水、火、風、空、識界離故，布施、淨戒、安忍、

精進、靜慮、般若波羅蜜多離。

「諸天子！地界離故，內空、外空、內外空、空空、大空、勝義

空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、

自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性

空離；水、火、風、空、識界離故，內空乃至無性自性空離。

「諸天子！地界離故，真如、法界、法性、不虛妄性、不變異性、

平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界離；水、火、

風、空、識界離故，真如乃至不思議界離。

「諸天子！地界離故，苦、集、滅、道聖諦離；水、火、風、空、

識界離故，苦、集、滅、道聖諦離。

「諸天子！地界離故，四靜慮、四無量、四無色定離；水、火、

風、空、識界離故，四靜慮、四無量、四無色定離。

「諸天子！地界離故，八解脫、八勝處、九次第定、十遍處離；

水、火、風、空、識界離故，八解脫、八勝處、九次第定、十遍處離。



20

「諸天子！地界離故，四念住、四正斷、四神足、五根、五力、

七等覺支、八聖道支離；水、火、風、空、識界離故，四念住乃至八

聖道支離。

大般若波羅蜜多經卷第三百四十三

大般若波羅蜜多經卷第三百四十四

三藏法師玄奘奉 詔譯

初分堅等讚品第五十七之三

「諸天子！地界離故，空、無相、無願解脫門離；水、火、風、

空、識界離故，空、無相、無願解脫門離。

「諸天子！地界離故，極喜地、離垢地、發光地、焰慧地、極難

勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地離；水、火、風、

空、識界離故，極喜地乃至法雲地離。

「諸天子！地界離故，五眼、六神通離；水、火、風、空、識界

離故，五眼、六神通離。

「諸天子！地界離故，佛十力、四無所畏、四無礙解、大慈、大

悲、大喜、大捨、十八佛不共法離；水、火、風、空、識界離故，佛

十力乃至十八佛不共法離。

「諸天子！地界離故，無忘失法、恒住捨性離；水、火、風、空、

識界離故，無忘失法、恒住捨性離。

「諸天子！地界離故，一切智、道相智、一切相智離；水、火、

風、空、識界離故，一切智、道相智、一切相智離。

「諸天子！地界離故，一切陀羅尼門、三摩地門離；水、火、風、

空、識界離故，一切陀羅尼門、三摩地門離。



21

「諸天子！地界離故，預流、一來、不還、阿羅漢果離；水、火、

風、空、識界離故，預流、一來、不還、阿羅漢果離。

「諸天子！地界離故，獨覺菩提離；水、火、風、空、識界離故，

獨覺菩提離。

「諸天子！地界離故，一切菩薩摩訶薩行離；水、火、風、空、

識界離故，一切菩薩摩訶薩行離。

「諸天子！地界離故，諸佛無上正等菩提離；水、火、風、空、

識界離故，諸佛無上正等菩提離。

「諸天子！地界離故，一切智智離；水、火、風、空、識界離故，

一切智智離。

「復次，諸天子！無明離故，布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、

般若波羅蜜多離；行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、

老死離故，布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多離。

「諸天子！無明離故，內空、外空、內外空、空空、大空、勝義

空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、

自相空、共相 空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性

空離；行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死離故，

內空乃至無性自性空離。

「諸天子！無明離故，真如、法界、法性、不虛妄性、不變異性、

平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界離；行、識、

名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死離故，真如乃至不思議

界離。

「諸天子！無明離故，苦、集、滅、道聖諦離；行、識、名色、

六處、觸、受、愛、取、有、生、老死離故，苦、集、滅、道聖諦離。

「諸天子！無明離故，四靜慮、四無量、四無色定離；行、識、

名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死離故，四靜慮、四無量、

四無色定離。



22

「諸天子！無明離故，八解脫、八勝處、九次第定、十遍處離；

行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死離故，八解脫、

八勝處、九次第定、十遍處離。

「諸天子！無明離故，四念住、四正斷、四神足、五根、五力、

七等覺支、八聖道支離；行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、

生、老死離故，四念住乃至八聖道支離。

「諸天子！無明離故，空、無相、無願解脫門離；行、識、名色、

六處、觸、受、愛、取、有、生、老死離故，空、無相、無願解脫門

離。

「諸天子！無明離故，極喜地、離垢地、發光地、焰慧地、極難

勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地離；行、識、名色、

六處、觸、受、愛、取、有、生、老死離故，極喜地乃至法雲地離。

「諸天子！無明離故，五眼、六神通離；行、識、名色、六處、

觸、受、愛、取、有、生、老死離故，五眼、六神通離。

「諸天子！無明離故，佛十力、四無所畏、四無礙解、大慈、大

悲、大喜、大捨、十八佛不共法離；行、識、名色、六處、觸、受、

愛、取、有、生、老死離故，佛十力乃至十八佛不共法離。

「諸天子！無明離故，無忘失法、恒住捨性離；行、識、名色、

六處、觸、受、愛、取、有、生、老死離故，無忘失法、恒住捨性離。

「諸天子！無明離故，一切智、道相智、一切相智離；行、識、

名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死離故，一切智、道相智、

一切相智離。

「諸天子！無明離故，一切陀羅尼門、三摩地門離；行、識、名

色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死離故，一切陀羅尼門、三

摩地門離。

「諸天子！無明離故，預流、一來、不還、阿羅漢果離；行、識、

名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死離故，預流、一來、不



23

還、阿羅漢果離。

「諸天子！無明離故，獨覺菩提離；行、識、名色、六處、觸、

受、愛、取、有、生、老死離故，獨覺菩提離。

「諸天子！無明離故，一切菩薩摩訶薩行離；行、識、名色、六

處、觸、受、愛、取、有、生、老死離故，一切菩薩摩訶薩行離。

「諸天子！無明離故，諸佛無上正等菩提離；行、識、名色、六

處、觸、受、愛、取、有、生、老死離故，諸佛無上正等菩提離。

「諸天子！無明離故，一切智智離；行、識、名色、六處、觸、

受、愛、取、有、生、老死離故，一切智智離。

「復次，諸天子！布施波羅蜜多離故，內空、外空、內外空、空

空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變

異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自

性空、無性自性空離；淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多離故，

內空乃至無性自性空離。

「諸天子！布施波羅蜜多離故，真如、法界、法性、不虛妄性、

不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界

離；淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多離故，真如乃至不思議

界離。

「諸天子！布施波羅蜜多離故，苦、集、滅、道聖諦離；淨戒、

安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多離故，苦、集、滅、道聖諦離。

「諸天子！布施波羅蜜多離故，四靜慮、四無量、四無色定離；

淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多離故，四靜慮、四無量、四

無色定離。

「諸天子！布施波羅蜜多離故，八解脫、八勝處、九次第定、十

遍處離；淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多離故，八解脫、八

勝處、九次第定、十遍處離。

「諸天子！布施波羅蜜多離故，四念住、四正斷、四神足、五根、



24

五力、七等覺支、八聖道支離；淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅

蜜多離故，四念住乃至八聖道支離。

「諸天子！布施波羅蜜多離故，空、無相、無願解脫門離；淨戒、

安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多離故，空、無相、無願解脫門離。

「諸天子！布施波羅蜜多離故，極喜地、離垢地、發光地、焰慧

地、極難勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地離；淨戒、

安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多離故，極喜地乃至法雲地離。

「諸天子！布施波羅蜜多離故，五眼、六神通離；淨戒、安忍、

精進、靜慮、般若波羅蜜多離故，五眼、六神通離。

「諸天子！布施波羅蜜多離故，佛十力、四無所畏、四無礙解、

大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法離；淨戒、安忍、精進、靜

慮、般若波羅蜜多離故，佛十力乃至十八佛不共法離。

「諸天子！布施波羅蜜多離故，無忘失法、恒住捨性離；淨戒、

安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多離故，無忘失法、恒住捨性離。

「諸天子！布施波羅蜜多離故，一切智、道相智、一切相智離；

淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多離故，一切智、道相智、一

切相智離。

「諸天子！布施波羅蜜多離故，一切陀羅尼門、三摩地門離；淨

戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多離故，一切陀羅尼門、三摩地

門離。

「諸天子！布施波羅蜜多離故，預流、一來、不還、阿羅漢果離；

淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多離故，預流、一來、不還、

阿羅漢果離。

「諸天子！布施波羅蜜多離故，獨覺菩提離；淨戒、安忍、精進、

靜慮、般若波羅蜜多離故，獨覺菩提離。

「諸天子！布施波羅蜜多離故，一切菩薩摩訶薩行離；淨戒、安

忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多離故，一切菩薩摩訶薩行離。



25

「諸天子！布施波羅蜜多離故，諸佛無上正等菩提離；淨戒、安

忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多離故，諸佛無上正等菩提離。

「諸天子！布施波羅蜜多離故，一切智智離；淨戒、安忍、精進、

靜慮、般若波羅蜜多離故，一切智智離。

「復次，諸天子！內空離故，布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、

般若波羅蜜多離；外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無

為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、

一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空離故，布施、淨

戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多離。

「諸天子！內空離故，真如、法界、法性、不虛妄性、不變異性、

平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界離；外空乃

至無性自性空離故，真如乃至不思議界離。

「諸天子！內空離故，苦、集、滅、道聖諦離；外空乃至無性自

性空離故，苦、集、滅、道聖諦離。

「諸天子！內空離故，四靜慮、四無量、四無色定離；外空乃至

無性自性空離故，四靜慮、四無量、四無色定離。

「諸天子！內空離故，八解脫、八勝處、九次第定、十遍處離；

外空乃至無性自性空離故，八解脫、八勝處、九次第定、十遍處離。

「諸天子！內空離故，四念住、四正斷、四神足、五根、五力、

七等覺支、八聖道支離；外空乃至無性自性空離故，四念住乃至八聖

道支離。

「諸天子！內空離故，空、無相、無願解脫門離；外空乃至無性

自性空離故，空、無相、無願解脫門離。

「諸天子！內空離故，極喜地、離垢地、發光地、焰慧地、極難

勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地離；外空乃至無性

自性空離故，極喜地乃至法雲地離。



26

「諸天子！內空離故，五眼、六神通離；外空乃至無性自性空離

故，五眼、六神通離。

「諸天子！內空離故，佛十力、四無所畏、四無礙解、大慈、大

悲、大喜、大捨、十八佛不共法離；外空乃至無性自性空離故，佛十

力乃至十八佛不共法離。

「諸天子！內空離故，無忘失法、恒住捨性離；外空乃至無性自

性空離故，無忘失法、恒住捨性離。

「諸天子！內空離故，一切智、道相智、一切相智離；外空乃至

無性自性空離故，一切智、道相智、一切相智離。

「諸天子！內空離故，一切陀羅尼門、三摩地門離；外空乃至無

性自性空離故，一切陀羅尼門、三摩地門離。

「諸天子！內空離故，預流、一來、不還、阿羅漢果離；外空乃

至無性自性空離故，預流、一來、不還、阿羅漢果離。

「諸天子！內空離故，獨覺菩提離；外空乃至無性自性空離故，

獨覺菩提離。

「諸天子！內空離故，一切菩薩摩訶薩行離；外空乃至無性自性

空離故，一切菩薩摩訶薩行離。

「諸天子！內空離故，諸佛無上正等菩提離；外空乃至無性自性

空離故，諸佛無上正等菩提離。

「諸天子！內空離故，一切智智離；外空乃至無性自性空離故，

一切智智離。

「復次，諸天子！真如離故，布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、

般若波羅蜜多離；法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生

性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界離故，布施、淨戒、安忍、

精進、靜慮、般若波羅蜜多離。

「諸天子！真如離故，內空、外空、內外空、空空、大空、勝義

空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、



27

自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性

空離；法界乃至不思議界離故，內空乃至無性自性空離。

「諸天子！真如離故，苦、集、滅、道聖諦離；法界乃至不思議

界離故，苦、集、滅、道聖諦離。

「諸天子！真如離故，四靜慮、四無量、四無色定離；法界乃至

不思議界離故，四靜慮、四無量、四無色定離。

「諸天子！真如離故，八解脫、八勝處、九次第定、十遍處離；

法界乃至不思議界離故，八解脫、八勝處、九次第定、十遍處離。

「諸天子！真如離故，四念住、四正斷、四神足、五根、五力、

七等覺支、八聖道支離；法界乃至不思議界離故，四念住乃至八聖道

支離。

「諸天子！真如離故，空、無相、無願解脫門離；法界乃至不思

議界離故，空、無相、無願解脫門離。

「諸天子！真如離故，極喜地、離垢地、發光地、焰慧地、極難

勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地離；法界乃至不思

議界離故，極喜地乃至法雲地離。

「諸天子！真如離故，五眼、六神通離；法界乃至不思議界離故，

五眼、六神通離。

「諸天子！真如離故，佛十力、四無所畏、四無礙解、大慈、大

悲、大喜、大捨、十八佛不共法離；法界乃至不思議界離故，佛十力

乃至十八佛不共法離。

「諸天子！真如離故，無忘失法、恒住捨性離；法界乃至不思議

界離故，無忘失法、恒住捨性離。

「諸天子！真如離故，一切智、道相智、一切相智離；法界乃至

不思議界離故，一切智、道相智、一切相智離。

「諸天子！真如離故，一切陀羅尼門、三摩地門離；法界乃至不

思議界離故，一切陀羅尼門、三摩地門離。



28

「諸天子！真如離故，預流、一來、不還、阿羅漢果離；法界乃

至不思議界離故，預流、一來、不還、阿羅漢果離。

「諸天子！真如離故，獨覺菩提離；法界乃至不思議界離故，獨

覺菩提離。

「諸天子！真如離故，一切菩薩摩訶薩行離；法界乃至不思議界

離故，一切菩薩摩訶薩行離。

「諸天子！真如離故，諸佛無上正等菩提離；法界乃至不思議界

離故，諸佛無上正等菩提離。

「諸天子！真如離故，一切智智離；法界乃至不思議界離故，一

切智智離。

「復次，諸天子！苦聖諦離故，布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、

般若波羅蜜多離；集、滅、道聖諦離故，布施、淨戒、安忍、精進、

靜慮、般若波羅蜜多離。

「諸天子！苦聖諦離故，內空、外空、內外空、空空、大空、勝

義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、

自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性

空離；集、滅、道聖諦離故，內空乃至無性自性空離。

「諸天子！苦聖諦離故，真如、法界、法性、不虛妄性、不變異

性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界離；集、

滅、道聖諦離故，真如乃至不思議界離。

「諸天子！苦聖諦離故，四靜慮、四無量、四無色定離；集、滅、

道聖諦離故，四靜慮、四無量、四無色定離。

「諸天子！苦聖諦離故，八解脫、八勝處、九次第定、十遍處離；

集、滅、道聖諦離故，八解脫、八勝處、九次第定、十遍處離。

「諸天子！苦聖諦離故，四念住、四正斷、四神足、五根、五力、

七等覺支、八聖道支離；集、滅、道聖諦離故，四念住乃至八聖道支

離。



29

「諸天子！苦聖諦離故，空、無相、無願解脫門離；集、滅、道

聖諦離故，空、無相、無願解脫門離。

「諸天子！苦聖諦離故，極喜地、離垢地、發光地、焰慧地、極

難勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地離；集、滅、道

聖諦離故，極喜地乃至法雲地離。

「諸天子！苦聖諦離故，五眼、六神通離；集、滅、道聖諦離故，

五眼、六神通離。

「諸天子！苦聖諦離故，佛十力、四無所畏、四無礙解、大慈、

大悲、大喜、大捨、十八佛不共法離；集、滅、道聖諦離故，佛十力

乃至十八佛不共法離。

「諸天子！苦聖諦離故，無忘失法、恒住捨性離；集、滅、道聖

諦離故，無忘失法、恒住捨性離。

「諸天子！苦聖諦離故，一切智、道相智、一切相智離；集、滅、

道聖諦離故，一切智、道相智、一切相智離。

「諸天子！苦聖諦離故，一切陀羅尼門、三摩地門離；集、滅、

道聖諦離故，一切陀羅尼門、三摩地門離。

「諸天子！苦聖諦離故，預流、一來、不還、阿羅漢果離；集、

滅、道聖諦離故，預流、一來、不還、阿羅漢果離。

「諸天子！苦聖諦離故，獨覺菩提離；集、滅、道聖諦離故，獨

覺菩提離。

「諸天子！苦聖諦離故，一切菩薩摩訶薩行離；集、滅、道聖諦

離故，一切菩薩摩訶薩行離。

「諸天子！苦聖諦離故，諸佛無上正等菩提離；集、滅、道聖諦

離故，諸佛無上正等菩提離。

「諸天子！苦聖諦離故，一切智智離；集、滅、道聖諦離故，一

切智智離。

「復次，諸天子！四靜慮離故，布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、



30

般若波羅蜜多離；四無量、四無色定離故，布施、淨戒、安忍、精進、

靜慮、般若波羅蜜多離。

「諸天子！四靜慮離故，內空、外空、內外空、空空、大空、勝

義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、

自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性

空離；四無量、四無色定離故，內空乃至無性自性空離。

「諸天子！四靜慮離故，真如、法界、法性、不虛妄性、不變異

性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界離；四

無量、四無色定離故，真如乃至不思議界離。

「諸天子！四靜慮離故，苦、集、滅、道聖諦離；四無量、四無

色定離故，苦、集、滅、道聖諦離。

「諸天子！四靜慮離故，八解脫、八勝處、九次第定、十遍處離；

四無量、四無色定離故，八解脫、八勝處、九次第定、十遍處離。

「諸天子！四靜慮離故，四念住、四正斷、四神足、五根、五力、

七等覺支、八聖道支離；四無量、四無色定離故，四念住乃至八聖道

支離。

「諸天子！四靜慮離故，空、無相、無願解脫門離；四無量、四

無色定離故，空、無相、無願解脫門離。

「諸天子！四靜慮離故，極喜地、離垢地、發光地、焰慧地、極

難勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地離；四無量、四

無色定離故，極喜地乃至法雲地離。

「諸天子！四靜慮離故，五眼、六神通離；四無量、四無色定離

故，五眼、六神通離。

「諸天子！四靜慮離故，佛十力、四無所畏、四無礙解、大慈、

大悲、大喜、大捨、十八佛不共法離；四無量、四無色定離故，佛十

力乃至十八佛不共法離。

「諸天子！四靜慮離故，無忘失法、恒住捨性離；四無量、四無



31

色定離故，無忘失法、恒住捨性離。

「諸天子！四靜慮離故，一切智、道相智、一切相智離；四無量、

四無色定離故，一切智、道相智、一切相智離。

「諸天子！四靜慮離故，一切陀羅尼門、三摩地門離；四無量、

四無色定離故，一切陀羅尼門、三摩地門離。

「諸天子！四靜慮離故，預流、一來、不還、阿羅漢果離；四無

量、四無色定離故，預流、一來、不還、阿羅漢果離。

「諸天子！四靜慮離故，獨覺菩提離；四無量、四無色定離故，

獨覺菩提離。

「諸天子！四靜慮離故，一切菩薩摩訶薩行離；四無量、四無色

定離故，一切菩薩摩訶薩行離。

「諸天子！四靜慮離故，諸佛無上正等菩提離；四無量、四無色

定離故，諸佛無上正等菩提離。

「諸天子！四靜慮離故，一切智智離；四無量、四無色定離故，

一切智智離。

「復次，諸天子！八解脫離故，布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、

般若波羅蜜多離；八勝處、九次第定、十遍處離故，布施、淨戒、安

忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多離。

「諸天子！八解脫離故，內空、外空、內外空、空空、大空、勝

義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、

自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性

空離；八勝處、九次第定、十遍處離故，內空乃至無性自性空離。

「諸天子！八解脫離故，真如、法界、法性、不虛妄性、不變異

性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界離；八

勝處、九次第定、十遍處離故，真如乃至不思議界離。

「諸天子！八解脫離故，苦、集、滅、道聖諦離；八勝處、九次

第定、十遍處離故，苦、集、滅、道聖諦離。



32

「諸天子！八解脫離故，四靜慮、四無量、四無色定離；八勝處、

九次第定、十遍處離故，四靜慮、四無量、四無色定離。

「諸天子！八解脫離故，四念住、四正斷、四神足、五根、五力、

七等覺支、八聖道支離；八勝處、九次第定、十遍處離故，四念住乃

至八聖道支離。

「諸天子！八解脫離故，空、無相、無願解脫門離；八勝處、九

次第定、十遍處離故，空、無相、無願解脫門離。

「諸天子！八解脫離故，極喜地、離垢地、發光地、焰慧地、極

難勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地離；八勝處、九

次第定、十遍處離故，極喜地乃至法雲地離。

「諸天子！八解脫離故，五眼、六神通離；八勝處、九次第定、

十遍處離故，五眼、六神通離。

「諸天子！八解脫離故，佛十力、四無所畏、四無礙解、大慈、

大悲、大喜、大捨、十八佛不共法離；八勝處、九次第定、十遍處離

故，佛十力乃至十八佛不共法離。

「諸天子！八解脫離故，無忘失法、恒住捨性離；八勝處、九次

第定、十遍處離故，無忘失法、恒住捨性離。

「諸天子！八解脫離故，一切智、道相智、一切相智離；八勝處、

九次第定、十遍處離故，一切智、道相智、一切相智離。

「諸天子！八解脫離故，一切陀羅尼門、三摩地門離；八勝處、

九次第定、十遍處離故，一切陀羅尼門、三摩地門離。

「諸天子！八解脫離故，預流、一來、不還、阿羅漢果離；八勝

處、九次第定、十遍處離故，預流、一來、不還、阿羅漢果離。

「諸天子！八解脫離故，獨覺菩提離；八勝處、九次第定、十遍

處離故，獨覺菩提離。

「諸天子！八解脫離故，一切菩薩摩訶薩行離；八勝處、九次第

定、十遍處離故，一切菩薩摩訶薩行離。



33

「諸天子！八解脫離故，諸佛無上正等菩提離；八勝處、九次第

定、十遍處離故，諸佛無上正等菩提離。

「諸天子！八解脫離故，一切智智離；八勝處、九次第定、十遍

處離故，一切智智離。

「復次，諸天子！四念住離故，布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、

般若波羅蜜多離；四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道

支離故，布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多離。

「諸天子！四念住離故，內空、外空、內外空、空空、大空、勝

義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、

自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性

空離；四正斷乃至八聖道支離故，內空乃至無性自性空離。

「諸天子！四念住離故，真如、法界、法性、不虛妄性、不變異

性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界離；四

正斷乃至八聖道支離故，真如乃至不思議界離。

「諸天子！四念住離故，苦、集、滅、道聖諦離；四正斷乃至八

聖道支離故，苦、集、滅、道聖諦離。

「諸天子！四念住離故，四靜慮、四無量、四無色定離；四正斷

乃至八聖道支離故，四靜慮、四無量、四無色定離。

「諸天子！四念住離故，八解脫、八勝處、九次第定、十遍處離；

四正斷乃至八聖道支離故，八解脫、八勝處、九次第定、十遍處離。

「諸天子！四念住離故，空、無相、無願解脫門離；四正斷乃至

八聖道支離故，空、無相、無願解脫門離。

「諸天子！四念住離故，極喜地、離垢地、發光地、焰慧地、極

難勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地離；四正斷乃至

八聖道支離故， 極喜地乃至法雲地離。

「諸天子！四念住離故，五眼、六神通離；四正斷乃至八聖道支

離故，五眼、六神通離。



34

「諸天子！四念住離故，佛十力、四無所畏、四無礙解、大慈、

大悲、大喜、大捨、十八佛不共法離；四正斷乃至八聖道支離故，佛

十力乃至十八佛不共法離。

「諸天子！四念住離故，無忘失法、恒住捨性離；四正斷乃至八

聖道支離故，無忘失法、恒住捨性離。

「諸天子！四念住離故，一切智、道相智、一切相智離；四正斷

乃至八聖道支離故，一切智、道相智、一切相智離。

「諸天子！四念住離故，一切陀羅尼門、三摩地門離；四正斷乃

至八聖道支離故，一切陀羅尼門、三摩地門離。

「諸天子！四念住離故，預流、一來、不還、阿羅漢果離；四正

斷乃至八聖道支離故，預流、一來、不還、阿羅漢果離。

「諸天子！四念住離故，獨覺菩提離；四正斷乃至八聖道支離故，

獨覺菩提離。

「諸天子！四念住離故，一切菩薩摩訶薩行離；四正斷乃至八聖

道支離故，一切菩薩摩訶薩行離。

「諸天子！四念住離故，諸佛無上正等菩提離；四正斷乃至八聖

道支離故，諸佛無上正等菩提離。

「諸天子！四念住離故，一切智智離；四正斷乃至八聖道支離故，

一切智智離。

「復次，諸天子！空解脫門離故，布施、淨戒、安忍、精進、靜

慮、般若波羅蜜多離；無相、無願解脫門離故，布施、淨戒、安忍、

精進、靜慮、般若波羅蜜多離。

「諸天子！空解脫門離故，內空、外空、內外空、空空、大空、

勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性

空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性

自性空離；無相、無願解脫門離故，內空乃至無性自性空離。



35

「諸天子！空解脫門離故，真如、法界、法性、不虛妄性、不變

異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界離；

無相、無願解脫門離故，真如乃至不思議界離。

「諸天子！空解脫門離故，苦、集、滅、道聖諦離；無相、無願

解脫門離故，苦、集、滅、道聖諦離。

「諸天子！空解脫門離故，四靜慮、四無量、四無色定離；無相、

無願解脫門離故，四靜慮、四無量、四無色定離。

「諸天子！空解脫門離故，八解脫、八勝處、九次第定、十遍處

離；無相、無願解脫門離故，八解脫、八勝處、九次第定、十遍處離。

「諸天子！空解脫門離故，四念住、四正斷、四神足、五根、五

力、七等覺支、八聖道支離；無相、無願解脫門離故，四念住乃至八

聖道支離。

「諸天子！空解脫門離故，極喜地、離垢地、發光地、焰慧地、

極難勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地離；無相、無

願解脫門離故，極喜地乃至法雲地離。

「諸天子！空解脫門離故，五眼、六神通離；無相、無願解脫門

離故，五眼、六神通離。

「諸天子！空解脫門離故，佛十力、四無所畏、四無礙解、大慈、

大悲、大喜、大捨、十八佛不共法離；無相、無願解脫門離故，佛十

力乃至十八佛不共法離。

「諸天子！空解脫門離故，無忘失法、恒住捨性離；無相、無願

解脫門離故，無忘失法、恒住捨性離。

「諸天子！空解脫門離故，一切智、道相智、一切相智離；無相、

無願解脫門離故，一切智、道相智、一切相智離。

「諸天子！空解脫門離故，一切陀羅尼門、三摩地門離；無相、

無願解脫門離故，一切陀羅尼門、三摩地門離。

「諸天子！空解脫門離故，預流、一來、不還、阿羅漢果離；無



36

相、無願解脫門離故，預流、一來、不還、阿羅漢果離。

「諸天子！空解脫門離故，獨覺菩提離；無相、無願解脫門離故，

獨覺菩提離。

「諸天子！空解脫門離故，一切菩薩摩訶薩行離；無相、無願解

脫門離故，一切菩薩摩訶薩行離。

「諸天子！空解脫門離故，諸佛無上正等菩提離；無相、無願解

脫門離故，諸佛無上正等菩提離。

「諸天子！空解脫門離故，一切智智離；無相、無願解脫門離故，

一切智智離。

大般若波羅蜜多經卷第三百四十四

大般若波羅蜜多經卷第三百四十五

三藏法師玄奘奉 詔譯

初分堅等讚品第五十七之四

「復次，諸天子！極喜地離故，布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、

般若波羅蜜多離；離垢地、發光地、焰慧地、極難勝地、現前地、遠

行地、不動地、善慧地、法雲地離故，布施、淨戒、安忍、精進、靜

慮、般若波羅蜜多離。

「諸天子！極喜地離故，內空、外空、內外空、空空、大空、勝

義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、

自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性

空離；離垢地乃至法雲地離故，內空乃至無性自性空離。

「諸天子！極喜地離故，真如、法界、法性、不虛妄性、不變異

性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界離；離



37

垢地乃至法雲地離故，真如乃至不思議界離。

「諸天子！極喜地離故，苦、集、滅、道聖諦離；離垢地乃至法

雲地離故，苦、集、滅、道聖諦離。

「諸天子！極喜地離故，四靜慮、四無量、四無色定離；離垢地

乃至法雲地離故，四靜慮、四無量、四無色定離。

「諸天子！極喜地離故，八解脫、八勝處、九次第定、十遍處離；

離垢地乃至法雲地離故，八解脫、八勝處、九次第定、十遍處離。

「諸天子！極喜地離故，四念住、四正斷、四神足、五根、五力、

七等覺支、八聖道支離；離垢地乃至法雲地離故，四念住乃至八聖道

支離。

「諸天子！極喜地離故，空、無相、無願解脫門離；離垢地乃至

法雲地離故，空、無相、無願解脫門離。

「諸天子！極喜地離故，五眼、六神通離；離垢地乃至法雲地離

故，五眼、六神通離。

「諸天子！極喜地離故，佛十力、四無所畏、四無礙解、大慈、

大悲、大喜、大捨、十八佛不共法離；離垢地乃至法雲地離故，佛十

力乃至十八佛不共法離。

「諸天子！極喜地離故，無忘失法、恒住捨性離；離垢地乃至法

雲地離故，無忘失法、恒住捨性離。

「諸天子！極喜地離故，一切智、道相智、一切相智離；離垢地

乃至法雲地離故，一切智、道相智、一切相智離。

「諸天子！極喜地離故，一切陀羅尼門、三摩地門離；離垢地乃

至法雲地離故，一切陀羅尼門、三摩地門離。

「諸天子！極喜地離故，預流、一來、不還、阿羅漢果離；離垢

地乃至法雲地離故，預流、一來、不還、阿羅漢果離。

「諸天子！極喜地離故，獨覺菩提離；離垢地乃至法雲地離故，

獨覺菩提離。



38

「諸天子！極喜地離故，一切菩薩摩訶薩行離；離垢地乃至法雲

地離故，一切菩薩摩訶薩行離。

「諸天子！極喜地離故，諸佛無上正等菩提離；離垢地乃至法雲

地離故，諸佛無上正等菩提離。

「諸天子！極喜地離故，一切智智離；離垢地乃至法雲地離故，

一切智智離。

「復次，諸天子！五眼離故，布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、

般若波羅蜜多離；六神通離故，布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般

若波羅蜜多離。

「諸天子！五眼離故，內空、外空、內外空、空空、大空、勝義

空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、

自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性

空離；六神通離故，內空乃至無性自性空離。

「諸天子！五眼離故，真如、法界、法性、不虛妄性、不變異性、

平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界離；六神通

離故，真如乃至不思議界離。

「諸天子！五眼離故，苦、集、滅、道聖諦離；六神通離故，苦、

集、滅、道聖諦離。

「諸天子！五眼離故，四靜慮、四無量、四無色定離；六神通離

故，四靜慮、四無量、四無色定離。

「諸天子！五眼離故，八解脫、八勝處、九次第定、十遍處離；

六神通離故，八解脫、八勝處、九次第定、十遍處離。

「諸天子！五眼離故，四念住、四正斷、四神足、五根、五力、

七等覺支、八聖道支離；六神通離故，四念住乃至八聖道支離。

「諸天子！五眼離故，空、無相、無願解脫門離；六神通離故，

空、無相、無願解脫門離。

「諸天子！五眼離故，極喜地、離垢地、發光地、焰慧地、極難



39

勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地離；六神通離故，

極喜地乃至法雲地離。

「諸天子！五眼離故，佛十力、四無所畏、四無礙解、大慈、大

悲、大喜、大捨、十八佛不共法離；六神通離故，佛十力乃至十八佛

不共法離。

「諸天子！五眼離故，無忘失法、恒住捨性離；六神通離故，無

忘失法、恒住捨性離。

「諸天子！五眼離故，一切智、道相智、一切相智離；六神通離

故，一切智、道相智、一切相智離。

「諸天子！五眼離故，一切陀羅尼門、三摩地門離；六神通離故，

一切陀羅尼門、三摩地門離。

「諸天子！五眼離故，預流、一來、不還、阿羅漢果離；六神通

離故，預流、一來、不還、阿羅漢果離。

「諸天子！五眼離故，獨覺菩提離；六神通離故，獨覺菩提離。

「諸天子！五眼離故，一切菩薩摩訶薩行離；六神通離故，一切

菩薩摩訶薩行離。

「諸天子！五眼離故，諸佛無上正等菩提離；六神通離故，諸佛

無上正等菩提離。

「諸天子！五眼離故，一切智智離；六神通離故，一切智智離。

「復次，諸天子！佛十力離故，布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、

般若波羅蜜多離；四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、

十八佛不共法離故，布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多

離。

「諸天子！佛十力離故，內空、外空、內外空、空空、大空、勝

義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、

自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性

空離；四無所畏乃至十八佛不共法離故，內空乃至無性自性空離。



40

「諸天子！佛十力離故，真如、法界、法性、不虛妄性、不變異

性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界離；四

無所畏乃至十八佛不共法離故，真如乃至不思議界離。

「諸天子！佛十力離故，苦、集、滅、道聖諦離；四無所畏乃至

十八佛不共法離故，苦、集、滅、道聖諦離。

「諸天子！佛十力離故，四靜慮、四無量、四無色定離；四無所

畏乃至十八佛不共法離故，四靜慮、四無量、四無色定離。

「諸天子！佛十力離故，八解脫、八勝處、九次第定、十遍處離；

四無所畏乃至十八佛不共法離故，八解脫、八勝處、九次第定、十遍

處離。

「諸天子！佛十力離故，四念住、四正斷、四神足、五根、五力、

七等覺支、八聖道支離；四無所畏乃至十八佛不共法離故，四念住乃

至八聖道支離。

「諸天子！佛十力離故，空、無相、無願解脫門離；四無所畏乃

至十八佛不共法離故，空、無相、無願解脫門離。

「諸天子！佛十力離故，極喜地、離垢地、發光地、焰慧地、極

難勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地離；四無所畏乃

至十八佛不共法離故，極喜地乃至法雲地離。

「諸天子！佛十力離故，五眼、六神通離；四無所畏乃至十八佛

不共法離故，五眼、六神通離。

「諸天子！佛十力離故，無忘失法、恒住捨性離；四無所畏乃至

十八佛不共法離故，無忘失法、恒住捨性離。

「諸天子！佛十力離故，一切智、道相智、一切相智離；四無所

畏乃至十八佛不共法離故，一切智、道相智、一切相智離。

「諸天子！佛十力離故，一切陀羅尼門、三摩地門離；四無所畏

乃至十八佛不共法離故，一切陀羅尼門、三摩地門離。

「諸天子！佛十力離故，預流、一來、不還、阿羅漢果離；四無



41

所畏乃至十八佛不共法離故，預流、一來、不還、阿羅漢果離。

「諸天子！佛十力離故，獨覺菩提離；四無所畏乃至十八佛不共

法離故，獨覺菩提離。

「諸天子！佛十力離故，一切菩薩摩訶薩行離；四無所畏乃至十

八佛不共法離故，一切菩薩摩訶薩行離。

「諸天子！佛十力離故，諸佛無上正等菩提離；四無所畏乃至十

八佛不共法離故，諸佛無上正等菩提離。

「諸天子！佛十力離故，一切智智離；四無所畏乃至十八佛不共

法離故，一切智智離。

「復次，諸天子！無忘失法離故，布施、淨戒、安忍、精進、靜

慮、般若波羅蜜多離；恒住捨性離故，布施、淨戒、安忍、精進、靜

慮、般若波羅蜜多離。

「諸天子！無忘失法離故，內空、外空、內外空、空空、大空、

勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性

空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性

自性空離；恒住捨性離故，內空乃至無性自性空離。

「諸天子！無忘失法離故，真如、法界、法性、不虛妄性、不變

異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界離；

恒住捨性離故，真如乃至不思議界離。

「諸天子！無忘失法離故，苦、集、滅、道聖諦離；恒住捨性離

故，苦、集、滅、道聖諦離。

「諸天子！無忘失法離故，四靜慮、四無量、四無色定離；恒住

捨性離故，四靜慮、四無量、四無色定離。

「諸天子！無忘失法離故，八解脫、八勝處、九次第定、十遍處

離；恒住捨性離故，八解脫、八勝處、九次第定、十遍處離。

「諸天子！無忘失法離故，四念住、四正斷、四神足、五根、五

力、七等覺支、八聖道支離；恒住捨性離故，四念住乃至八聖道支離。



42

「諸天子！無忘失法離故，空、無相、無願解脫門離；恒住捨性

離故，空、無相、無願解脫門離。

「諸天子！無忘失法離故，極喜地、離垢地、發光地、焰慧地、

極難勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地離；恒住捨性

離故，極喜地乃至法雲地離。

「諸天子！無忘失法離故，五眼、六神通離；恒住捨性離故，五

眼、六神通離。

「諸天子！無忘失法離故，佛十力、四無所畏、四無礙解、大慈、

大悲、大喜、大捨、十八佛不共法離；恒住捨性離故，佛十力乃至十

八佛不共法離。

「諸天子！無忘失法離故，一切智、道相智、一切相智離；恒住

捨性離故，一切智、道相智、一切相智離。

「諸天子！無忘失法離故，一切陀羅尼門、三摩地門離；恒住捨

性離故，一切陀羅尼門、三摩地門離。

「諸天子！無忘失法離故，預流、一來、不還、阿羅漢果離；恒

住捨性離故，預流、一來、不還、阿羅漢果離。

「諸天子！無忘失法離故，獨覺菩提離；恒住捨性離故，獨覺菩

提離。

「諸天子！無忘失法離故，一切菩薩摩訶薩行離；恒住捨性離故，

一切菩薩摩訶薩行離。

「諸天子！無忘失法離故，諸佛無上正等菩提離；恒住捨性離故，

諸佛無上正等菩提離。

「諸天子！無忘失法離故，一切智智離；恒住捨性離故，一切智

智離。

「復次，諸天子！一切智離故，布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、

般若波羅蜜多離；道相智、一切相智離故，布施、淨戒、安忍、精進、

靜慮、般若波羅蜜多離。



43

「諸天子！一切智離故，內空、外空、內外空、空空、大空、勝

義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、

自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性

空離；道相智、一切相智離故，內空乃至無性自性空離。

「諸天子！一切智離故，真如、法界、法性、不虛妄性、不變異

性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界離；道

相智、一切相智離故，真如乃至不思議界離。

「諸天子！一切智離故，苦、集、滅、道聖諦離；道相智、一切

相智離故，苦、集、滅、道聖諦離。

「諸天子！一切智離故，四靜慮、四無量、四無色定離；道相智、

一切相智離故，四靜慮、四無量、四無色定離。

「諸天子！一切智離故，八解脫、八勝處、九次第定、十遍處離；

道相智、一切相智離故，八解脫、八勝處、九次第定、十遍處離。

「諸天子！一切智離故，四念住、四正斷、四神足、五根、五力、

七等覺支、八聖道支離；道相智、一切相智離故，四念住乃至八聖道

支離。

「諸天子！一切智離故，空、無相、無願解脫門離；道相智、一

切相智離故，空、無相、無願解脫門離。

「諸天子！一切智離故，極喜地、離垢地、發光地、焰慧地、極

難勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地離；道相智、一

切相智離故，極喜地乃至法雲地離。

「諸天子！一切智離故，五眼、六神通離；道相智、一切相智離

故，五眼、六神通離。

「諸天子！一切智離故，佛十力、四無所畏、四無礙解、大慈、

大悲、大喜、大捨、十八佛不共法離；道相智、一切相智離故，佛十

力乃至十八佛不共法離。

「諸天子！一切智離故，無忘失法、恒住捨性離；道相智、一切



44

相智離故，無忘失法、恒住捨性離。

「諸天子！一切智離故，一切陀羅尼門、三摩地門離；道相智、

一切相智離故，一切陀羅尼門、三摩地門離。

「諸天子！一切智離故，預流、一來、不還、阿羅漢果離；道相

智、一切相智離故，預流、一來、不還、阿羅漢果離。

「諸天子！一切智離故，獨覺菩提離；道相智、一切相智離故，

獨覺菩提離。

「諸天子！一切智離故，一切菩薩摩訶薩行離；道相智、一切相

智離故，一切菩薩摩訶薩行離。

「諸天子！一切智離故，諸佛無上正等菩提離；道相智、一切相

智離故，諸佛無上正等菩提離。

「諸天子！一切智離故，一切智智離；道相智、一切相智離故，

一切智智離。

「復次，諸天子！一切陀羅尼門離故，布施、淨戒、安忍、精進、

靜慮、般若波羅蜜多離；一切三摩地門離故，布施、淨戒、安忍、精

進、靜慮、般若波羅蜜多離。

「諸天子！一切陀羅尼門離故，內空、外空、內外空、空空、大

空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、

本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、

無性自性空離；一切三摩地門離故，內空乃至無性自性空離。

「諸天子！一切陀羅尼門離故，真如、法界、法性、不虛妄性、

不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界

離；一切三摩地門離故，真如乃至不思議界離。

「諸天子！一切陀羅尼門離故，苦、集、滅、道聖諦離；一切三

摩地門離故，苦、集、滅、道聖諦離。

「諸天子！一切陀羅尼門離故，四靜慮、四無量、四無色定離；

一切三摩地門離故，四靜慮、四無量、四無色定離。



45

「諸天子！一切陀羅尼門離故，八解脫、八勝處、九次第定、十

遍處離；一切三摩地門離故，八解脫、八勝處、九次第定、十遍處離。

「諸天子！一切陀羅尼門離故，四念住、四正斷、四神足、五根、

五力、七等覺支、八聖道支離；一切三摩地門離故，四念住乃至八聖

道支離。

「諸天子！一切陀羅尼門離故，空、無相、無願解脫門離；一切

三摩地門離故，空、無相、無願解脫門離。

「諸天子！一切陀羅尼門離故，極喜地、離垢地、發光地、焰慧

地、極難勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地離；一切

三摩地門離故， 極喜地乃至法雲地離。

「諸天子！一切陀羅尼門離故，五眼、六神通離；一切三摩地門

離故，五眼、六神通離。

「諸天子！一切陀羅尼門離故，佛十力、四無所畏、四無礙解、

大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法離；一切三摩地門離故，佛

十力乃至十八佛不共法離。

「諸天子！一切陀羅尼門離故，無忘失法、恒住捨性離；一切三

摩地門離故，無忘失法、恒住捨性離。

「諸天子！一切陀羅尼門離故，一切智、道相智、一切相智離；

一切三摩地門離故，一切智、道相智、一切相智離。

「諸天子！一切陀羅尼門離故，預流、一來、不還、阿羅漢果離；

一切三摩地門離故，預流、一來、不還、阿羅漢果離。

「諸天子！一切陀羅尼門離故，獨覺菩提離；一切三摩地門離故，

獨覺菩提離。

「諸天子！一切陀羅尼門離故，一切菩薩摩訶薩行離；一切三摩

地門離故，一切菩薩摩訶薩行離。

「諸天子！一切陀羅尼門離故，諸佛無上正等菩提離；一切三摩

地門離故，諸佛無上正等菩提離。



46

「諸天子！一切陀羅尼門離故，一切智智離；一切三摩地門離故，

一切智智離。

「復次，諸天子！預流果離故，布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、

般若波羅蜜多離；一來、不還、阿羅漢果離故，布施、淨戒、安忍、

精進、靜慮、般若波羅蜜多離。

「諸天子！預流果離故，內空、外空、內外空、空空、大空、勝

義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、

自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性

空離；一來、不還、阿羅漢果離故，內空乃至無性自性空離。

「諸天子！預流果離故，真如、法界、法性、不虛妄性、不變異

性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界離；一

來、不還、阿羅漢果離故，真如乃至不思議界離。

「諸天子！預流果離故，苦、集、滅、道聖諦離；一來、不還、

阿羅漢果離故，苦、集、滅、道聖諦離。

「諸天子！預流果離故，四靜慮、四無量、四無色定離；一來、

不還、阿羅漢果離故，四靜慮、四無量、四無色定離。

「諸天子！預流果離故，八解脫、八勝處、九次第定、十遍處離；

一來、不還、阿羅漢果離故，八解脫、八勝處、九次第定、十遍處離。

「諸天子！預流果離故，四念住、四正斷、四神足、五根、五力、

七等覺支、八聖道支離；一來、不還、阿羅漢果離故，四念住乃至八

聖道支離。

「諸天子！預流果離故，空、無相、無願解脫門離；一來、不還、

阿羅漢果離故，空、無相、無願解脫門離。

「諸天子！預流果離故，極喜地、離垢地、發光地、焰慧地、極

難勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地離；一來、不還、

阿羅漢果離故，極喜地乃至法雲地離。

「諸天子！預流果離故，五眼、六神通離；一來、不還、阿羅漢



47

果離故，五眼、六神通離。

「諸天子！預流果離故，佛十力、四無所畏、四無礙解、大慈、

大悲、大喜、大捨、十八佛不共法離；一來、不還、阿羅漢果離故，

佛十力乃至十八佛不共法離。

「諸天子！預流果離故，無忘失法、恒住捨性離；一來、不還、

阿羅漢果離故，無忘失法、恒住捨性離。

「諸天子！預流果離故，一切智、道相智、一切相智離；一來、

不還、阿羅漢果離故，一切智、道相智、一切相智離。

「諸天子！預流果離故，一切陀羅尼門、三摩地門離；一來、不

還、阿羅漢果離故，一切陀羅尼門、三摩地門離。

「諸天子！預流果離故，獨覺菩提離；一來、不還、阿羅漢果離

故，獨覺菩提離。

「諸天子！預流果離故，一切菩薩摩訶薩行離；一來、不還、阿

羅漢果離故，一切菩薩摩訶薩行離。

「諸天子！預流果離故，諸佛無上正等菩提離；一來、不還、阿

羅漢果離故，諸佛無上正等菩提離。

「諸天子！預流果離故，一切智智離；一來、不還、阿羅漢果離

故，一切智智離。

「復次，諸天子！獨覺菩提離故，布施、淨戒、安忍、精進、靜

慮、般若波羅蜜多離。

「諸天子！獨覺菩提離故，內空、外空、內外空、空空、大空、

勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性

空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性

自性空離。

「諸天子！獨覺菩提離故，真如、法界、法性、不虛妄性、不變

異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界離。

「諸天子！獨覺菩提離故，苦、集、滅、道聖諦離。



48

「諸天子！獨覺菩提離故，四靜慮、四無量、四無色定離。

「諸天子！獨覺菩提離故，八解脫、八勝處、九次第定、十遍處

離。

「諸天子！獨覺菩提離故，四念住、四正斷、四神足、五根、五

力、七等覺支、八聖道支離。

「諸天子！獨覺菩提離故，空、無相、無願解脫門離。

「諸天子！獨覺菩提離故，極喜地、離垢地、發光地、焰慧地、

極難勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地離。

「諸天子！獨覺菩提離故，五眼、六神通離。

「諸天子！獨覺菩提離故，佛十力、四無所畏、四無礙解、大慈、

大悲、大喜、大捨、十八佛不共法離。

「諸天子！獨覺菩提離故，無忘失法、恒住捨性離。

「諸天子！獨覺菩提離故，一切智、道相智、一切相智離。

「諸天子！獨覺菩提離故，一切陀羅尼門、三摩地門離。

「諸天子！獨覺菩提離故，預流、一來、不還、阿羅漢果離。

「諸天子！獨覺菩提離故，一切菩薩摩訶薩行離。

「諸天子！獨覺菩提離故，諸佛無上正等菩提離。

「諸天子！獨覺菩提離故，一切智智離。

「復次，諸天子！一切菩薩摩訶薩行離故，布施、淨戒、安忍、

精進、靜慮、般若波羅蜜多離。

「諸天子！一切菩薩摩訶薩行離故，內空、外空、內外空、空空、

大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、

本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、

無性自性空離。

「諸天子！一切菩薩摩訶薩行離故，真如、法界、法性、不虛妄

性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思

議界離。



49

「諸天子！一切菩薩摩訶薩行離故，苦、集、滅、道聖諦離。

「諸天子！一切菩薩摩訶薩行離故，四靜慮、四無量、四無色定

離。

「諸天子！一切菩薩摩訶薩行離故，八解脫、八勝處、九次第定、

十遍處離。

「諸天子！一切菩薩摩訶薩行離故，四念住、四正斷、四神足、

五根、五力、七等覺支、八聖道支離。

「諸天子！一切菩薩摩訶薩行離故，空、無相、無願解脫門離。

「諸天子！一切菩薩摩訶薩行離故，極喜地、離垢地、發光地、

焰慧地、極難勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地離。

「諸天子！一切菩薩摩訶薩行離故，五眼、六神通離。

「諸天子！一切菩薩摩訶薩行離故，佛十力、四無所畏、四無礙

解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法離。

「諸天子！一切菩薩摩訶薩行離故，無忘失法、恒住捨性離。

「諸天子！一切菩薩摩訶薩行離故，一切智、道相智、一切相智

離。

「諸天子！一切菩薩摩訶薩行離故，一切陀羅尼門、三摩地門離。

「諸天子！一切菩薩摩訶薩行離故，預流、一來、不還、阿羅漢

果離。

「諸天子！一切菩薩摩訶薩行離故，獨覺菩提離。

「諸天子！一切菩薩摩訶薩行離故，諸佛無上正等菩提離。

「諸天子！一切菩薩摩訶薩行離故，一切智智離。

「復次，諸天子！諸佛無上正等菩提離故，布施、淨戒、安忍、

精進、靜慮、般若波羅蜜多離。

「諸天子！諸佛無上正等菩提離故，內空、外空、內外空、空空、

大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、

本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、



50

無性自性空離。

「諸天子！諸佛無上正等菩提離故，真如、法界、法性、不虛妄

性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思

議界離。

「諸天子！諸佛無上正等菩提離故，苦、集、滅、道聖諦離。

「諸天子！諸佛無上正等菩提離故，四靜慮、四無量、四無色定

離。

「諸天子！諸佛無上正等菩提離故，八解脫、八勝處、九次第定、

十遍處離。

「諸天子！諸佛無上正等菩提離故，四念住、四正斷、四神足、

五根、五力、七等覺支、八聖道支離。

「諸天子！諸佛無上正等菩提離故，空、無相、無願解脫門離。

「諸天子！諸佛無上正等菩提離故，極喜地、離垢地、發光地、

焰慧地、極難勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地離。

「諸天子！諸佛無上正等菩提離故，五眼、六神通離。

「諸天子！諸佛無上正等菩提離故，佛十力、四無所畏、四無礙

解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法離。

「諸天子！諸佛無上正等菩提離故，無忘失法、恒住捨性離。

「諸天子！諸佛無上正等菩提離故，一切智、道相智、一切相智

離。

「諸天子！諸佛無上正等菩提離故，一切陀羅尼門、三摩地門離。

「諸天子！諸佛無上正等菩提離故，預流、一來、不還、阿羅漢

果離。

「諸天子！諸佛無上正等菩提離故，獨覺菩提離。

「諸天子！諸佛無上正等菩提離故，一切菩薩摩訶薩行離。

「諸天子！諸佛無上正等菩提離故，一切智智離。

「復次，諸天子！一切智智離故，布施、淨戒、安忍、精進、靜



51

慮、般若波羅蜜多離。

「諸天子！一切智智離故，內空、外空、內外空、空空、大空、

勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性

空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性

自性空離。

「諸天子！一切智智離故，真如、法界、法性、不虛妄性、不變

異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界離。

「諸天子！一切智智離故，苦、集、滅、道聖諦離。

「諸天子！一切智智離故，四靜慮、四無量、四無色定離。

「諸天子！一切智智離故，八解脫、八勝處、九次第定、十遍處

離。

「諸天子！一切智智離故，四念住、四正斷、四神足、五根、五

力、七等覺支、八聖道支離。

「諸天子！一切智智離故，空、無相、無願解脫門離。

「諸天子！一切智智離故，極喜地、離垢地、發光地、焰慧地、

極難勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地離。

「諸天子！一切智智離故，五眼、六神通離。

「諸天子！一切智智離故，佛十力、四無所畏、四無礙解、大慈、

大悲、大喜、大捨、十八佛不共法離。

「諸天子！一切智智離故，無忘失法、恒住捨性離。

「諸天子！一切智智離故，一切智、道相智、一切相智離。

「諸天子！一切智智離故，一切陀羅尼門、三摩地門離。

「諸天子！一切智智離故，預流、一來、不還、阿羅漢果離。

「諸天子！一切智智離故，獨覺菩提離。

「諸天子！一切智智離故，一切菩薩摩訶薩行離。

「諸天子！一切智智離故，諸佛無上正等菩提離。

「諸天子！若菩薩摩訶薩聞說諸法無不遠離，心不沈沒，不驚、



52

不怖，亦不憂悔，當知是菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多。」

大般若波羅蜜多經卷第三百四十五

大般若波羅蜜多經卷第三百四十六

三藏法師玄奘奉 詔譯

初分堅等讚品第五十七之五

爾時，佛告具壽善現言：「善現！何因緣故，諸菩薩摩訶薩於深

般若波羅蜜多心不沈沒？」具壽善現白佛言：「世尊！以一切法皆非

有故，諸菩薩摩訶薩於深般若波羅蜜多心不沈沒。

「世尊！以一切法皆遠離故，諸菩薩摩訶薩於深般若波羅蜜多心

不沈沒。

「世尊！以一切法皆寂靜故，諸菩薩摩訶薩於深般若波羅蜜多心

不沈沒。

「世尊！以一切法無所有故，諸菩薩摩訶薩於深般若波羅蜜多心

不沈沒。

「世尊！以一切法無生滅故，諸菩薩摩訶薩於深般若波羅蜜多心

不沈沒。

「世尊！由如是等種種因緣，諸菩薩摩訶薩於深般若波羅蜜多心

不沈沒。何以故？世尊！諸菩薩摩訶薩於一切法，若能沈沒、若所沈

沒、若沈沒時、若沈沒處、若沈沒者由此沈沒皆不可得，以一切法不

可得故。

「世尊！若菩薩摩訶薩聞說是事，心不沈沒，不驚、不怖，亦不

憂悔，當知是菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多。所以者何？是菩薩摩訶

薩觀一切法皆不可得、不可施設，是能沈沒、是所沈沒、是沈沒時、



53

是沈沒處、是沈沒者由此沈沒。由是因緣，諸菩薩摩訶薩聞如是事，

心不沈沒，不驚、不怖，亦不憂悔。

「世尊！若菩薩摩訶薩能如是行甚深般若波羅蜜多，諸天帝釋、

大梵天王、諸世界主常所禮敬。」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩能如是行甚深般若波羅蜜多，非但常

為諸天帝釋、大梵天王、諸世界主之所禮敬，是菩薩摩訶薩亦為過此

極光淨天、若遍淨天、若廣果天、若淨居天及餘天眾常所禮敬。

「善現！是菩薩摩訶薩能如是行甚深般若波羅蜜多，亦為十方無

量無數無邊世界一切如來、應、正等覺常所護念。

「善現！是菩薩摩訶薩能如是行甚深般若波羅蜜多，則令般若波

羅蜜多速得圓滿，亦令靜慮、精進、安忍、淨戒、布施波羅蜜多速得

圓滿。

「善現！是菩薩摩訶薩能如是行甚深般若波羅蜜多，則令內空速

得圓滿，亦令外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、

畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切

法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空速得圓滿。

「善現！是菩薩摩訶薩能如是行甚深般若波羅蜜多，則令真如速

得圓滿，亦令法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、

法定、法住、實際、虛空界、不思議界速得圓滿。

「善現！是菩薩摩訶薩能如是行甚深般若波羅蜜多，則令苦聖諦

速得圓滿，亦令集、滅、道聖諦速得圓滿。

「善現！是菩薩摩訶薩能如是行甚深般若波羅蜜多，則令四靜慮

速得圓滿，亦令四無量、四無色定速得圓滿。

「善現！是菩薩摩訶薩能如是行甚深般若波羅蜜多，則令八解脫

速得圓滿，亦令八勝處、九次第定、十遍處速得圓滿。

「善現！是菩薩摩訶薩能如是行甚深般若波羅蜜多，則令四念住

速得圓滿，亦令四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支



54

速得圓滿。

「善現！是菩薩摩訶薩能如是行甚深般若波羅蜜多，則令空解脫

門速得圓滿，亦令無相、無願解脫門速得圓滿。

「善現！是菩薩摩訶薩能如是行甚深般若波羅蜜多，則令極喜地

速得圓滿，亦令離垢地、發光地、焰慧地、極難勝地、現前地、遠行

地、不動地、善慧地、法雲地速得圓滿。

「善現！是菩薩摩訶薩能如是行甚深般若波羅蜜多，則令五眼速

得圓滿，亦令六神通速得圓滿。

「善現！是菩薩摩訶薩能如是行甚深般若波羅蜜多，則令佛十力

速得圓滿，亦令四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十

八佛不共法速得圓滿。

「善現！是菩薩摩訶薩能如是行甚深般若波羅蜜多，則令無忘失

法速得圓滿，亦令恒住捨性速得圓滿。

「善現！是菩薩摩訶薩能如是行甚深般若波羅蜜多，則令一切智

速得圓滿，亦令道相智、一切相智速得圓滿。

「善現！是菩薩摩訶薩能如是行甚深般若波羅蜜多，則令一切陀

羅尼門速得圓滿，亦令一切三摩地門速得圓滿。

「善現！是菩薩摩訶薩能如是行甚深般若波羅蜜多，則令一切菩

薩摩訶薩行速得圓滿。

「善現！是菩薩摩訶薩能如是行甚深般若波羅蜜多，則令諸佛無

上正等菩提速得圓滿。

「善現！是菩薩摩訶薩能如是行甚深般若波羅蜜多，則令一切智

智速得圓滿。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩能如是行甚深般若波羅蜜多，常為

諸佛之所護念，速能圓滿一切功德，是菩薩摩訶薩當知行佛所應行處，

速證無上正等菩提。

「善現當知！是菩薩摩訶薩其心堅固，假使十方殑伽沙等世界有



55

情皆變為魔，是一一魔各復化作如是數魔，是諸惡魔皆有無量無邊神

力，如是諸魔不能留難是菩薩摩訶薩，令不能行甚深般若波羅蜜多，

亦令不證所求無上正等菩提。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩成就二法，一切惡魔不能沮壞，令

不能行甚深般若波羅蜜多，亦令不證所求無上正等菩提。何等為二？

一、觀諸法皆畢竟空。二、不棄捨一切有情。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩成就二法，一切惡魔不能沮壞，令

不能行甚深般若波羅蜜多，亦令不證所求無上正等菩提。何等為二？

一、如所言皆悉能作。二、為諸佛常所護念。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩能如是行甚深般若波羅蜜多，諸天

子等常來禮敬，親近供養，請問勸發，言：『善男子！汝欲疾證所求

無上正等菩提，當勤住空、無相、無願。何以故？善男子！若勤住空、

無相、無願，無依怙者當作依怙，無歸依者當作歸依，無救護者當作

救護，無投趣者當作投趣，無洲渚者當作洲渚，無室宅者當作室宅，

為闇暝者當作光明，為盲瞽者當作眼目。何以故？善男子！如是住空、

無相、無願即為安住甚深般若波羅蜜多，若能安住甚深般若波羅蜜多，

則能疾證所求無上正等菩提。』

「復次，善現！若菩薩摩訶薩能如是住甚深般若波羅蜜多，則為

十方無量、無數、無邊世界現在諸佛處大眾中，自然歡喜稱揚讚歎是

菩薩摩訶薩名字、種姓及諸功德，所謂安住甚深般若波羅蜜多殊勝功

德。

「善現當知！如我今者為眾宣說甚深般若波羅蜜多，於大眾前自

然歡喜稱揚讚歎寶幢菩薩、尸棄菩薩摩訶薩等，及現在住不動佛所淨

修梵行，住深般若波羅蜜多諸菩薩摩訶薩名字、種姓及諸功德，所謂

安住甚深般若波羅蜜多殊勝功德。現在東方無量、無數、無邊世界一

切如來、應、正等覺，為眾宣說甚深般若波羅蜜多，於彼亦有諸菩薩

摩訶薩淨修梵行，不離般若波羅蜜多。彼諸如來、應、正等覺各於眾



56

前，自然歡喜稱揚讚歎彼菩薩摩訶薩名字、種姓及諸功德，所謂不離

甚深般若波羅蜜多殊勝功德。南西北方四維上下，亦復如是。

「善現當知！有菩薩摩訶薩從初發心修行般若波羅蜜多，漸次圓

滿大菩提道，乃至證得一切智智，亦為十方無量、無數、無邊世界現

在諸佛說正法時，於大眾前自然歡喜稱揚讚歎是菩薩摩訶薩名字、種

姓及諸功德，所謂修行甚深般若波羅蜜多殊勝功德。所以者何？善現！

是菩薩摩訶薩能為難事，不斷佛種，利益安樂一切有情。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！何等菩薩摩訶薩蒙諸如來、應、

正等覺因說正法，於大眾前自然歡喜稱揚讚歎名字、種姓及諸功德，

為退轉位？為不退轉？」

佛告善現：「有菩薩摩訶薩住不退轉位行深般若波羅蜜多，蒙諸

如來、應、正等覺因說正法，於大眾前自然歡喜稱揚讚歎名字、種姓

及諸功德。復有菩薩摩訶薩雖未受記而行般若波羅蜜多，亦蒙如來、

應、正等覺因說正法，於大眾前自然歡喜稱揚讚歎名字、種姓及諸功

德。」

具壽善現復白佛言：「此所說者是何菩薩？」

佛言：「善現！有菩薩摩訶薩隨不動佛為菩薩時所行而學，已得

安住不退轉位，是菩薩摩訶薩蒙諸如來、應、正等覺因說正法，於大

眾前自然歡喜稱揚讚歎名字、種姓及諸功德。復有菩薩摩訶薩隨寶幢

菩薩、尸棄菩薩摩訶薩等所行而學，是菩薩摩訶薩雖未受記而行般若

波羅蜜多，亦蒙如來、應、正等覺因說正法，於大眾前自然歡喜稱揚

讚歎名字、種姓及諸功德。

「復次，善現！有菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，於一切法無生

性中深生信解，而未證得無生法忍；於深般若波羅蜜多深生信解，亦

未證得無生法忍；於一切法畢竟空性深生信解，亦未證得無生法忍；

於一切法皆寂靜性深生信解，亦未證得無生法忍；於一切法皆遠離性

深生信解，亦未證得無生法忍；於一切法無所有性深生信解，亦未證



57

得無生法忍；於一切法不自在性深生信解，亦未證得無生法忍；於一

切法不堅實性深生信解，亦未證得無生法忍。

「善現！如是等菩薩摩訶薩蒙諸如來、應、正等覺因說正法，於

大眾前自然歡喜稱揚讚歎名字、種姓及諸功德。

「善現！若菩薩摩訶薩蒙諸如來、應、正等覺因說正法，於大眾

前自然歡喜稱揚讚歎名字、種姓及諸功德，是菩薩摩訶薩超過聲聞及

獨覺地，定證無上正等菩提。

「善現！若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，蒙諸如來、應、正等

覺因說正法，於大眾前自然歡喜稱揚讚歎名字、種姓及諸功德，是菩

薩摩訶薩定當安住不退轉地，住是地已，必當證得一切智智。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩聞說如是甚深般若波羅蜜多，心無

疑惑亦不迷悶，但作是念：『如佛所說甚深般若波羅蜜多，其理必然

無有顛倒。』是菩薩摩訶薩由於般若波羅蜜多深生淨信，漸次當於不

動佛所及諸菩薩摩訶薩所，廣聞般若波羅蜜多，於其義趣深生信解。

既信解已，當得住於不退轉地，住是地已，定當證得一切智智。

「善現！若菩薩摩訶薩但聞如是甚深般若波羅蜜多不生誹謗，尚

多獲得殊勝善根，況能信解、受持、讀誦，依真如理繫念思惟，安住

真如精勤修學！是諸菩薩速當安住不退轉地，疾證無上正等菩提。」

時，具壽善現白佛言：「世尊！諸法實性皆不可得，云何菩薩摩

訶薩安住真如精勤修學，速當安住不退轉地，疾證無上正等菩提？」

佛言：「善現！如佛所化安住真如，修諸菩薩摩訶薩行，速當安

住不退轉地，疾證無上正等菩提，為諸有情宣說正法。諸菩薩摩訶薩

亦復如是，安住真如修諸菩薩摩訶薩行，速當安住不退轉地，疾證無

上正等菩提。」

具壽善現復白佛言：「如來所化都無所有，法離真如又不可得，

誰住真如修菩薩行，速當安住不退轉地，疾證無上正等菩提，為諸有

情宣說正法？世尊！真如尚不可得，何況得有安住真如修菩薩行，速



58

當安住不退轉地，疾證無上正等菩提，為諸有情宣說正法！此若實有，

無有是處。」

佛言：「善現！如是！如是！如汝所說。如來所化都無所有，法

離真如又不可得，誰住真如修菩薩行，速當安住不退轉地，疾證無上

正等菩提，為諸有情宣說正法？善現！真如尚不可得，何況得有安住

真如修菩薩行，速當安住不退轉地，疾證無上正等菩提，為諸有情宣

說正法！此若實有，無有是處。所以者何？善現！如來出世若不出世，

諸法法爾不離真如、法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離

生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界。善現！決定無有安住

真如修菩薩行，速當安住不退轉地，疾證無上正等菩提，為諸有情說

正法者。何以故？善現！諸法真如無生無滅，亦無住異少分可得。善

現！若法無生無滅，亦無住異少分可得，誰於其中可得安住修諸菩薩

摩訶薩行，速當安住不退轉地，疾證無上正等菩提，為諸有情宣說正

法？此若實有，無有是處。」

爾時，天帝釋白佛言：「世尊！如是般若波羅蜜多，微妙甚深極

難信解，諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，雖知諸法皆不可得，而求

無上正等菩提甚為難事。何以故？世尊！決定無有安住真如修諸菩薩

摩訶薩行，速當安住不退轉地，疾證無上正等菩提，為諸有情說正法

事。諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，觀一切法都無所有，於深法性

心不沈沒，不怖、不驚、無疑、無滯，如是等事甚為希有。」

爾時，具壽善現語天帝釋言：「憍尸迦！如汝所說。諸菩薩摩訶

薩行深般若波羅蜜多，觀一切法都無所有，於深法性心不沈沒，不怖、

不驚、無疑、無滯，如是等事甚希有者。憍尸迦！諸菩薩摩訶薩行深

般若波羅蜜多，觀一切法無不皆空。謂觀一切有色法空，無色法亦空；

觀一切有見法空，無見法亦空；觀一切有對法空，無對法亦空；觀一

切有漏法空，無漏法亦空；觀一切有為法空，無為法亦空；觀一切世

間法空，出世間法亦空；觀一切寂靜法空，不寂靜法亦空；觀一切遠



59

離法空，不遠離法亦空；觀一切過去法空，未來、現在法亦空；觀一

切善法空，不善、無記法亦空；觀一切欲界法空，色、無色界法亦空；

觀一切學法空，無學、非學非無學法亦空；觀一切見所斷法空，修所

斷、非所斷法亦空；觀一切有法空，無法、非有非無法亦空。憍尸迦！

諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，觀如是等一切法空，諸法空中都無

所有，誰沈、誰沒、誰怖、誰驚、誰疑、誰滯？是故，憍尸迦！ 諸菩

薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，於深法性心不沈沒，不怖、不驚、無疑、

無滯，未為希有。」

時，天帝釋白善現言：「尊者所說一切依空，是故所言常無罣礙。

譬如以箭仰射虛空，若近若遠俱無罣礙，尊者所說亦復如是。」

初分囑累品第五十八之一

爾時，天帝釋白佛言：「世尊！我如是說、如是讚、如是記，為

順如來、應、正等覺法語、律語，於法隨法無顛倒記不？」佛言：「憍

尸迦！汝如是說、如是讚、如是記，誠順如來、應、正等覺法語、律

語，於法隨法無顛倒記。」

時，天帝釋復白佛言：「希有！世尊！大德善現諸有所說，無不

皆依空、無相、無願。大德善現諸有所說，無不皆依四念住、四正斷、

四神足、五 根、五力、七等覺支、八聖道支。大德善現諸有所說，無

不皆依四靜慮、四無量、四無色定。大德善現諸有所說，無不皆依八

解脫、八勝處、九次第定、十遍處。大德善現諸有所說，無不皆依布

施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多。大德善現諸有所說，

無不皆依內空、外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為

空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、

一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空。大德善現諸有

所說，無不皆依真如、法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、

離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界。大德善現諸有所說，



60

無不皆依苦、集、滅、道聖諦。大德善現諸有所說，無不皆依五眼、

六神通。大德善現諸有所說，無不皆依一切陀羅尼門、一切三摩地門。

大德善現諸有所說，無不皆依佛十力、四無所畏、四無礙解、大慈、

大悲、大喜、大捨、十八佛不共法。大德善現諸有所說，無不皆依無

忘失法、恒住捨性。大德善現諸有所說，無不皆依一切智、道相智、

一切相智。大德善現諸有所說，無不皆依一切菩薩摩訶薩行。大德善

現諸有所說，無不皆依諸佛無上正等菩提。」

爾時，佛告天帝釋言：「憍尸迦！具壽善現安住空故，觀布施波

羅蜜多尚不可得，況有行布施波羅蜜多者！觀淨戒、安忍、精進、靜

慮、般若波羅蜜多尚不可得，況有行淨戒、安忍、精進、靜慮、般若

波羅蜜多者！

「具壽善現安住空故，觀四念住尚不可得，況有修四念住者！觀

四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支尚不可得，況有

修四正斷乃至八聖道支者！

「具壽善現安住空故，觀四靜慮尚不可得，況有修四靜慮者！觀

四無量、四無色定尚不可得，況有修四無量、四無色定者！

「具壽善現安住空故，觀八解脫尚不可得，況有修八解脫者！觀

八勝處、九次第定、十遍處尚不可得，況有修八勝處、九次第定、十

遍處者！

「具壽善現安住空故，觀內空尚不可得，況有證內空者！觀外空、

內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、

散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、

無性空、自性空、無性自性空尚不可得，況有證外空乃至無性自性空

者！

「具壽善現安住空故，觀真如尚不可得，況有證真如者！觀法界、

法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、

虛空界、不思議界尚不可得，況有證法界乃至不思議界者！



61

「具壽善現安住空故，觀苦聖諦尚不可得，況有證苦聖諦者！觀

集、滅、道聖諦尚不可得，況有證集、滅、道聖諦者！

「具壽善現安住空故，觀空解脫門尚不可得，況有修空解脫門者！

觀無相、無願解脫門尚不可得，況有修無相、無願解脫門者！

「具壽善現安住空故，觀五眼尚不可得，況有修五眼者！觀六神

通尚不可得，況有修六神通者！

「具壽善現安住空故，觀一切陀羅尼門尚不可得，況有修一切陀

羅尼門者！觀一切三摩地門尚不可得，況有修一切三摩地門者！

「具壽善現安住空故，觀佛十力尚不可得，況有修佛十力者！觀

四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法尚不

可得，況有修四無所畏乃至十八佛不共法者！

「具壽善現安住空故，觀無忘失法尚不可得，況有修無忘失法者！

觀恒住捨性尚不可得，況有修恒住捨性者！

「具壽善現安住空故，觀一切智尚不可得，況有修一切智者！觀

道相智、一切相智尚不可得，況有修道相智、一切相智者！

「具壽善現安住空故，觀一切菩薩摩訶薩行尚不可得，況有修一

切菩薩摩訶薩行者！

「具壽善現安住空故，觀諸佛無上正等菩提尚不可得，況有證諸

佛無上正等菩提者！

「具壽善現安住空故，觀諸如來尚不可得，況有轉法輪者！

「具壽善現安住空故，觀無生滅法尚不可得，況有證無生滅者！

「具壽善現安住空故，觀三十二相、八十隨好尚不可得，況有具

此相好身者！

「何以故？憍尸迦！具壽善現於一切法，住遠離住、寂靜住、無

所得住、空住、無相住、無願住。憍尸迦！具壽善現於一切法，住如

是等無量勝住。

「憍尸迦！善現所住比諸菩薩摩訶薩眾所住般若波羅蜜多最勝行



62

住，百分不及一，千分不及一，百千分不及一，俱胝分不及一，百俱

胝分不及一，千俱胝分不及一，百千俱胝分不及一，那庾多分不及一，

百那庾多分不及一，千那庾多分不及一，百千那庾多分不及一，百千

俱胝那庾多分不及一，數分、計分、算分、喻分乃至鄔波尼殺曇分亦

不及一。何以故？憍尸迦！除如來住，是諸菩薩摩訶薩眾所住般若波

羅蜜多最勝行住，於諸聲聞、獨覺等住，為最為勝、為長為尊、為妙

為微妙、為上為無上。以是故，憍尸迦！若菩薩摩訶薩欲住一切有情

上者，當住般若波羅蜜多最勝行住。何以故？憍尸迦！諸菩薩摩訶薩

安住般若波羅蜜多最勝行住，超諸聲聞、獨覺等地，證入菩薩正性離

生，速能圓滿一切佛法，斷諸煩惱相續習氣，疾證無上正等菩提，得

名如來、應、正等覺，成就圓滿一切智智。」

爾時，會中有無量無數三十三天，歡喜踊躍各取天上微妙音華，

奉散如來及苾芻眾。于時眾內六千苾芻從坐而起，偏覆左肩右膝著地

向佛合掌。佛神力故，各於掌中微妙音華自然盈滿，是諸苾芻歡喜踊

躍得未曾有，各以此華奉散如來、應、正等覺。既散佛已俱發願言：

「我等用斯勝善根力，願常安住甚深般若波羅蜜多最勝行住，聲聞、

獨覺所不能住，速趣無上正等菩提，超諸聲聞及獨覺地。」

爾時，世尊知諸苾芻心行清白，即便微笑如佛常法，於微笑時種

種色光從口中出，所謂青黃赤白紅縹等光，遍照此三千大千佛之世界，

還遶佛身經三匝已從頂上入。具壽慶喜即從坐起，禮佛合掌白言：「世

尊！何因何緣現此微笑？諸佛現笑非無因緣，唯願如來哀愍為說。」

佛告慶喜：「此發勝願六千苾芻，於未來世星喻劫中，當得無上

正等菩提，皆同一號，名散花如來、應、正等覺、明行圓滿、善逝、

世間解、無上丈夫、調御士、天人師、佛、薄伽梵。彼諸如來、應、

正等覺，苾芻弟子佛土壽量，皆悉齊等同受千歲。是諸如來、應、正

等覺，初生出家及成佛已， 隨所在處若晝若夜，常雨五色微妙音華。

以是因緣故我微笑。



63

「慶喜當知！若菩薩摩訶薩欲得安住最勝住者，當學般若波羅蜜

多。慶喜當知！若菩薩摩訶薩欲得安住如來住者，當學般若波羅蜜多。

「慶喜當知！若善男子、善女人等精勤修學甚深般若波羅蜜多，

是善男子、善女人等先世或從人間沒已還生此處，或從覩史多天上沒

來生人間，彼於先世或在人中或復天上，由得廣聞甚深般若波羅蜜多，

能於今生精勤修學甚深般若波羅蜜多。慶喜當知！如來現見精勤修學

甚深般若波羅蜜多無所顧者，彼人決定是大菩薩。

「復次，慶喜！若善男子、善女人等能於如是甚深般若波羅蜜多，

愛樂聽聞、受持、讀誦、究竟通利、如理思惟，為菩薩乘諸善男子、

善女人等宣說開示教誡教授，當知彼人是大菩薩，曾於過去親從如來、

應、正等覺聞說如是甚深般若波羅蜜多，聞已愛樂、受持、讀誦、究

竟通利、如理思惟、廣為他說，故於今生能辦是事。

「慶喜當知！彼善男子、善女人等曾於過去無量佛所多種善根，

故於今生能辦是事。彼善男子、善女人等應作是念：『我先不從聲聞、

獨覺聞說如是甚深般若波羅蜜多，定從如來、應、正等覺聞說如是甚

深般若波羅蜜多。我先不於聲聞、獨覺種諸善根，定於如來、應、正

等覺種諸善根。由是因緣今得聞此甚深般若波羅蜜多，愛樂受持、讀

誦、通利、如理思惟、廣為他說，能無厭倦。』

「慶喜當知！若善男子、善女人等能於如是甚深般若波羅蜜多，

愛樂聽聞、受持、讀誦、究竟通利、如理思惟，於義於法於深意趣隨

順修行，是善男子、善女人等則為現見我等如來、應、正等覺。

「慶喜當知！若善男子、善女人等聞說如是甚深般若波羅蜜多，

深心信受不毀不謗不可沮壞，是善男子、善女人等已曾供養無量諸佛，

於諸佛所多種善根，亦為無量善友攝受。

「慶喜當知！若善男子、善女人等能於如來、應、正等覺勝福田

所種諸善根，雖定當得或聲聞果、或獨覺果、或如來果，而證無上正

等菩提，要於如是甚深般若波羅蜜多善解無礙，修行布施波羅蜜多，



64

修行淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多。安住內空，安住外空、

內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、

散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、

無性空、自性空、無性自性空。安住真如，安住法界、法性、不虛妄

性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思

議界。安住苦聖諦，安住集、滅、道聖諦。修行四念住，修行四正斷、

四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支。修行四靜慮，修行四無

量、四無色定。修行八解脫，修行八勝處、九次第定、十遍處。修行

空解脫門，修行無相、無願解脫門。修行五眼，修行六神通。修行佛

十力，修行四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛

不共法。修行無忘失法，修行恒住捨性。修行一切陀羅尼門，修行一

切三摩地門。修行一切智，修行道相智、一切相智，令得圓滿。

「慶喜當知！若菩薩摩訶薩能於如是甚深般若波羅蜜多善解無礙，

修行布施波羅蜜多，修行淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多。

安住內空，安住外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為

空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、

一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空。安住真如，安

住法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、

實際、虛空界、不思議界。安住苦聖諦，安住集、滅、道聖諦。修行

四念住，修行四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支。

修行四靜慮，修行四無量、四無色定。修行八解脫，修行八勝處、九

次第定、十遍處。修行空解脫門，修行無相、無願解脫門。修行五眼，

修行六神通。修行佛十力，修行四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、

大喜、大捨、十八佛不共法。修行無忘失法，修行恒住捨性。修行一

切陀羅尼門，修行一切三摩地門。修行一切智，修行道相智、一切相

智，令得圓滿。是菩薩摩訶薩不得無上正等菩提，而住聲聞、獨覺地

者無有是處。是故菩薩摩訶薩欲證無上正等菩提，應於如是甚深般若



65

波羅蜜多善解無礙，修行布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅

蜜多，乃至修行一切智、道相智、一切相智，令得圓滿。

「是故，慶喜！我以般若波羅蜜多甚深經典付囑於汝，應正受持、

讀誦、通利，勿令忘失！

「慶喜當知！除此般若波羅蜜多甚深經典，受持諸餘我所說法，

設有忘失其罪猶小，若於般若波羅蜜多甚深經典不善受持，下至一句

有忘失者，其罪甚大。

「慶喜當知！若於般若波羅蜜多甚深經典，下至一句能善受持不

忘失者，獲福無量。若有於此不善受持，下至一句有忘失者，所獲重

罪同前福量。

「是故，慶喜！我以般若波羅蜜多甚深經典慇懃付汝，當正受持、

讀誦、通利、如理思惟、廣為他說、分別開示，令受持者究竟解了文

義意趣。

大般若波羅蜜多經卷第三百四十六

大般若波羅蜜多經卷第三百四十七

三藏法師玄奘奉 詔譯

初分囑累品第五十八之二

「慶喜當知！若善男子、善女人等，於此般若波羅蜜多甚深經典，

受持、讀誦、究竟通利、如理思惟、廣為他說、分別開示、令其易了，

則為受持過去、未來、現在諸佛所證無上正等菩提。

「慶喜當知！若善男子、善女人等，於此般若波羅蜜多甚深經典，

受持、讀誦、究竟通利、如理思惟、廣為他說、分別開示、令其易了，

則為攝受過去、未來、現在諸佛所證無上正等菩提。



66

「慶喜當知！若善男子、善女人等，現於我所欲以種種上妙華鬘、

塗散等香、衣服、瓔珞、寶幢、幡蓋、伎樂、燈明，供養恭敬、尊重

讚歎無懈息者，當於般若波羅蜜多甚深經典，受持、讀誦、究竟通利、

如理思惟、廣為他說、分別開示、令其易解，或復書寫眾寶莊嚴，恒

以種種上妙華鬘、塗散等香、衣服、瓔珞、寶幢、幡蓋、伎樂、燈明，

供養恭敬、尊重讚歎無得懈息。

「慶喜當知！若善男子、善女人等，供養恭敬、尊重讚歎甚深般

若波羅蜜多，則為供養恭敬、尊重讚歎於我，亦為供養恭敬、尊重讚

歎現在十方世界一切如來、應、正等覺現說法者，及與過去、未來諸

佛。

「慶喜當知！若善男子、善女人等，聞說般若波羅蜜多甚深經典，

深心信受恭敬愛樂，則為信受恭敬愛樂過去、未來、現在諸佛。

「慶喜！汝若愛樂於我、不捨於我，亦當愛樂、不捨般若波羅蜜

多甚深經典，下至一句勿令忘失。

「慶喜！我說如是般若波羅蜜多甚深經典付囑因緣，雖有無量，

以要言之，如我既是汝等大師，甚深般若波羅蜜多當知亦是汝等大師，

汝敬重我，亦當敬重甚深般若波羅蜜多。是故，慶喜！我以無量善巧

方便，付汝般若波羅蜜多甚深經典，汝當受持勿令忘失。慶喜！我今

以此般若波羅蜜多甚深經典，對諸天、人、阿素洛等無量大眾付囑於

汝。

「慶喜！我今實言告汝，諸有淨信欲不捨佛、欲不捨法、欲不捨

僧，亦欲不捨過去、未來、現在諸佛所證無上正等菩提，定不應捨如

是般若波羅蜜多甚深經典。慶喜！此是我等諸佛教誡教授諸弟子法。

若善男子、善女人等，於此般若波羅蜜多甚深經典，愛樂聽聞、受持、

讀誦、如理思惟，以無量門廣為他說，分別開示、施設安立、令其易

解，是善男子、善女人等速證無上正等菩提，能近圓滿一切智智。何

以故？一切如來、應、正等覺所得無上正等菩提，皆依如是甚深般若



67

波羅蜜多而得生故。

「慶喜當知！過去如來、應、正等覺，亦依如是甚深般若波羅蜜

多，出生無上正等菩提。未來如來、應、正等覺，亦依如是甚深般若

波羅蜜多，出生無上正等菩提。現在所有東西南北四維上下諸世界中

一切如來、應、正等覺現說法者，亦從如是甚深般若波羅蜜多，出生

無上正等菩提。是故，慶喜！若菩薩摩訶薩欲得無上正等菩提，當勤

精進修學般若波羅蜜多。何以故？如是般若波羅蜜多是諸菩薩摩訶薩

母，生諸菩薩摩訶薩故。

「慶喜當知！若菩薩摩訶薩勤學六種波羅蜜多，皆當速證所求無

上正等菩提。是故，慶喜！我以此六波羅蜜多甚深經典，對諸大眾更

付囑汝，當正受持勿令忘失。何以故？如是六種波羅蜜多甚深經典，

是諸如來、應、正等覺無盡法藏，一切佛法從此生故。

「慶喜當知！現在所有東西南北四維上下諸世界中一切如來、應、

正等覺現所說法，皆是此六波羅蜜多無盡法藏之所流出。過去如來、

應、正等覺曾所說法，皆是此六波羅蜜多無盡法藏之所流出。未來如

來、應、正等覺當所說法，皆是此六波羅蜜多無盡法藏之所流出。

「慶喜當知！過去如來、應、正等覺，亦依此六波羅蜜多無盡法

藏精勤修學，已證無上正等菩提。未來如來、應、正等覺，亦依此六

波羅蜜多無盡法藏精勤修學，當證無上正等菩提。現在所有東西南北

四維上下諸世界中一切如來、應、正等覺現說法者，亦依此六波羅蜜

多無盡法藏精勤修學，現證無上正等菩提。

「慶喜當知！過去如來、應、正等覺諸弟子眾，皆依此六波羅蜜

多無盡法藏精勤修學，於無餘依妙涅槃界已般涅槃。未來如來、應、

正等覺諸弟子眾，皆依此六波羅蜜多無盡法藏精勤修學，於無餘依妙

涅槃界當般涅槃。現在所有東西南北四維上下諸世界中一切如來、應、

正等覺諸弟子眾，皆依此六波羅蜜多無盡法藏精勤修學，於無餘依妙

涅槃界今般涅槃。



68

「復次，慶喜！假使汝為諸聲聞乘補特伽羅說聲聞法，由此法故

三千大千世界有情一切，皆得阿羅漢果，猶未為我作弟子事。汝若能

為住菩薩乘補特伽羅宣說一句甚深般若波羅蜜多相應之法，則名為我

作弟子事，我於此事深生隨喜，勝汝教化三千大千世界有情一切皆得

阿羅漢果。

「復次，慶喜！假使三千大千世界諸有情類，由他教力非前非後

皆得人身，俱時證得阿羅漢果，是諸阿羅漢所有殊勝施性福業事、戒

性福業事、修性福業事，於汝意云何？彼福業事寧為多不？」

慶喜白言：「甚多！世尊！甚多！善逝！」

佛告慶喜：「若有聲聞弟子能為菩薩摩訶薩，宣說般若波羅蜜多

相應之法經一日夜，所獲福聚甚多於彼。慶喜當知！置一日夜但經一

日，復置一日但經半日，復置半日但經一時，復置一時但經食頃，復

置食頃但經須臾，復置須臾但經俄爾，復置俄爾但瞬息頃，是聲聞人

能為菩薩宣說般若波羅蜜多相應之法，所獲福聚甚多於前。何以故？

此聲聞人所獲福聚，超過一切聲聞、獨覺諸善根故。

「復次，慶喜！若菩薩摩訶薩為聲聞乘補特伽羅，宣說種種聲聞

乘法，假使三千大千世界諸有情類，由此法故一切證得阿羅漢果，皆

具種種殊勝功德，於汝意云何？是菩薩摩訶薩由此因緣，所獲福聚寧

為多不？」

慶喜白言：「甚多！世尊！甚多！善逝！是菩薩摩訶薩所獲福聚

無量無邊。」

佛告慶喜：「若菩薩摩訶薩為聲聞乘補特伽羅、或獨覺乘補特伽

羅、或無上乘補特伽羅，宣說般若波羅蜜多相應之法，經一日夜所獲

福聚甚多於前。

「慶喜當知！置一日夜但經一日，復置一日但經半日，復置半日

但經一時，復置一時但經食頃，復置食頃但經須臾，復置須臾但經俄

爾，復置俄爾但瞬息頃，是菩薩摩訶薩能為三乘補特伽羅，宣說般若



69

波羅蜜多相應之法，所獲福聚甚多於前無量無數。何以故？甚深般若

波羅蜜多相應法施，超過一切聲聞、獨覺相應法施及彼二乘諸善根故。

所以者何？是菩薩摩訶薩自求無上正等菩提，亦以大乘相應之法示現

教導讚勵慶喜化諸有情令於無上正等菩提得不退轉。

「慶喜當知！是菩薩摩訶薩自修布施波羅蜜多，亦教他修布施波

羅蜜多；自修淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多，亦教他修淨

戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多。由是因緣善根增長，若於無

上正等菩提有退轉者，無有是處。

「是菩薩摩訶薩自修四念住，亦教他修四念住；自修四正斷、四

神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支，亦教他修四正斷乃至八聖

道支。由是因緣善根增長，若於無上正等菩提有退轉者，無有是處。

「是菩薩摩訶薩自住內空，亦教他住內空；自住外空、內外空、

空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無

變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、

自性空、無性自性空，亦教他住外空乃至無性自性空。由是因緣善根

增長，若於無上正等菩提有退轉者，無有是處。

「是菩薩摩訶薩自住真如，亦教他住真如；自住法界、法性、不

虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、

不思議界，亦教他住法界乃至不思議界。由是因緣善根增長，若於無

上正等菩提有退轉者，無有是處。

「是菩薩摩訶薩自住苦聖諦，亦教他住苦聖諦；自住集、滅、道

聖諦，亦教他住集、滅、道聖諦。由是因緣善根增長，若於無上正等

菩提有退轉者，無有是處。

「是菩薩摩訶薩自修四靜慮，亦教他修四靜慮；自修四無量、四

無色定，亦教他修四無量、四無色定。由是因緣善根增長，若於無上

正等菩提有退轉者，無有是處。



70

「是菩薩摩訶薩自修八解脫，亦教他修八解脫；自修八勝處、九

次第定、十遍處，亦教他修八勝處、九次第定、十遍處。由是因緣善

根增長，若於無上正等菩提有退轉者，無有是處。

「是菩薩摩訶薩自修空解脫門，亦教他修空解脫門；自修無相、

無願解脫門，亦教他修無相、無願解脫門。由是因緣善根增長，若於

無上正等菩提有退轉者，無有是處。

「是菩薩摩訶薩自修五眼，亦教他修五眼；自修六神通，亦教他

修六神通。由是因緣善根增長，若於無上正等菩提有退轉者，無有是

處。

「是菩薩摩訶薩自修佛十力，亦教他修佛十力；自修四無所畏、

四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法，亦教他修四無

所畏乃至十八佛不共法。由是因緣善根增長，若於無上正等菩提有退

轉者，無有是處。

「是菩薩摩訶薩自修無忘失法，亦教他修無忘失法；自修恒住捨

性，亦教他修恒住捨性。由是因緣善根增長，若於無上正等菩提有退

轉者，無有是處。

「是菩薩摩訶薩自修一切陀羅尼門，亦教他修一切陀羅尼門；自

修一切三摩地門，亦教他修一切三摩地門。由是因緣善根增長，若於

無上正等菩提有退轉者，無有是處。

「是菩薩摩訶薩自修一切智，亦教他修一切智；自修道相智、一

切相智，亦教他修道相智、一切相智。由是因緣善根增長，若於無上

正等菩提有退轉者，無有是處。

「是菩薩摩訶薩自修一切菩薩摩訶薩行，亦教他修一切菩薩摩訶

薩行。由是因緣善根增長，若於無上正等菩提有退轉者，無有是處。

「是菩薩摩訶薩自修無上正等菩提，亦教他修無上正等菩提。由

是因緣善根增長，若於無上正等菩提有退轉者，無有是處。

「是菩薩摩訶薩自修無生法忍，亦教他修無生法忍。由是因緣善



71

根增長，若於無上正等菩提有退轉者，無有是處。

「是菩薩摩訶薩自嚴淨佛土，亦教他嚴淨佛土；自成熟有情，亦

教他成熟有情。由是因緣善根增長，若於無上正等菩提有退轉者，無

有是處。

「是菩薩摩訶薩自學轉無上法輪，亦教他學轉無上法輪。由是因

緣善根增長，若於無上正等菩提有退轉者，無有是處。

「是菩薩摩訶薩自以無量微妙相好莊嚴其身，亦教他以無量微妙

相好莊嚴其身，由是因緣善根增長，若於無上正等菩提有退轉者，無

有是處。

「是菩薩摩訶薩自順逆觀十二緣起，亦教他順逆觀十二緣起。由

是因緣善根增長，若於無上正等菩提有退轉者，無有是處。

「是菩薩摩訶薩自觀一切法無我、無有情、無命者、無生者、無

養者、無士夫、無補特伽羅、無意生、無儒童、無作者、無受者、無

知者、無見者， 亦教他觀一切法無我乃至無見者。由是因緣善根增長，

若於無上正等菩提有退轉者，無有是處。

「是菩薩摩訶薩自觀一切法如幻、如夢、如像、如響、如光影、

如陽焰、如變化事、如尋香城，雖皆似有而無實性，亦教他觀一切法

如幻乃至如尋香城，雖皆似有而無實性。由是因緣善根增長，若於無

上正等菩提有退轉者，無有是處。」

爾時，世尊四眾圍繞，讚說般若波羅蜜多付囑慶喜，令受持已，

復於一切天、龍、藥叉、健達縛、阿素洛、揭路荼、緊捺洛、莫呼洛

伽、人非人等大眾會前現神通力，令眾皆見不動如來、應、正等覺，

聲聞、菩薩前後圍繞，為海會眾宣說妙法，及見彼土眾相莊嚴。其聲

聞僧皆阿羅漢，諸漏已盡無復煩惱，得真自在，心善解脫，慧善解脫，

如調慧馬亦如大龍，已作所作，已辦所辦，棄諸重擔逮得己利，盡諸

有結正知解脫，至心自在第一究竟。彼諸菩薩摩訶薩眾，一切皆是眾

望所識，得陀羅尼及無礙辯，成就無量殊勝功德。佛攝神力，於是大



72

眾忽不復見不動如來、應、正等覺，聲聞、菩薩及海會眾，并彼佛土

眾相莊嚴。彼不動佛、菩薩、聲聞、國土莊嚴眾會等事，皆非此處眼

根所行。所以者何？佛攝神力，於彼遠境無見緣故。

爾時，佛告具壽慶喜：「不動如來、應、正等覺國土眾會，汝復

見不？」慶喜白言：「我不復見，彼事非此眼所行故。」

佛告慶喜：「如彼佛土眾會等事，非此土眼所行境界，一切法亦

如是，皆非眼根之所行境，法不行法，法不見法，法不知法。

「慶喜當知！一切法無行者、無見者、無知者、無動、無作。所

以者何？以一切法皆無作用，能取、所取性遠離故。以一切法不可思

議，能、所思議性遠離故。以一切法如幻事等，眾緣和合相似有故。

以一切法無作、受者，妄現似有無堅實故。慶喜當知！若菩薩摩訶薩

如是知、如是見、如是行者，是行般若波羅蜜多，亦不執著此諸法相。

慶喜當知！若菩薩摩訶薩如是學時，是學般若波羅蜜多。

「慶喜當知！若菩薩摩訶薩欲得一切波羅蜜多速圓滿者，當學般

若波羅蜜多。所以者何？如是學者，於諸學中為最為勝、為長為尊、

為妙為微妙、為上為無上，利益安樂一切世間，無依護者為作依護，

諸佛世尊開許稱讚。

「慶喜當知！諸佛菩薩住此學中，能以右手舉取三千大千世界，

或擲他方、或置本處，其中有情不知不覺。何以故？甚深般若波羅蜜

多功德威力難思議故。

「慶喜當知！過去未來現在諸佛及諸菩薩摩訶薩眾，學此般若波

羅蜜多，於去來今及無為法，悉皆獲得無礙智見。是故，慶喜！我說

學此甚深般若波羅蜜多，於諸學中為最為勝、為長為尊、為妙為微妙、

為上為無上。

「慶喜當知！諸有欲取甚深般若波羅蜜多量、邊際者，如愚癡者

欲取虛空量及邊際。何以故？甚深般若波羅蜜多功德無量、無邊際故。

「慶喜當知！我終不說甚深般若波羅蜜多如名身等有量、邊際。



73

何以故？一切名身、句身、文身是有量法，甚深般若波羅蜜多非有量

法，非諸名身、句身、文身能量般若波羅蜜多，亦非般若波羅蜜多是

彼所量。」

爾時，具壽慶喜白佛言：「世尊！何因緣故，甚深般若波羅蜜多

說為無量？」

佛告慶喜：「甚深般若波羅蜜多性無盡故說為無量，甚深般若波

羅蜜多性遠離故說為無量，甚深般若波羅蜜多性寂靜故說為無量，甚

深般若波羅蜜多如實際故說為無量，甚深般若波羅蜜多如虛空故說為

無量。慶喜當知！過去如來、應、正等覺皆學般若波羅蜜多，證得無

上正等菩提，為諸有情宣說開示，而此般若波羅蜜多亦無有盡。未來

如來、應、正等覺皆學般若波羅蜜多，證得無上正等菩提，為諸有情

宣說開示，而此般若波羅蜜多亦無有盡。現在十方無量無數無邊世界

一切如來、應、正等覺皆學般若波羅蜜多，證得無上正等菩提，為諸

有情宣說開示，而此般若波羅蜜多亦無有盡。何以故？甚深般若波羅

蜜多譬如虛空不可盡故，諸有欲盡甚深般若波羅蜜多則為欲盡虛空邊

際。

「慶喜當知！般若波羅蜜多不可盡故，已不盡、今不盡、當不盡；

靜慮、精進、安忍、淨戒、布施波羅蜜多亦不可盡故，已不盡、今不

盡、當不盡。

「慶喜當知！內空不可盡故，已不盡、今不盡、當不盡；外空、

內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、

散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、

無性空、自性空、無性自性空亦不可盡故，已不盡、今不盡、當不盡。

「慶喜當知！真如不可盡故，已不盡、今不盡、當不盡；法界、

法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、

虛空界、不思議界亦不可盡故，已不盡、今不盡、當不盡。



74

「慶喜當知！苦聖諦不可盡故，已不盡、今不盡、當不盡；集、

滅、道聖諦亦不可盡故，已不盡、今不盡、當不盡。

「慶喜當知！四靜慮不可盡故，已不盡、今不盡、當不盡；四無

量、四無色定亦不可盡故，已不盡、今不盡、當不盡。

「慶喜當知！八解脫不可盡故，已不盡、今不盡、當不盡；八勝

處、九次第定、十遍處亦不可盡故，已不盡、今不盡、當不盡。

「慶喜當知！四念住不可盡故，已不盡、今不盡、當不盡；四正

斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支亦不可盡故，已不盡、

今不盡、當不盡。

「慶喜當知！空解脫門不可盡故，已不盡、今不盡、當不盡；無

相、無願解脫門亦不可盡故，已不盡、今不盡、當不盡。

「慶喜當知！五眼不可盡故，已不盡、今不盡、當不盡；六神通

亦不可盡故，已不盡、今不盡、當不盡。

「慶喜當知！佛十力不可盡故，已不盡、今不盡、當不盡；四無

所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法亦不可盡

故，已不盡、今不盡、當不盡。

「慶喜當知！無忘失法不可盡故，已不盡、今不盡、當不盡；恒

住捨性亦不可盡故，已不盡、今不盡、當不盡。

「慶喜當知！一切陀羅尼門不可盡故，已不盡、今不盡、當不盡；

一切三摩地門亦不可盡故，已不盡、今不盡、當不盡。

「慶喜當知！一切智不可盡故，已不盡、今不盡、當不盡；道相

智、一切相智亦不可盡故，已不盡、今不盡、當不盡。

「慶喜當知！一切菩薩摩訶薩行不可盡故，已不盡、今不盡、當

不盡；諸佛無上正等菩提亦不可盡故，已不盡、今不盡、當不盡。

「所以者何？此等諸法無生、無滅亦無住異，云何可得施設有

盡？」

爾時，世尊出廣長舌遍覆面輪，還攝舌相告慶喜言：「於意云何？



75

如是舌相所出語言有虛妄不？」慶喜白佛言：「不也！世尊！不也！

善逝！」

佛告慶喜：「汝從今後，應為四眾廣說如是甚深般若波羅蜜多，

分別開示、施設安立、令其易解。

「慶喜當知！如是般若波羅蜜多甚深經中，廣說一切菩提分法及

諸法相，是故一切求聲聞乘補特伽羅、求獨覺乘補特伽羅、求無上乘

補特伽羅，皆應於此甚深般若波羅蜜多所說法門，常勤修學勿懷厭捨，

若能如是速當安住自所求地。

「復次，慶喜！甚深般若波羅蜜多，是能悟入一切相、一切字、

一切陀羅尼門，諸菩薩摩訶薩於此一切陀羅尼門皆應修學。若菩薩摩

訶薩受持如是陀羅尼門，速能證得一切辯才、諸無礙解。是故，慶喜！

我說如是甚深般若波羅蜜多，乃是過去未來現在一切如來、應、正等

覺無盡法藏。

「慶喜！我今分明告汝，若有於此甚深般若波羅蜜多受持、讀誦、

究竟通利、如理思惟，則為受持一切過去、未來、現在諸佛無上正等

菩提。

「慶喜！我說甚深般若波羅蜜多，是能遊趣菩提道者之堅固足，

亦是一切無上佛法大陀羅尼，汝等若能受持如是甚深般若波羅蜜多陀

羅尼者，則為總持一切佛法。」

初分無盡品第五十九之一

爾時，具壽善現竊作是念：「諸佛無上正等菩提最為甚深，如是

般若波羅蜜多亦最甚深！我當問佛。」作是念已，白佛言：「世尊！

甚深般若波羅蜜多為無盡不？」

佛言：「如是甚深般若波羅蜜多實為無盡，猶如虛空不可盡故。」

具壽善現復白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多？」

佛告善現：「當知色無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多；受、



76

想、行、識無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多。

「善現當知！眼處無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多；耳、

鼻、舌、身、意處無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多。

「善現當知！色處無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多；聲、

香、味、觸、法處無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多。

「善現當知！眼界無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多；色界、

眼識界及眼觸、眼觸為緣所生諸受無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅

蜜多。

「善現當知！耳界無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多；聲界、

耳識界及耳觸、耳觸為緣所生諸受無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅

蜜多。

「善現當知！鼻界無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多；香界、

鼻識界及鼻觸、鼻觸為緣所生諸受無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅

蜜多。

「善現當知！舌界無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多；味界、

舌識界及舌觸、舌觸為緣所生諸受無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅

蜜多。

「善現當知！身界無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多；觸界、

身識界及身觸、身觸為緣所生諸受無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅

蜜多。

「善現當知！意界無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多；法界、

意識界及意觸、意觸為緣所生諸受無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅

蜜多。

「善現當知！地界無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多；水、

火、風、空、識界無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多。

「善現當知！無明無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多；行、

識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱無盡故，



77

菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多。

「善現當知！布施波羅蜜多無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜

多，淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多無盡故，菩薩摩訶薩應

引般若波羅蜜多。

「善現當知！內空無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多；外空、

內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、

散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、

無性空、自性空、無性自性空無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多。

「善現當知！真如無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多；法界、

法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、

虛空界、不思議界無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多。

「善現當知！苦聖諦無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多；集、

滅、道聖諦無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多。

「善現當知！四靜慮無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多，四

無量、四無色定無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多。

「善現當知！八解脫無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多；八

勝處、九次第定、十遍處無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多。

「善現當知！四念住無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多；四

正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支無盡故，菩薩摩訶

薩應引般若波羅蜜多。

「善現當知！空解脫門無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多；

無相、無願解脫門無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多。

「善現當知！五眼無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多；六神

通無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多。

「善現當知！佛十力無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多；四

無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法無盡故，

菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多。



78

「善現當知！無忘失法無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多；

恒住捨性無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多。

「善現當知！一切智無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多；道

相智、一切相智無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多。

「善現當知！一切陀羅尼門無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜

多；一切三摩地門無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多。

「善現當知！預流果無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多；一

來、不還、阿羅漢果無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多。

「善現當知！獨覺菩提無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多。

「善現當知！一切菩薩摩訶薩行無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波

羅蜜多。

「善現當知！諸佛無上正等菩提無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波

羅蜜多。

「復次，善現當知！色虛空無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜

多；受、想、行、識虛空無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多。

「善現當知！眼處虛空無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多；

耳、鼻、舌、身、意處虛空無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多。

「善現當知！色處虛空無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多；

聲、香、味、觸、法處虛空無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多。

「善現當知！眼界虛空無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多；

色界、眼識界及眼觸、眼觸為緣所生諸受虛空無盡故，菩薩摩訶薩應

引般若波羅蜜多。

「善現當知！耳界虛空無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多；

聲界、耳識界及耳觸、耳觸為緣所生諸受虛空無盡故，菩薩摩訶薩應

引般若波羅蜜多。

「善現當知！鼻界虛空無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多；

香界、鼻識界及鼻觸、鼻觸為緣所生諸受虛空無盡故，菩薩摩訶薩應



79

引般若波羅蜜多。

「善現當知！舌界虛空無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多；

味界、舌識界及舌觸、舌觸為緣所生諸受虛空無盡故，菩薩摩訶薩應

引般若波羅蜜多。

「善現當知！身界虛空無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多；

觸界、身識界及身觸、身觸為緣所生諸受虛空無盡故，菩薩摩訶薩應

引般若波羅蜜多。

「善現當知！意界虛空無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多；

法界、意識界及意觸、意觸為緣所生諸受虛空無盡故，菩薩摩訶薩應

引般若波羅蜜多。

「善現當知！地界虛空無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多；

水、火、風、空、識界虛空無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多。

「善現當知！無明虛空無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多；

行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱虛

空無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多。

大般若波羅蜜多經卷第三百四十七

大般若波羅蜜多經卷第三百四十八

三藏法師玄奘奉 詔譯

初分無盡品第五十九之二

「善現當知！布施波羅蜜多虛空無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波

羅蜜多；淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多虛空無盡故，菩薩

摩訶薩應引般若波羅蜜多。



80

「善現當知！內空虛空無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多；

外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無

際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可

得空、無性空、自性空、無性自性空虛空無盡故，菩薩摩訶薩應引般

若波羅蜜多。

「善現當知！真如虛空無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多；

法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、

實際、虛空界、不思議界虛空無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多。

「善現當知！苦聖諦虛空無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多；

集、滅、道聖諦虛空無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多。

「善現當知！四靜慮虛空無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多；

四無量、四無色定虛空無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多。

「善現當知！八解脫虛空無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多；

八勝處、九次第定、十遍處虛空無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜

多。

「善現當知！四念住虛空無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多；

四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支虛空無盡故，菩

薩摩訶薩應引般若波羅蜜多。

「善現當知！空解脫門虛空無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜

多；無相、無願解脫門虛空無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多。

「善現當知！五眼虛空無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多；

六神通虛空無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多。

「善現當知！佛十力虛空無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多；

四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法虛空

無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多。

「善現當知！無忘失法虛空無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜

多；恒住捨性虛空無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多。



81

「善現當知！一切智虛空無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多；

道相智、一切相智虛空無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多。

「善現當知！一切陀羅尼門虛空無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波

羅蜜多；一切三摩地門虛空無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多。

「善現當知！預流果虛空無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多；

一來、不還、阿羅漢果虛空無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多。

「善現當知！獨覺菩提虛空無盡故，菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜

多。

「善現當知！一切菩薩摩訶薩行虛空無盡故，菩薩摩訶薩應引般

若波羅蜜多。

「善現當知！諸佛無上正等菩提虛空無盡故，菩薩摩訶薩應引般

若波羅蜜多。

「復次，善現！菩薩摩訶薩觀無明如虛空無盡故，應引般若波羅

蜜多；菩薩摩訶薩觀行如虛空無盡故，應引般若波羅蜜多；菩薩摩訶

薩觀識如虛空無盡故，應引般若波羅蜜多；菩薩摩訶薩觀名色如虛空

無盡故，應引般若波羅蜜多；菩薩摩訶薩觀六處如虛空無盡故，應引

般若波羅蜜多；菩薩摩訶薩觀觸如虛空無盡故，應引般若波羅蜜多；

菩薩摩訶薩觀受如虛空無盡故，應引般若波羅蜜多；菩薩摩訶薩觀愛

如虛空無盡故，應引般若波羅蜜多；菩薩摩訶薩觀取如虛空無盡故，

應引般若波羅蜜多；菩薩摩訶薩觀有如虛空無盡故，應引般若波羅蜜

多；菩薩摩訶薩觀生如虛空無盡故，應引般若波羅蜜多；菩薩摩訶薩

觀老死愁歎苦憂惱如虛空無盡故，應引般若波羅蜜多。如是，善現！

菩薩摩訶薩應引般若波羅蜜多。

「善現當知！諸菩薩摩訶薩如是觀察十二緣起遠離二邊，是諸菩

薩不共妙觀。

「善現當知！諸菩薩摩訶薩處菩提座，如實觀察十二緣起猶如虛

空不可盡故，速能證得一切智智。



82

「善現當知！若菩薩摩訶薩以如虛空無盡行相，行深般若波羅蜜

多，如實觀察十二緣起，不墮聲聞及獨覺地，當住無上正等菩提。

「善現！諸有住菩薩乘補特伽羅，若於無上正等菩提有退轉者，

皆悉不依引發般若波羅蜜多善巧作意，由彼不了云何菩薩摩訶薩修行

般若波羅蜜多，能以如虛空無盡行相，如實觀察十二緣起，引發般若

波羅蜜多。善現當知！諸有安住菩薩乘者，若於無上正等菩提而有退

轉，皆由遠離引發般若波羅蜜多善巧方便。

「善現當知！若菩薩摩訶薩能於無上正等菩提不退轉者，皆依引

發甚深般若波羅蜜多善巧方便。是菩薩摩訶薩由依如是善巧方便，修

行般若波羅蜜多，以如虛空無盡行相，如實觀察十二緣起，引發般若

波羅蜜多，是菩薩摩訶薩由依如是善巧方便，修行般若波羅蜜多，以

如虛空無盡行相，如實觀察甚深般若波羅蜜多，由此引發甚深般若波

羅蜜多。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩如是觀察緣起法時，不見有法無因

而生，不見有法無因而滅，不見有法常住不滅，不見有法有我、有情、

命者、生者、養者、士夫、補特伽羅、意生、儒童、作者、使作者、

起者、使起者、受者、使受者、知者、使知者、見者、使見者，不見

有法若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不

寂靜、若遠離若不遠離。

「善現當知！諸菩薩摩訶薩欲行般若波羅蜜多，應當如是觀察緣

起而行般若波羅蜜多。

「善現當知！若時菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，是時菩薩摩訶

薩不見色若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜

若不寂靜、若遠離若不遠離，亦不見受、想、行、識若常若無常、若

樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠

離。



83

「若時菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，是時菩薩摩訶薩不見眼處

若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、

若遠離若不遠離，亦不見耳、鼻、舌、身、意處若常若無常、若樂若

苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離。

「若時菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，是時菩薩摩訶薩不見色處

若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、

若遠離若不遠離，亦不見聲、香、味、觸、法處若常若無常、若樂若

苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離。

「若時菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，是時菩薩摩訶薩不見眼界

若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、

若遠離若不遠離，亦不見耳、鼻、舌、身、意界若常若無常、若樂若

苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離。

「若時菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，是時菩薩摩訶薩不見色界

若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、

若遠離若不遠離，亦不見聲、香、味、觸、法界若常若無常、若樂若

苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離。

「若時菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，是時菩薩摩訶薩不見眼識

界若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂

靜、若遠離若不遠離，亦不見耳、鼻、舌、身、意識界若常若無常、

若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不

遠離。

「若時菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，是時菩薩摩訶薩不見眼觸

若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、

若遠離若不遠離，亦不見耳、鼻、舌、身、意觸若常若無常、若樂若

苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離。

「若時菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，是時菩薩摩訶薩不見眼觸

為緣所生諸受若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若



84

寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離，亦不見耳、鼻、舌、身、意觸為緣

所生諸受若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜

若不寂靜、若遠離若不遠離。

「若時菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，是時菩薩摩訶薩不見地界

若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、

若遠離若不遠離，亦不見水、火、風、空、識界若常若無常、若樂若

苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離。

「若時菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，是時菩薩摩訶薩不見無明

若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、

若遠離若不遠離，亦不見行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、

生、老死愁歎苦憂惱若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不

淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離。

「若時菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，是時菩薩摩訶薩不見布施

波羅蜜多若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜

若不寂靜、若遠離若不遠離，亦不見淨戒、安忍、精進、靜慮、般若

波羅蜜多若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜

若不寂靜、若遠離若不遠離。

「若時菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，是時菩薩摩訶薩不見內空

若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、

若遠離若不遠離，亦不見外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為

空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、

共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空若常若

無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠

離若不遠離。

「若時菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，是時菩薩摩訶薩不見真如

若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、

若遠離若不遠離，亦不見法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、



85

離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界若常若無常、若樂若

苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離。

「若時菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，是時菩薩摩訶薩不見苦聖

諦若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂

靜、若遠離若不遠離，亦不見集、滅、道聖諦若常若無常、若樂若苦、

若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離。

「若時菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，是時菩薩摩訶薩不見四靜

慮若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂

靜、若遠離若不遠離，亦不見四無量、四無色定若常若無常、若樂若

苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離。

「若時菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，是時菩薩摩訶薩不見八解

脫若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂

靜、若遠離若不遠離，亦不見八勝處、九次第定、十遍處若常若無常、

若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不

遠離。

「若時菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，是時菩薩摩訶薩不見四念

住若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂

靜、若遠離若不遠離，亦不見四正斷、四神足、五根、五力、七等覺

支、八聖道支若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若

寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離。

「若時菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，是時菩薩摩訶薩不見空解

脫門若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不

寂靜、若遠離若不遠離，亦不見無相、無願解脫門若常若無常、若樂

若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離。

「若時菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，是時菩薩摩訶薩不見五眼

若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、

若遠離若不遠離，亦不見六神通若常若無常、若樂若苦、若我若無我、



86

若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離。

「若時菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，是時菩薩摩訶薩不見佛十

力若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂

靜、若遠離若不遠離，亦不見四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大

喜、大捨、十八佛不共法若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨

若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離。

「若時菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，是時菩薩摩訶薩不見無忘

失法若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不

寂靜、若遠離若

不遠離，亦不見恒住捨性若常若無常、若樂若苦、若我若無我、

若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離。

「若時菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，是時菩薩摩訶薩不見一切

智若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂

靜、若遠離若不遠離，亦不見道相智、一切相智若常若無常、若樂若

苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離。

「若時菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，是時菩薩摩訶薩不見一切

陀羅尼門若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜

若不寂靜、若遠離若不遠離，亦不見一切三摩地門若常若無常、若樂

若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離。

「若時菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，是時菩薩摩訶薩不見預流

果若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂

靜、若遠離若不遠離，亦不見一來、不還、阿羅漢果若常若無常、若

樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠

離。

「若時菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，是時菩薩摩訶薩不見獨覺

菩提若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不

寂靜、若遠離若不遠離。



87

「若時菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，是時菩薩摩訶薩不見一切

菩薩摩訶薩行若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若

寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離。

「若時菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，是時菩薩摩訶薩不見諸佛

無上正等菩提若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若

寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離。

「復次，善現！若時菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，是時菩薩摩

訶薩雖行般若波羅蜜多，而不見有所行般若波羅蜜多，亦復不見有法

能見所行般若波羅蜜多。若時菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，是時菩

薩摩訶薩雖行靜慮、精進、安忍、淨戒、布施波羅蜜多，而不見有所

行靜慮乃至布施波羅蜜多，亦復不見有法能見所行靜慮乃至布施波羅

蜜多。

「若時菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，是時菩薩摩訶薩雖住內空，

而不見有所住內空，亦復不見有法能見所住內空。若時菩薩摩訶薩行

深般若波羅蜜多，是時菩薩摩訶薩雖住外空、內外空、空空、大空、

勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性

空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性

自性空，而不見有所住外空乃至無性自性空，亦復不見有法能見所住

外空乃至無性自性空。

「若時菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，是時菩薩摩訶薩雖住真如，

而不見有所住真如，亦復不見有法能見所住真如。若時菩薩摩訶薩行

深般若波羅蜜多，是時菩薩摩訶薩雖住法界、法性、不虛妄性、不變

異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界，而

不見有所住法界乃至不思議界，亦復不見有法能見所住法界乃至不思

議界。

「若時菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，是時菩薩摩訶薩雖住苦聖

諦，而不見有所住苦聖諦，亦復不見有法能見所住苦聖諦。若時菩薩



88

摩訶薩行深般若波羅蜜多，是時菩薩摩訶薩雖住集、滅、道聖諦，而

不見有所住集、滅、道聖諦，亦復不見有法能見所住集、滅、道聖諦。

「若時菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，是時菩薩摩訶薩雖修四靜

慮，而不見有所修四靜慮，亦復不見有法能見所修四靜慮。若時菩薩

摩訶薩行深般若波羅蜜多，是時菩薩摩訶薩雖修四無量、四無色定，

而不見有所修四無量、四無色定，亦復不見有法能見所修四無量、四

無色定。

「若時菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，是時菩薩摩訶薩雖修八解

脫，而不見有所修八解脫，亦復不見有法能見所修八解脫。若時菩薩

摩訶薩行深般若波羅蜜多，是時菩薩摩訶薩雖修八勝處、九次第定、

十遍處，而不見有所修八勝處、九次第定、十遍處，亦復不見有法能

見所修八勝處、九次第定、十遍處。

「若時菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，是時菩薩摩訶薩雖修四念

住，而不見有所修四念住，亦復不見有法能見所修四念住。若時菩薩

摩訶薩行深般若波羅蜜多，是時菩薩摩訶薩雖修四正斷、四神足、五

根、五力、七等覺支、八聖道支，而不見有所修四正斷乃至八聖道支，

亦復不見有法能見所修四正斷乃至八聖道支。

「若時菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，是時菩薩摩訶薩雖修空解

脫門，而不見有所修空解脫門，亦復不見有法能見所修空解脫門。若

時菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，是時菩薩摩訶薩雖修無相、無願解

脫門，而不見有所修無相、無願解脫門，亦復不見有法能見所修無相、

無願解脫門。

「若時菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，是時菩薩摩訶薩雖修五眼，

而不見有所修五眼，亦復不見有法能見所修五眼。若時菩薩摩訶薩行

深般若波羅蜜多，是時菩薩摩訶薩雖修六神通，而不見有所修六神通，

亦復不見有法能見所修六神通。

「若時菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，是時菩薩摩訶薩雖修佛十



89

力，而不見有所修佛十力，亦復不見有法能見所修佛十力。若時菩薩

摩訶薩行深般若波羅蜜多，是時菩薩摩訶薩雖修四無所畏、四無礙解、

大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法，而不見有所修四無所畏乃

至十八佛不共法，亦復不見有法能見所修四無所畏乃至十八佛不共法。

「若時菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，是時菩薩摩訶薩雖修無忘

失法，而不見有所修無忘失法，亦復不見有法能見所修無忘失法。若

時菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，是時菩薩摩訶薩雖修恒住捨性，而

不見有所修恒住捨性，亦復不見有法能見所修恒住捨性。

「若時菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，是時菩薩摩訶薩雖修一切

智，而不見有所修一切智，亦復不見有法能見所修一切智。若時菩薩

摩訶薩行深般若波羅蜜多，是時菩薩摩訶薩雖修道相智、一切相智，

而不見有所修道相智、一切相智，亦復不見有法能見所修道相智、一

切相智。

「若時菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，是時菩薩摩訶薩雖修一切

陀羅尼門，而不見有所修一切陀羅尼門，亦復不見有法能見所修一切

陀羅尼門。若時菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，是時菩薩摩訶薩雖修

一切三摩地門，而不見有所修一切三摩地門，亦復不見有法能見所修

一切三摩地門。

「若時菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，是時菩薩摩訶薩雖修一切

菩薩摩訶薩行，而不見有所修一切菩薩摩訶薩行，亦復不見有法能見

所修一切菩薩摩訶薩行。若時菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，是時菩

薩摩訶薩雖修諸佛無上正等菩提，而不見有所修無上正等菩提，亦復

不見有法能見所修無上正等菩提。

「善現當知！諸菩薩摩訶薩於一切法都無所得而為方便，應行如

是甚深般若波羅蜜多。

「善現！若時菩薩摩訶薩於一切法以無所得而為方便，修行如是

甚深般若波羅蜜多，是時惡魔生大憂惱如中毒箭。譬如有人新喪父母，



90

深生痛切，惡魔爾時見諸菩薩摩訶薩於一切法以無所得而為方便，修

行如是甚深般若波羅蜜多，生大憂惱如中毒箭，亦復如是。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！為一惡魔見諸菩薩摩訶薩於一

切法以無所得而為方便行深般若波羅蜜多，生大愁惱如中毒箭？為遍

三千大千世界一切惡魔，見諸菩薩摩訶薩於一切法以無所得而為方便

行深般若波羅蜜多，生大愁惱如中毒箭？」

佛言：「善現！遍滿三千大千世界一切惡魔，見諸菩薩摩訶薩於

一切法以無所得而為方便行深般若波羅蜜多，生大愁惱如中毒箭，各

於其座不能自安。

「善現當知！諸菩薩摩訶薩應常安住甚深般若波羅蜜多最勝行住，

若菩薩摩訶薩常能安住甚深般若波羅蜜多最勝行住，世間天、人、阿

素洛等伺求其短無能得便，亦復不能令生憂惱。是故，善現！若菩薩

摩訶薩欲證無上正等菩提，當勤安住甚深般若波羅蜜多最勝行住。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩能正安住甚深般若波羅蜜多最勝行

住，則能修滿布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多，若菩

薩摩訶薩能正修行甚深般若波羅蜜多，便能具足修滿一切波羅蜜多。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩能正修行甚深

般若波羅蜜多，便能具足修滿布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若

波羅蜜多？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩無倒修行甚深般若波羅蜜多時，以一

切智智心而修布施，復持如是布施功德，與一切有情平等共有迴向無

上正等菩提。善現！是為菩薩摩訶薩能正修行甚深般若波羅蜜多，便

能具足修滿布施波羅蜜多。

「若菩薩摩訶薩無倒修行甚深般若波羅蜜多時，以一切智智心而

修淨戒，復持如是淨戒功德與一切有情平等共有迴向無上正等菩提。

善現！是為菩薩摩訶薩能正修行甚深般若波羅蜜多，便能具足修滿淨

戒波羅蜜多。



91

「若菩薩摩訶薩無倒修行甚深般若波羅蜜多時，以一切智智心而

修安忍，復持如是安忍功德與一切有情平等共有迴向無上正等菩提。

善現！是為菩薩摩訶薩能正修行甚深般若波羅蜜多，便能具足修滿安

忍波羅蜜多。

「若菩薩摩訶薩無倒修行甚深般若波羅蜜多時，以一切智智心而

修精進，復持如是精進功德與一切有情平等共有迴向無上正等菩提。

善現！是為菩薩摩訶薩能正修行甚深般若波羅蜜多，便能具足修滿精

進波羅蜜多。

「若菩薩摩訶薩無倒修行甚深般若波羅蜜多時，以一切智智心而

修靜慮，復持如是靜慮功德與一切有情平等共有迴向無上正等菩提。

善現！是為菩薩摩訶薩能正修行甚深般若波羅蜜多，便能具足修滿靜

慮波羅蜜多。

「若菩薩摩訶薩無倒修行甚深般若波羅蜜多時，以一切智智心而

修般若，復持如是般若功德與一切有情平等共有迴向無上正等菩提。

善現！是為菩薩摩訶薩能正修行甚深般若波羅蜜多，便能具足修滿般

若波羅蜜多。

「如是，善現！諸菩薩摩訶薩能正修行甚深般若波羅蜜多，便能

具足修滿布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多。」

大般若波羅蜜多經卷第三百四十八


	大眾閱藏經典彙編 CBETA2018 版
	佛经安置须知
	读诵佛经须知
	保宁勇禅师示看经警策文
	起诵仪
	请佛发愿
	南无本师释迦牟尼佛南无本师释迦牟尼佛南无本师释迦牟尼佛
	南无香云盖菩萨摩诃萨（三称）


