
1

大眾閱藏經典彙編 CBETA2018 版

大般若波罗蜜多經
（六百卷：第586卷至第590卷）

唐三藏法師玄奘奉 詔譯



2

佛经安置须知

1. 经典应恭敬放在清净高处以及其他书籍的上面，不可随意

扔放床上、座椅上等不净处。

2. 凡经书等法宝阅毕，可辗转流通，赠送其他道友，不可任

意烧毁或丢弃。

3. 如手捧或装于口袋携带时，不得低于腰部，不可挟腋下。

4. 不得口吹经上灰尘，应以专用净布拭去。

5. 不可在经典所在的地方，有种种污秽行为。

读诵佛经须知

1. 经典乃三世诸佛之师，如来法身舍利，亦当作真佛看，不

可作纸墨等看。礼诵持念，种种修持，皆当以诚敬为主。

2. 不可躺着看经书，以口水沾指翻经页，不可以污手触经。

3. 经书上不可涂写。不得一边散心杂话，一边看经书。

4. 中断不看时，应夹放纸条、书签做记号。不可折页、折角，或经

书面朝下作“人”字形搁置。

保宁勇禅师示看经警策文

夫看经之法后学须知：当净三业。若三业无亏，则百福俱集。三业者，

身、口、意业也。

（一）端身正坐，如对圣容，则身业净也。

（二）口无杂言，断诸嬉笑，则口业净也。

（三）意不散乱，屏息万缘，则意业净也。

内心既寂，外境俱捐。方契悟于真源，庶研穷于法理，可谓水澄珠

莹，云散月明。义海涌于胸襟，智岳凝于耳目。辄莫容易，实非小缘。

心法双忘，自他俱利。若能如是，真报佛恩。



3

起诵仪

请佛发愿

稽首禮諸佛 及法比丘僧 我今為自利 亦利諸有情

與諸善同修 正聞大藏經 傳承三聖學 令正法久住

南无本师释迦牟尼佛
南无本师释迦牟尼佛
南无本师释迦牟尼佛

香赞

（一遍）

炉香乍爇. 法界蒙薰. 诸佛海会悉遥闻.

随处结祥云.诚意方殷.诸佛现全身.

南无香云盖菩萨摩诃萨（三称）

开经偈

（一遍）

无上甚深微妙法 百千万劫难遭遇

我今见闻得受持 愿解如来真实义

讽诵经时 当愿众生：

顺佛所说 总持不忘.

（注：此阅藏仪轨可以根据需要自行调整）



4

大般若波羅蜜多經卷第五百八十六

三藏法師玄奘奉 詔譯

第十二淨戒波羅蜜多分之三

「云何名為緣起善巧？謂諸菩薩如實了知所有因緣種種自相，如

實了知所有等無間緣、所緣緣、增上緣及從諸緣所生諸法種種自相，

如是名為緣起善巧。又諸菩薩如實了知所有因緣種種自相皆不可得，

如實了知所有等無間緣、所緣緣、增上緣及從諸緣所生諸法種種自相

皆不可得，如是名為緣起善巧。又諸菩薩如實了知所有因緣種種共相，

如實了知所有等無間緣、所緣緣、增上緣及從諸緣所生諸法種種共相，

如是名為緣起善巧。又諸菩薩如實了知所有因緣種種共相皆不可得，

如實了知所有等無間緣、所緣緣、增上緣及從諸緣所生諸法種種共相

皆不可得，如是名為緣起善巧。又諸菩薩如實了知所有因緣若常若無

常皆不可得，如實了知所有等無間緣、所緣緣、增上緣及從諸緣所生

諸法若常若無常皆不可得，如是名為緣起善巧。又諸菩薩如實了知所

有因緣若樂若苦皆不可得，如實了知所有等無間緣、所緣緣、增上緣

及從諸緣所生諸法若樂若苦皆不可得，如是名為緣起善巧。又諸菩薩

如實了知所有因緣若我若無我皆不可得，如實了知所有等無間緣、所

緣緣、增上緣及從諸緣所生諸法若我若無我皆不可得，如是名為緣起

善巧。又諸菩薩如實了知所有因緣若淨若不淨皆不可得，如實了知所

有等無間緣、所緣緣、增上緣及從諸緣所生諸法若淨若不淨皆不可得，

如是名為緣起善巧。又諸菩薩如實了知所有因緣若空若不空皆不可得，

如實了知所有等無間緣、所緣緣、增上緣及從諸緣所生諸法若空若不

空皆不可得，如是名為緣起善巧。又諸菩薩如實了知所有因緣若有相

若無相皆不可得，如實了知所有等無間緣、所緣緣、增上緣及從諸緣

所生諸法若有相若無相皆不可得，如是名為緣起善巧。又諸菩薩如實



5

了知所有因緣若有願若無願皆不可得，如實了知所有等無間緣、所緣

緣、增上緣及從諸緣所生諸法若有願若無願皆不可 得，如是名為緣起

善巧。又諸菩薩如實了知所有因緣若寂靜若不寂靜皆不可得，如實了

知所有等無間緣、所緣緣、增上緣及從諸緣所生諸法若寂靜若不寂靜

皆不可得，如是名為緣起善巧。又諸菩薩如實了知所有因緣若遠離若

不遠離皆不可得，如實了知所有等無間緣、所緣緣、增上緣及從諸緣

所生諸法若遠離若不遠離皆不可得，如是名為緣起善巧。

「又諸菩薩如實了知所有無明種種自相，如實了知所有行、識、

名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死種種自相，如是名為緣

起善巧。又諸菩薩如實了知所有無明種種自相皆不可得，如實了知所

有行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死種種自相皆

不可得，如是名為緣起善 巧。又諸菩薩如實了知所有無明種種共相，

如實了知所有行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死

種種共相，如是名為緣起善巧。又諸菩薩如實了知所有無明種種共相

皆不可得，如實了知所有行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、

生、老死種種共相皆不可得，如是名為緣起善巧。又諸菩薩如實了知

所有無明若常若無常皆不可得，如實了知所有行、識、名色、六處、

觸、受、愛、取、有、生、老死若常若無常皆不可得，如是名為緣起

善巧。又諸菩薩如實了知所有無明若樂若苦皆不可得，如實了知所有

行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死若樂若苦皆不

可得，如是名為緣起善巧。又諸菩薩如實了知所有無明若我若無我皆

不可得，如實了知所有行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、

生、老死若我若無我皆不可得，如是名為緣起善巧。又諸菩薩如實了

知所有無明若淨若不淨皆不可得，如實了知所有行、識、名色、六處、

觸、受、愛、取、 有、生、老死若淨若不淨皆不可得，如是名為緣起

善巧。又諸菩薩如實了知所有無明若空若不空皆不可得，如實了知所

有行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死若空若不空



6

皆不可得，如是名為緣起善巧。又諸菩薩如實了知所有無明若有相若

無相皆不可得，如實了知所有行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、

有、生、老死若有相若無相皆不可得，如是名為緣起善巧。又諸菩薩

如實了知所有無明若有願若無願皆不可得，如實了知所有行、識、名

色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死若有願若無願皆不可得，

如是名為緣起善巧。又諸菩薩如實了知所有無明若寂靜若不寂靜皆不

可得，如實了知所有行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、

老死若寂靜若不寂靜皆不可得，如是名為緣起善巧。又諸菩薩如實了

知所有無明若遠離若不遠離皆不可得，如實了知所有行、識、名色、

六處、觸、受、愛、取、有、生、老死若遠離若不遠離皆不可得，如

是名為緣起善巧。

「云何名為是處非處善巧？謂諸菩薩如實了知所有是處種種自相，

如實了知所有非處種種自相，如是名為是處非處善巧。又諸菩薩如實

了知所有是處種種自相皆不可得，如實了知所有非處種種自相皆不可

得，如是名為是處非處善巧。又諸菩薩如實了知所有是處種種共相，

如實了知所有非處種種共相，如是名為是處非處善巧。又諸菩薩如實

了知所有是處種種共相皆不可得，如實了知所有非處種種共相皆不可

得，如是名為是處非處善巧。又諸菩薩如實了知所有是處若常若無常

皆不可得，如實了知所有非處若常若無常皆不可得，如是名為是處非

處善巧。又諸菩薩如實了知所有是處若樂若苦皆不可得，如實了知所

有非處若樂若苦皆不可得，如是名為是處非處善巧。又諸菩薩如實了

知所有是處若我若無我皆不可得，如實了知所有非處若我若無我皆不

可得，如是名為是處非處善巧。又諸菩薩如實了知所有是處若淨若不

淨皆不可得，如實了知所有非處若淨若不淨皆不可得，如是名為是處

非處善巧。又諸菩薩如實了知所有是處若空若不空皆不可得，如實了

知所有非處若空若不空皆不可得，如是名為是處非處善巧。又諸菩薩

如實了知所有是處若有相若無相皆不可得，如實了知所有非處若有相



7

若無相皆不可得，如是名為是處非處善巧。又諸菩薩如實了知所有是

處若有願若無願皆不可 得，如實了知所有非處若有願若無願皆不可得，

如是名為是處非處善巧。又諸菩薩如實了知所有是處若寂靜若不寂靜

皆不可得，如實了知所有非處若寂靜若不寂靜皆不可得，如是名為是

處非處善巧。又諸菩薩如實了知所有是處若遠離若不遠離皆不可得，

如實了知所有非處若遠離若不遠離皆不可 得，如是名為是處非處善巧。

「如是菩薩於諸蘊等應修善巧，由善巧故，為諸有情如應說法，

令永斷滅有情想等。菩薩如是起殊勝心，為利自他修諸妙慧，一切皆

用大悲為首，常能發起隨順迴向一切智智相應之心，應知是名具戒菩

薩，當知具足無上淨戒。若諸菩薩欲求無上正等菩提，應勤修習布施、

淨戒、安忍、精進、靜 慮、般若波羅蜜多，迴向趣求一切智智。若諸

菩薩以此六種波羅蜜多，迴向趣求一切智智，是諸菩薩由此淨戒，普

勝一切聲聞、獨覺。

「又，滿慈子！初發無上正等覺心一菩薩戒，一切有情皆所成就

十善業道，此戒於彼，百倍為勝，千倍為勝，乃至鄔波尼殺曇倍亦復

為勝。

「又，滿慈子！假使世間一切有情，皆具成就十善業道；彼所有

戒，於發無上正等覺心，諸菩薩眾初發心時一菩薩戒，百分不及一，

千分不及一，乃至鄔波尼殺曇分亦不及一。

「又，滿慈子！假使世間一切有情，皆具成就前五神通；彼所有

戒，於發無上正等覺心諸菩薩眾初發心時一菩薩戒，百分不及一，千

分不及一，乃至鄔波尼殺曇分亦不及一。

「又，滿慈子！假使世間一切有情，皆具安住慈、悲、喜、捨；

彼所有戒，於發無上正等覺心諸菩薩眾初發心時一菩薩戒，百分不及

一，千分不及一，乃至鄔波尼殺曇分亦不及一。

「又，滿慈子！假使世間一切有情，皆具成就隨順空忍；彼所有



8

戒，於發無上正等覺心諸菩薩眾初發心時一菩薩戒，百分不及一，千

分不及一，乃至鄔波尼殺曇分亦不及一。

「又，滿慈子！假使世間一切有情，皆具成就順無相忍；彼所有

戒，於發無上正等覺心諸菩薩眾初發心時一菩薩戒，百分不及一，千

分不及一，乃至鄔波尼殺曇分亦不及一。

「又，滿慈子！假使世間一切有情，皆具成就順無願忍；彼所有

戒，於發無上正等覺心諸菩薩眾初發心時一菩薩戒，百分不及一，千

分不及一，乃至鄔波尼殺曇分亦不及一。

「又，滿慈子！假使世間一切有情，皆具成就第八者法；彼所有

戒，於發無上正等覺心諸菩薩眾初發心時一菩薩戒，百分不及一，千

分不及一，乃至鄔波尼殺曇分亦不及一。」

爾時，滿慈子白舍利子言：「我今欲問尊者第八所有義趣，頗見

開許為我解釋此義趣耶？」舍利子言：「隨意發問，我既聞已當為解

釋。」

滿慈子言：「為即色蘊是第八耶？」舍利子言：「不也！具壽！」

滿慈子言：「為離色蘊有第八耶？」舍利子言：「不也！具壽！」

滿慈子言：「為即受、想、行、識蘊是第八耶？」舍利子言：「不

也！具壽！」

滿慈子言：「為離受、想、行、識蘊有第八耶？」舍利子言：「不

也！具壽！」

滿慈子言：「為即眼處是第八耶？」舍利子言：「不也！具壽！」

滿慈子言：「為離眼處有第八耶？」舍利子言：「不也！具壽！」

滿慈子言：「為即耳、鼻、舌、身、意處是第八耶？」舍利子言：

「不也！具壽！」

滿慈子言：「為離耳、鼻、舌、身、意處有第八耶？」舍利子言：

「不也！具壽！」

滿慈子言：「為即色處是第八耶？」舍利子言：「不也！具壽！」



9

滿慈子言：「為離色處有第八耶？」舍利子言：「不也！具壽！」

滿慈子言：「為即聲、香、味、觸、法處是第八耶？」舍利子言：

「不也！具壽！」

滿慈子言：「為離聲、香、味、觸、法處有第八耶？」舍利子言：

「不也！具壽！」

滿慈子言：「為即眼界是第八耶？」舍利子言：「不也！具壽！」

滿慈子言：「為離眼界有第八耶？」舍利子言：「不也！具壽！」

滿慈子言：「為即耳、鼻、舌、身、意界是第八耶？」舍利子言：

「不也！具壽！」

滿慈子言：「為離耳、鼻、舌、身、意界有第八耶？」舍利子言：

「不也！具壽！」

滿慈子言：「為即色界是第八耶？」舍利子言：「不也！具壽！」

滿慈子言：「為離色界有第八耶？」舍利子言：「不也！具壽！」

滿慈子言：「為即聲、香、味、觸、法界是第八耶？」舍利子言：

「不也！具壽！」

滿慈子言：「為離聲、香、味、觸、法界有第八耶？」舍利子言：

「不也！具壽！」

滿慈子言：「為即眼識界是第八耶？」舍利子言：「不也！具壽！」

滿慈子言：「為離眼識界有第八耶？」舍利子言：「不也！具壽！」

滿慈子言：「為即耳、鼻、舌、身、意識界是第八耶？」舍利子

言：「不也！具壽！」

滿慈子言：「為離耳、鼻、舌、身、意識界有第八耶？」舍利子

言：「不也！具壽！」

滿慈子言：「為即眼觸是第八耶？」舍利子言：「不也！具壽！」

滿慈子言：「為離眼觸有第八耶？」舍利子言：「不也！具壽！」

滿慈子言：「為即耳、鼻、舌、身、意觸是第八耶？」舍利子言：

「不也！具壽！」



10

滿慈子言：「為離耳、鼻、舌、身、意觸有第八耶？」舍利子言：

「不也！具壽！」

滿慈子言：「為即眼觸為緣所生諸受是第八耶？」舍利子言：「不

也！具壽！」

滿慈子言：「為離眼觸為緣所生諸受有第八耶？」舍利子言：「不

也！具壽！」

滿慈子言：「為即耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受是第八耶？」

舍利子言：「不也！具壽！」

滿慈子言：「為離耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受有第八耶？」

舍利子言：「不也！具壽！」

滿慈子言：「為即地界是第八耶？」舍利子言：「不也！具壽！」

滿慈子言：「為離地界有第八耶？」舍利子言：「不也！具壽！」

滿慈子言：「為即水、火、風、空、識界是第八耶？」舍利子言：

「不也！具壽！」

滿慈子言：「為離水、火、風、空、識界有第八耶？」舍利子言：

「不也！具壽！」

滿慈子言：「若爾，尊者說何等法名為第八？云何令我了知尊者

所說義趣如理受持？」

舍利子言：「若於諸法平等性中，以如實智知平等性、證平等性，

由此智故所作已息。我於此中不見第八，亦復不見知平等智，此中無

我、無我所故，云何於中可相徵詰？」

滿慈子言：「云何尊者前後所說非互相違？謂前說言：『一切第

八所有淨戒，於發無上正等覺心諸菩薩眾初發心時一菩薩戒，百分不

及一，千分不及一，乃至鄔波尼殺曇分亦不及一。』今復說言：『我

於此中都不見有第八及智。』」

舍利子言：「我先所說，為初學者，不為已入平等性者；我先所



11

說，欲使有情趣入正法，不為已入平等性者；我先所說，欲使有情知

大乘行出過二 乘，不說諸法平等實性；我先所說，欲使有情如實覺了

佛乘、大乘淨戒殊勝，故作是說：假使世間一切有情皆具成就第八者

法，彼所有戒，於發無上正等覺心諸菩薩眾初發心時一菩薩戒，百分

不及一，千分不及一，乃至鄔波尼殺曇分亦不及一。不說諸法平等實

性離我、我所，何所相違？

「又，滿慈子！一切預流、一來、不還及阿羅漢、獨覺淨戒，於

發無上正等覺心諸菩薩眾初發心時一菩薩戒，百分不及一，千分不及

一，乃至鄔波尼殺曇分亦不及一。

「具壽當知！諸有欲令聲聞、獨覺所有淨戒勝菩薩戒，彼為欲令

聲聞、獨覺所有淨戒勝如來戒，當知彼類欲與如來共諍勝劣。譬如有

人與王子諍，當知彼人欲與王諍；如是若有欲令聲聞、獨覺淨戒勝菩

薩戒，則為欲令聲聞、獨覺所有淨戒勝如來戒，當知彼類欲與如來共

諍勝劣。何以故？滿慈子！諸菩薩法不可勝故，菩薩是真法王子故。

「又，滿慈子！譬如有人無手無足，而作是說：『我能渡至大海

彼岸。』彼有虛言而無實義，由增上慢作如是說。如是若有聲聞、獨

覺作如是言：

『我所有戒勝菩薩戒。』當知彼言都無實義。何以故？滿慈子！

菩薩功德如大海故。如彼愚人實無手足，而言：『我能越渡大海。』

如是有趣二乘之人，實無菩薩殊勝功德，而言：『我勝菩薩淨戒。』

無有是處。何以故？滿慈子！菩薩淨戒無邊際故。」

時，滿慈子便問具壽舍利子言：「何緣故說菩薩淨戒無邊際耶？」

舍利子言：「菩薩淨戒普能解脫無量有情犯戒惡故，普能安立無

量有情清淨戒故。」時，滿慈子復問具壽舍利子言：「尊者所說犯戒

惡者是何增語？」

舍利子言：「我、我所執及餘煩惱名犯戒惡，謂任持想、若我想、

若有情想、若命者想、若生者想、若養者想、若士夫想、若補特伽羅



12

想、若有想、若無想，如是諸想及餘煩惱，是犯戒惡增語。所顯菩薩

淨戒，普能解脫無量有情如是所說犯戒惡故，量無邊際；又諸菩薩所

有淨戒，普能安立無量有情令住淨戒，是故菩薩安住大乘所得淨戒量

無邊際，聲聞、獨覺所不能及，普勝聲聞、獨覺淨戒。又，滿慈子！

諸菩薩名普勝一切聲聞、獨覺，謂修淨戒波羅蜜多，迴向趣求一切智

智。」

爾時，滿慈子問舍利子言：「云何菩薩有漏淨戒，能勝二乘無漏

淨戒？」

舍利子言：「聲聞、獨覺無漏淨戒，唯求自利迴向涅槃，菩薩淨

戒普為度脫無量有情，迴向無上正等菩提，是故菩薩所有淨戒，能勝

二乘無漏淨戒。

「又，滿慈子！若諸菩薩心作分限饒益有情引發淨戒，是諸菩薩

所起淨戒，不勝二乘無漏淨戒，不名淨戒波羅蜜多。然諸菩薩心無分

限，普為度脫無量有情，求大菩提引發淨戒，是故菩薩所起淨戒，能

勝二乘無漏淨戒，名為淨戒波羅蜜多。

「又，滿慈子！如日輪出放大光明，螢火等光悉皆隱沒；如是菩

薩修行淨戒波羅蜜多，迴向趣求一切智智，普勝一切聲聞、獨覺迴向

涅槃所有淨戒。

「又，滿慈子！如月輪出放大光明，一切星光皆被映奪；如是菩

薩修行淨戒波羅蜜多，迴向趣求一切智智，普勝一切聲聞、獨覺迴向

涅槃所有淨戒。

「又，滿慈子！若時菩薩隨念如來，迴向趣求一切智智，由起殊

勝相應心力，引得淨戒波羅蜜多，爾時名為行自行處，普勝一切聲聞、

獨覺。」時，滿慈子便問具壽舍利子言：「若時菩薩不現發起一切智

心，爾時菩薩為名何等？」

舍利子言：「若時菩薩不現發起一切智心，爾時菩薩名無記心相

續而住，是時菩薩應知猶名具戒菩薩，於菩薩戒未名毀犯，不名棄捨



13

菩薩淨戒。若時菩薩不現發起一切智心，爾時菩薩迴向聲聞或獨覺地，

是時菩薩捨菩薩地失自行處。若諸菩薩隨爾所時迴向聲聞或獨覺地，

是諸菩薩即爾所時於無上乘應知名死，雖非實死而得死名。如工幻師

或彼弟子，執小兒手引上高梯，幻解身支分分墮落；時彼眷屬咸謂命

終，傷歎悲號生大苦惱：『如何此子倏忽滅亡，我等親族無由重見！』

菩薩亦爾，捨大菩提退住聲聞或獨覺地，失一切智應知如死，如彼小

兒雖不失命，而彼親屬起於死想。

「又，滿慈子！於意云何？菩薩淨戒與諸異生、聲聞、獨覺所有

淨戒有何差別？」滿慈子言：「如是諸戒真如法性實無差別。」

舍利子言：「如是諸戒真如法性雖無差別，而亦可說有差別相，

此差別相應說云何？」

滿慈子言：「如諸菩薩求證無上正等菩提，異生、聲聞、獨覺不

爾；如是菩薩所有淨戒，與彼諸戒說有差別。」

舍利子言：「由此菩薩所有淨戒，勝諸異生、聲聞、獨覺所有淨

戒，謂菩薩戒迴向趣求一切智智，名為淨戒波羅蜜多，餘戒不爾，是

謂差別。何以故？滿慈子！菩薩淨戒普勝三千大千世界及餘無量無邊

有情，除佛世尊所有淨戒，於餘淨戒最勝第一。所以者何？菩薩淨戒

能引無量無邊有情，解脫生死及諸惡趣。由此因緣，菩薩淨戒於諸異

生、聲聞、獨覺所有淨戒為最為勝、為尊為高、為妙為微妙、為上為

無上。

「又，滿慈子！如雪山王具山王德，餘山不具；若具德者得山王

名，若不具德不立王號。如是菩薩所有淨戒，迴向無上正等菩提，不

離趣求一切智智故，名淨戒波羅蜜多；獨覺、聲聞、異生淨戒不欲迴

向無上菩提，遠離所求一切智智，不名淨戒波羅蜜多。

「又，滿慈子！諸菩薩眾所有淨戒，普勝異生、聲聞、獨覺所有

淨戒。」

時，滿慈子便問具壽舍利子言：「何緣菩薩摩訶薩眾所有淨戒，



14

普勝異生、聲聞、獨覺所有淨戒？」

舍利子言：「菩薩淨戒普為利樂一切有情，迴向趣求一切智智，

異生、聲聞、獨覺不爾，是故菩薩所有淨戒，普勝異生、聲聞、獨覺

所有淨戒。」

時，滿慈子便讚具壽舍利子言：「善哉！善哉！如是！如是！誠

如所說。如是讚說菩薩淨戒，令菩薩眾轉復精勤，受持菩薩所有淨戒。

尊者定應承佛神力說，諸菩薩所有淨戒，普勝異生、聲聞、獨覺所有

淨戒。」

爾時，佛告阿難陀言：「汝應受持諸菩薩眾所有淨戒波羅蜜多相

應法教，如舍利子與滿慈子共所演說，如是演說定不虛妄。假使有取

妙高山王，上昇梵世投之於下；彼適投已，發誠諦言：『若菩薩戒普

勝異生、聲聞、獨覺諸淨戒者，令此山王虛空中住。』言已便住，必

不墮落。何以故？阿難陀！ 諸菩薩戒，除如來戒，於餘淨戒若有漏、

若無漏為最為勝、為尊為高、為妙為微妙、為上為無上。」

時，舍利子，佛神力故，便見東方有一佛土，去此佛土過百千界，

其中如來現為無量人、天等眾宣說正法。爾時，佛告舍利子言：「汝

見東方過百千界有一佛土，現有如來為無量眾說正法不？」

舍利子言：「唯然！已見！未知彼界、彼佛何名？」

爾時，世尊告舍利子：「彼佛世界名曰明燈，其中如來、應、正

等覺現說法者，號為月光。彼佛有一聲聞弟子，名為有頂神通第一，

以神通力往餘世界，右手拔取妙高山王，上昇梵世投之於下；彼適投

已發誠諦言：『若菩薩戒，除如來戒，於餘淨戒若有漏、若無漏為最

為勝、為尊為高、為妙為微妙、為上為無上，如是所說不虛妄者，令

此山王虛空中住。』言已便住更不復下。」

爾時，世尊告舍利子：「汝復見彼妙高山王住虛空中更不下不？」

時，舍利子白言：「已見！世尊！」

復告舍利子言：「今彼山王住虛空者，由依菩薩所有淨戒，除如



15

來戒，發誠諦言普勝異生、聲聞等戒，是故我說決定不虛。彼佛眾中

聲聞弟子，以神通力往餘世界，右手拔取妙高山王，上昇梵世投之於

下，投已復發誠諦之言，言已山王住虛空者，為證我說定不虛妄。時，

彼如來聲聞弟子，依菩薩戒發誠諦言，令彼山王還住本處。」

時，舍利子見已讚言：「甚奇！世尊！所言誠諦。諸菩薩戒威力

難思，一切世間無能及者。」

時，舍利子便白佛言：「若有欲勝菩薩戒者，當知彼欲勝如來戒。

所以者何？除如來戒，定無能勝菩薩戒者。若修菩薩淨戒圓滿，即名

如來、應、正等覺，是故菩薩戒不可勝。」

時，滿慈子便問具壽舍利子言：「有退菩薩所有淨戒豈難勝耶？」

舍利子言：「定無菩薩住菩薩心有退轉者，若有退轉便非菩薩。

如善射師箭不中的，應知彼類非善射師；菩薩亦爾，若不能發一切智

智相應之心，雖復勤修布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜

多，而不迴向一切智智，當知彼非具戒菩薩。又，滿慈子！若有菩薩

修諸功德，不解云何菩薩迴向一切智智？而緣聲聞或獨覺地所有功德，

謂是所求一切智智。當知彼類猶得名為具戒菩薩。何以故？滿慈子！

彼無菩薩方便善巧，不解迴向一切智智，緣二乘地所有功德，謂是所

求一切智智，意樂不壞故，亦名為具戒菩薩。持菩薩戒由有迴向一切

智智故，得名為持菩薩戒，攝受淨戒波羅蜜多。彼於後時若遇善友，

能緣真實一切智智，迴向無上正等菩提，定當證得一切智智。

大般若波羅蜜多經卷第五百八十六

大般若波羅蜜多經卷第五百八十七



16

三藏法師玄奘奉 詔譯

第十二淨戒波羅蜜多分之四

「又，滿慈子！有二菩薩俱證無上正等菩提：一、有菩薩有方便

善巧故，疾證無上正等菩提。二、有菩薩無方便善巧故，遲證無上正

等菩提。具壽當知！寧為菩薩遲證無上正等菩提，不墮聲聞或獨覺地。

若諸菩薩速求無上正等菩提，應知此中容有二事：一者、若無方便善

巧，便證實際墮二乘地。二者、若有方便善巧，疾證無上正等菩提。

如火宅中有眾寶聚，有人求寶入此宅中，其人爾時容有二事：一者、

若無方便善巧，死於火宅。二者、若有方便善巧，持寶而出。如是菩

薩速求無上正等菩提，應知此中容有二事：一者、若無方便善巧，便

證實際墮二乘地如死火宅。二者、若有方便善巧，疾證無上正等菩提

如持寶出。是故當知寧為菩薩遲證無上正等菩提，不為速求墮二乘地。」

時，滿慈子便問具壽舍利子言：「速證實際豈非菩薩方便善巧？」

舍利子言：「速證實際非為菩薩方便善巧。所以者何？墮二乘地

非為方便善巧等流，乃是無方便善巧等流果，退失所求大菩提故。夫

為菩薩求大菩提，饒益有情不求實際，故證實際非巧便果。

「又，滿慈子！若諸菩薩作是思惟：『我能行施，非餘菩薩。』

是諸菩薩行於非處，行非處故戒有毀缺，不名布施波羅蜜多。

「又，滿慈子！若諸菩薩作是思惟：『我能護戒，非餘菩薩。』

是諸菩薩行於非處，行非處故戒有毀缺，不名淨戒波羅蜜多。

「又，滿慈子！若諸菩薩作是思惟：『我能修忍，非餘菩薩。』

是諸菩薩行於非處，行非處故戒有毀缺，不名安忍波羅蜜多。

「又，滿慈子！若諸菩薩作是思惟：『我能精進，非餘菩薩。』

是諸菩薩行於非處，行非處故戒有毀缺，不名精進波羅蜜多。

「又，滿慈子！若諸菩薩作是思惟：『我能修定，非餘菩薩。』



17

是諸菩薩行於非處，行非處故戒有毀缺，不名靜慮波羅蜜多。

「又，滿慈子！若諸菩薩作是思惟：『我能修慧，非餘菩薩。』

是諸菩薩行於非處，行非處故戒有毀缺，不名般若波羅蜜多。

「又，滿慈子！若諸菩薩作是思惟：『我能行內空，非餘菩薩。』

是諸菩薩行於非處，行非處故戒有毀缺，不能究竟行於內空。

「又，滿慈子！若諸菩薩作是思惟：『我能行外空、內外空、空

空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變

異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自

性空、無性自性空，非餘菩薩。』是諸菩薩行於非處，行非處故戒有

毀缺，不能究竟行於外空乃至無性自性空。

「又，滿慈子！若諸菩薩作是思惟：『我能觀無明，非餘菩薩。』

是諸菩薩行於非處，行非處故戒有毀缺，不能究竟觀於無明。

「又，滿慈子！若諸菩薩作是思惟：『我能觀行、識、名色、六

處、觸、受、愛、取、有、生、老死，非餘菩薩。』是諸菩薩行於非

處，行非處故戒有毀缺，不能究竟觀行乃至老死。

「又，滿慈子！若諸菩薩作是思惟：『我能觀苦聖諦，非餘菩薩。』

是諸菩薩行於非處，行非處故戒有毀缺，不能究竟觀苦聖諦。

「又，滿慈子！若諸菩薩作是思惟：『我能觀集、滅、道聖諦，

非餘菩薩。』是諸菩薩行於非處，行非處故戒有毀缺，不能究竟觀集、

滅、道聖諦。

「又，滿慈子！若諸菩薩作是思惟：『我能修行四靜慮，非餘菩

薩。』是諸菩薩行於非處，行非處故戒有毀缺，不能圓滿修四靜慮。

「又，滿慈子！若諸菩薩作是思惟：『我能修行四無量、四無色

定，非餘菩薩。』是諸菩薩行於非處，行非處故戒有毀缺，不能圓滿

修四無量、四無色定。

「又，滿慈子！若諸菩薩作是思惟：『我能修行四念住，非餘菩

薩。』是諸菩薩行於非處，行非處故戒有毀缺，不能圓滿修四念住。



18

「又，滿慈子！若諸菩薩作是思惟：『我能修行四正斷、四神足、

五根、五力、七等覺支、八聖道支，非餘菩薩。』是諸菩薩行於非處，

行非處故戒有毀缺，不能圓滿修四正斷乃至八聖道支。

「又，滿慈子！若諸菩薩作是思惟：『我能修行空解脫門，非餘

菩薩。』是諸菩薩行於非處，行非處故戒有毀缺，不能圓滿修空解脫

門。

「又，滿慈子！若諸菩薩作是思惟：『我能修行無相、無願解脫

門，非餘菩薩。』是諸菩薩行於非處，行非處故戒有毀缺，不能圓滿

修無相、無願解脫門。

「又，滿慈子！若諸菩薩作是思惟：『我能修行八解脫，非餘菩

薩。』是諸菩薩行於非處，行非處故戒有毀缺，不能圓滿修八解脫。

「又，滿慈子！若諸菩薩作是思惟：『我能修行八勝處、九次第

定、十遍處，非餘菩薩。』是諸菩薩行於非處，行非處故戒有毀缺，

不能圓滿修八勝處、九次第定、十遍處。

「又，滿慈子！若諸菩薩作是思惟：『我能修行淨觀地智，非餘

菩薩。』是諸菩薩行於非處，行非處故戒有毀缺，不能圓滿修淨觀地

智。

「又，滿慈子！若諸菩薩作是思惟：『我能修行種性地、第八地、

具見地、薄地、離欲地、已辦地、獨覺地、菩薩地、如來地智，非餘

菩薩。』是諸菩薩行於非處，行非處故戒有毀缺，不能圓滿修種性地

智乃至如來地智。

「又，滿慈子！若諸菩薩作是思惟：『我能修行極喜地，非餘菩

薩。』是諸菩薩行於非處，行非處故戒有毀缺，不能圓滿修極喜地。

「又，滿慈子！若諸菩薩作是思惟：『我能修行離垢地、發光地、

焰慧地、極難勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地，非

餘菩薩。』是諸菩薩行於非處，行非處故戒有毀缺，不能圓滿修離垢

地乃至法雲地。



19

「又，滿慈子！若諸菩薩作是思惟：『我能修行一切陀羅尼門，

非餘菩薩。』是諸菩薩行於非處，行非處故戒有毀缺，不能圓滿修一

切陀羅尼門。

「又，滿慈子！若諸菩薩作是思惟：『我能修行一切三摩地門，

非餘菩薩。』是諸菩薩行於非處，行非處故戒有毀缺，不能圓滿修一

切三摩地門。

「又，滿慈子！若諸菩薩作是思惟：『我能修行五眼，非餘菩薩。』

是諸菩薩行於非處，行非處故戒有毀缺，不能圓滿修於五眼。

「又，滿慈子！若諸菩薩作是思惟：『我能修行六神通，非餘菩

薩。』是諸菩薩行於非處，行非處故戒有毀缺，不能圓滿修六神通。

「又，滿慈子！若諸菩薩作是思惟：『我能修行如來十力，非餘

菩薩。』是諸菩薩行於非處，行非處故戒有毀缺，不能圓滿修如來十

力。

「又，滿慈子！若諸菩薩作是思惟：『我能修行四無所畏、四無

礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法，非餘菩薩。』是諸

菩薩行於非處，行非處故戒有毀缺，不能圓滿修四無所畏乃至十八佛

不共法。

「又，滿慈子！若諸菩薩作是思惟：『我能修行三十二相，非餘

菩薩。』是諸菩薩行於非處，行非處故戒有毀缺，不能圓滿修三十二

相。

「又，滿慈子！若諸菩薩作是思惟：『我能修行八十隨好，非餘

菩薩。』是諸菩薩行於非處，行非處故戒有毀缺，不能圓滿修八十隨

好。

「又，滿慈子！若諸菩薩作是思惟：『我能修行無忘失法，非餘

菩薩。』是諸菩薩行於非處，行非處故戒有毀缺，不能圓滿修無忘失

法。

「又，滿慈子！若諸菩薩作是思惟：『我能修行恒住捨性，非餘



20

菩薩。』是諸菩薩行於非處，行非處故戒有毀缺，不能圓滿修恒住捨

性。

「又，滿慈子！若諸菩薩作是思惟：『我能修行一切智，非餘菩

薩。』是諸菩薩行於非處，行非處故戒有毀缺，不能圓滿修一切智。

「又，滿慈子！若諸菩薩作是思惟：『我能修行道相智、一切相

智，非餘菩薩。』是諸菩薩行於非處，行非處故戒有毀缺，不能圓滿

修道相智、一切相智。

「又，滿慈子！若諸菩薩作是思惟：『我能修行一切菩薩摩訶薩

行，非餘菩薩。』是諸菩薩行於非處，行非處故戒有毀缺，不能圓滿

修一切菩薩摩訶薩行。

「又，滿慈子！若諸菩薩作是思惟：『我能修行諸佛無上正等菩

提，非餘菩薩。』是諸菩薩行於非處，行非處故戒有毀缺，不能圓滿

修諸佛無上正等菩提。

「又，滿慈子！若諸菩薩作是思惟：『我能嚴淨佛土，非餘菩薩。』

是諸菩薩行於非處，行非處故戒有毀缺，不能圓滿嚴淨佛土。

「又，滿慈子！若諸菩薩作是思惟：『我能成熟有情，非餘菩薩。』

是諸菩薩行於非處，行非處故戒有毀缺，不能圓滿成熟有情。

「又，滿慈子！若諸菩薩作是思惟：『我能隨喜他諸功德，非餘

菩薩。』是諸菩薩行於非處，行非處故戒有毀缺，不能圓滿隨喜他諸

功德。

「又，滿慈子！若諸菩薩作是思惟：『我能迴向一切智智，非餘

菩薩。』是諸菩薩行於非處，行非處故戒有毀缺，不能圓滿迴向一切

智智。

「又，滿慈子！若諸菩薩作是思惟：『我能以一食施所獲功德，

勝餘菩薩住經殑伽沙數大劫捨轉輪王上妙飲食布施一切所獲功德。』

是諸菩薩行於非處，行非處故戒有毀缺，不能圓滿修行布施。

「又，滿慈子！若諸菩薩作是思惟：『我能一心集諸功德，勝餘



21

菩薩住經殑伽沙數大劫集諸功德。』是諸菩薩行於非處，行非處故戒

有毀缺，不能圓滿集諸功德。

「又，滿慈子！若諸菩薩作是思惟：『我能修行方便善巧，非餘

菩薩。』是諸菩薩行於非處，行非處故戒有毀缺，不能圓滿修方便善

巧。

「具壽當知！若諸菩薩方便善巧修諸功德，若起如是種種思惟，

應知彼非方便善巧。何以故？滿慈子！菩薩不應欲勝菩薩，菩薩不應

輕慢菩薩，菩薩不應降伏菩薩；菩薩於餘諸菩薩所供養恭敬，應如供

養恭敬如來。」

爾時，滿慈子問舍利子言：「菩薩為但應恭敬菩薩，為亦應恭敬

諸餘有情？」

舍利子言：「諸菩薩眾應普恭敬一切有情，謂諸菩薩如敬如來，

如是亦應敬餘菩薩；如敬菩薩，如是亦應敬餘有情，心無差別。何以

故？滿慈子！諸菩薩眾於諸有情心應謙下，應深恭敬，應與自在，應

離憍慢。如是菩薩於諸有情，深心恭敬如佛菩薩。如是菩薩應作是念：

『我證無上正等覺時，當為有情說深法要，令斷煩惱得般涅槃，或得

菩提究竟安樂，或令解脫諸惡趣苦。』

「又，滿慈子！如是菩薩於有情類應起慈心，於諸有情心離憍慢，

作如是念：『我當修學方便善巧，令諸有情一切皆得最第一性。所以

者何？第一性者所謂佛性，我當方便令諸有情皆得成佛。』如是菩薩

於有情類皆起慈心，欲使有情一切皆得居法王位，此法王位最勝最尊，

於法有情俱得自在，是故菩薩摩訶薩眾應普恭敬一切有情，慈心遍滿

無揀別故，如來法身遍一切故。」

時，滿慈子便問具壽舍利子言：「云何菩薩作如是念：『我當恭

敬一切有情，我證無上正等覺已，教誡教授一切有情，皆令證得最第

一性，一切皆得居法王位。』如工幻師或彼弟子，於四衢道幻作大王

及四種軍勇健難敵，此中幻王不作是念：『我今具有四種勇軍勢力難



22

敵。』四種幻軍不作是念：

『我等一切皆屬大王，隨王意轉。』何以故？舍利子！此中一切

若王、若軍，皆非實有、都無自性，實有自性皆所不攝。如世尊說諸

法如幻，一切有情亦復如是，既皆如幻誰恭敬誰？誰復令誰得第一性？

居法王位說何等法？」

舍利子言：「如是！如是！有情及法一切如幻。當知此中如幻菩

薩恭敬一切如幻有情，方便善巧教誡教授，令得第一如幻佛性，居法

王位說如幻法。然諸菩薩雖作是念，而於其中都無所執。若諸菩薩於

諸法中少有所見，是諸菩薩非行般若波羅蜜多，若時菩薩於諸法中都

無所見，是時菩薩不離般若

波羅蜜多。如是菩薩方便善巧，雖行精進波羅蜜多，教化有情令

得成佛，而於諸法都無所見，謂不見有少分法性，實能令他得第一性，

亦不見有少分法性，實能令他居法王位，雖無所見而不退轉。當知菩

薩能著廣大精進甲冑都無所執，謂諸菩薩知法王位雖皆如幻都非實有，

而能精勤求趣不退，雖勤精進求趣佛果，而於諸法都無所見，雖無所

見，而不退轉。如是菩薩雖知天、人、阿素洛等皆悉敗壞，而於其中

無敗壞想，達一切種皆如幻故。如是菩薩方便善巧，求證無上正等菩

提，欲為有情說寂靜法，謂雖種種名句、文身方便宣說一切法性，而

法本性皆不可說。

「又，滿慈子！一切法性不可顯示、不可宣說。菩薩證得大菩提

時，雖為有情說諸法性，而作是念：『我於菩提都無所得，亦常於法

不為有情有所宣說。我雖證得無上菩提，而此菩提實不可證；我雖宣

說一切法性，而諸法性實不可說。能說、所說俱無自性，能證、所證

亦不可得。』是故菩薩摩訶薩眾欲證無上正等菩提，於諸法中不應執

著，雖無執著而不退轉，由無退轉心不沈沒，由不沈沒攝受精進，是

為精進波羅蜜多。復以精進波羅蜜多， 迴向趣求一切智智，圓滿淨戒

波羅蜜多。復以淨戒波羅蜜多，迴向趣求一切智智，令此淨戒波羅蜜



23

多轉勝、轉增、轉明、轉淨。如是菩薩修學淨戒波羅蜜多，速得圓滿

增、勝、明、淨，皆由菩薩迴向趣求一切智智。」

時，滿慈子便問具壽舍利子言：「若一切法皆如幻事都非實有，

云何菩薩迴向趣求一切智智而得成立？」

舍利子言：「若一切法少分實有非如幻事，則諸菩薩畢竟不能迴

向趣求一切智智；以一切法無少實有非如幻事故，諸菩薩迴向趣求一

切智智。如是菩薩有所堪能迴向趣求一切智智精勤無倦，皆由了達諸

法非實、如幻、如化有所堪能，當知即是菩薩精進波羅蜜多。」

滿慈子言：「如是菩薩有所堪能迴向趣求一切智智精勤無倦，是

何法業而說堪能？即是精進如何修學如是堪能？」

舍利子言：「堪能即是方便善巧之所作業。菩薩要依方便善巧，

知一切法皆如幻事。菩薩安住方便善巧，不怖法空、不墮實際。譬如

有人住高山頂，兩手堅執輕固傘蓋，臨山峯刃翹足引頸，俯觀巖下險

絕深坑；傘蓋承風力所持御，雖臨險岸而不墮落；如是菩薩方便善巧

大悲般若力所任持，雖如實觀諸法如幻虛妄顯現本性空寂，而心都無

下劣怖畏，於法實際亦不證入。何以故？滿慈子！是諸菩薩方便善巧，

大悲般若力所任持，不怖法空、不證實際。如持傘蓋俯峻峯巖，觀險

絕坑無怖無墮；如是菩薩摩訶薩眾被戴堅固甲冑，攝受方便善巧，成

就第一圓滿淨戒波羅蜜多為所依止，雖求無上正等菩提，而不見法已

正、當證。應知如是菩薩淨戒波羅蜜多，一切皆由方便善巧所攝受故，

能至無上正等菩提。如是菩薩方便善巧所攝受故，常不遠離所學六種

波羅蜜多，是諸菩薩由不遠離所學六種波羅蜜多，漸次隣近一切智智，

超勝一切聲聞、獨覺，何以故？滿慈子！是諸菩薩專意趣求如無價寶

一切智故。

「又，滿慈子！如有二人作大方便，入深山窟求無價寶。彼入未

久便見兩邊。有諸少價金銀等寶，俱見不取漸次前行；復見兩邊有多

價寶，一見貪著荷負而還，一見不取更復前進，至極勝處獲無價寶，



24

恣意持還多所饒益。如是菩薩作大方便，求證無上正等菩提，欲為有

情作大饒益，趣入佛法略有二種：一、有菩薩無方便善巧故，雖聞世

間種種善法心不貪染，而聞二乘所有功德心便愛味，由愛味故精勤攝

受，遠離所求一切智智，退失無上正等覺心；如彼初人見少價寶雖不

貪著，而見多價貪著持還失無價寶。二、有菩薩有方便善巧故，初聞

世間種種善法心不貪染，次聞二乘所有功德亦不愛味，由不愛味便不

思惟，由不思惟便不修習，既不修習方便厭捨。所以者何？此諸菩薩

知世善法多諸過患，不能究竟自利利他，障礙所求一切智智； 聲聞、

獨覺功德善根，雖出世間而但自利，不能普利一切有情，亦障所求一

切智智，故不愛味亦不思惟，於彼善根不樂修習。由斯超越彼二乘地，

勤求無上正等菩提，漸次證得一切智智；如彼後人見少價寶及多價寶

俱不貪著，漸次深入至極勝處，獲無價寶恣意持還，與諸有情作大饒

益。

「如是菩薩方便善巧，既不貪染世間善法，於二乘法亦不愛味，

由斯漸次趣大菩提，修多百千難行苦行，供養恭敬無量如來，成熟有

情、嚴淨佛土， 至極圓滿得一切智，利益安樂無量有情，如無價寶多

所饒益。如是菩薩方便善巧，雖聞二乘種種功德，而能了達皆非究竟，

雖能取證而深厭捨，雖深厭捨而能巧說，方便饒益彼類有情，令善修

行證涅槃樂。如是菩薩方便善巧，能不攝受二乘功德，精進修行諸菩

薩行，趣證無上正等菩提，作諸有情利益安樂。」

爾時，滿慈子問舍利子言：「若諸菩薩住不退位，於何等行不應

味著？」

舍利子言：「彼於六種波羅蜜多不應味著。何以故？滿慈子！若

深味著布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多，心便雜染，

不能如實利樂有情，亦復不能嚴淨佛土，由斯經久乃能證得所求無上

正等菩提，故彼菩薩應作是念：『我於六種波羅蜜多，雖應精勤勇猛

修習，時無間斷如救頭然， 而於其中不應味著。』



25

「又，滿慈子！彼諸菩薩不應味著種種空觀。何以故？滿慈子！

若深味著內空、外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為

空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、

一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空觀，心便雜染，

不能如實利樂有情，亦復不能嚴淨佛土，由斯經久乃能證得所求無上

正等菩提，故彼菩薩應作是念：『我於如是種種空觀，雖應精勤勇猛

修習，時無間斷如救頭然，而於其中不應味著。』

「又，滿慈子！彼諸菩薩不應味著真如等觀。何以故？滿慈子！

若深味著諸法真如、法界、法性，不虛妄性、不變異性、平等性、離

生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界觀，心便雜染，不能如

實利樂有情，亦復不能嚴淨佛土，由斯經久乃能證得所求無上正等菩

提，故彼菩薩應作是念：

『我於如是真如等觀，雖應精勤勇猛修習，時無間斷如救頭然，

而於其中不應味著。』

「又，滿慈子！彼諸菩薩不應味著諸緣起觀。何以故？滿慈子！

若深味著，無明緣行，行緣識，識緣名色，名色緣六處，六處緣觸，

觸緣受，受緣 愛，愛緣取，取緣有，有緣生，生緣老死，無明滅故行

滅，乃至生滅故老死滅觀，心便雜染，不能如實利樂有情，亦復不能

嚴淨佛土，由斯經久乃能證得所求無上正等菩提，故彼菩薩應作是念：

『我於如是諸緣起觀，雖應精勤勇猛修習，時無間斷如救頭然，而於

其中不應味著。』

「又，滿慈子！彼諸菩薩不應味著諸聖諦觀。何以故？滿慈子！

若深味著苦、集、滅、道四聖諦觀，心便雜染，不能如實利樂有情，

亦復不能嚴淨佛土，由斯經久乃能證得所求無上正等菩提，故彼菩薩

應作是念：『我於如是諸聖諦觀，雖應精勤勇猛修習，時無間斷如救

頭然，而於其中不應味著。』

「又，滿慈子！彼諸菩薩不應味著助菩提分。何以故？滿慈子！



26

若深味著四念住、四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道

支，心便雜染， 不能如實利樂有情，亦復不能嚴淨佛土，由斯經久乃

能證得所求無上正等菩提，故彼菩薩應作是念：『我於如是助菩提分，

雖應精勤勇猛修習，時無間斷如救頭然，而於其中不應味著。』

「又，滿慈子！彼諸菩薩不應味著三解脫門。何以故？滿慈子！

若深味著空、無相、無願解脫門，心便雜染，不能如實利樂有情，亦

復不能嚴淨佛土，由斯經久乃能證得所求無上正等菩提，故彼菩薩應

作是念：『我於如是三解脫門，雖應精勤勇猛修習，時無間斷如救頭

然，而於其中不應味著。』

「又，滿慈子！彼諸菩薩不應味著陀羅尼門、三摩地門。何以故？

滿慈子！若深味著陀羅尼門、三摩地門，心便雜染，不能如實利樂有

情，亦復不能嚴淨佛土，由斯經久乃能證得所求無上正等菩提，故彼

菩薩應作是念：『我於如是陀羅尼門、三摩地門，雖應精勤勇猛修習，

時無間斷如救頭然，而於其中不應味著。』

「又，滿慈子！彼諸菩薩不應味著靜慮、無量、等至、解脫。何

以故？滿慈子！若深味著靜慮、無量、等至、解脫，心便雜染，不能

如實利樂有情，亦復不能嚴淨佛土，由斯經久乃能證得所求無上正等

菩提，故彼菩薩應作是念：『我於如是靜慮、無量、等至、解脫，雖

應精勤勇猛修習，時無間斷如救頭然，而於其中不應味著。』

「又，滿慈子！彼諸菩薩不應味著勝處、遍處、九次第定。何以

故？滿慈子！若深味著勝處、遍處、九次第定，心便雜染，不能如實

利樂有情，亦復不能嚴淨佛土，由斯經久乃能證得所求無上正等菩提，

故彼菩薩應作是念：『我於如是勝處、遍處、九次第定，雖應精勤勇

猛修習，時無間斷如救頭然，而於其中不應味著。』

「又，滿慈子！彼諸菩薩不應味著修諸地智。何以故？滿慈子！

若深味著修諸地智，心便雜染，不能如實利樂有情，亦復不能嚴淨佛

土，由斯經久乃能證得所求無上正等菩提，故彼菩薩應作是念：『我



27

於如是修諸地智，雖應精勤勇猛修習，時無間斷如救頭然，而於其中

不應味著。』

「又，滿慈子！彼諸菩薩不應味著五眼、六神通。何以故？滿慈

子！若深味著五眼、六神通，心便雜染，不能如實利樂有情，亦復不

能嚴淨佛土，由斯經久乃能證得所求無上正等菩提，故彼菩薩應作是

念：『我於如是五眼、六神通，雖應精勤勇猛修習，時無間斷如救頭

然，而於其中不應味著。』

「又，滿慈子！彼諸菩薩不應味著如來十力、四無所畏、四無礙

解。何以故？滿慈子！若深味著如來十力、四無所畏、四無礙解，心

便雜染，不能如實利樂有情，亦復不能嚴淨佛土，由斯經久乃能證得

所求無上正等菩提，故彼菩薩應作是念：『我於如是如來十力、四無

所畏、四無礙解，雖應精勤勇猛修習，時無間斷如救頭然，而於其中

不應味著。』

「又，滿慈子！彼諸菩薩不應味著大慈、大悲、大喜、大捨。何

以故？滿慈子！若深味著大慈、大悲、大喜、大捨，心便雜染，不能

如實利樂有情， 亦復不能嚴淨佛土，由斯經久乃能證得所求無上正等

菩提，故彼菩薩應作是念：『我於如是大慈、大悲、大喜、大捨，雖

應精勤勇猛修習，時無間斷如救頭然，而於其中不應味著。』

「又，滿慈子！彼諸菩薩不應味著十八佛不共法。何以故？滿慈

子！若深味著十八佛不共法，心便雜染，不能如實利樂有情，亦復不

能嚴淨佛土，由斯經久乃能證得所求無上正等菩提，故彼菩薩應作是

念：『我於如是十八佛不共法，雖應精勤勇猛修習，時無間斷如救頭

然，而於其中不應味著。』

「又，滿慈子！彼諸菩薩不應味著無忘失法、恒住捨性。何以故？

滿慈子！若深味著無忘失法、恒住捨性，心便雜染，不能如實利樂有

情，亦復不能嚴淨佛土，由斯經久乃能證得所求無上正等菩提，故彼

菩薩應作是念：『我於如是無忘失法、恒住捨性，雖應精勤勇猛修習，



28

時無間斷如救頭然，而於其中不應味著。』

「又，滿慈子！彼諸菩薩不應味著一切智、道相智、一切相智。

何以故？滿慈子！若深味著一切智、道相智、一切相智，心便雜染，

不能如實利樂有情，亦復不能嚴淨佛土，由斯經久乃能證得所求無上

正等菩提，故彼菩薩應作是念：『我於如是一切智、道相智、一切相

智，雖應精勤勇猛修習，時無間斷如救頭然，而於其中不應味著。』

「又，滿慈子！若諸菩薩欲證無上正等菩提，不應現行如是分別：

『我由如是菩薩淨戒，攝受諸相及諸隨好。』若諸菩薩現行如是分別

心者，應知名為犯菩薩戒。是故菩薩不應貪求諸相隨好求趣無上正等

菩提。若諸菩薩取著相好受持淨戒，應知名為取著淨戒有所毀犯；若

諸菩薩取著淨戒有所毀 犯，定不能證所求無上正等菩提。」

大般若波羅蜜多經卷第五百八十七

大般若波羅蜜多經卷第五百八十八

三藏法師玄奘奉 詔譯

第十二淨戒波羅蜜多分之五

爾時，世尊告舍利子：「汝能如是安住妙智，謂如實知如是菩薩

取著淨戒有所毀犯，如是菩薩不取著戒無所毀犯。」

時，舍利子便白佛言：「我信如來、應、正等覺所說妙法起如是

智，非我自能作如是說。如我解佛所說義者，諸菩薩眾若暫起心，欣

讚聲聞或獨覺地，應知毀犯菩薩淨戒；諸菩薩眾若暫起心，厭毀聲聞

或獨覺地，應知毀犯菩薩淨戒。所以者何？若諸菩薩欣讚聲聞或獨覺

地，便於彼地心生愛著，不能趣求一切智智，於菩薩戒有所毀犯；若



29

諸菩薩厭毀聲聞或獨覺地，便於彼地心生輕蔑，即障所求一切智智，

於菩薩戒有所毀犯，是故菩薩於二乘地，不應欣讚亦不厭毀。若諸菩

薩於二乘地，心不恭敬或生愛著，當知皆是行於非處。若諸菩薩行於

非處，應知名為犯戒菩薩，亦名取著淨戒相者，不能證得一切智智，

是故菩薩於二乘地，但應遠離、不應讚毀。若諸菩薩於二乘地不遠離

者，定不能得所求無上正等菩提。

「復次，世尊！若諸菩薩緣五欲境起味著心，雖復名為非理作意，

而不甚礙無上菩提。所以者何？非理作意墮煩惱數，由彼煩惱令諸菩

薩受彼彼生，若時若時諸菩薩眾於彼彼趣受彼彼身，爾時爾時布施、

淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多及餘無量無邊佛法漸學圓滿；

若時若時布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多及餘無量無

邊佛法漸學圓滿，爾時爾時是諸菩薩漸得鄰近一切智智。是故，世尊！

我謂煩惱於諸菩薩有大恩德，謂能隨順一切智智。若諸菩薩能觀煩惱

能助引發一切智智，於菩薩眾有大恩德，是諸菩薩應知已證於一切事

方便善巧，如是菩薩應知安住菩薩淨戒波羅蜜多。應知如是諸菩薩眾，

於菩薩戒無所毀犯，亦不取著菩薩淨戒。」

爾時，佛讚舍利子言：「善哉！善哉！如是！如是！汝能善說諸

菩薩眾有於淨戒有所取著、有所毀犯，有於淨戒無所取著、無所毀犯。

汝顯如來是實語者，是法語者，是善記說法隨法者。

「又，舍利子！若菩薩摩訶薩安住淨戒波羅蜜多，作是思惟：『十

方無量無邊世界無量有情，由我所住菩薩淨戒波羅蜜多增上威力，無

淨戒者皆得淨戒，有惡戒者皆得遠離；由我所學菩薩淨戒波羅蜜多增

上威力，攝受如是諸有情類，皆得殊勝利益安樂。』是菩薩摩訶薩當

知成就方便善巧，若時若時以自淨戒波羅蜜多，迴施無量無邊世界無

量有情，爾時爾時所住淨戒波羅蜜多漸次增長；若時若時所住淨戒波

羅蜜多漸次增長，爾時爾時復能攝受無量淨戒波羅蜜多；若時若時復

能攝受無量淨戒波羅蜜多，爾時爾時復能攝受無量無數微妙佛法，由



30

斯疾得一切智智。

「又，舍利子！若菩薩摩訶薩安住淨戒波羅蜜多，作是思惟：『十

方無量無邊世界無量有情，由我所住菩薩淨戒波羅蜜多增上威力，未

發無上菩提心者，皆能發心；已發無上菩提心者，皆永不退；若於無

上正等覺心已不退者，速能圓滿一切智智。』是菩薩摩訶薩方便善巧，

緣諸菩薩迴施淨戒波羅蜜多，若時若時迴施淨戒波羅蜜多，爾時爾時

能不遠離一切智心；若時若時能不遠離一切智心，爾時爾時漸次鄰近

一切智智。是菩薩摩訶薩由此善根增上威力，復能攝受無量淨戒波羅

蜜多令漸增廣，亦能攝受無量無數微妙佛法令漸圓滿。

「又，舍利子！若菩薩摩訶薩安住淨戒波羅蜜多，以自所住菩薩

淨戒波羅蜜多施一菩薩所獲福聚，勝施殑伽沙數世界犯戒有情皆令圓

滿受持淨戒。若菩薩摩訶薩安住淨戒波羅蜜多，以自所住菩薩淨戒波

羅蜜多，迴施十方諸有情類，令住淨戒遠離毀犯，所獲福聚無量無邊。

有菩薩摩訶薩安住淨戒波羅蜜多，以自所住菩薩淨戒波羅蜜多施一菩

薩所獲福聚，於前菩薩所獲福聚，百倍為勝，千倍為勝，乃至鄔波尼

殺曇倍亦復為勝。何以故？舍利子！ 是菩薩摩訶薩以自所住菩薩淨戒

波羅蜜多施一菩薩，令其攝受一切智智，亦令任持一切智智。此一菩

薩既能攝受一切智智，復能任持一切智智，則能攝受、任持無量無邊

世界無量有情，皆令安住所有淨戒離諸毀犯，如是展轉多所饒益。

「譬如大舍一柱十間，無量眾生於中止住，共相嬉戲歡娛受樂。

有暴惡人欲伐其柱，時，有善士告惡人言：『今此舍中多諸族類，共

相嬉戲歡娛受 樂，若伐此柱其舍崩摧，損害此中無量生命。』如是善

士為欲利樂其中止住無量有情，遮彼惡人不令伐柱。時，有男子讚善

士言：『善哉！善哉！汝今已施無量生類壽命安樂。』如是菩薩欲證

無上正等菩提，應以大乘布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅

蜜多及餘無量無邊佛法教誡教授，令證無上正等菩提，與諸有情作大

饒益；若以獨覺及聲聞乘功德善根教誡教授，便障無量無邊有情、阿



31

羅漢等殊勝功德。

「若有菩薩欲證無上正等菩提，能以大乘布施、淨戒、安忍、精

進、靜慮、般若波羅蜜多及餘無量無邊佛法教誡教授，令其攝受一切

智智，亦令任持一切智智。既令攝受一切智智，亦令任持一切智智，

即施無量無邊有情、阿羅漢等殊勝功德。如是菩薩欲證無上正等菩提，

能以大乘布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多及餘無量無

邊佛法教誡教授，即為教誡教授無量無邊有情，令行種種安樂妙行。

如是菩薩安住淨戒波羅蜜多，作是思惟：『由我所住菩薩淨戒波羅蜜

多，願諸有情皆具淨戒遠離毀犯。願以如是迴施善根，一切有情皆得

正念，由正念故皆生喜樂。』彼諸有情聞此語 已，心離毀犯受持淨戒。

「復有菩薩安住淨戒波羅蜜多，能起一心以所住戒施一菩薩，於

前功德，百倍為勝，千倍為勝，乃至鄔波尼殺曇倍亦復為勝。如是菩

薩若時若時為有情故，以所住戒迴施菩薩，爾時爾時菩薩淨戒波羅蜜

多漸次增長，疾能證得一切智智。

「如是菩薩安住淨戒波羅蜜多，迴施有情所獲福聚種種差別。」

爾時，舍利子白佛言：「世尊！如是菩薩云何應知如是菩薩經幾

劫數當得出離？如是菩薩發趣大乘已經久如？」

爾時，佛告舍利子言：「應知如是菩薩能以布施、淨戒、安忍、

精進、靜慮、般若波羅蜜多，教誡教授諸有情類，令發無上正等覺心，

無倒修行諸菩薩行，疾證無上正等菩提，與諸有情作大饒益。應知如

是菩薩能以布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多，為諸有

情迴向願得一切智智，謂作是念：『願我迴此所修布施波羅蜜多施諸

有情，令慳貪者皆能布施；願我迴此所修淨戒波羅蜜多施諸有情，令

犯戒者皆得淨戒；願我迴此所修安忍波羅蜜多施諸有情，令瞋忿者皆

得安忍；願我迴此所修精進波羅蜜多施諸有情，令懈怠者皆得精進；

願我迴此所修靜慮波羅蜜多施諸有情，令亂心者皆得靜慮；願我迴此

所修般若波羅蜜多施諸有情，令惡慧者皆得妙慧。』」



32

時，舍利子復白佛言：「如是菩薩迴己善根施有情類，經幾劫數

修行大乘當得出離？」爾時，佛告舍利子言：「如是菩薩迴己善根施

有情類，五百大劫修行大乘當得出離。

「又，舍利子！如是菩薩或有成就方便善巧，欲疾證得一切智智；

彼即於此賢劫之中，願成如來、應、正等覺，墮千佛數，證得無上正

等菩提。如慈氏佛空諸惡趣，初會說法百千俱胝諸聲聞眾成阿羅漢；

如是菩薩我說已於二千劫中修菩提行，求證無上正等菩提，欲為有情

作大饒益。諸餘菩薩若具如前諸行、狀、相，當知彼經五百大劫修學

大乘當得出離，如是菩薩當知已住不退轉位。」

時，舍利子復白佛言：「若諸菩薩聞說如是波羅蜜多相應法教應

生歡喜。所以者何？若諸菩薩聞說如是波羅蜜多相應法教生歡喜者，

定不捨離諸佛世尊，諸佛世尊亦不捨彼。」

爾時，佛告舍利子言：「如是！如是！如汝所說。若諸菩薩聞說

如是波羅蜜多相應法教，經一晝夜深心歡喜相續住者，是諸菩薩當知

已久發趣大乘；若諸菩薩聞說如是波羅蜜多相應法教，經二晝夜深心

歡喜相續住者，是諸菩薩當知復久發趣大乘；若諸菩薩聞說如是波羅

蜜多相應法教，經三晝夜展轉乃至經七晝夜，深心歡喜相續住者，是

諸菩薩當知更久乃至甚久發趣大乘。」

時，舍利子便白佛言：「如我解佛所說義者，是諸菩薩發趣大乘，

已經百劫、或二百劫、或三百劫，展轉乃至或七百劫。是諸菩薩修行

大乘，經七百劫當得出離。是諸菩薩由此因緣，功德善根漸次增長。

是諸菩薩方便善巧聞說如是波羅蜜多相應法教，雖深歡喜而無染著。

是諸菩薩本性清淨，聞說大乘深心歡喜。」

爾時，佛告舍利子言：「如是！如是！如汝所說。汝承佛力能說

如是波羅蜜多相應法教。若諸菩薩摩訶薩眾具如前說諸行、狀、相，

當知已久發趣大乘，如是菩薩摩訶薩眾已於菩提心不退轉。若諸菩薩

聞說如是波羅蜜多相應法教不生歡喜，是諸菩薩發趣大乘當知未久。



33

我於如是新趣大乘諸菩薩眾，亦為宣說波羅蜜多相應法教，令勤修學

漸當證得一切智智。」

爾時，舍利子白佛言：「世尊！甚奇！如來、應、正等覺於諸菩

薩皆不棄捨。」

爾時，佛告舍利子言：「汝謂如來、應、正等覺唯不棄捨諸菩薩

耶？汝今不應作如是見。何以故？舍利子！一切如來、應、正等覺皆

不棄捨一切有情，一切如來、應、正等覺皆深愍念一切有情，於諸有

情常作是念：『以何方便，令彼有情於生死苦速得解脫？』

「又，舍利子！汝等當知！諸佛世尊其心平等，如於佛所起純淨

心，安住慈悲與樂拔苦，如是愍念一切有情，平等欲令離苦得樂。

「又，舍利子！若諸如來、應、正等覺，於諸佛所住別異心，於

諸菩薩住別異心，於諸獨覺住別異心，於阿羅漢住別異心，於不還者

住別異心，於一來者住別異心，於預流者住別異心，於隨法行住別異

心，於隨信行住別異心，於外五通住別異心，於諸成就別解脫戒住別

異心，於諸成就十善業道住別異心，於諸成就十惡業道住別異心，於

旃荼羅、補羯娑等住別異心，則諸如來、應、正等覺心有差別、隨欲

而行，應非如來、應、正等覺。

「又舍利子！然諸如來、應、正等覺，如於佛所起純淨心，安住

慈悲與樂拔苦，於菩薩所亦復如是。如於菩薩起純淨心，安住慈悲與

樂拔苦，於獨覺所亦復如是。如於獨覺起純淨心，安住慈悲與樂拔苦，

於阿羅漢亦復如是。如於阿羅漢起純淨心，安住慈悲與樂拔苦，於不

還者亦復如是。如於不還者起純淨心，安住慈悲與樂拔苦，於一來者

亦復如是。如於一來者起純淨心，安住慈悲與樂拔苦，於預流者亦復

如是。如於預流者起純淨心，安住慈悲與樂拔苦，於隨法行亦復如是。

如於隨法行起純淨心，安住慈悲與樂拔苦，於隨信行亦復如是。如於

隨信行起純淨心，安住慈悲與樂拔苦，於外五通亦復如是。如於外五

通起純淨心，安住慈悲與樂拔苦，於諸成就別解脫戒亦復如是。如於



34

成就別解脫戒起純淨心，安住慈悲與樂拔苦，於諸成就十善業道亦復

如是。如於成就十善業道起純淨心，安住慈悲與樂拔苦，於諸成就十

惡業道亦復如是。如於成就十惡業道起純淨心，安住慈悲與樂拔苦，於

旃荼羅、補羯娑等亦復如是。由此如來、應、正等覺心無差別、不隨

欲行故，名如來、應、正等覺。是故諸佛具大悲慧、住一切法平等性

中，於諸有情皆不棄捨。

「又，舍利子！我都不見諸佛世尊於所緣境及於少事起愛恚者，

若諸如來、應、正等覺於所緣事起愛恚等，無有是處。何以故？舍利

子！諸佛世尊於愛恚等一切煩惱皆永斷故。

「又，舍利子！然諸如來、應、正等覺於諸菩薩最不棄捨。何以

故？舍利子！以諸如來、應、正等覺般涅槃後，有諸菩薩精進修行布

施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多漸次圓滿；精勤修學內

空、外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、

無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不

可得空、無性空、自性空、無性自性空，無顛倒智漸次圓滿；精勤修

學諸法真如、法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、

法定、法住、實際、虛空界、不思議界無顛倒智漸次圓滿；精勤修學

無明緣行，行緣識，識緣名色，名色緣六處， 六處緣觸，觸緣受，受

緣愛，愛緣取，取緣有，有緣生，生緣老死無顛倒智漸次圓滿；精勤

修學無明滅故行滅，行滅故識滅，識滅故名色滅，名色滅故六處滅，

六處滅故觸滅，觸滅故受滅，受滅故愛滅，愛滅故取滅，取滅故有滅，

有滅故生滅，生滅故老死滅無顛倒智漸次圓滿；精勤修學苦、集、滅、

道聖諦無顛倒智漸次圓滿；精勤修學四靜慮、四無量、四無色定漸次

圓滿；精勤修學四念住、四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、

八聖道支漸次圓滿；精勤修學空、無相、無願解脫門漸次圓滿；精勤

修學八解脫、八勝處、九次第定、十遍處漸次圓滿；精勤修學淨觀地、

種姓地、第八地、具見地、薄地、離欲地、已辦地、獨覺地、菩薩地、



35

如來地無顛倒智漸次圓滿；精勤修學極喜地、離垢地、發光地、焰慧

地、極難勝地、現前 地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地漸次圓滿；

精勤修學一切陀羅尼門、一切三摩地門漸次圓滿；精勤修學五眼、六

神通漸次圓滿；精勤修學如來十力、四無所畏、四無礙解、大慈、大

悲、大喜、大捨、十八佛不共法漸次圓滿；精勤修學三十二大士相、

八十隨好漸次圓滿；精勤修學無忘失法、恒住捨性漸次圓滿；精勤修

學一切智、道相智、一切相智漸次圓滿；精勤修學預流向、預流果、

一來向、一來果、不還向、不還果、阿羅漢向、阿羅漢果、獨覺因道、

獨覺菩提無顛倒智漸次圓滿；精勤修學一切菩薩摩訶薩行漸次圓滿；

精勤修學諸佛無上正等菩提漸次圓滿；精勤修學離斷生命、離不與取、

離欲邪行、離虛誑語、離麁惡語、離離間語、離雜穢語、離貪欲、離

瞋恚、離邪見業道漸次圓滿；精勤修學施設種種法門妙智漸次圓滿。

與諸世間作法明照，度脫無量無邊有情，離生死苦證涅槃樂。

「諸佛世尊觀如是義，教誡教授如是菩薩，由此因緣最不棄捨諸

菩薩眾。以諸菩薩於諸如來、應、正等覺般涅槃後，證得無上正等菩

提，與諸世間作法明照，令修正行獲大饒益，故於菩薩最不棄捨。」

時，舍利子便白佛言：「如是！世尊！如是！善逝！誠如聖教。

於諸如來般涅槃後，十方世界有菩薩摩訶薩證得無上正等菩提，與諸

世間作法明照。譬如大樹多諸果葉，枯滅之後小樹續生，莖、幹、枝、

條漸高漸廣，周匝蔭影一踰繕那，無量眾生止息於下，得免風雨寒熱

等難，採擿果、葉而受用之，諸有智人咸共稱讚。如是大樹果、葉、

蔭影，利樂有情不異於昔，唯諸愚者不解依趣。

「如是菩薩於佛世尊般涅槃後，漸次修學布施、淨戒、安忍、精

進、靜慮、般若波羅蜜多及餘無邊諸佛妙法漸次圓滿，各於三千大千

世界，證得無上正等菩提，紹先如來、應、正等覺，如實利樂無量有

情，種種佛事令不斷絕。謂為無邊諸有情類，方便宣說十善業道、施、

戒、修等種種法門令勤修學，脫惡趣苦生天、人中受諸快樂。或為無



36

邊諸有情類，方便宣說蘊、處、界等，無我、有情、命者、生者、養

者、士夫、補特伽羅、意生、儒童、作者、受者、知者、見者，令勤

精進，無倒觀察苦、集、滅、道四種聖諦，修四念住、四正斷、四神

足、五根、五力、七等覺支、八聖道支、三解脫門及餘善法，斷諸煩

惱得般涅槃。

「或為無邊諸有情類，方便宣說所有色蘊常無常性皆不可得，所

有受、想、行、識蘊常無常性亦不可得；方便宣說所有色蘊樂無樂性

皆不可得，所有受、想、行、識蘊樂無樂性亦不可得；方便宣說所有

色蘊我無我性皆不可得，所有受、想、行、識蘊我無我性亦不可得；

方便宣說所有色蘊淨不淨性皆不可得，所有受、想、行、識蘊淨不淨

性亦不可得；方便宣說所有色蘊寂靜不寂靜性皆不可得，所有受、想、

行、識蘊寂靜不寂靜性亦不可得；方便宣說所有色蘊遠離不遠離性皆

不可得，所有受、想、行、識蘊遠離不遠離性亦不可得。

「方便宣說所有眼處常無常性皆不可得，所有耳、鼻、舌、身、

意處常無常性亦不可得；方便宣說所有眼處樂無樂性皆不可得，所有

耳、鼻、舌、身、意處樂無樂性亦不可得；方便宣說所有眼處我無我

性皆不可得，所有耳、鼻、舌、身、意處我無我性亦不可得；方便宣

說所有眼處淨不淨性皆不可得，所有耳、鼻、舌、身、意處淨不淨性

亦不可得；方便宣說所有眼處寂靜不寂靜性皆不可得，所有耳、鼻、

舌、身、意處寂靜不寂靜性亦不可得；方便宣說所有眼處遠離不遠離

性皆不可得，所有耳、鼻、舌、身、意處遠離不遠離性亦不可得。

「方便宣說所有色處常無常性皆不可得，所有聲、香、味、觸、

法處常無常性亦不可得；方便宣說所有色處樂無樂性皆不可得，所有

聲、香、味、 觸、法處樂無樂性亦不可得；方便宣說所有色處我無我

性皆不可得，所有聲、香、味、觸、法處我無我性亦不可得；方便宣

說所有色處淨不淨性皆不可得，所有聲、香、味、觸、法處淨不淨性

亦不可得；方便宣說所有色處寂靜不寂靜性皆不可得，所有聲、香、



37

味、觸、法處寂靜不寂靜性亦不可 得；方便宣說所有色處遠離不遠離

性皆不可得，所有聲、香、味、觸、法處遠離不遠離性亦不可得。

「方便宣說所有眼界常無常性皆不可得，所有耳、鼻、舌、身、

意界常無常性亦不可得；方便宣說所有眼界樂無樂性皆不可得，所有

耳、鼻、舌、 身、意界樂無樂性亦不可得；方便宣說所有眼界我無我

性皆不可得，所有耳、鼻、舌、身、意界我無我性亦不可得；方便宣

說所有眼界淨不淨性皆不可得，所有耳、鼻、舌、身、意界淨不淨性

亦不可得；方便宣說所有眼界寂靜不寂靜性皆不可得，所有耳、鼻、

舌、身、意界寂靜不寂靜性亦不可 得；方便宣說所有眼界遠離不遠離

性皆不可得，所有耳、鼻、舌、身、意界遠離不遠離性亦不可得。

「方便宣說所有色界常無常性皆不可得，所有聲、香、味、觸、

法界常無常性亦不可得；方便宣說所有色界樂無樂性皆不可得，所有

聲、香、味、 觸、法界樂無樂性亦不可得；方便宣說所有色界我無我

性皆不可得，所有聲、香、味、觸、法界我無我性亦不可得；方便宣

說所有色界淨不淨性皆不可得，所有聲、香、味、觸、法界淨不淨性

亦不可得；方便宣說所有色界寂靜不寂靜性皆不可得，所有聲、香、

味、觸、法界寂靜不寂靜性亦不可 得；方便宣說所有色界遠離不遠離

性皆不可得，所有聲、香、味、觸、法界遠離不遠離性亦不可得。

「方便宣說所有眼識界常無常性皆不可得，所有耳、鼻、舌、身、

意識界常無常性亦不可得；方便宣說所有眼識界樂無樂性皆不可得，

所有耳、鼻、舌、身、意識界樂無樂性亦不可得；方便宣說所有眼識

界我無我性皆不可得，所有耳、鼻、舌、身、意識界我無我性亦不可

得；方便宣說所有眼識界淨不淨性皆不可得，所有耳、鼻、舌、身、

意識界淨不淨性亦不可得；方便宣說所有眼識界寂靜不寂靜性皆不可

得，所有耳、鼻、舌、身、意識界寂靜不寂靜性亦不可得；方便宣說

所有眼識界遠離不遠離性皆不可得，所有耳、鼻、舌、身、意識界遠

離不遠離性亦不可得。



38

「方便宣說所有苦聖諦常無常性皆不可得，所有集、滅、道聖諦

常無常性亦不可得；方便宣說所有苦聖諦樂無樂性皆不可得，所有集、

滅、道聖諦樂無樂性亦不可得；方便宣說所有苦聖諦我無我性皆不可

得，所有集、滅、道聖諦我無我性亦不可得；方便宣說所有苦聖諦淨

不淨性皆不可得，所有集、滅、道聖諦淨不淨性亦不可得；方便宣說

所有苦聖諦寂靜不寂靜性皆不可得，所有集、滅、道聖諦寂靜不寂靜

性亦不可得；方便宣說所有苦聖諦遠離不遠離性皆不可得，所有集、

滅、道聖諦遠離不遠離性亦不可得。

「方便宣說如是等類無量法門令勤精進，方便善巧無倒觀察離諸

戲論，方便修行布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多及餘

無量無邊佛法， 究竟證得一切智智。諸有情類有覺慧者，聞如是法精

進修行，隨其所應得甘露味，或暫或永利益安樂，唯有愚癡諸外道等，

不能聽受，沈淪諸趣。諸佛世尊觀如是義，偏於菩薩教誡教授。以諸

菩薩於諸如來、應、正等覺般涅槃後，修菩薩行漸次圓滿，證得無上

正等菩提，與諸世間作法明照。譬如大樹多所蔭影，利益安樂無量有

情。」

時，舍利子復白佛言：「如我解佛所說義者，教誡教授聲聞乘人，

若百若千乃至無數，皆令安住阿羅漢果，不如為一菩薩乘人方便善巧

說深法要，所謂六種波羅蜜多相應之法，令彼聞已，發起一念與一切

智相應之心。如是法要於前教法，為最為勝、為尊為高、為妙為微妙、

為上為無上，以所發心於聲聞等所有功德最為勝故。」

爾時，佛讚舍利子言：「善哉！善哉！如汝所說。汝能為佛作真

弟子，聰叡明了，調善無畏教誡教授菩薩乘人，令勤修行諸菩薩行，

疾證無上正等菩提，與諸有情作大饒益。」

爾時，佛告阿難陀言：「汝應受持如舍利子所說菩薩摩訶薩眾所

修淨戒波羅蜜多，勿令忘失！」

阿難陀曰：「唯然！世尊！我已受持如舍利子所說菩薩摩訶薩眾



39

所修淨戒波羅蜜多，必不忘失！令諸菩薩未發無上菩提心者，速令發

心；已發無上菩提心者，令永不退；若於無上正等菩提已不退者，令

速圓滿一切智智。」

時，薄伽梵說是經已，具壽舍利子、具壽滿慈子、具壽阿難陀，

及餘聲聞、諸菩薩眾，并餘一切天、龍、藥叉、人非人等，聞佛所說

皆大歡喜、信受奉行。

大般若波羅蜜多經卷第五百八十八

大般若經第十三會忍波羅蜜多分

序

西明寺沙門玄則撰

惟夫擅等覺之靈根、膺廣慈之奧主，馮闇海而利往、籠蒼品以遐

征，則忍波羅蜜為無與競，是以玄朋踵萃、神謨繼闡。將夷道梗、為

沮心怨，播親親於蠢徒、闢蕩蕩於情路，雖毀甚矛箭、害窮齏粉，必

當內蠲我想、外抵人相，目鄰虛之有間，投刃曷傷？念機關之無主，

觸舟奚若？我無自我，物復誰物？譬夫大浸稽空，而空無溺懼；積洿

歸澤，而澤無垢忿。況已謝之聲，毀譽一貫；既遷之色，損益同科。

大欲饒之以樂，豈復加之以苦？不有來損，則攝受之路無從；不有往

慈，則菩提之行無主。翻為善友，更領深恩，聞詈劇絲竹之娛，得捶

踰捧戴之悅。太子之二目兼喪，曾靡二心；仙人之七分支解，方酬七

覺。其感通也，則百矛集體，百福之相開；萬惱縈身，萬德之基立。

其致用也，則遠契無生，俯遠塵於證淨；遙資大捨，均左塗於右割。

比慚愧而為衣，則龍袞不侔其麗；禦煩惱而成鎧，則犀渠有謝其堅。



40

語其大力，則拔山無以喻；談其無畏，則賈勇弗之倫。始即事而為三，

卒階行而成五，莫不具依方便，斯著圓音。詞旨慇懃，理義詳覈。一

軸單譯，比於勤分。規弼之美，不其要歟！

大般若波羅蜜多經卷第五百八十九

三藏法師玄奘奉 詔譯

第十三安忍波羅蜜多分

如是我聞：

一時，薄伽梵在室羅筏住誓多林給孤獨園，與大苾芻眾千二百五

十人俱。

爾時，世尊告具壽滿慈子：「汝今應為欲證無上正等菩提諸菩薩

摩訶薩宣說安忍波羅蜜多。」

時，滿慈子蒙佛教勅，承佛神力便白佛言：「若菩薩摩訶薩欲證

無上正等菩提，於他有情種種訶罵、毀謗、言說應深忍受，不應發起

忿恚恨心，應起慈悲報彼恩德。如是菩薩應於安忍波羅蜜多深心信樂，

隨所發起安忍之心，迴向趣求一切智智，是菩薩摩訶薩能住安忍波羅

蜜多。」

時，舍利子便問具壽滿慈子言：「諸菩薩眾所修安忍，與聲聞眾

所修安忍，有何差別？」

滿慈子言：「諸聲聞眾所修安忍，名為少分行相，所緣非極圓滿；

諸菩薩眾所修安忍，名為具分行相，所緣最極圓滿。謂諸菩薩安忍無

量，為欲利樂無量有情，被安忍鎧作是誓言：『我當度脫無量有情，

皆令離苦，證涅槃樂。』是故菩薩安忍無量。聲聞安忍唯為捨棄自身

煩惱，非為有情，是故名為少分安忍，非如菩薩摩訶薩眾安忍無量。



41

以諸菩薩不離安忍波羅蜜多，是故名為具分安忍。若於菩薩起不清淨，

不能含忍損害之心，當知彼人獲無量罪，非於聲聞、獨覺乘等，是故

菩薩安忍最勝。

「又，舍利子！諸菩薩摩訶薩如為如來、應、正等覺之所訶責，

心無忿恨；如是若為或旃荼羅、或補羯娑、或餘下賤諸有情類訶罵、

謗毀，亦不應起忿恚、嫌恨、加報之心經剎那頃。如是菩薩攝受安忍

波羅蜜多疾得圓滿，不久證得一切智智。如是菩薩修學安忍波羅蜜多

漸次究竟，疾證無上正等菩提。若菩薩摩訶薩如是安住攝受安忍波羅

蜜多，堪受他人訶罵、謗毀，其心不動如妙高山，功德善根增長難壞，

速證無上正等菩提，普為世間作大饒益。」

時，舍利子復問具壽滿慈子言：「若菩薩摩訶薩修安忍時，有二

人來至菩薩所：一善心故以旃檀塗，一惡心故以火燒身。菩薩於彼應

起何心？」

滿慈子言：「是菩薩摩訶薩欲證無上正等菩提，於第一人不應起

愛，於第二人不應起恚，應於彼二起平等心，俱欲畢竟利益安樂；如

是菩薩摩訶薩眾能行安忍波羅蜜多，能住安忍波羅蜜多。若菩薩摩訶

薩能行安忍波羅蜜多，能住安忍波羅蜜多，是菩薩摩訶薩能無倒行菩

薩行處，能無倒住菩薩淨 土。如是菩薩摩訶薩眾於有情類，不應發起

忿恚之心，不應發起嫌恨之心，不應發起報怨之心。如是菩薩摩訶薩

眾於有情類，安忍圓滿、稱讚圓滿、柔和圓滿、意樂圓滿，無忿無恨，

於一切處皆起慈心。如是菩薩摩訶薩眾，他諸有情來至其所，起怨害

心，欲打、欲縛、毀辱、訶責，皆能安忍無心加報。如是菩薩摩訶薩

眾，他諸有情來至其所，欲興鬪諍作不饒益，菩薩於彼起和好心，軟

言愧謝令毒心息。

「爾時，菩薩作是思惟：『如是有情來至我所，欲興鬪諍作不饒

益。我證無上正等覺時，當為宣揚甚深空法，令永息滅一切鬪諍，謂

為宣揚所有色蘊皆如幻化畢竟性空，畢竟空中無所諍競，令彼聞已鬪



42

諍心息，亦為宣揚所有受、想、行、識蘊皆如幻化畢竟性空，畢竟空

中無所諍競，令彼聞已鬪諍心息。或為宣揚所有眼處皆如幻化畢竟性

空，畢竟空中無所諍競，令彼聞已鬪諍心息，亦為宣揚所有耳、鼻、

舌、身、意處皆如幻化畢竟性空，畢竟空中無所諍競，令彼聞已鬪諍

心息。或為宣揚所有色處皆如幻化畢竟性空，畢竟空中無所諍競，令

彼聞已鬪諍心息，亦為宣揚所有聲、香、味、觸、法處皆如幻化畢竟

性空，畢竟空中無所諍競，令彼聞已鬪諍心息。或為宣揚所有眼界皆

如幻化畢竟性空，畢竟空中無所諍競，令彼聞已鬪諍心息，亦為宣揚

所有耳、鼻、舌、身、意界皆如幻化畢竟性空，畢竟空中無所諍競，

令彼聞已鬪諍心息。或為宣揚所有色界皆如幻化畢竟性空，畢竟空中

無所諍競，令彼聞已鬪諍心息，亦為宣揚所有聲、香、味、觸、法界

皆如幻化畢竟性空，畢竟空中無所諍競，令彼聞已鬪諍心息。或為宣

揚所有眼識界皆如幻化畢竟性空，畢竟空中無所諍競，令彼聞已鬪諍

心息，亦為宣揚所有耳、鼻、舌、身、意識界皆如幻化畢竟性空，畢

竟空中無所諍競，令彼聞已鬪諍心息。或為宣揚所有眼觸皆如幻化畢

竟性空，畢竟空中無所諍競，令彼聞已鬪諍心息，亦為宣揚所有耳、

鼻、舌、身、意觸皆如幻化畢竟性空， 畢竟空中無所諍競，令彼聞已

鬪諍心息。或為宣揚所有眼觸為緣所生諸受皆如幻化畢竟性空，畢竟

空中無所諍競，令彼聞已鬪諍心息，亦為宣揚所有耳、鼻、舌、身、

意觸為緣所生諸受皆如幻化畢竟性空，畢竟空中無所諍競，令彼聞已

鬪諍心息。

「『或為宣揚所有地界皆如幻化畢竟性空，畢竟空中無所諍競，

令彼聞已鬪諍心息，亦為宣揚所有水、火、風、空、識界皆如幻化畢

竟性空，畢竟空中無所諍競，令彼聞已鬪諍心息。或為宣揚所有因緣

皆如幻化畢竟性空，畢竟空中無所諍競，令彼聞已鬪諍心息，亦為宣

揚所有等無間緣、所緣緣、增上緣及從諸緣所生諸法皆如幻化畢竟性

空，畢竟空中無所諍競，令彼聞已鬪諍心息。或為宣揚所有無明皆如



43

幻化畢竟性空，畢竟空中無所諍競，令彼聞已鬪諍心息，亦為宣揚所

有行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死皆如幻化畢

竟性空，畢竟空中無所諍競，令彼聞已鬪諍心息。或為宣揚所有欲界

皆如幻化畢竟性空，畢竟空中無所諍競，令彼聞已鬪諍心息，亦為宣

揚所有色界、若無色界、若無漏界皆如幻化畢竟性空，畢竟空中無所

諍競，令彼聞已鬪諍心息。』

「如是菩薩作是思惟：『我證無上正等覺時，為諸有情說如是法，

令其永滅一切鬪諍，其心平等猶若虛空，不相伺求種種瑕隙，由斯感

得大士夫相所莊嚴身，一切有情見者歡喜互相饒益，乃至證得清涼涅

槃，離諸戲論畢竟安樂。』」

爾時，舍利子問滿慈子言：「菩薩、聲聞二種安忍，應知何者廣

大、微妙、清淨、殊勝？」時，滿慈子便謂具壽舍利子言：「今以現

事詰問尊者，隨意為答。」

舍利子言：「隨意詰問，我當為答。」

滿慈子言：「世間鏵鐵與贍部金二種光彩，應知何者廣大、微妙、

清淨、殊勝？」

舍利子言：「世間鏵鐵所有光彩，難可方比贍部真金，謂贍部金

所有光彩廣大、微妙、清淨、殊勝。」

滿慈子言：「聲聞安忍如世鏵鐵所有光彩，菩薩安忍如贍部金所

有光彩，應知二種安忍勝劣差別之相。何以故？舍利子！聲聞乘人所

有安忍，唯觀色蘊乃至識蘊，無我、有情、命者、生者、養者、士夫、

補特伽羅、意生、儒童、作者、受者、知者、見者之所引發；菩薩乘

人所有安忍，亦觀色蘊乃至識蘊，都無自性，無生無滅，無染無淨，

無增無減，本來寂靜之所引發，是故菩薩所有安忍廣大、微妙、清淨、

殊勝，過諸聲聞所有安忍。聲聞乘人所有安忍，唯觀眼處乃至意處，

無我、有情、命者、生者、養者、士夫、補特伽羅、意生、儒童、作

者、受者、知者、見者之所引發；菩薩乘人所有安忍，亦觀眼處乃至



44

意處，都無自性，無生無滅，無染無淨，無增無減，本來寂靜之所引

發，是故菩薩所有安忍廣大、微妙、清淨、殊勝，過諸聲聞所有安忍。

聲聞乘人所有安忍，唯觀色處乃至法處，無我、有情、命者、生者、

養者、士夫、補特伽羅、意生、儒童、作者、受者、知者、見者之所

引發；菩薩乘人所有安忍，亦觀色處乃至法處，都無自性，無生無滅，

無染無淨，無增無減，本來寂靜之所引發，是故菩薩所有安忍廣大、

微妙、清淨、殊勝，過諸聲聞所有安忍。聲聞乘人所有安忍，唯觀眼

界乃至意界，無我、有情、命者、生者、養者、士夫、補特伽羅、意

生、儒童、作者、受者、知者、見者之所引發；菩薩乘人所有安忍，

亦觀眼界乃至意界，都無自性，無生無滅，無染無淨，無增無減，本

來寂靜之所引發，是故菩薩所有安忍廣大、微妙、清淨、殊勝，過諸

聲聞所有安忍。聲聞乘人所有安忍，唯觀色界乃至法界，無我、有情、

命者、生者、養者、士夫、補特伽羅、意生、儒童、作者、受者、知

者、見者之所引發；菩薩乘人所有安忍，亦觀色界乃至法界，都無自

性，無生無滅，無染無淨，無增無減，本來寂靜之所引發，是故菩薩

所有安忍廣大、微妙、清淨、殊勝，過諸聲聞所有安忍。聲聞乘人所

有安忍，唯觀眼識界乃至意識界，無我、有情、命者、生者、養者、

士夫、補特伽羅、意生、儒童、作者、受者、知者、見者之所引發；

菩薩乘人所有安忍，亦觀眼識界乃至意識界，都無自性，無生無滅，

無染無淨，無增無減，本來寂靜之所引發，是故菩薩所有安忍廣大、

微妙、清淨、殊勝，過諸聲聞所有安忍。聲聞乘人所有安忍，唯觀眼

觸乃至意觸，無我、有情、命者、生者、養者、士夫、補特伽羅、意

生、儒童、作者、受者、知者、見者之所引發；菩薩乘人所有安忍，

亦觀眼觸乃至意觸，都無自性，無生無滅，無染無淨，無增無減，本

來寂靜之所引發，是故菩薩所有安忍廣大、微妙、清淨、殊勝，過諸

聲聞所有安忍。聲聞乘人所有安忍，唯觀眼觸為緣所生諸受乃至意觸

為緣所生諸受，無我、有情、命者、生者、養者、士夫、補特伽羅、



45

意生、儒童、作者、受者、知者、見者之所引發； 菩薩乘人所有安忍，

亦觀眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸受，都無自性，無生無滅，

無染無淨，無增無減，本來寂靜之所引發，是故菩薩所有安忍廣大、

微妙、清淨、殊勝，過諸聲聞所有安忍。聲聞乘人所有安忍，唯觀地

界乃至識界，無我、有情、命者、生者、養者、士夫、補特伽羅、意

生、儒童、作者、受者、知者、見者之所引發；菩薩乘人所有安忍，

亦觀地界乃至識界，都無自性，無生無滅，無染無淨，無增無減，本

來寂靜之所引發，是故菩薩所有安忍廣大、微妙、清淨、殊勝，過諸

聲聞所有安忍。聲聞乘人所有安忍，唯觀無明乃至老死，無我、有情、

命者、生者、養者、士夫、補特伽羅、意生、儒童、作者、受者、知

者、見者之所引發；菩薩乘人所有安忍，亦觀無明乃至老死，都無自

性，無生無滅，無染無淨，無增無減，本來寂靜之所引發，是故菩薩

所有安忍廣大、微妙、清淨、殊勝，過諸聲聞所有安忍。

「又，舍利子！若菩薩摩訶薩欲證無上正等菩提，若怨賊來解身

支節，是菩薩摩訶薩應作是念：『殑伽河沙可知數量，身之數量難可

得知。若所解身、若能解者，俱色攝故分數難知；所解身支分數極少，

如何緣此應生忿恚？』是菩薩摩訶薩觀如是義，雖遭怨賊解身支節而

能忍受，都無瞋忿、怨恨之心。是諸菩薩摩訶薩眾，隨所發起安忍之

心，迴向趣求一切智智，攝受安忍波羅蜜多。如是菩薩摩訶薩眾，應

知安忍波羅蜜多，能一切時常不捨離。

「又，舍利子！若菩薩摩訶薩欲證無上正等菩提，若有人來捶打、

訶罵，是菩薩摩訶薩應作是念：『殑伽河沙可知數量，我身過患難可

得知，謂無始來發起種種煩惱惡業違害理事，諸佛賢聖共所訶毀。今

此人來捶打、訶罵，百分、千分乃至鄔波尼殺曇分未得其一，如何緣

此應生忿恚？』是菩薩摩訶薩觀如是義，雖有人來捶打、訶罵而能忍

受，都無瞋忿、怨恨之心。是諸菩薩摩訶薩眾，隨所發起安忍之心，

迴向趣求一切智智，攝受安忍波羅蜜多。如是菩薩摩訶薩眾，應知安



46

忍波羅蜜多，能一切時常不捨離。

「又，舍利子！若菩薩摩訶薩欲證無上正等菩提，若怨賊來劫奪

財寶，是菩薩摩訶薩應作是念：『如是財寶本性皆空無所繫屬，如何

緣此應生忿恚？』是菩薩摩訶薩觀如是義，雖遭怨賊劫奪財寶，而心

都無瞋忿、怨恨。是諸菩薩摩訶薩眾，隨所發起安忍之心，迴向趣求

一切智智，攝受安忍波羅蜜多。如是菩薩摩訶薩眾，應知安忍波羅蜜

多，能一切時常不捨離。

「又，舍利子！若菩薩摩訶薩欲證無上正等菩提，應修其心令與

地、水、火、風、空等。」 舍利子言：「云何菩薩摩訶薩眾欲證無上

正等菩提，應修其心令與地、水、火、風、空等？」

滿慈子言：「若諸菩薩摩訶薩眾欲證無上正等菩提，應修其心令

如大地、大水、大火、大風、虛空無所分別。」舍利子言：「云何菩

薩摩訶薩眾欲證無上正等菩提，應修其心令如大地無所分別？」

滿慈子言：「譬如大地，雖以可愛色、香、味、觸擲置其中，而

都不生高欣喜愛；雖以非愛色、香、味、觸擲置其中，而都不生下慼

憂恚。如是菩薩摩訶薩眾雖遇種種可愛所緣，而不應生高欣喜愛；雖

遇種種不可愛緣，而不應生下慼憂恚。安忍淨信常現在前，猶如大地

平等而轉，故說菩薩摩訶薩眾欲證無上正等菩提，應修其心令如大地

無所分別。」

舍利子言：「云何菩薩摩訶薩眾欲證無上正等菩提，應修其心令

如大水無所分別？」

滿慈子言：「譬如大水，雖以可愛色、香、味、觸擲置其中，而

都不生高欣喜愛；雖以非愛色、香、味、觸擲置其中，而都不生下慼

憂恚。如是菩薩摩訶薩眾雖遇種種可愛所緣，而不應生高欣喜愛；雖

遇種種不可愛緣，而不應生下慼憂恚。安忍淨信常現在前，猶如大水

平等而轉，故說菩薩摩訶薩眾欲證無上正等菩提，應修其心令如大水

無所分別。」



47

舍利子言：「云何菩薩摩訶薩眾欲證無上正等菩提，應修其心令

如大火無所分別？」

滿慈子言：「譬如大火，雖以可愛色、香、味、觸擲置其中，而

都不生高欣喜愛；雖以非愛色、香、味、觸擲置其中，而都不生下慼

憂恚。如是菩薩摩訶薩眾雖遇種種可愛所緣，而不應生高欣喜愛；雖

遇種種不可愛緣，而不應生下慼憂恚。安忍淨信常現在前，猶如大火

平等而轉，故說菩薩摩訶薩眾欲證無上正等菩提，應修其心令如大火

無所分別。」

舍利子言：「云何菩薩摩訶薩眾欲證無上正等菩提，應修其心令

如大風無所分別？」

滿慈子言：「譬如大風，雖以可愛色、香、味、觸擲置其中，而

都不生高欣喜愛；雖以非愛色、香、味、觸擲置其中，而都不生下慼

憂恚。如是菩薩摩訶薩眾雖遇種種可愛所緣，而不應生高欣喜愛；雖

遇種種不可愛緣，而不應生下慼憂恚。安忍淨信常現在前，猶如大風

平等而轉，故說菩薩摩訶薩眾欲證無上正等菩提，應修其心令如大風

無所分別。」

舍利子言：「云何菩薩摩訶薩眾欲證無上正等菩提，應修其心令

如虛空無所分別？」

滿慈子言：「譬如虛空，雖以可愛色、香、味、觸擲置其中，而

都不生高欣喜愛；雖以非愛色、香、味、觸擲置其中，而都不生下慼

憂恚。如是菩薩摩訶薩眾雖遇種種可愛所緣，而不應生高欣喜愛；雖

遇種種不可愛緣，而不應生下慼憂恚。安忍淨信常現在前，猶如虛空

平等而轉，故說菩薩摩訶薩眾欲證無上正等菩提，應修其心令如虛空

無所分別。」

時，舍利子便問具壽滿慈子言：「虛空無為，諸菩薩眾豈無為攝？」

滿慈子言：「非菩薩眾是無為攝。然諸菩薩修行般若波羅蜜多方

便善巧，觀察身心與虛空等，令於境界無所分別，堪修安忍波羅蜜多，



48

謂諸菩薩摩訶薩眾方便善巧，觀察身心無性、無礙與虛空等，堪受種

種刀杖等觸。如是菩薩摩訶薩眾方便善巧，依止般若波羅蜜多，觀察

身心與虛空等，攝受安忍波羅蜜多，假使恒時地獄猛火、地獄刀杖及

餘苦具逼迫其身，亦能忍受，其心平等無動無變。如是菩薩摩訶薩眾

修行般若波羅蜜多，攝受般若波羅蜜多，觀察身心與虛空等，堪受眾

苦無動無變，如是菩薩摩訶薩眾堪受眾苦無動無變，即是安忍波羅蜜

多。如是菩薩摩訶薩眾修行般若波羅蜜多，重苦觸時便作是念：『我

從無始生死已來，雖受身心猛利眾苦，而由此苦尚不能得若預流果、

若一來果、若不還果、若阿羅漢果、若獨覺菩提，況由此苦能證無上

正等菩提！今我身心所受眾苦，既為利樂諸有情故，定證無上正等菩

提，是故我今應歡喜受。』如是菩薩摩訶薩眾觀此義故，雖受眾苦而

能發生增上猛利歡喜忍受。

「又，舍利子！譬如有人食百味食，身心適悅生勝歡喜。如是菩

薩見乞者來或求資財、或求身分，或因捨施受種種苦，歡喜忍受身心

適悅，過前適悅多百千倍。又舍利子！如阿羅漢若見如來、應、正等

覺，雖漏已盡而生殊勝信敬喜心。如是菩薩摩訶薩眾見來求者或乞資

財、或乞身分，心生殊勝信敬歡喜，能深忍受彼所加害、訶罵、毀謗

種種重苦，隨所發起安忍心時，迴向趣求一切智智。如是菩薩摩訶薩

眾由隨發起安忍心時，迴向趣求一切智智，常不遠離所修安忍波羅蜜

多，與諸有情作大饒益恒無間斷。

「又，舍利子！諸菩薩摩訶薩欲證無上正等菩提，於諸有情應修

安忍，打不報打，罵不報罵，謗不報謗，瞋不報瞋，訶不報訶，忿不

報忿，怒不報 怒，害不報害，於諸惡事皆能忍受。何以故？舍利子！

是諸菩薩摩訶薩眾恒不捨離一切智心，於諸有情欲饒益故。若諸菩薩

摩訶薩眾恒不捨離一切智心，於諸有情欲作饒益，假使身受百千矛[矛

*(替-曰+貝)]，而無一念報害之心，於彼常生淨信安忍。如是菩薩摩

訶薩眾修行安忍波羅蜜多，於諸有情欲作饒益，定當獲得真金色身，



49

相好莊嚴見者歡喜。

「是故，舍利子！菩薩摩訶薩皆應精勤修安忍力，忍受一切加害

等苦。若菩薩摩訶薩修安忍力忍受眾苦，攝受安忍波羅蜜多，是菩薩

摩訶薩遠離生死近一切智，能與有情作大饒益。若菩薩摩訶薩愛樂聲

聞或獨覺地，是菩薩摩訶薩當知退失菩薩安忍波羅蜜多。所以者何？

諸菩薩摩訶薩寧以自身具受生死無邊大苦，而不愛著聲聞、獨覺自利

眾善。何以故？舍利子！若菩薩摩訶薩愛著聲聞或獨覺地，是菩薩摩

訶薩當知退失自所行處，行他行處。」

時，舍利子便問具壽滿慈子言：「云何菩薩摩訶薩行他行處？」

滿慈子言：「若菩薩摩訶薩住聲聞地或獨覺地，是菩薩摩訶薩行

他行處；若菩薩摩訶薩起聲聞作意或獨覺作意，是菩薩摩訶薩行他行

處；若菩薩摩訶薩樂著聲聞相應法教，或樂獨覺相應言論，是菩薩摩

訶薩行他行處。

「又，舍利子！若菩薩摩訶薩樂觀色蘊若常若無常，樂觀受、想、

行、識蘊若常若無常，是菩薩摩訶薩行他行處。若菩薩摩訶薩樂觀色

蘊若樂若苦，樂觀受、想、行、識蘊若樂若苦，是菩薩摩訶薩行他行

處。若菩薩摩訶薩樂觀色蘊若我若無我，樂觀受、想、行、識蘊若我

若無我，是菩薩摩訶薩行他行處。若菩薩摩訶薩樂觀色蘊若淨若不淨，

樂觀受、想、行、識蘊若淨若不淨，是菩薩摩訶薩行他行處。

「又，舍利子！若菩薩摩訶薩樂觀眼處若常若無常，樂觀耳、鼻、

舌、身、意處若常若無常，是菩薩摩訶薩行他行處。若菩薩摩訶薩樂

觀眼處若樂若苦，樂觀耳、鼻、舌、身、意處若樂若苦，是菩薩摩訶

薩行他行處。若菩薩摩訶薩樂觀眼處若我若無我，樂觀耳、鼻、舌、

身、意處若我若無我，是菩薩摩訶薩行他行處。若菩薩摩訶薩樂觀眼

處若淨若不淨，樂觀耳、鼻、舌、身、意處若淨若不淨，是菩薩摩訶

薩行他行處。

「又，舍利子！若菩薩摩訶薩樂觀色處若常若無常，樂觀聲、香、



50

味、觸、法處若常若無常，是菩薩摩訶薩行他行處。若菩薩摩訶薩樂

觀色處若樂若苦，樂觀聲、香、味、觸、法處若樂若苦，是菩薩摩訶

薩行他行處。若菩薩摩訶薩樂觀色處若我若無我，樂觀聲、香、味、

觸、法處若我若無我，是菩薩摩訶薩行他行處。若菩薩摩訶薩樂觀色

處若淨若不淨，樂觀聲、香、味、觸、法處若淨若不淨，是菩薩摩訶

薩行他行處。

「又，舍利子！若菩薩摩訶薩樂觀眼界若常若無常，樂觀耳、鼻、

舌、身、意界若常若無常，是菩薩摩訶薩行他行處。若菩薩摩訶薩樂

觀眼界若樂若苦，樂觀耳、鼻、舌、身、意界若樂若苦，是菩薩摩訶

薩行他行處。若菩薩摩訶薩樂觀眼界若我若無我，樂觀耳、鼻、舌、

身、意界若我若無我，是菩薩摩訶薩行他行處。若菩薩摩訶薩樂觀眼

界若淨若不淨，樂觀耳、鼻、舌、身、意界若淨若不淨，是菩薩摩訶

薩行他行處。

「又，舍利子！若菩薩摩訶薩樂觀色界若常若無常，樂觀聲、香、

味、觸、法界若常若無常，是菩薩摩訶薩行他行處。若菩薩摩訶薩樂

觀色界若樂若苦，樂觀聲、香、味、觸、法界若樂、若苦是菩薩摩訶

薩行他行處。若菩薩摩訶薩樂觀色界若我若無我，樂觀聲、香、味、

觸、法界若我若無我，是菩薩摩訶薩行他行處。若菩薩摩訶薩樂觀色

界若淨若不淨，樂觀聲、香、味、觸、法界若淨若不淨，是菩薩摩訶

薩行他行處。

「又，舍利子！若菩薩摩訶薩樂觀眼識界若常若無常，樂觀耳、

鼻、舌、身、意識界若常若無常，是菩薩摩訶薩行他行處。若菩薩摩

訶薩樂觀眼識界若樂若苦，樂觀耳、鼻、舌、身、意識界若樂若苦，

是菩薩摩訶薩行他行處。若菩薩摩訶薩樂觀眼識界若我若無我，樂觀

耳、鼻、舌、身、意識界若我若無我，是菩薩摩訶薩行他行處。若菩

薩摩訶薩樂觀眼識界若淨若不淨，樂觀耳、鼻、舌、身、意識界若淨

若不淨，是菩薩摩訶薩行他行處。」



51

時，舍利子復問具壽滿慈子言：「云何菩薩摩訶薩行自行處？」

滿慈子言：「若菩薩摩訶薩修行六種波羅蜜多，一切智智相應作

意，是菩薩摩訶薩行自行處。若菩薩摩訶薩修行六種波羅蜜多，一切

惡魔不能得便。譬如野干於諸龜、鼈不能得便，不得便故所行自在。

如是菩薩摩訶薩眾修行六種波羅蜜多，一切惡魔不能得便，不得便故

所行自在。

「又，舍利子！假使惡魔普化三千大千世界諸有情類皆為惡魔，

一一惡魔各有爾所魔軍眷屬，前後圍遶來至菩薩摩訶薩所。是菩薩摩

訶薩修行六種波羅蜜多，彼諸惡魔不能得便，不得便故所行自在。譬

如野干於諸龜、鼈不能得便，不得便故所行自在。

「是故，舍利子！菩薩摩訶薩應如是學：『我心不應遠離六種波

羅蜜多。』若心不離如是六種波羅蜜多，一切惡魔不能得便，不得便

故所行自在。」時，舍利子復問具壽滿慈子言：「云何菩薩摩訶薩於

諸魔事應如實知？」

滿慈子言：「若菩薩摩訶薩不樂聽聞波羅蜜多相應法教，當知是

為諸惡魔事。又，舍利子！若菩薩摩訶薩不樂受持波羅蜜多相應法教，

當知是為諸惡魔事。又，舍利子！若菩薩摩訶薩不樂讀誦波羅蜜多相

應法教，當知是為諸惡魔事。又，舍利子！若菩薩摩訶薩不樂思惟波

羅蜜多相應法教，當知是為諸惡魔事。又，舍利子！若菩薩摩訶薩不

樂修行波羅蜜多相應法行，當知是為諸惡魔事。諸菩薩摩訶薩覺此事

已，作是思惟：『定是惡魔方便障礙我心所求一切智智，我今不應隨

彼所欲，應勤修學波羅蜜多。』是菩薩摩訶薩於彼惡魔不應忿恚，亦

不應起不堪忍心，若如是行即為安忍波羅蜜多。此菩薩摩訶薩應作是

念：『我證無上正等覺時，當為有情說能永斷貪、瞋、癡法，是故今

者於彼惡魔不應忿恚。』若時菩薩摩訶薩得如是念，爾時菩薩摩訶薩

勝諸惡魔，自在修行布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多。

若時菩薩摩訶薩一切智智相應作意不現在前，是時菩薩摩訶薩應作是



52

念：『我於今者勿行非處，令我不憶一切智智。』如是菩薩應自責心：

『我於今者虛費時日。』」

時，舍利子便問具壽滿慈子言：「齊何名為虛費時日？」

滿慈子言：「若菩薩摩訶薩於此六種波羅蜜多隨一現行，不能憶

念一切智智，不能迴向一切智智，是菩薩摩訶薩虛費時日，損時日果。

若菩薩摩訶薩於此六種波羅蜜多隨一現行，或第二日或第三日，乃能

憶念一切智智，及能迴向一切智智，是菩薩摩訶薩雖有所犯，而得名

為有時日果。」

爾時，舍利子問滿慈子言：「菩薩安忍與阿羅漢所有安忍有何差

別？」 滿慈子言：「今問尊者：妙高山王與小芥子，大小、高下、輕

重何別？」舍利子言：「無量差別。」

滿慈子言：「菩薩安忍與阿羅漢所有安忍亦復如是，不應為問。

又，舍利子！於意云何？大海中水、一毛端水，何者為多？」舍利子

言：「大海中水、一毛端水，百分、千分乃至鄔波尼殺曇分亦未能比

其量多少。」

滿慈子言：「菩薩安忍與阿羅漢所有安忍亦復如是，百分、千分

乃至鄔波尼殺曇分亦未能比其量多少，是故不應作如是問。」

爾時，佛讚滿慈子言：「善哉！善哉！如汝所說。汝承佛力善說

安忍波羅蜜多。若取菩薩摩訶薩忍其量大小、校量聲聞、獨覺忍者，

則為欲取如來之忍其量大小，校量聲聞、獨覺等忍。所以者何？諸菩

薩眾所成就忍其量無邊，不應校量聲聞等忍。」

爾時，佛告阿難陀言：「汝應受持如滿慈子所說菩薩摩訶薩眾所

修安忍波羅蜜多，勿令忘失！」 阿難陀曰：「唯然！世尊！我已受持

如滿慈子所說菩薩摩訶薩眾所修安忍波羅蜜多，必不忘失！」

時，薄伽梵說是經已，具壽滿慈子、具壽舍利子、具壽阿難陀，

及餘聲聞、諸菩薩眾，并餘一切天、龍、藥叉、阿素洛等，聞佛所說

皆大歡喜、信受奉行。



53

大般若波羅蜜多經卷第五百八十九

大般若經第十四會勤波羅蜜多分

序

西明寺沙門玄則撰

觀夫至運無動，妙警伊寂，梵輪冥退轉之規、慈航虛下濟之影，

斯進德所以為貴、勤音所由而作也。其有揭情區而遠荷、指覺地以高

驤，比擐甲之精堅、同策駟之遄夙，則必任善以為軛，引之無窮之路；

委身而作隸，驅之罔極之期。微五欲之宴安，乃三塗之酖毒；從四修

之勞悴，寔萬德之光敷。惟夫淺溜穿石、小滴盈器，鑽燧之勤、斷幹

之漸，皆積微不已，故在著可觀。蚓弱質而飲泉，蟹壯容而寄穴，驊

鑣怠矣，駑駕先之。矧乎摩訶衍心、波羅蜜行，其於勉刻，豈忘動靜。

故能千界如燬，詢一句以投之；萬流方割，拯一命而游之。假使駐補

處以三祇，終競勇於初發；雖復澹即空於萬 行，乃均熾於昔耽。不端

倪其所欲行，不翹佇其所當證，撫塵劫之修如瞬，仍加渴日；視砂界

之赴若鄰，猶殷夙夜。故精進之於諸度也，若銜捶之在群馭焉；正勤

之於道品也，若鹽梅之資列鼎焉。正法源底由之而至，聖人能事於茲

而畢。然後聞舍利之談覺支則輟賞無地，憶底沙之流讚頌則勃興斯在，

三練之業允該、六意之修奚極，緬惟景躅，豈遑寧處；載詠玄章，益

荷昭趣。文乃單卷，事非重譯。庶將貿寸陰以尺璧，甘夕死於朝聞矣。



54

大般若波羅蜜多經卷第五百九十

三藏法師玄奘奉 詔譯

第十四精進波羅蜜多分

如是我聞：

一時薄伽梵在室羅筏住誓多林給孤獨園，與大苾芻眾千二百五十

人俱。

爾時，具壽滿慈子白佛言：「世尊！若菩薩摩訶薩欲證無上正等

菩提，云何方便安住精進波羅蜜多？」

爾時，世尊告滿慈子：「若菩薩摩訶薩欲證無上正等菩提，初發

心時應作是念：『我諸所有若身若心，先應為他作饒益事，當令一切

所願滿足。』譬如僮僕應作是念：『行住坐臥皆當任主，不應自在而

有所作；欲從其舍往市鄽等，先諮問主然後方出；所須飲食許乃受用，

諸有所為皆隨主欲。』如是菩薩摩訶薩眾欲證無上正等菩提，最初發

心應作是念：『我之所有若身若心，皆不應令自在而轉，隨他所有饒

益事業，一切皆當為其成辦。』如是菩薩摩訶薩眾依止精進波羅蜜多，

不離精進波羅蜜多，誓為有情作所應作，諸菩薩摩訶薩皆於精進波羅

蜜多應如是住。譬如馬寶若人乘御便作是念：

『我今不應令乘御人身支搖動、疲倦勞苦、或損嚴具，盤迴去住

遲速任人，將護其人，不令緣我起瞋忿等種種過失。』如是菩薩摩訶

薩眾，欲行精進波羅蜜多，不隨己心而有所作，隨他意樂為作饒益，

仍將護彼，令於我身不起一切煩惱惡業。彼於菩薩摩訶薩眾雖先無恩，

而諸菩薩摩訶薩眾作報恩想，為彼成辦種種事業。如是菩薩摩訶薩眾

為成精進波羅蜜多，將護他心隨他意轉，為作種種利益安樂。如是菩

薩摩訶薩眾攝受精進波羅蜜多，作諸有情利益安樂，如己事業常無厭

倦，是為菩薩摩訶薩眾安住精進波羅蜜多。



55

「又，滿慈子！若菩薩摩訶薩為疾證得一切智智，與諸有情作大

饒益，常勤修學布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多，心

無退轉，是菩薩摩訶薩安住精進波羅蜜多。

「若菩薩摩訶薩為疾證得一切智智，與諸有情作大饒益，常勤修

學內空、外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢

竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法

空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空觀，心無退轉，是菩薩

摩訶薩安住精進波羅蜜多。

「若菩薩摩訶薩為疾證得一切智智，與諸有情作大饒益，常勤修

學諸法真如、法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、

法定、法住、實際、虛空界、不思議界觀，心無退轉，是菩薩摩訶薩

安住精進波羅蜜多。

「若菩薩摩訶薩為疾證得一切智智，與諸有情作大饒益，常勤修

學無明緣行，行緣識，識緣名色，名色緣六處，六處緣觸，觸緣受，

受緣愛，愛緣取，取緣有，有緣生，生緣老死愁歎苦憂惱觀，心無退

轉，是菩薩摩訶薩安住精進波羅蜜多。

「若菩薩摩訶薩為疾證得一切智智，與諸有情作大饒益，常勤修

學無明滅故行滅，行滅故識滅，識滅故名色滅，名色滅故六處滅，六

處滅故觸滅，觸滅故受滅，受滅故愛滅，愛滅故取滅，取滅故有滅，

有滅故生滅，生滅故老死愁歎苦憂惱滅觀，心無退轉，是菩薩摩訶薩

安住精進波羅蜜多。

「若菩薩摩訶薩為疾證得一切智智，與諸有情作大饒益，常勤修

學若苦、若無常、若空、若無我，苦聖諦觀，若因、若集、若生、若

緣，集聖諦觀，若滅、若靜、若妙、若離，滅聖諦觀，若道、若如、

若行、若出，道聖諦觀，心無退轉，是菩薩摩訶薩安住精進波羅蜜多。

「若菩薩摩訶薩為疾證得一切智智，與諸有情作大饒益，常勤修

學四靜慮、四無量、四無色定，心無退轉，是菩薩摩訶薩安住精進波



56

羅蜜多。

「若菩薩摩訶薩為疾證得一切智智，與諸有情作大饒益，常勤修

學四念住、四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支，心

無退轉，是菩薩摩訶薩安住精進波羅蜜多。

「若菩薩摩訶薩為疾證得一切智智，與諸有情作大饒益，常勤修

學空、無相、無願解脫門，心無退轉，是菩薩摩訶薩安住精進波羅蜜

多。

「若菩薩摩訶薩為疾證得一切智智，與諸有情作大饒益，常勤修

學八解脫、八勝處、九次第定、十遍處心無退轉，是菩薩摩訶薩安住

精進波羅蜜多。

「若菩薩摩訶薩為疾證得一切智智，與諸有情作大饒益，常勤修

學一切陀羅尼門、一切三摩地門，心無退轉，是菩薩摩訶薩安住精進

波羅蜜多。

「若菩薩摩訶薩為疾證得一切智智，與諸有情作大饒益，常勤修

學淨觀地、種姓地、第八地、具見地、薄地、離欲地、已辦地、獨覺

地、菩薩地、如來地智，心無退轉，是菩薩摩訶薩安住精進波羅蜜多。

「若菩薩摩訶薩為疾證得一切智智，與諸有情作大饒益，常勤修

學若勝解行地、若極喜地、若離垢地、若發光地、若焰慧地、若極難

勝地、若現前地、若遠行地、若不動地、若善慧地、若法雲地、若等

覺地，心無退轉，是菩薩摩訶薩安住精進波羅蜜多。

「若菩薩摩訶薩為疾證得一切智智，與諸有情作大饒益，常勤修

學清淨五眼、六勝神通，心無退轉，是菩薩摩訶薩安住精進波羅蜜多。

「若菩薩摩訶薩為疾證得一切智智，與諸有情作大饒益，常勤修

學如來十力、四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨及十八

佛不共法等無邊佛法，心無退轉，是菩薩摩訶薩安住精進波羅蜜多。

「又，滿慈子！若菩薩摩訶薩為令佛土最極嚴淨，久處生死修諸

功德，心無退轉，是菩薩摩訶薩安住精進波羅蜜多。



57

「若菩薩摩訶薩為多成熟諸有情類，久處生死修諸功德，心無退

轉，是菩薩摩訶薩安住精進波羅蜜多。

「若菩薩摩訶薩初發無上正等覺心，假使三千大千世界諸有情類，

皆成菩薩或一生所繫，或二生所繫，或三生所繫，或四生所繫當得成

佛，作如是 言：『汝應精勤修菩薩行，先證無上正等菩提，然後我當

證無上覺。』爾時，菩薩隨彼所言，精勤勇猛心無怯懼，是菩薩摩訶

薩安住精進波羅蜜多。

「若菩薩摩訶薩或一生所繫，或二生所繫，或三生所繫，或四生

所繫當得成佛，假使三千大千世界諸有情類，初發無上正等覺心，作

如是言：『汝當待我先證無上正等菩提，然後乃應證無上覺。』爾時，

菩薩隨彼所言，久住生死心無退屈，是菩薩摩訶薩安住精進波羅蜜多。

「若菩薩摩訶薩見乞者來有所求索，面不頻蹙、眼無瞋相，但作

是念：『如是有情順我所求一切智智，速作方便勤求施與。』是菩薩

摩訶薩安住精進波羅蜜多。

「若菩薩摩訶薩為一有情得安樂故，或經一劫或一劫餘，大地獄

中受諸劇苦，身無動轉心不退屈，是菩薩摩訶薩安住精進波羅蜜多。

「若菩薩摩訶薩假使晝夜量同大劫，積此晝夜復成大劫，設經如

是殑伽沙數大劫時分，處大地獄受諸劇苦，由受斯苦令一有情得出地

獄生於善趣，菩薩爾時歡喜為受，是菩薩摩訶薩安住精進波羅蜜多。

「若菩薩摩訶薩聞說是事踊躍歡喜，誓能為受心無退屈，當知名

為精進菩薩安住精進波羅蜜多。

「若菩薩摩訶薩聞如是事其心怯弱，不生歡喜欲受行心，當知名

為懈怠菩薩。

「若菩薩摩訶薩聞諸善事，心心相續愛樂受行，當知名為精進菩

薩安住精進波羅蜜多。

「若菩薩摩訶薩聞諸善事，不能繫念相續受行，當知名為懈怠菩

薩。



58

「又，滿慈子！若菩薩摩訶薩假使於此贍部洲地，從一處掃漸至

餘方，周匝掃已還至本處，若生是念：『我久離此。』當知名為懈怠

菩薩。若菩薩摩訶薩為此事已，作是念言：『我極速疾還來至此。』

當知名為精進菩薩安住精進波羅蜜多。

「若菩薩摩訶薩於窣堵波營搆修理經一日已，作是念言：『云何

此日時極長久？』當知名為懈怠菩薩。若菩薩摩訶薩為此事已，作是

念言：『云何此日如彈指頃？』當知名為精進菩薩安住精進波羅蜜多。

「若菩薩摩訶薩於僧伽藍營搆修理經一日已，作是念言：『云何

此日時極長久？』當知名為懈怠菩薩。若菩薩摩訶薩為此事已，作是

念言：『云何此日如彈指頃？』當知名為精進菩薩安住精進波羅蜜多。

「若菩薩摩訶薩觀經半年所作事業生長久想，當知名為懈怠菩薩。

若菩薩摩訶薩觀經半年所作事業，謂如一日所作事業，當知名為精進

菩薩安住精進波羅蜜多。

「若菩薩摩訶薩觀經一年所作事業生長久想，當知名為懈怠菩薩。

若菩薩摩訶薩觀經一年所作事業，謂如一日所作事業，當知名為精進

菩薩安住精進波羅蜜多。

「若菩薩摩訶薩觀經半劫所作事業生長久想，當知名為懈怠菩薩。

若菩薩摩訶薩觀經半劫所作事業，謂如一日所作事業，當知名為精進

菩薩安住精進波羅蜜多。

「若菩薩摩訶薩觀經一劫所作事業生長久想，當知名為懈怠菩薩。

若菩薩摩訶薩觀經一劫所作事業，謂如一日所作事業，當知名為精進

菩薩安住精進波羅蜜多。

「又，滿慈子！諸菩薩摩訶薩修菩提行，不應思惟劫數多少，謂

我經於爾所劫數，當證無上正等菩提。

「若菩薩摩訶薩思惟劫數而作分限，精勤勇猛修菩提行，求證無

上正等菩提，當知名為懈怠菩薩。若菩薩摩訶薩作是思惟：『設經無

量無邊大劫，精進勇猛修菩提行，方證無上正等菩提，我定不應心生



59

退屈，勤求無上正等菩提。』當知名為精進菩薩安住精進波羅蜜多，

修行精進波羅蜜多，令速圓滿遠離生死，疾能證得一切智智，與諸有

情作大饒益。

「若菩薩摩訶薩思惟劫數而作分限，雖極勇猛，常勤修學布施、

淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多，而亦名為懈怠菩薩。若菩

薩摩訶薩作是思惟：『設經無量無邊大劫，最極勇猛，常勤修學布施、

淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多乃得圓滿，方證無上正等菩

提，我定不應心生退屈。』當知名為精進菩薩安住精進波羅蜜多，疾

能證得一切智智。

「若菩薩摩訶薩思惟劫數而作分限，雖極勇猛，常勤修學內空、

外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無

際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可

得空、無性空、自性空、無性自性空智，而亦名為懈怠菩薩。若菩薩

摩訶薩作是思惟：『設經無量無邊大劫，最極勇猛，常勤修學內空乃

至無性自性空智乃得圓滿，方證無上正等菩提，我定不應心生退屈。』

當知名為精進菩薩安住精進波羅蜜多，疾能證得一切智智。

「若菩薩摩訶薩思惟劫數而作分限，雖極勇猛，常勤修學諸法真

如、法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、法

住、實際、虛空界、不思議界智，而亦名為懈怠菩薩。若菩薩摩訶薩

作是思惟：『設經無量無邊大劫，最極勇猛，常勤修學諸法真如乃至

不思議界智乃得圓滿，方證無上正等菩提，我定不應心生退屈。』當

知名為精進菩薩安住精進波羅蜜多，疾能證得一切智智。

「若菩薩摩訶薩思惟劫數而作分限，雖極勇猛，常勤修學無明緣

行，行緣識，識緣名色，名色緣六處，六處緣觸，觸緣受，受緣愛，

愛緣取，取緣有，有緣生，生緣老死智，而亦名為懈怠菩薩。若菩薩

摩訶薩作是思惟：『設經無量無邊大劫，最極勇猛，常勤修學無明緣

行乃至生緣老死智乃得圓滿，方證無上正等菩提，我定不應心生退屈。』



60

當知名為精進菩薩安住精進波羅蜜多，疾能證得一切智智。

「若菩薩摩訶薩思惟劫數而作分限，雖極勇猛，常勤修學無明滅

故行滅，行滅故識滅，識滅故名色滅，名色滅故六處滅，六處滅故觸

滅，觸滅故受 滅，受滅故愛滅，愛滅故取滅，取滅故有滅，有滅故生

滅，生滅故老死滅智，而亦名為懈怠菩薩。若菩薩摩訶薩作是思惟：

『設經無量無邊大劫，最極勇猛，常勤修學無明滅故行滅乃至生滅故

老死滅智乃得圓滿，方證無上正等菩提，我定不應心生退屈。』當知

名為精進菩薩安住精進波羅蜜多，疾能證得一切智智。

「若菩薩摩訶薩思惟劫數而作分限，雖極勇猛，常勤修學若苦、

若無常、若空、若無我苦聖諦智，若因、若集、若生、若緣集聖諦智，

若滅、若靜、若妙、若離滅聖諦智，若道、若如、若行、若出道聖諦

智，而亦名為懈怠菩薩。若菩薩摩訶薩作是思惟：『設經無量無邊大

劫，最極勇猛，常勤修學若苦、若無常、若空、若無我苦聖諦智，乃

至若道、若如、若行、若出道聖諦智乃得圓滿，方證無上正等菩提，

我定不應心生退屈。』當知名為精進菩薩安住精進波羅蜜多，疾能證

得一切智智。

「若菩薩摩訶薩思惟劫數而作分限，雖極勇猛，常勤修學四靜慮、

四無量、四無色定，而亦名為懈怠菩薩。若菩薩摩訶薩作是思惟：『設

經無量無邊大劫，最極勇猛，常勤修學四靜慮、四無量、四無色定乃

得圓滿，方證無上正等菩提，我定不應心生退屈。』當知名為精進菩

薩安住精進波羅蜜多，疾能證得一切智智。

「若菩薩摩訶薩思惟劫數而作分限，雖極勇猛，常勤修學四念住、

四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支，而亦名為懈怠

菩薩。若菩薩摩訶薩作是思惟：『設經無量無邊大劫，最極勇猛，常

勤修學四念住乃至八聖道支乃得圓滿，方證無上正等菩提，我定不應

心生退屈。』當知名為精進菩薩安住精進波羅蜜多，疾能證得一切智

智。



61

「若菩薩摩訶薩思惟劫數而作分限，雖極勇猛，常勤修學三解脫

門，而亦名為懈怠菩薩。若菩薩摩訶薩作是思惟：『設經無量無邊大

劫，最極勇猛， 常勤修學三解脫門乃得圓滿，方證無上正等菩提，我

定不應心生退屈。』當知名為精進菩薩安住精進波羅蜜多，疾能證得

一切智智。

「若菩薩摩訶薩思惟劫數而作分限，雖極勇猛，常勤修學八解脫、

八勝處、九次第定、十遍處，而亦名為懈怠菩薩。若菩薩摩訶薩作是

思惟：『設經無量無邊大劫，最極勇猛，常勤修學八解脫乃至十遍處

乃得圓滿，方證無上正等菩提，我定不應心生退屈。』當知名為精進

菩薩安住精進波羅蜜多，疾能證得一切智智。

「若菩薩摩訶薩思惟劫數而作分限，雖極勇猛，常勤修學陀羅尼

門、三摩地門，而亦名為懈怠菩薩。若菩薩摩訶薩作是思惟：『設經

無量無邊大劫，最極勇猛，常勤修學陀羅尼門、三摩地門乃得圓滿，

方證無上正等菩提，我定不應心生退屈。』當知名為精進菩薩安住精

進波羅蜜多，疾能證得一切智智。

「若菩薩摩訶薩思惟劫數而作分限，雖極勇猛，常勤修學諸菩薩

地及諸地智，而亦名為懈怠菩薩。若菩薩摩訶薩作是思惟：『設經無

量無邊大劫，最極勇猛，常勤修學諸菩薩地及諸地智乃得圓滿，方證

無上正等菩提，我定不應心生退屈。』當知名為精進菩薩安住精進波

羅蜜多，疾能證得一切智智。

「若菩薩摩訶薩思惟劫數而作分限，雖極勇猛，常勤修學清淨五

眼、六勝神通，而亦名為懈怠菩薩。若菩薩摩訶薩作是思惟：『設經

無量無邊大劫，最極精進，常勤修學清淨五眼、六勝神通乃得圓滿，

方證無上正等菩提，我定不應心生退屈。』當知名為精進菩薩安住精

進波羅蜜多，疾能證得一切智智。

「若菩薩摩訶薩思惟劫數而作分限，雖極勇猛，常勤修學如來十

力、四無所畏、四無礙解，而亦名為懈怠菩薩。若菩薩摩訶薩作是思



62

惟：『設經無量無邊大劫，最極勇猛，常勤修學如來十力、四無所畏、

四無礙解乃得圓滿，方證無上正等菩提，我定不應心生退屈。』當知

名為精進菩薩安住精進波羅蜜多，疾能證得一切智智。

「若菩薩摩訶薩思惟劫數而作分限，雖極勇猛，常勤修學大慈、

大悲、大喜、大捨、十八佛不共法，而亦名為懈怠菩薩。若菩薩摩訶

薩作是思惟：

『設經無量無邊大劫，最極勇猛，常勤修學大慈、大悲、大喜、

大捨、十八佛不共法乃得圓滿，方證無上正等菩提，我定不應心生退

屈。』當知名為精進菩薩安住精進波羅蜜多，疾能證得一切智智。

「若菩薩摩訶薩思惟劫數而作分限，雖極勇猛，常勤修學無忘失

法、恒住捨性，而亦名為懈怠菩薩。若菩薩摩訶薩作是思惟：『設經

無量無邊大劫，最極勇猛，常勤修學無忘失法、恒住捨性乃得圓滿，

方證無上正等菩提，我定不應心生退屈。』當知名為精進菩薩安住精

進波羅蜜多，疾能證得一切智智。

「若菩薩摩訶薩思惟劫數而作分限，雖極勇猛，常勤修學一切智、

道相智、一切相智，而亦名為懈怠菩薩。若菩薩摩訶薩作是思惟：『設

經無量無邊大劫，最極勇猛，常勤修學一切智、道相智、一切相智乃

得圓滿，方證無上正等菩提，我定不應心生退屈。』當知名為精進菩

薩安住精進波羅蜜多， 疾能證得一切智智。

「若菩薩摩訶薩思惟劫數而作分限，雖極勇猛，常勤修學一切菩

薩摩訶薩行，而亦名為懈怠菩薩。若菩薩摩訶薩作是思惟：『設經無

量無邊大劫，最極勇猛，常勤修學一切菩薩摩訶薩行乃得圓滿，方證

無上正等菩提，我亦不應心生退屈。』當知名為精進菩薩安住精進波

羅蜜多，疾能證得一切智智。

「又，滿慈子！若菩薩摩訶薩有勸請言：『汝當為我一日析破妙

高山王。』若反問言：『山王何量？汝遣我析為幾分耶？』當知名為

懈怠菩薩。若作是念：『妙高山王隨量大小，我能一日為汝析破，量



63

同芥子或如極微。』雖經多時乃能析破，而彼意謂如彈指頃，當知名

為精進菩薩。

「若菩薩摩訶薩作是思惟：『假使殑伽沙數大劫為一晝夜，積此

晝夜復成大劫，設經如是無量大劫修菩薩行，乃證無上正等菩提。我

於此中心尚無退，況無是事而不勤求！』當知名為精進菩薩。

「若菩薩摩訶薩聞說如是精進相時，歡喜踊躍心無怯懼，當知名

為精進菩薩。若菩薩摩訶薩聞說如是精進相時，其心退沒深生恐怖，

當知名為懈怠菩薩，不能疾得一切智智。

「若菩薩摩訶薩聞說精進波羅蜜多，作是思惟：『何時成就如是

難證殊勝功德？』當知名為懈怠菩薩。若菩薩摩訶薩聞說精進波羅蜜

多，作是思惟：

『如是功德我皆具有，我定應修令至彼岸。』當知名為精進菩薩。

「若菩薩摩訶薩有來乞手、或足、或頭，便作是念：『我若施彼，

便為無手、無足、無頭。』當知名為懈怠菩薩。若菩薩摩訶薩有來乞

手、或足、或頭，便作是念：『我捨與彼，當得天、人、阿素洛等無

上微妙手、足及頭。』當知名為精進菩薩。

「若菩薩摩訶薩有乞眼、耳，便作是念：『我施與之便無眼、耳。』

當知名為懈怠菩薩。若菩薩摩訶薩有乞眼、耳，便作是念：『我施與

彼，當得天、人、阿素洛等無上眼、耳猶如勝智。』當知名為精進菩

薩，遠離二乘近一切智。

「若菩薩摩訶薩有乞身分種種支節，便作是念：『我若施彼，便

闕身分種種支節。』當知名為懈怠菩薩。若菩薩摩訶薩有乞身分種種

支節，便作是念：『我若施彼，當得天、人、阿素洛等無上佛法、一

切智法身分支節。』當知名為精進菩薩。

「若菩薩摩訶薩諸乞者來種種求索，便作是念：『乞者甚多，如

何皆令意願滿足。』當知名為懈怠菩薩。若菩薩摩訶薩諸乞者來種種

求索，便作是念：『此未為多，假使殑伽沙數世界諸有情類，於一日



64

中俱至我所種種求索，我當方便求覔珍財，普施與之皆令滿足，況今

爾許而不能施！』當知名為精進菩薩。

「所以者何？諸菩薩摩訶薩為欲引顯無量佛法、一切智法，非以

有量精進布施可能引顯無量佛法、一切智法，要被無量精進布施廣大

甲冑，乃能引顯無量佛法、一切智法。譬如有人欲度大海，要先備辦

多踰繕那、多百踰繕那、多千踰繕那、多百千踰繕那種種資糧，然後

能度。如是菩薩摩訶薩眾， 欲證無上正等菩提，要經無量百千俱胝那

庾多劫修集資糧，然後乃證。若菩薩摩訶薩作是思惟：『我當有量有

邊大劫求證無上正等菩提。』當知名為懈怠菩薩。若菩薩摩訶薩作是

思惟：『我當無量無邊大劫求證無上正等菩提。』當知名為精進菩薩。」

爾時，滿慈子白佛言：「世尊！諸菩薩摩訶薩如是精進豈名為難？」

世尊告言：「汝謂菩薩摩訶薩眾如是精進非為難耶？」

滿慈子言：「諸菩薩摩訶薩如是精進我謂非難。所以者何？佛說

諸法皆如幻事，樂受、苦受及助受法既如幻事，菩薩已能通達如是諸

法實性，精進何難？」

爾時，世尊告滿慈子：「當知菩薩摩訶薩眾雖知諸法皆如幻事，

而能發起身心精進，安住精進波羅蜜多，求大菩提常無萎歇，由此菩

薩摩訶薩眾如是精進最極為難。」

時，滿慈子便白佛言：「甚奇！世尊！希有！善逝！善說菩薩摩

訶薩眾精進甚難。當知菩薩摩訶薩眾能為難事，雖知諸法都無所有，

而求無上正等菩提，欲為無邊諸有情類說能永斷無智正法。然諸無智

實無所有，亦無實法能令無智取之為我及為我所，亦無有情能作是念：

『此是真實我及我所。』如是無智緣合故生而實無生，緣離故滅而實

無滅。

「若菩薩摩訶薩雖如是知而心無退，是菩薩摩訶薩安住精進波羅

蜜多，當知名為精進菩薩。若菩薩摩訶薩作如是念：『諸法皆空，我

今何為發起精進波羅蜜多？』當知名為懈怠菩薩。若菩薩摩訶薩作如



65

是念：『以一切法畢竟空故，我求無上正等菩提，覺諸法空為有情說，

令脫五趣生死眾苦。』當知名為精進菩薩。

「若菩薩摩訶薩作如是念：『生死無際，我豈能令皆得滅度？』

當知名為懈怠菩薩。若菩薩摩訶薩作如是念：『生死無始而容有終，

我寧不能皆令滅度。假使精進求大菩提，如無始來所經劫數，然後乃

證，我尚應求，況當不經爾所劫數！』復作是念：『若諸菩薩愛樂修

習一切智智相應作意，如發心頃，已度晝夜、半月、一月、時、年、

雙等不覺不知；若諸菩薩愛樂修習布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、

般若波羅蜜多，令心清淨都不作意，覺爾所時已度晝夜、半月、一月、

時、年、雙等，是故菩提求甚易得，不應怖畏精進長時。』當知名為

精進菩薩。

「譬如長者求多珍財，晝夜精勤思惟方便，常作是念：『我於何

時多獲珍財遂本所願。』由斯無暇求諸飲食。如是菩薩摩訶薩眾，欲

令六種波羅蜜多心得清淨，精勤修習一切智智相應作意，如發心頃，

已度晝夜、半月、一月、時、年、雙等，常作是念：『何時當得一切

智寶饒益有情？』」

時，滿慈子便白佛言：「諸菩薩眾能被如是大精進甲，勤求無上

佛功德寶饒益有情，實如世尊常所宣說，一切菩薩能為難事。」爾時，

佛告滿慈子言：「我觀世間天、人等眾，無有成就希有功德如諸菩薩

摩訶薩眾，唯除如來、應、正等覺。」

時，滿慈子便從座起，偏覆左肩，右膝著地，合掌恭敬作如是言：

「東南西北四維上下無邊世界，住菩薩乘諸有情類，未發無上菩提心

者，願速發心；已發無上菩提心者，願永不退；若於無上正等菩提已

不退者，願速圓滿一切智智。」

爾時，佛告滿慈子言：「汝觀何義，願諸菩薩速當圓滿一切智智？」

滿慈子言：「若無菩薩則無諸佛出現世間，若無諸佛出現世間則

無菩薩及聲聞眾。要有菩薩修菩薩行，乃有諸佛出現世間；以有諸佛



66

出現世間，便有菩薩及聲聞眾。譬如大樹由有根莖便有枝葉，由有枝

葉便有花果，由有花果復生大樹。如是世間由有菩薩，便有諸佛出現

世間；由有諸佛出現世間， 便有菩薩及聲聞眾；由有菩薩修菩薩行，

復有如來、應、正等覺出現世間作大饒益。」

爾時，佛讚滿慈子言：「善哉！善哉！如汝所說。」

爾時，佛告阿難陀言：「汝應受持諸菩薩眾被精進甲所修精進波

羅蜜多，勿令忘失！」 阿難陀曰：「唯然！世尊！我已受持諸菩薩眾

被精進甲所修精進波羅蜜多，必不忘失！」

時，薄伽梵說是經已，具壽滿慈子、具壽舍利子、具壽阿難陀，

及餘聲聞、諸菩薩眾，并餘一切天、龍、藥叉、阿素洛等，聞佛所說

皆大歡喜、信受奉行。

大般若波羅蜜多經卷第五百九十


	大眾閱藏經典彙編 CBETA2018 版
	佛经安置须知
	读诵佛经须知
	保宁勇禅师示看经警策文
	起诵仪
	请佛发愿
	南无本师释迦牟尼佛南无本师释迦牟尼佛南无本师释迦牟尼佛
	南无香云盖菩萨摩诃萨（三称）


