
1

大眾閱藏經典彙編 CBETA2018 版

大般若波罗蜜多經
（六百卷：第566卷至第570卷）

唐三藏法師玄奘奉 詔譯



2

佛经安置须知

1. 经典应恭敬放在清净高处以及其他书籍的上面，不可随意

扔放床上、座椅上等不净处。

2. 凡经书等法宝阅毕，可辗转流通，赠送其他道友，不可任

意烧毁或丢弃。

3. 如手捧或装于口袋携带时，不得低于腰部，不可挟腋下。

4. 不得口吹经上灰尘，应以专用净布拭去。

5. 不可在经典所在的地方，有种种污秽行为。

读诵佛经须知

1. 经典乃三世诸佛之师，如来法身舍利，亦当作真佛看，不

可作纸墨等看。礼诵持念，种种修持，皆当以诚敬为主。

2. 不可躺着看经书，以口水沾指翻经页，不可以污手触经。

3. 经书上不可涂写。不得一边散心杂话，一边看经书。

4. 中断不看时，应夹放纸条、书签做记号。不可折页、折角，或经

书面朝下作“人”字形搁置。

保宁勇禅师示看经警策文

夫看经之法后学须知：当净三业。若三业无亏，则百福俱集。三业者，

身、口、意业也。

（一）端身正坐，如对圣容，则身业净也。

（二）口无杂言，断诸嬉笑，则口业净也。

（三）意不散乱，屏息万缘，则意业净也。

内心既寂，外境俱捐。方契悟于真源，庶研穷于法理，可谓水澄珠

莹，云散月明。义海涌于胸襟，智岳凝于耳目。辄莫容易，实非小缘。

心法双忘，自他俱利。若能如是，真报佛恩。



3

起诵仪

请佛发愿

稽首禮諸佛 及法比丘僧 我今為自利 亦利諸有情

與諸善同修 正聞大藏經 傳承三聖學 令正法久住

南无本师释迦牟尼佛
南无本师释迦牟尼佛
南无本师释迦牟尼佛

香赞

（一遍）

炉香乍爇. 法界蒙薰. 诸佛海会悉遥闻.

随处结祥云.诚意方殷.诸佛现全身.

南无香云盖菩萨摩诃萨（三称）

开经偈

（一遍）

无上甚深微妙法 百千万劫难遭遇

我今见闻得受持 愿解如来真实义

讽诵经时 当愿众生：

顺佛所说 总持不忘.

（注：此阅藏仪轨可以根据需要自行调整）



4

大般若經第六會

序

西明寺沙門玄則撰

源夫控歸塗以彌綸、踐要極而端務，莫若警十度於一施、披六蔽

於三檀。矧般若之大猷，固總領而高視，誠庶心之扃牖，積行之樞軸，

故能範圍真際、充塞塵區。泛之則無緣、綏之則無動，大悲抗其首、

大捨維其末，恬五痛之苦修、倏三祇之遙序。願無近遠，遇物成資；

善靡鴻纖，觸塗必衍。馮無象而永日，輟有輪於長夜，窮幽盡妙，其

般若之致乎。粵有天王，是為最勝，捐樂宮而下拜，泛嘉名而上表，

念茲在茲，爰究爰度。然以位懸道隔，非目擊之能存；所以軌眾諧辰，

寄言提而取悟。即舊《勝天王般若》，今譯成八卷、一十七品。其發

明弘旨、敞拔幽關，固已法寶駢映、義林交積。自性三種，欝無性以

阡眠；果德萬區，殷不德而輝煥。凡鼓篋之士，猶希取質；況乘杯之

客，如何勿思？

大般若波羅蜜多經卷第五百六十六

三藏法師玄奘奉 詔譯

第六分緣起品第一

如是我聞：

一時，薄伽梵住王舍城鷲峯山頂，與大苾芻眾四萬二千人俱，皆

阿羅漢，諸漏已盡無復煩惱，得真自在心善解脫、慧善解脫，如調慧

馬亦如大龍，已作所作已辦所辦，棄諸重擔逮得己利，盡諸有結正智

解脫，到心自在第一究竟，除阿難陀獨居學地得預流果，所謂具壽解



5

憍陳那、大迦葉波、笈防鉢底、褐麗筏多、大採菽氏、大迦多衍那、

畢藺陀筏蹉、舍利子、滿慈子、薄俱羅、鄔波離、羅怙羅、無滅、善

現而為上首。

復有七萬二千菩薩摩訶薩皆已通達甚深法性，調順易化妙行平等，

得無礙辯陀羅尼門，一切有情真淨善友，能轉不退微妙法輪，哀愍世

間護持法藏，已曾供養無量如來，紹隆三寶能使不絕，通達諸佛甚深

境界，一生所繫法王真子，常能紹佛轉正法輪，雖處世間而無所染，

具如是等無量功德，從此佛國或從他方，為聽法故來詣佛所，所謂寶

相菩薩、寶手菩薩、寶印菩薩、寶髻菩薩、寶冠菩薩、寶峯菩薩、寶

海菩薩、寶焰菩薩、寶幢菩薩、寶藏菩薩、金藏菩薩、淨藏菩薩、德

藏菩薩、定藏菩薩、智藏菩薩、日藏菩薩、月藏菩薩、如來藏菩薩、

蓮華藏菩薩、金剛藏菩薩、解脫月菩薩、普賢菩薩、普音菩薩、普戒

菩薩、普行菩薩、普眼菩薩、廣眼菩薩、蓮華眼菩薩、智慧菩薩、上

慧菩薩、勝慧菩薩、蓮華慧菩薩、金剛慧菩薩、日光菩薩、月光菩薩、

智光菩薩、智德菩薩、賢德菩薩、華德菩薩、日觀菩薩、月觀菩薩、

無染菩薩、妙音菩薩、大音王菩薩、師子吼菩薩、師子遊戲菩薩，賢

首菩薩等十六賢菩薩，慈氏菩薩等賢劫諸菩薩，觀自在菩薩、妙吉祥

菩薩而為上首。

復有無量四大王眾天，四大天王而為上首。復有無量三十三天，

帝釋天王而為上首。復有無量夜摩天，蘇夜摩天王而為上首。復有無

量覩史多天，珊覩史多天王而為上首。復有無量樂變化天，善化天王

而為上首。復有無量他化自在天，自在天王而為上首。復有無量梵眾

等天，大梵天王而為上首。復有無量淨居天，大自在天而為上首。如

是天王將諸眷屬，為聽法故來詣佛所。復有無量阿素洛王，所謂具力

阿素洛王、堅蘊阿素洛王、雜威阿素洛王、暴執阿素洛王而為上首，

各領無量百千眷屬，為聽法故來詣佛所。復有無量大力龍王，所謂無

熱龍王、猛意龍王、海住龍王、工巧龍王而為上 首，各領無量百千眷



6

屬，為聽法故來詣佛所。復有無量藥叉大神、人非人等并諸眷屬，為

聽法故來詣佛所。

時，鷲峯山縱廣四十踰繕那量大眾充滿，地及虛空靡有間隙。

爾時，世尊處師子座，無量大眾前後圍遶，供養尊重、恭敬讚歎，

一心合掌瞻仰尊顏。於是如來現神通力，從面門出種種色光，普照十

方無邊世界，現希有事還至佛所，右遶三匝歸於面門。

是時，東方去此佛土過十殑伽沙數世界，有佛世界名曰莊嚴，佛

號普光如來、應、正等覺、明行圓滿、善逝、世間解、無上丈夫、調

御士、天人師、佛、薄伽梵。時，現在彼安隱住持，為諸菩薩摩訶薩

眾，宣說一乘相應正法。彼佛世界，尚不聞有二乘之名，況有精勤修

其法者；彼諸菩薩皆於無上正等菩提得不退轉；彼諸有情不假段食，

但資解脫、靜慮、等至；彼界不待日月等光，唯佛身光晝夜常照，其

土無有毒刺、礫石、谿谷、山陵，地平如掌。彼有菩薩名曰離障，既

見此光心懷猶豫，與諸菩薩摩訶薩眾，前詣佛所，頂禮雙足，偏覆左

肩，右膝著地，合掌恭敬，白言：「世尊！何因何緣而有此瑞？」

時，普光佛告離障言：「西方去此過十殑伽沙數世界，有佛世界

名曰堪忍，佛號釋迦牟尼，如來十號具足，現為菩薩摩訶薩眾，說大

般若波羅蜜多，由彼因緣故現斯瑞。」

離障菩薩聞已白言：「我今請往堪忍世界，觀禮供養釋迦如來聽

受正法，唯願聽許！」時，普光佛告離障言：「今正是時，汝宜速往。」

離障蒙許歡喜踊躍，即與無量菩薩眾，俱來至鷲峯，頂禮佛足，

右遶三匝，退坐一面。

南方去此過十殑伽沙數世界，有佛世界名清淨花，佛號日光，十

號具足，彼有菩薩名曰日藏。西方去此過十殑伽沙數世界，有佛世界

名曰寶花，佛號功德光明，十號具足，彼有菩薩名功德藏。北方去此

過十殑伽沙數世界，有佛世界名曰清淨，佛號自在王，彼有菩薩名曰

廣聞。東南方去此過十殑伽沙數世界，有佛世界名曰火焰，佛號甘露



7

王，十號具足，彼有菩薩名不退轉。西南方去此過十殑伽沙數世界，

有佛世界名清淨功德，佛號智炬，十號具足，彼有菩薩名曰大慧。西

北方去此過十殑伽沙數世界，有佛世界名曰悅意，佛號妙音王，十號

具足，彼有菩薩名功德聚。東北方去此過十殑伽沙數世界，有佛世界

名慧莊嚴，佛號智上，十號具足，彼有菩薩名曰常喜。上方去此過十

殑伽沙數世界，有佛世界名曰不動，佛號金剛相，十號具足， 彼有菩

薩名曰寶幢。下方去此過十殑伽沙數世界，有佛世界名月光明，佛號

金剛寶莊嚴王，十號具足，彼有菩薩名曰寶信。如是一切皆如東方。

第六分通達品第二

時，有天王名曰最勝，從座而起，頂禮佛足，偏覆左肩，右膝著

地，合掌恭敬，白言：「世尊！我有少疑今欲問佛，若蒙開許乃敢陳

請。」

於是佛告最勝天言：「天王！如來、應、正等覺隨所疑問當為決

之。」

時，最勝天既蒙佛許踊躍歡喜，便白佛言：「世尊！云何諸菩薩

摩訶薩修學一法，能通達一切法？」佛告最勝：「善哉！善哉！能問

如來如是深義，諦聽！諦聽！善思念之，如汝所疑當為開釋。」

最勝天曰：「唯然！願聞！」

爾時，世尊告最勝曰：「天王當知！諸菩薩摩訶薩修學一法，能

通達一切法者，所謂般若波羅蜜多。若菩薩摩訶薩修學般若波羅蜜多，

則能通達布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若、方便善巧、妙願、

力、智波羅蜜多。

「天王！云何諸菩薩摩訶薩修學般若波羅蜜多，能通達布施波羅

蜜多？天王當知！若菩薩摩訶薩修學般若波羅蜜多，則能行妙法施波

羅蜜多。謂以淨心無所希願，為他說法不求名利但為滅苦，不見我能

為彼說法，不見彼聽，無二、無別、自性離故。



8

「若菩薩摩訶薩修學般若波羅蜜多，則能行無畏施波羅蜜多。謂

觀有情猶如父母、兄弟、親戚，令一切眾咸親附我。何以故？無始時

來流轉六趣皆為親戚，若諸有情在怖畏難，尚以身命而救拔之，況應

於彼而加惱害！不見我能施彼無畏，不見彼受，無二、無別、自性離

故。

「若菩薩摩訶薩修學般若波羅蜜多，則能行資生施波羅蜜多。謂

隨有情所須資具種種布施，令其受行十善業道，不見我能施彼資具，

不見彼受，無二、無別、自性離故。

「若菩薩摩訶薩修學般若波羅蜜多，則能行亡報施波羅蜜多。謂

行施時不望果報，菩薩法爾自應布施，不見我能行亡報施，不見施報，

無二、無別、自性離故。

「若菩薩摩訶薩修學般若波羅蜜多，則能行大悲施波羅蜜多。謂

見有情貧窮老病無救濟者，起大悲心而發誓願：『我得無上正等覺時，

為諸有情作歸依處，為有情故，以少善根迴向菩提，亦不分別我能救

濟受救濟者，無二、無別、自性離故。』

「若菩薩摩訶薩修學般若波羅蜜多，則能行恭敬施波羅蜜多。謂

隨有情所須之物，尋自敬奉不令疲倦，不見我能行恭敬施，不見彼受，

無二、無別、自性離故。

「若菩薩摩訶薩修學般若波羅蜜多，則能行尊重施波羅蜜多。謂

於有情起師僧想或父母想尊重心施，若無財物惠以善言，不見我能行

尊重施，不見彼受，無二、無別、自性離故。

「若菩薩摩訶薩修學般若波羅蜜多，則能行供養施波羅蜜多。謂

見制多、若僧住處，則應掃灑，以諸花香及燈明等而為供養，若見尊

像正法毀缺，即應精勤修治供養，若見僧眾，應以飲食、臥具、醫藥

而供養之，不見我能行供養施，不見彼受，無二、無別、自性離故。

「若菩薩摩訶薩修學般若波羅蜜多，則能行無依施波羅蜜多。謂

行施時不作是念：『願以此施得生天、人，作天、人王富貴受樂。』



9

乃至無上正等菩提亦不取求，無所得故。

「天王！是名諸菩薩摩訶薩修學般若波羅蜜多，能通達布施波羅

蜜多。

「天王！云何諸菩薩摩訶薩修學般若波羅蜜多，能通達淨戒波羅

蜜多？天王當知！若菩薩摩訶薩修學般若波羅蜜多，則能行淨戒波羅

蜜多。謂諸菩薩作是思惟：『佛於淨教毘奈耶中，說別解脫相應戒經，

菩薩應學，不見戒相及能受持，不著戒見亦不著我，無二、無別、自

性離故。』

「若菩薩摩訶薩修學般若波羅蜜多，則能行淨戒波羅蜜多。謂諸

菩薩作是思惟：『諸佛無上正等菩提，非唯受持淨戒便得，要應遍學

菩薩戒行，戒性清涼寂靜不起，無二、無別、自性離故。』

「若菩薩摩訶薩修學般若波羅蜜多，則能行淨戒波羅蜜多。謂諸

菩薩作是思惟：『云何持戒能斷煩惱？煩惱三種謂貪、瞋、癡，此又

各三即上、中、下。斷此煩惱應知對治：貪增上者，修不淨觀，具足

觀身三十六物；瞋增上者，修慈悲觀；癡增上者，修緣起觀。不見能

觀及所觀法，無二、無別、自性離故。』

「若菩薩摩訶薩修學般若波羅蜜多，則能行淨戒波羅蜜多。謂諸

菩薩作是思惟：『云何菩薩應正遠離不正思惟？謂諸菩薩不起是心：

「我行寂靜行、離行、空行，諸餘沙門、婆羅門等皆處喧雜不樂空行。」

見無二別知自性離，即能遠離不正思惟。』

「若菩薩摩訶薩修學般若波羅蜜多，則能行淨戒波羅蜜多。謂諸

菩薩雖知諸法離而深畏眾罪，如佛所說應持淨戒，修諸福業乃至般若

波羅蜜多，於少罪中應懷大懼不與同止，以世尊說：譬如毒藥多少俱

害。

「若菩薩摩訶薩修學般若波羅蜜多，則能行淨戒波羅蜜多。謂諸

菩薩常生怖畏信行相應，設空閑處獨守無侶，有沙門等齎持金、銀及

吠瑠璃、真珠等寶以寄菩薩，於中不起貪著取心，作是思惟：『世尊



10

常說：寧當自割身肉噉之，而於他財不與弗取。』

「若菩薩摩訶薩修學般若波羅蜜多，則能行淨戒波羅蜜多。謂諸

菩薩持戒堅固，若諸惡魔及魔眷屬，以妙色形逼試菩薩，菩薩於彼心

不動搖，作是思惟：『世尊常說：色等諸法如夢、幻、化，無二、無

別、自性離故。』

「若菩薩摩訶薩修學般若波羅蜜多，則能行淨戒波羅蜜多。謂諸

菩薩雖勤持戒，而不希求人天王位，身離三過，語無四失，意免三愆，

如是持戒，不見我持，不見戒相，無二、無別，自性離故。

「天王！是名諸菩薩摩訶薩修學般若波羅蜜多，能通達淨戒波羅

蜜多。

「天王！云何諸菩薩摩訶薩修學般若波羅蜜多，能通達安忍波羅

蜜多？天王當知！若菩薩摩訶薩修學般若波羅蜜多，則能行安忍波羅

蜜多。謂諸菩薩常學內忍，憂悲苦惱皆悉不隨，亦學外忍，若他打罵、

欺奪、凌辱終不生瞋，亦學法忍，如世尊說甚深實性無法、無我、無

生、寂靜，即是涅槃，聞如是說心不驚怖，作是思惟：『不學是法，

云何能得所求無上正等菩提，能盡未來利益安樂諸有情類？』審諦思

惟貪、瞋、癡毒，如是一一於何處

起？何因緣生？何因緣滅？如實觀察都不見有能生、所生、能滅、

所滅，如是忍心相續不斷，晝夜諸位甞無間隙，於所忍境無簡擇心，

謂於國王、父母、師長我應修忍，餘可加惡。菩薩行忍不為報恩、名

利、仁義、怖畏、慚恥，菩薩法爾應行忍故；若他加害、撾打、罵辱、

侵奪、欺凌，心不傾動。菩薩若處王臣等位，有貧賤人毀罵、恥辱，

終不卒暴輒示威刑，謂我居尊法應訶罰，但作是念：『我於往昔佛世

尊所發弘誓願：一切有情我皆濟拔，令得無上正等菩提，今若起瞋便

違本願。譬如良醫發如是誓：世間盲瞖我悉療之，若自失明豈愈他疾？』

如是菩薩為除他闇，自起瞋恚安能救 彼？不見我能忍及可忍，無二、

無別、自性離故。



11

「天王！是名諸菩薩摩訶薩修學般若波羅蜜多，能通達安忍波羅

蜜多。

「天王！云何諸菩薩摩訶薩修學般若波羅蜜多，能通達精進波羅

蜜多？天王當知！若菩薩摩訶薩修學般若波羅蜜多，則能行精進波羅

蜜多。謂諸菩薩未滅令滅，未度令度，未脫令脫，未安令安，未覺令

覺，菩薩如是行精進時，有諸惡魔為作留難，謂菩薩曰：『汝善男子！

莫修此行空受勤苦。何以故？我於往昔曾修此行，未滅令滅，未度令

度，未脫令脫，未安令安，未覺令覺，空受勤苦都無實利。我從昔來，

多見菩薩修學此行並皆退轉，汝可迴心修二乘道，取二乘果而自滅度。』

菩薩聞已即便覺知，告惡魔言：『汝復道去，我心堅固猶若金剛，非

汝謬言所能退壞，汝固留難長夜自苦。』魔聞此言便沒不現。若餘菩

薩未得般若波羅蜜多，修前五種波羅蜜多經百千劫，菩薩如是行精進

時，尚能超過，況二乘地！如是菩薩修行般若波羅蜜多，成就佛法眾

惡皆離，雖行精進不速不遲，而能發起殊勝大願：『使我感身與如來

等，頂上肉髻、眉間白毫，佛轉法輪我亦如是。』譬如真金，眾寶瑩

飾則為嚴淨。菩薩精進亦復如是，離諸垢穢，謂離懶惰、懈怠、疲極，

不自知覺、不正思惟，由此便能獲勝清淨福德智慧而共莊嚴，身不疲

勞、心無厭怠，一切障道惡不善法皆使滅除，所有助道向涅槃法悉令

增長；少惡不起，何況其多！假使十方殑伽沙界，滿中大火如無間獄，

此世界外但一有情應可度者，菩薩為彼尚從中過，況多有情！此諸菩

薩不作是念：『無上菩提不易可得，菩薩修行如救頭然，要經百千那

庾多劫，如斯重擔實難荷負。』但作是思：『過、現諸佛皆修此行證

大菩提，我亦如是正應修習，寧百千劫處地獄中，使諸有情皆得度脫，

終不棄捨速趣涅槃。』菩薩如是行精進時，心不自高，於他不下，不

見能行及所行法，無二、無別、自性離故。

「天王！是名諸菩薩摩訶薩修學般若波羅蜜多，能通達精進波羅

蜜多。



12

「天王！云何諸菩薩摩訶薩修學般若波羅蜜多，能通達靜慮波羅

蜜多？天王當知！若菩薩摩訶薩修學般若波羅蜜多，則能行靜慮波羅

蜜多。謂諸菩薩於大乘中深種善根，生生世世多修妙行，親近善友，

不生貧賤、邪見等家，常生婆羅門、剎帝利大姓，正信三寶增長善法，

因宿善根作如是念：『有情長夜諸趣流轉，苦輪不息皆由貪愛。』菩

薩念已起厭離心，知從虛妄分別而有：『世尊經中種種方便，說欲過

患如矟、如[矛*童]、如刀、如蛇、如泡、如沫，臭穢不淨轉變無常，

云何智人貪著此法？』即剃鬚髮出家修道，未見為見，未得為得，未

證為證，聞說受持若世俗諦、若勝義諦，如實修行，如法觀察，謂正

見、正思惟、正語、正業、正命、正精進、正念、正定，遠離喧雜不

侚名譽，亦復不求供養恭敬，身心精進常無懈息，思惟此心多行何境？

為善、為惡、為無記耶？若行惡境速便止息，若行無記亦應捨之，若

行善境即勤精進，策令增長殊勝善根。為欲對治惡不善法，引三十七

妙菩提分。惡不善者謂貪、瞋、癡。貪復有三，謂上、中、下。上品

貪者，聞欲境名舉身踊躍，深心歡喜，不觀欲過，厭離不生，非理追

求，無有慚愧；無慚愧者，謂若獨行，諸所經遊恒思欲境，心心相續

曾無暫捨，唯見妙好不知過患，父母師尊訶彼所欲，都無愧恥不覺起

爭，如是名為無慚愧者，此類命終當墮惡趣；中品貪者，離欲境時欲

心不起；下品貪者，但共言笑欲情便歇。瞋亦有三：上品瞋者，憤恚

若發心惛目亂，或造無間，或謗正法，或復造餘諸重罪業過五無間多

百千倍；中品瞋者，以瞋恚故，雖造諸惡尋即生悔；下品瞋者，心無

嫌恨，但口訶毀即便追悔。癡亦三品，如理應知。雖作是觀，而知諸

法皆如幻、夢、響、像、光影、陽焰、變化及尋香城，虛妄、不實、

顛倒故，見滅外境界內心寂靜，不見能行及所行法，無二、無別、自

性離故。

「天王！是名諸菩薩摩訶薩修學般若波羅蜜多，能通達靜慮波羅

蜜多。



13

「天王！云何諸菩薩摩訶薩修學般若波羅蜜多，能通達般若波羅

蜜多？天王當知！若菩薩摩訶薩修學般若波羅蜜多，則能行般若波羅

蜜多。謂諸菩薩正智觀色、受、想、行、識，不見色生，不見色集，

不見色滅，受、想、行、識亦復如是。何以故？自性皆空無有真實，

但有虛假施設名字，而行般若波羅蜜多化諸有情，終不為說無業無果。

雖知諸法皆如幻、夢、響、像、光影、陽焰、變化及尋香城，無我、

有情、命者、生者、養者、士夫、補特伽羅，而常宣說有業有果。菩

薩如是修行般若波羅蜜多，惡魔眷屬不能得便。何以故？是諸菩薩親

近善友，成助菩提離世間法，於諸如來甚深正法歡喜讚歎，諸天魔梵

及餘沙門、婆羅門等，除佛正智無能及者，不見能行及所行法，無二、

無別、自性離故。

「天王！是名諸菩薩摩訶薩修學般若波羅蜜多，能通達般若波羅

蜜多。

「天王！云何諸菩薩摩訶薩修學般若波羅蜜多，能通達方便善巧

波羅蜜多？天王當知！若菩薩摩訶薩修學般若波羅蜜多，則能行方便

善巧波羅蜜多。謂諸菩薩方便善巧，迴向無上正等菩提，若見世間勝

妙花果，常持供養諸佛、菩薩，日夜六時曾無暫廢，以斯勝善迴向菩

提，見花果樹亦復如是。若聞如來契經中說甚深法義，歡喜信受，愛

樂誦持，轉為他說，以斯妙善迴向菩提。若見如來制多形像，即持種

種香華供養，願有情類離破戒香，得淨戒香猶如諸佛；掃灑塗地，願

諸有情威儀齊整；花蓋覆罩，願諸有情皆離熱惱；入僧住處，願諸有

情皆入圓寂；出僧住處，願諸有情皆出魔境；見開僧門，便作是願：

『以出世智為諸有情啟未開門，皆令悟入。』若見關閉，願為有情關

閉三有或四惡趣；若得安坐，願諸有情坐菩提座；若右脇臥， 願諸有

情皆證圓寂；從坐臥起，願諸有情離諸起惑；若時洗足，願諸有情遠

離塵垢；若時禮佛右遶制多，願諸有情皆當作佛，天人恭敬不以為喜。

若有外道邪見難化，便作是念：『我為彼師，彼慢所持必不肯信，且



14

作同學或為弟子；雖處彼眾，戒行多聞勝諸外道，因以降伏尊事為師

言必信受，毀其邪法說正涅槃，令入如來清淨法教，精修梵行、靜慮、

等持，得勝神通廣修妙善。』見多欲者，化作女人第一端正令其愛著，

倐忽之頃示現無常， 色變、膖脹、爛壞、臭處，令深憎惡起厭離心，

即復本形為菩薩像，因而為說甚深法要，令發無上正等覺心，修行大

乘成無上果。見大乘者離善知 識，雖勤精進學二乘道，而於其果不能

證得，失於大乘無上法利；觀彼根性為說大乘，令其迴心入無上道，

未發心者化令發心，若已發心勸令堅固。見持戒人犯少輕罪，不解陳

悔，懈退愁憂，由此不能進修勝道；便為說法令速悔除，心離愁憂進

修勝道。是諸菩薩摩訶薩眾，少欲喜足專求法利，為有情說供養如來，

由此便成六到彼岸：說法供養，是為布施波羅蜜多；行不違言，是為

淨戒波羅蜜多；諸天魔等不能壞亂，是為安忍波羅蜜多；心心相續不

覺勞倦，是為精進波羅蜜多；專心一念不緣異境，是為靜慮波羅蜜多；

說法供養離我、我所，是為般若波羅蜜多。不見能行及所行法，無二、

無別、自性離故。

「天王！是名諸菩薩摩訶薩修學般若波羅蜜多，能通達方便善巧

波羅蜜多。

「天王！云何諸菩薩摩訶薩修學般若波羅蜜多，能通達妙願波羅

蜜多？天王當知！若菩薩摩訶薩修學般若波羅蜜多，則能行妙願波羅

蜜多。謂諸菩薩諸有所願不為世間所受快樂，亦不為己求出三界修二

乘道證涅槃樂，但作是願：『一切有情皆入無餘般涅槃界，我身最後

乃成正覺。未發心者化令發心，若已發心令修大行，已修大行令得菩

提，已得菩提勸請說法，展轉乃至般涅槃後，以妙七寶起窣堵波置設

利羅而興供養，令無量眾獲福無邊。』

復發願言：『諸有世界佛成正覺，悉無天魔及諸外道而為擾亂；

願由自智發無上心，不假外緣雖發而退；又當願我常處世間，成熟有

情令獲利樂；願新發意諸菩薩等，若聞如來說甚深法，如實悟入心無



15

驚怖；願諸有情得大智慧，皆善通達無邊佛道、無邊佛境、無邊大悲，

饒益無邊諸有情類。』是諸菩薩多願自身恒處穢國不生淨土。何以故？

如有病者乃假醫藥，若無其疾醫藥無用。菩薩如是發妙願時，不見能

行及所行法，無二、無別、自性離故。

「天王！是名諸菩薩摩訶薩修學般若波羅蜜多，能通達妙願波羅

蜜多。

「天王！云何諸菩薩摩訶薩修學般若波羅蜜多，能通達力波羅蜜

多？天王當知！若菩薩摩訶薩修學般若波羅蜜多，則能行力波羅蜜多。

謂諸菩薩能伏天魔、摧諸外道，具足福德智慧力故，一切佛法無不修

行，一切佛境無不證見。以神通力，用一毛端舉贍部洲或四洲界或大

千界乃至十方無量殑伽沙等世界，還置本處而無所損；或以神力，於

虛空中取種種寶施有情類；能於十方無邊世界，諸佛說法無不聞持。

不見能行及所行法，無二、無別、自性離故。

「天王！是名諸菩薩摩訶薩修學般若波羅蜜多，能通達力波羅蜜

多。

「天王！云何諸菩薩摩訶薩修學般若波羅蜜多，能通達智波羅蜜

多？天王當知！若菩薩摩訶薩修學般若波羅蜜多，則能行智波羅蜜多。

謂諸菩薩觀察五蘊生非實生，滅非實滅，思惟五蘊皆畢竟空，無我、

有情、命者、生者、養者、士夫、補特伽羅。愚夫顛倒虛妄執著，不

如實知諸蘊非我，蘊中無我；不如實知我非諸蘊，我中無蘊，由斯諸

趣生死輪迴，如旋火輪愚夫妄執。然一切法自性本空、無生、無滅，

緣合謂生，緣離謂滅，實無生滅，性非無故不可說生，性非有故不可

說滅。是諸菩薩於一切境無有一法不通達者，修行此智波羅蜜多，二

乘外道不能掩蔽，以智觀察，從初發心乃至涅槃皆悉明了；能以一法

知一切境，達一切境不離一法。所以者何？真如一故。是諸菩薩修此

智時，不見能修及所修法，無二、無別、自性離故。

「天王！是名諸菩薩摩訶薩修學般若波羅蜜多，能通達智波羅蜜



16

多，是名菩薩修學一法，能通達一切法。」

大般若波羅蜜多經卷第五百六十六

大般若波羅蜜多經卷第五百六十七

三藏法師玄奘奉 詔譯

第六分顯相品第三

爾時，最勝復從座起，偏覆左肩，右膝著地，合掌向佛，白言：

「世尊！甚深般若波羅蜜多以何為相？」於是世尊告最勝曰：「天王

當知！如地、水、火、風、空等相，甚深般若波羅蜜多亦復如是。」

是時，最勝便白佛言：「世尊！云何甚深般若波羅蜜多如地、水、

火、風、空等相？」

佛告最勝：「天王當知！普遍廣大難可度量是為地相，甚深般若

波羅蜜多亦復如是。何以故？諸法真如普遍廣大難測量故。天王當知！

一切藥草依地生長；甚深般若波羅蜜多亦復如是，普能生長一切善法。

天王當知！譬如大地，增之不喜，減之不憂，離我、我所，無二相故；

甚深般若波羅蜜多亦復如是，讚歎不增，毀訾不減，離我、我所，無

二相故。又如大地，世間往來舉足、下足無不依之；甚深般若波羅蜜

多亦復如是，若求善趣、若向涅槃無不依止。又如大地，出種種寶；

甚深般若波羅蜜多亦復如是，出生世間種種功德。又如大地，蟲、蟻、

蚊、虻種種苦事不能傾動；甚深般若波羅蜜多亦復如是，離我、我所

都無分別不可傾動。又如大地，若聞師子、龍、象等聲終無驚怖；甚

深般若波羅蜜多亦復如是，一切天魔及外道等不能恐懼。何以故？不

見有我，不見有法，自性空故。



17

「天王當知！譬如水大，從高赴下，水族所歸；甚深般若波羅蜜

多亦復如是，從真法界流趣世間，一切善法之所依止。又如水大，能

潤草木生於花果；甚深般若波羅蜜多亦復如是，潤諸等持生助道法，

成一切智得佛法果，利益安樂一切有情。又如水大，漬草木根，能使

傾拔隨流而去；甚深般若波羅蜜多亦復如是，能滅一切見、趣、煩惱、

習氣根本永不復生。又如水大，性本清潔無垢無濁；甚深般若波羅蜜

多亦復如是，體無煩惱故名清潔， 能離諸惑故名無垢，一相非異故名

無濁。如人夏熱，遇水清涼；熱惱有情得聞如是甚深般若波羅蜜多，

必獲清涼離諸熱惱。如人患渴，得水乃止；求出世法，得深般若波羅

蜜多思願便止。又如泉池甚深難入，如是般若波羅蜜多諸佛境界甚深

難入。又如世間坑埳之處水皆平等；甚深般若波羅蜜多亦復如是，於

諸獨覺、聲聞、異生皆悉平等。又如淨水洗除垢穢令得清淨，如是菩

薩通達般若波羅蜜多離諸煩惱即得清淨。何以故？甚深般若波羅蜜多

自性清淨，離諸惑故。

「天王當知！譬如火大，雖燒一切樹木藥草，而不念言：『我能

燒物。』甚深般若波羅蜜多亦復如是，雖能永滅一切煩惱及諸習氣，

而不念言：『我能永滅。』又如火大，悉能成熟一切物類，甚深般若

波羅蜜多亦復如是，皆能成熟一切佛法。又如火大，悉能枯竭諸濕物

類；甚深般若波羅蜜多亦復如是，皆能枯竭諸漏瀑流令永不起。又如

火聚在雪山頂，雖能遠照一踰繕那，乃至能照十踰繕那，而無是念：

『我能照遠。』甚深般若波羅蜜多亦復如是，雖照聲聞、獨覺、菩薩，

而亦不念：『我能照彼。』又如禽獸，夜見火光恐怖遠避，薄福異生、

聲聞、獨覺，若聞般若波羅蜜多恐懼捨離。甚深般若波羅蜜多聞名尚

難，況能修學！如夜遠涉迷失正路，若見火光生大歡喜，知有聚落疾

往趣之，至便安隱永無怖畏，生死曠夜有福德人，若聞般若波羅蜜多，

生大歡喜受持、讀誦，永離煩惱心得安樂。如世間火，貴賤皆同；甚

深般若波羅蜜多亦復如是，聖者、異生平等皆有，如婆羅門及剎帝利



18

咸供養火，諸佛、菩薩咸皆供養甚深般若波羅蜜多。又如小火，能燒

三千大千世界；甚深般若波羅蜜多亦復如是，若聞一句則能焚燒無量

煩惱。

「天王當知！譬如風大，能令一切物類增長；甚深般若波羅蜜多

亦復如是，能令一切世、出世間善法增長。又如風大，若增盛時，普

能摧滅一切物類；甚深般若波羅蜜多亦復如是，若修增盛，遍能摧滅

生死煩惱。又如風大，能令欝熱皆得清涼；甚深般若波羅蜜多亦復如

是，能令煩惱欝熱有情證得清涼涅槃常樂。又如風大，飃颺不停；甚

深般若波羅蜜多亦復如是，於一切法都無所住。

「天王當知！甚深般若波羅蜜多離垢、無著、寂靜、無量、無邊

智慧，平等通達諸法實性，如太虛空性無所住，離境界相，超尋伺等，

心及心所都無分別、無生、無滅，自性離故。

「天王當知！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，利樂有情世間希

有，猶如日月一切受用。謂如涼月，能除熱惱；甚深般若波羅蜜多亦

復如是，能除一切煩惱熱毒。又如明月，世間樂見；甚深般若波羅蜜

多亦復如是，一切聖賢之所樂見。又如白月，日日增長，諸菩薩眾行

深般若波羅蜜多，從初發心乃至證得所求無上正等菩提漸漸增長。又

如黑月，日日減盡，諸菩薩眾行深般若波羅蜜多，煩惱、隨眠漸漸減

盡。又如滿月，諸婆羅門、剎帝利等咸所讚歎，若善男子、善女人等

行深般若波羅蜜多，世間天、人、阿素洛等皆所讚歎。又如月行遍四

洲界；甚深般若波羅蜜多亦復如是，於色、心等無處不遍。又如淨月，

常自莊嚴；甚深般若波羅蜜多亦復如是，性本清淨恒自莊嚴。何以故？

本性離染、無生、無滅、遍一切法，自性離故。譬如盛 日，雖破眾闇，

而不念言：『我能破彼。』甚深般若波羅蜜多亦復如是，雖破無始一

切隨眠，而不念言：『我能破彼。』又如烈日，雖開蓮華，而不念言：

『我能開彼。』甚深般若波羅蜜多亦復如是，雖開菩薩摩訶薩心，而

不念言：『我能開彼。』又如麗日，雖照十方，而不念言：『我能遍



19

照。』甚深般若波羅蜜多亦復如是，雖照無邊而無照相。如見東

方赤明相現，則知不久日輪當出，若聞般若波羅蜜多，當知是人去佛

不遠。如贍部洲諸善士女，若見日出生大忻慶，若時世間有深般若波

羅蜜多名字出現，一切聖賢皆大歡喜。又如日出，月及星光皆悉不現，

若諸菩薩行深般若波羅蜜多，外道二乘所有功德皆悉不現。又如日出，

方見坑坎高下之處，若諸菩薩行深般若波羅蜜多，世間乃知邪正之道。

何以故？甚深般若波羅蜜多自相平等，無生無滅，性遠離故。

「天王當知！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，多修空行無所住

著，修習明道滅除闇障，遠離惡友親近諸佛，心心相續念佛無斷，通

達平等隨順法界。雖神通遊戲遍十方國，而身住本土都不動搖。觀諸

佛法猶如現見。雖在世間世法不染，猶淤泥處所出蓮華。如是菩薩雖

處生死，甚深般若波羅蜜多巧便力故而不染著。何以故？甚深般若波

羅蜜多無生、無滅、自相平等、不見、不著，性遠離故。又如蓮華，

不停水滴，如是菩薩行深般若波羅蜜多，乃至少惡亦不暫住。又如蓮

華，隨所在處香氣馚馥，如是菩薩行深般若波羅蜜多，若在人間或居

天上，城邑、聚落悉具戒香。又如蓮華，稟性清潔，婆羅門等咸所寶

愛，如是菩薩行深般若波羅蜜多，天、龍、藥叉、健達縛等、菩薩、

諸佛咸所愛敬。又如蓮華，初欲開發能悅眾心，如是菩薩行深般若波

羅蜜多，含笑先言，遠離嚬蹙，令眾歡喜。又如蓮華，夢中見者亦是

吉相，諸人、天等乃至夢中聞見菩薩行深般若波羅蜜多亦是吉祥，況

真聞見！又如蓮華，初始生位，人非人等咸所愛護，如是菩薩始學般

若波羅蜜多，諸佛、菩薩、釋梵天等共所衛護。

「天王當知！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，興如是心：『我

當如理通達一切波羅蜜多，教化有情圓滿佛法；菩提樹下坐金剛座，

證得無上正等菩提，轉妙法輪，具十二種微妙行相，世間沙門、婆羅

門等，天、魔、釋、梵所不能轉；化度十方無量無數無邊世界一切有

情，從生死海平等濟拔；安置般若波羅蜜多，無歸依者為作歸依，無



20

救護者為作救護，欲見佛者令得見佛；作師子吼遊戲神通，歎佛功德

令眾渴仰；其心清淨終不動搖，意無諂曲遠離邪念，所謂不念二乘之

法；盡諸隨眠，無復煩惱；身無偽行，離邪威儀；口無詭言，如實而

說；受恩常感，輕恩重報；心不懷憾，口恒軟語。如是修習清淨之心，

不見能污及所污法，無二、無別、自性離故。』

「天王當知！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，信解如來三種清

淨。謂諸菩薩作是思惟：『契經中說如來身淨，所謂法身、最寂靜身、

無等等身、無量身、不共身、金剛身，於此決定心無疑惑。』是名信

解如來身淨。復次思惟：『契經中說如來語淨，如為異生授記作佛，

亦為菩薩授作佛記，信如是語理不相違。所以者何？如來永離一切過

失，盡諸隨眠，無復煩惱，寂靜清淨；若天、魔、梵及諸沙門、婆羅

門等，能得如來語業失者，無有是 處。』是名信解如來語淨。復次思

惟：『契經中說如來意淨，諸佛世尊心所思法，聲聞、獨覺、菩薩、

天、人及餘有情無能知者。何以故？如來之心甚深難入，離諸尋伺非

思量境，無量無邊同虛空界，如是信知心不疑惑。』是名信解如來意

淨。

「天王當知！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，作是思惟：『如

佛所說諸菩薩摩訶薩為諸有情荷負重擔，堅固無退、不怖、不疲，次

第修行布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若、方便善巧、妙願、力、

智波羅蜜多，成就佛法，無障、無礙、無邊、無等、不共之法；所言

決定，其性勇猛，成就如來廣大事業。』是諸菩薩摩訶薩於彼事中，

無惑、無疑、深心信受。

「天王當知！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，作是思惟：『如

佛所說諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，究竟安坐妙菩提座，能得無

礙清淨天眼、天耳、他心、宿住、隨念、漏盡智通，於一念頃，以平

等智通達三世，如實觀察一切世間，如是有情具身惡行、語惡行、意

惡行，毀謗聖賢，由邪見造邪業，身壞命終當墮惡趣；如是有情具身



21

妙行、語妙行、意妙行，稱讚聖賢，由正見造正業，身壞命終當生善

趣。如實觀察有情界已，作是念言：我昔發願行菩薩道，自覺、覺他

此願應滿。』是諸菩薩於彼事中，無惑、無疑、如實信受。天王當知！

諸菩薩摩訶薩成佛之所名為覺處，能自覺故名為正覺，能覺有情名正

遍覺。天王當知！是諸菩薩行深般若波羅蜜多，信知如來出興于世，

利益安樂一切有情。

「天王當知！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，聞說一乘能深信

受。何以故？諸佛所說真實不虛，種種餘乘皆佛乘出，如贍部洲雖有

種種城邑、聚落並屬此洲，如是諸乘雖有種種名相差別皆屬佛乘。此

諸菩薩復作是念：『諸佛世尊方便善巧，種種說法皆實不虛。何以故？

諸佛說法隨眾根性，雖說三乘而實一道。』此諸菩薩復作是念：『諸

佛世尊凡所說法，音聲深遠真實不虛。何以故？釋梵天等有少功德，

尚復能出深遠音聲，何況如來無量億劫積集功德聲不深遠！』此諸菩

薩復作是念：『如來說法不違眾根，上、中、下品皆使成就，有情各

謂獨為我說，而佛本來無說無示。』此諸菩薩於如是事，無惑、無疑、

深心信解。

「天王當知！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，得微細心，作如

是念：『世間常有大火熾然，謂貪、瞋、癡為火煙暗，云何當使一切

有情，從此世間皆得出離？若能通達諸法平等，無染著心名為出離，

如實知法如幻夢等，善觀因緣而不分別。』

「天王當知！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，作是思惟：『諸

法無本而有業果，諸佛、菩薩凡所發言我應知意，既知意已即思量義，

思量義已即見真實，見真實已濟度有情。』

「天王當知！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，方便善巧為眾說

法，謂說諸法無我、有情、命者、生者、養者、士夫、補特伽羅、意

生、儒童、作者、受者、知者、見者，如是諸法空、無所有、非自在

性、虛妄分別，因緣合故無生似生。天王當知！若說諸法無我、有情



22

乃至見者，為稱理說；若說諸法空、無所有乃至似生，亦稱理說。天

王當知！夫其說法隨順法相，是名稱理。若諸所說不違法相與法相應，

能入平等顯現義理，名巧便說。

「天王當知！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多得無礙辯，謂若無

著辯、若無盡辯、若相續辯、若不斷辯、不怯弱辯、不驚怖辯、不共

餘辯、無邊際辯、一切天人所愛重辯。天王當知！諸菩薩摩訶薩行深

般若波羅蜜多得清淨辯，謂不嘶喝辯、不迷亂辯、不怖畏辯、不憍慢

辯、義具足辯、味具足辯、不拙澁辯、應時分辯。

「天王當知！是菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，遠離大眾威德畏

故，辯不嘶喝；堅住明了不怯智故，辯不迷亂；菩薩處眾如師子王無

恐懼故，辯不怖畏；離煩惱故，辯不憍慢；不說無義契法相故，辯義

具足；善解書論知文字故，辯味具足；多劫積習巧便語故，辯不拙澁。

如是說法善順三時，謂 熱、雨、寒，說無差亂；亦順三分，謂初、中、

後，說不交雜，由斯故說辯應時分。

「天王當知！是菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，所得諸辯令眾歡

悅，謂隨所化多為愛語，含笑先言遠離嚬蹙，發詞有義能稱如實，諸

有所說不欺侮人，所言決定種種樂說，以柔軟語令眾歡悅，容色寬和

使他親附，隨義而說聞者悟解，為利益故稱法相說，平等為說心無偏

黨，離虛妄言作決定說， 種種樂說隨眾根性，由此因緣令眾歡悅。

「天王當知！是菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多成大威德。所以者

何？非法器者不得聞故。」爾時，最勝便白佛言：「是諸菩薩其心平

等，云何不為非器者說？」

佛言：「天王！甚深般若波羅蜜多本性平等，不見是器，不見非

器，不見能說，不見所說，有情虛妄見器非器，見說不說。所以者何？

甚深般若波羅蜜多無生、無滅、無分別相，猶如虛空一切遍滿；有情

亦爾，無生、無滅；聲聞、獨覺、菩薩、如來亦復如是，無名字法假

立名字，謂是有情，謂是般若，謂有能說，謂有所說，謂有聽者及所



23

聽法，勝義諦中皆同一相，所謂無相，都無差別。是諸菩薩行深般若

波羅蜜多，威德重故，雖常樂說，非器不聞。

「天王當知！甚深般若波羅蜜多，不為非器諸有情說，不為外道

惡見者說，不為懈慢不信者說，不為求法貿易者說，不為貪愛名利者

說，不為嫉妬祕悋者說，不為生盲聾啞者說。所以者何？諸菩薩摩訶

薩行深般若波羅蜜多，心無慳悋不祕深法，於有情類非無慈悲，亦不

棄捨諸有情類，然有情類宿植善根，得見如來及聞正法，如來於法本

無說心，亦不作意為此、為彼，但障重者雖近如來而不見聞，菩薩亦

爾。」

爾時，最勝復白佛言：「何等有情堪聞諸佛菩薩說法？」

佛言：「天王！若具正信根性純熟堪為法器，於過去佛曾種善根，

心無諂曲威儀齊整，不求名利親近善友，利根聰明說文知義，為法精

進不違聖旨，此等有情堪聞諸佛菩薩說法。

「天王當知！諸菩薩摩訶薩能作法師善巧說法，云何巧說？謂為

饒益諸有情故，雖說佛法，而說佛法竟不可得；雖說一切波羅蜜多，

而說一切波羅蜜多竟不可得；雖說菩提，而說菩提竟不可得；雖說斷

煩惱，而說煩惱竟不可得；雖說證涅槃，而說涅槃竟不可得；雖說聲

聞四向、四果，而說聲聞四向、四果竟不可得；雖說獨覺若向、若果，

而說獨覺若向、若果竟不可得；雖說斷我見，而說我見竟不可得；雖

說有業果，而說業果竟不可得。所以者何？名字所得皆非實法，法非

名字、非言境界，法不可思議，非心所量故。名字非法，法非名字，

但以世俗虛妄假名而有所說，無名字法說為名 字，名字是空，空無所

有，無所有者非真勝義，非勝義者即是虛妄愚夫之法。天王當知！是

名菩薩善巧說法。諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，以方便力得無礙

辯，隨眾根性，宣說如是甚深般若波羅蜜多，令諸有情如實悟入。」

第六分法界品第四之一



24

爾時，最勝復從座起，偏覆左肩，右膝著地，合掌恭敬，而白佛

言：「世尊！云何諸菩薩摩訶薩學深般若波羅蜜多通達法界？」於是

佛告最勝天言：「善哉！善哉！諦聽！諦聽！極善作意，吾當為汝分

別解說。」

最勝天言：「唯然！願說！我等樂聞。」

佛告最勝：「天王當知！諸菩薩摩訶薩學深般若波羅蜜多，有妙

慧故親近善友，發勤精進離諸障惑，心得清淨恭敬尊重，樂習空行遠

離諸見，修如實道通達法界。天王當知！是諸菩薩有妙慧故親近善友，

歡喜敬事如真佛想，以親近故離諸懈怠，滅除一切惡不善法生長善根，

既滅煩惱遠離障法，身、語、意業皆得清淨，由清淨故便生敬重，以

敬重心修習空行，修空行故遠離諸見，離諸見故修行正道，修正道故

能見法界。」

爾時，最勝復白佛言：「世尊！云何名為法界？」佛告最勝：「天

王當知！法界即是不虛妄性。」

「世尊！云何不虛妄性？」

「天王！即是不變異性。」

「世尊！云何不變異性？」

「天王！即是諸法真如。」

「世尊！何謂諸法真如？」

「天王當知！真如深妙，但可智知非言能說。何以故？諸法真如，

過諸文字離語言境，一切語業不能行故；離諸戲論，絕諸分別；無此

無彼，離相無相；遠離尋伺，過尋伺境；無想無相，超過二境；遠離

愚夫，過愚夫境；超諸魔事，離諸障惑；非識所了，住無所住寂靜聖

智及無分別後得智境，無我、我所；求不可得，無取無捨；無染無著，

清淨離垢；最勝第一，性常不變，若佛出世、若不出世性相常住。天

王當知！是為法界。諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多修證法界，多百

千種難行苦行，令諸有情皆得通達。天王！是名實相般若波羅蜜多、



25

真如、實際、無分別相、不思議界，亦名真空及一切智、一切相智、

不二法界。」

爾時，最勝便白佛言：「世尊！云何能證、能得如是法界？」

佛告最勝：「天王當知！出世般若波羅蜜多及後所得無分別智能

證、能得。」

「世尊！證得義有何異？」

「天王當知！出世般若波羅蜜多能如實見故名為證，後智通達故

名為得。」

爾時，最勝復白佛言：「如佛所說聞、思、修慧，豈不通達實相

般若波羅蜜多，而復說有出世般若波羅蜜多及後所得無分別智能證、

能得？」佛言：「不爾！所以者何？實相般若波羅蜜多甚深微妙，聞

慧麁淺不能得見；是勝義故思不能量，出世法故修不能行。

「天王當知！實相般若波羅蜜多甚深微妙，異生二乘所不能見。

何以故？彼如生盲不見眾色。嬰兒七日不見日輪，尚不能見，況能證

得！天王！譬如夏熱，有人西行在於曠野，復有一人從西而至，問前

人曰：『我今熱渴，知何處有清水、樹蔭，可見憂濟？』彼人答曰：

『從此東行當有二路，一左二右宜從右路，漸次前行有清泉池及涼蔭

樹。』天王！於意云何？彼熱渴者雖聞如是泉及樹名，思惟往趣即除

熱渴得清涼不？」

「不也！世尊！彼至入池洗飲、息樹，方離熱渴乃得清涼。

佛言：「天王！如是！如是！聞、思、修慧不能通達實相般若波

羅蜜多。天王當知！所言曠野即喻生死，人喻有情，熱喻眾惑，渴喻

貪愛，東來人者喻諸菩薩，左路即喻非正直道，右路喻於一切智道，

諸菩薩眾行深般若波羅蜜多，善知生死正直之路；泉喻般若波羅蜜多，

樹喻大悲，諸菩薩摩訶薩行二法故，遠離異生及二乘道。天王當知！

甚深般若波羅蜜多雖無形相，而巧說故，令諸有情能證、能得。

「天王當知！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，能如實知力、無



26

所畏、不共法空，亦如實知諸戒、定、慧、解脫、解脫智見蘊空，亦

如實知內空、外空及內外空、空空、大空、勝義等空，雖知諸法無不

皆空，而知空相亦不可得，不取空相，不起空見，不執空相，不依止

空，菩薩如是不取著故於空不墮。天王當知！諸菩薩摩訶薩行深般若

波羅蜜多遠離諸相，謂都不見內外諸相，離戲論相，離分別相，離尋

求相，離貪著相，離境界相，離攀緣相，離諸能知及所知相。」

爾時，最勝便白佛言：「若諸菩薩摩訶薩眾行深般若波羅蜜多，

能如是觀諸法無相，佛薄伽梵復云何觀？」

佛言：「天王！諸佛境界不可思議。何以故？離境界故。一切有

情思量佛境，心則狂亂不知此彼。何以故？同虛空性不可思量，求不

可得離尋伺境。諸菩薩眾行深般若波羅蜜多，尚不見有異生境等可得

思量，況佛境界！亦不依止一切妙願，雖行種種布施、淨戒、安忍、

精進、靜慮、般若波羅蜜多，而於彼果都無所著。於諸功德乃至涅槃

亦不依著。何以故？離我、我所，無二無別，自性離故。」

佛說如是甚深般若波羅蜜多大法門時，令此三千大千世界六種變

動，妙高山王、目真隣陀山、大目真隣陀山、金剛輪圍山、大金剛輪

圍山、香山、寶山、黑山、大黑山皆悉振動。無量百千諸菩薩眾，皆

脫上服為佛敷座，其座高廣如妙高山。無量百千釋、梵、護世諸天王

等，合掌恭敬散眾妙花，謂妙音華、大妙音華，及吉祥華、大吉祥華、

青黃赤白紅紫蓮華。

時，鷲峯山縱廣四十踰繕那量，積華遍滿至如來膝。無量天子住

虛空中，奏諸天樂唱如是言：「再覩佛興世，再聞轉法輪。善哉！贍

部洲一切有情類，勤修功德多種善根，得聞如是甚深般若波羅蜜多，

況復當來有能信者！當知如是一切有情，悉行諸佛如來境界。」

復有無量百千龍王，即以神力普興大雲，降澍香雨灑鷲峯山，遍

及三千大千世界，諸聽法者唯覺香潤不見霑濡，無量龍女悉於佛前合

掌讚歎。復有無量健達縛神，以妙樂音而供養佛；諸藥叉眾，散諸妙



27

花；阿素洛等，供養恭敬。十方無量無邊佛土無數如來、應、正等覺，

眉間毫相皆放光明照此三千大千世界，幽暗之處無不大明，遍鷲峯山

其光赫奕；作斯事已各還本界，右遶三匝入佛頂中。無量百千婆羅門

眾及剎帝利長者居士，各以種種塗 香、末香、幢蓋、幡華而供養佛。

爾時，會中七十二億菩薩摩訶薩得無生法忍，無量百千諸有情類遠塵

離垢生淨法眼，無量百千諸有情類皆發無上正等覺心。

爾時，最勝復白佛言：「甚深般若波羅蜜多既絕語言離諸文字，

云何菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，為諸有情說如是法？」

佛告最勝：「天王當知！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，為諸

有情說如是法，為修習佛法，而諸佛法畢竟不可得；為成熟諸波羅蜜

多，而諸波羅蜜多畢竟不可得；為清淨佛菩提，而佛菩提畢竟不可得；

為離滅涅槃，而離滅涅槃畢竟不可得；為四沙門果，而四沙門果畢竟

不可得；為獨覺菩提，而獨覺菩提畢竟不可得；為斷除我取，而我及

取畢竟不可得。是菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，心不分別一切法相，

我能分別及所分別皆不可得，隨順般若波羅蜜多不違生死，雖在生死

不違般若波羅蜜多隨順法相。」

爾時，最勝便白佛言：「諸菩薩摩訶薩云何隨順甚深法相不違世

俗？」

佛言：「天王！菩薩隨順甚深般若波羅蜜多，不遠離色、受、想、

行、識，不遠離欲界、色界、無色界，不遠離法而無取著，隨順般若

波羅蜜多不遠離道。何以故？具大方便善巧力故。」

於是最勝復白佛言：「何謂菩薩方便善巧？」

佛言：「天王！謂四無量，諸菩薩摩訶薩具大慈、悲、喜、捨心

故，常能利樂所化有情，是為菩薩方便善巧。」

「世尊！云何此四名大？」

「天王當知！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，具無邊慈、無分

別慈、諸法性慈、不休息慈、無惱害慈、廣饒益慈、平等性慈、遍利



28

樂慈、出世間慈，如是等類名為大慈。

「天王當知！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，見諸有情具種種

苦無歸依處，為欲濟拔發菩提心勤求正法；既自得已為有情說，諸慳

貪者教行布施，無戒、破戒教受持戒，性暴惡者教行忍辱，懶惰懈怠

教行精進，散亂心者教行靜慮，諸愚癡者教學妙慧，為度有情雖遭種

種極苦難事，終不捨離大菩提心，如是等類名為大悲。

「天王當知！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，作是思惟：『三

界熾火，我已出離，故生歡喜；久相纏繫生死之繩，我已斷截，故生

歡喜；於生死海尋伺取相，我已永出，故生歡喜；無始所竪憍慢之幢，

我已摧折，故生歡喜；以金剛智破煩惱山，令永散滅，故生歡喜。我

自安隱，復安隱他。愚癡、黑暗、貪、瞋、慢等煩惱繫縛，久寐世間

今始得覺，故生歡喜；我今已免一切惡趣，復能濟拔惡趣有情令得出

離，故生歡喜；有情久於生死迷亂不知出道，我今濟拔開示正路，皆

令得至一切智城畢竟安樂，故生歡喜。』如是等類名為大喜。

「天王當知！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，普於一切眼所見

色，耳所聞聲，鼻所嗅香，舌所甞味，身所覺觸，意所了法，不著不

離而起捨心，如是等類名為大捨。

「天王當知！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，成就如是四大無

量，由此名為方便善巧。」

大般若波羅蜜多經卷第五百六十七

大般若波羅蜜多經卷第五百六十八

三藏法師玄奘奉 詔譯



29

第六分法界品第四之二

爾時，最勝復白佛言：「世尊！云何諸菩薩摩訶薩行深般若波羅

蜜多，為度有情示現諸相？」

佛告最勝：「天王當知！甚深般若波羅蜜多相不可得，諸菩薩相

亦不可得，但由方便善巧威力，為有情類示現入胎乃至涅槃種種化相。

何以故？諸天計常謂無墮落，是故菩薩行深般若波羅蜜多方便善巧，

為破彼執示現入胎，因令彼天起無常念：『世間最勝、最高、無等，

於欲不染尚有墮落，況餘天眾而得常耶？是故皆應勿復放逸，勤加精

進繫念修道，如見日輪尚有隱沒，即知螢火不得久住。』復有諸天放

逸著樂，不修正法恣情遊戲，雖與菩薩同處天宮，不往禮拜不諮受法，

各作是念：『今且受樂，明詣菩薩當受法要。』共相謂言：『我與菩

薩常此同住，修行何晚？』是故菩薩行深般若波羅蜜多，勤修精進如

救頭然，破放逸行示現墮落。如是示現有二因緣：一、令諸天離放逸

故。二、令有情咸得見故。世間復有下劣有情，善根少 故，不堪見佛

成無上覺轉妙法輪，菩薩為彼示現嬰兒及作童子後宮遊戲；菩薩若作

餘像說法，後宮女人則不信樂，是故示現嬰兒、童子。有高行人常能

離俗，菩薩為彼示現出家。復有天人作如是念：『端坐受樂不得聖道。』

菩薩為彼示現苦行；亦為降伏苦行外道，示現種種難行苦行。復有天

人長夜發願：『菩薩行詣菩提座時，我等天人常獻供養。』菩薩為彼

詣菩提座。無量天人既供養已，一切獲得菩提因緣。復有天人作如是

念：『惡魔外道障礙正法，願得菩薩坐菩提座，降伏惡魔及諸外道，

有正信者皆令見法。』是故菩薩成正覺已，三千世界遍虛空中，種種

音聲而讚歎曰：『佛日出世，螢光隱沒。』諸天人等咸作是言：『願

我未來成無上覺，如今菩薩所證菩提。』為此有情坐菩提座。有天人

等作如是言：『願見大師成一切智、一切相智、無師智、自然智。』

是諸有情雖不求出離，而根性純熟是深法器。為是有情示現三轉十二

行相無上法輪。復有天人樂聞圓寂，菩薩為彼示現涅槃。



30

「天王當知！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，能現如是種種化

相。

「天王當知！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，終不生於無暇之

處。何以故？無福德人不聞般若波羅蜜多勝名字故。是諸菩薩又復常

離一切惡業，終不毀犯佛所說戒，心無嫉妬，身語無失，已於過去無

量佛所多種善根，具勝福德智慧方便，成就大願心樂寂靜，勤行精進

離諸懈怠。

「天王當知！是諸菩薩無有惡業墮地獄趣，十善業道常現行故；

是諸菩薩無有破戒墮傍生趣，常能護持所受戒故；是諸菩薩無有嫉妬，

不墮餓鬼趣， 不生邪見家，常值善友，遠離惡友。何以故？已於過去

無量佛所深種善根，是故生處富貴自在皆具正見。是諸菩薩隨所受身，

不缺諸根成佛法器。何以故？於過去世供養諸佛、聽聞正法、禮敬大

眾，是故生處常具諸根，形相端嚴成佛法器。是諸菩薩不生邊地，根

鈍愚癡，不知善惡，語言義趣非佛法器，不識沙門、婆羅門等。何以

故？菩薩受生必在中國，利根智慧言詞辯了，善知語義是佛法器，善

知沙門、婆羅門等。何以故？菩薩宿世具勝福德智慧力故。菩薩終不

生長壽天，不能利他不見佛故；是諸菩薩多生欲界，示現出世利樂有

情。何以故？具勝方便善巧力故。菩薩不生無佛世界，此處無佛、無

說法者，不聞正法、不供養僧。所以者何？菩薩生處必具三寶，宿願

強故。是諸菩薩聞惡世界深生厭離，修行寂靜心不懈怠，精進熾然以

一切善滅諸惡法。

「天王當知！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，以如是等種種因

緣，終不生於無暇之處。

「天王當知！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，乃至夢中尚不忘

失大菩提心，況於覺時當有忘失！何以故？一切善法生於此心，即是

無上正等覺心，若無此心則無有佛，無佛無法，無法無僧；由此心故

得有三寶，及有天人修善受樂。是諸菩薩常離諂詐，質直柔和，其心



31

清淨，於諸佛法不生猶豫，欲聽受者不祕深義，離諸嫉妬遠三塗業，

於初、中、後無變易相，行不違言護大乘法，見同學者深生恭敬，勸

勤修習稱讚大乘，於說法師常生佛想，親近善友，遠離惡友。是諸菩

薩行深般若波羅蜜多方便善巧，成就如是菩提之心，依因此心得宿住

智。何以故？已曾供養無量諸佛，護持正法修清淨戒，遠離惡業障礙

永無，心常歡喜、心勤修學，心不散亂、心智不失。所以者何？是諸

菩薩由曾供養無量諸佛則重正法，由重法故廣為他說，為護正法不惜

身命，身、語、意業悉皆清淨，業清淨已得離障礙，離障礙故心常歡

喜，心歡喜故則勤精進，心性正直念智圓滿，由念智故知過去生一、

十、百、千乃至無數。是諸菩薩行深般若波羅蜜多，如實了知過去生

處；既了宿世，親近善友；由善友故，於諸佛所三事不失，謂聞、見、

念。常樂聽法、供養僧寶，於一切時曾無空過。佛、菩薩所常深恭敬、

禮拜、供養，時無暫捨，行住坐臥不離多聞。

「天王當知！是諸菩薩持淨戒故，常聞般若波羅蜜多功德名字，

常勤修習助菩提分，曾不遠離三解脫門，於一切時修四無量，常聞無

上一切智名。

「天王當知！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，由此因緣親近善

友。

「天王當知！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，乃至夢中不近惡

友，況於覺時而親近彼！所以者何？諸菩薩摩訶薩於破戒人、著邪見

人、不律儀人、行邪命人、無義語人、住懶惰人、樂生死人、背菩提

人、愛俗務人，雖常憐愍而不共住。

「天王當知！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，由如是法遠離惡

友。

「天王當知！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，能得如來十身差

別。云何為十？一、平等身。二、清淨身。三、無盡身。四、善修身。

五、法性身。六、離尋伺身。七、不思議身。八、寂靜身。九、虛空



32

身。十、妙智身。」

爾時，最勝便白佛言：「諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，何位

能得如來十身？」

佛告最勝：「天王當知！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，於初

地中得平等身。何以故？通達法性，離諸邪曲，見平等故。第二地中

得清淨身。何以故？離犯戒失，戒清淨故。第三地中得無盡身。何以

故？離欲貪瞋得勝定故。第四地中得善修身。何以故？常勤修習菩提

分故。第五地中得法性身。何以故？觀諸諦理證法性故。第六地中得

離尋伺身。何以故？觀緣起理離尋伺故。第七地中得不思議身。何以

故？方便善巧智行滿故。第八地中得寂靜身。何以故？離諸煩惱戲論

事故。第九地中得虛空身。何以故？身相無盡遍一切故。第十地中得

妙智身。何以故？一切種智修圓滿故。」

於是最勝復白佛言：「佛、菩薩身豈無差別？」

佛告最勝：「天王當知！身無差別，功德有異。其義云何？謂佛、

菩薩身無差別。所以者何？以一切法同一性相；功德異者，謂如來身

具諸功德，菩薩不爾。吾當為汝略說譬喻：譬如寶珠，若具莊飾、不

具莊飾其珠無異；佛、菩薩身亦復如是，功德有異，法性無別。所以

者何？如來功德一切圓滿，盡于十方遍有情界，清淨離垢障礙永無；

菩薩之身功德未滿，有餘障故。譬如白月有滿、未滿，月性無異；二

身亦然，如是諸身悉皆堅固，不可破壞猶若金剛。所以者何？三毒不

破、世法不染，惡趣、人、天苦不能逼，悉皆遠離生老病死，能伏外

道、超魔境界，不趣獨覺及聲聞乘，以是因緣不可破壞。

「天王當知！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，善能奬導世間，

天、人、阿素洛等咸皆信用。譬如有人善為奬導，若諸國王、若與王

等長者居士咸信用之；此諸菩薩亦復如是，聲聞、獨覺、菩薩、如來

皆悉共許為善奬導。如善奬導，國王、大臣、婆羅門等咸共尊敬；此

諸菩薩亦復如是，天、龍、藥叉、阿素洛等有學、無學之所供養。如



33

險曠野行人疲倦，遇善奬導能令安隱；此諸菩薩亦復如是，以巧便力

奬導有情，令於生死安隱得出。如諸貧人，依富長者方出險難，一切

外道及婆羅門，於生死中依此菩薩乃得出離。如大長者無量資財，為

一切人之所受用；此諸菩薩亦復如是，生死有情共所受用。如大長者

欲過險難必假多伴，飲食資糧皆悉具足，爾乃能度；此諸菩薩亦復如

是，欲出世間生死險難，必以福慧攝諸有情，方度世間至一切智。如

人遠行多齎寶物，為得利故；此諸菩薩亦復如是，從生死海趣一切智，

要廣修集福慧珍財，為速證得一切智故。如世間人求財無厭；此諸菩

薩亦復如是，樂求勝法曾無厭心。如奬導者四事勝他：財富、位高、

伎能、言信；此諸菩薩亦復如是，富諸功德處位尊高，於法自在所言

無異。如人善導至於大城；此諸菩薩亦復如是，奬導有情至一切智。

「天王當知！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，善知可行、不可

行路，所謂邪正、曲直、安危、水有水無，若有留難或出離道皆善通

達。是諸菩薩知無倒路，凡所示導不違眾根，為大乘人說無上道，不

說獨覺及聲聞道；為獨覺人說獨覺道，不說菩薩及聲聞道；為聲聞人

說聲聞道，不說獨覺及菩薩道；為著我者說無我道，為著法者說法空

道，著二邊者為說中道，為迷亂者說止觀道令不迷亂，為戲論者說真

如道令不戲論，著生死者說涅槃道令出世間，為迷塗者說正直道令遠

邪路。天王！是名諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，知邪正路，奬導

有情令得出離。」

第六分念住品第五

爾時，最勝復從座起，偏覆左肩，右膝著地，合掌恭敬，而白佛

言：「諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，能如是知路、非路者心緣何

住？」

佛告最勝：「天王當知！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多心正無

亂。所以者何？是諸菩薩善修身、受、心、法念住，凡所遊行城邑、



34

聚落，聞說利養心不貪染，如佛世尊戒經中說，善自憶念離諸煩惱。

「天王！云何諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多修身念住？謂此菩

薩以如實智，遠離一切與身相應惡不善法，觀察此身，從足至頂唯有

種種不淨過失， 無我、無樂、無常敗壞，腥臊臭穢筋脈連持，如斯惡

色誰當憙見？如是觀已，身中貪欲、執身我見皆不復生，由此便能順

諸善法。

「天王！云何諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多修受念住？謂此菩

薩作是思惟：『諸受皆苦，有情顛倒妄起樂想，異生愚癡謂苦為樂，

聖者但說一切皆苦；為斷滅苦應修精進，亦當勸餘勤修此法。』作是

觀已，恒住受念不隨受行，修行斷受亦令他學。

「天王！云何諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多修心念住？謂此菩

薩作是思惟：『此心無常，愚謂常住，實苦謂樂，無我謂我，不淨謂

淨；此心不住，速疾轉易，隨眠根本，諸惡趣門、煩惱因緣，壞滅善

趣，是不可信貪、瞋、癡主；於一切法心為前導，若善知心悉解眾法；

種種世法皆由心造，心不自見種種過失，若善若惡皆由心起；心性速

轉如旋火輪，飄忽不停如風野馬，如水暴起，如火能燒。』作如是觀

令念不動，令心隨已不隨心行，若能伏心則伏眾法。

「天王！云何諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多修法念住？謂此菩

薩能如實知世間所有惡不善法，謂貪、瞋、癡及餘煩惱，於諸煩惱應

修對治，謂修貪欲、瞋恚、愚癡及餘煩惱對治差別。如實知已即迴起

念，不行彼法亦令他離。

「天王！云何諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多於境起念？謂此菩

薩若遇色、聲、香、味、觸境便作是念：『云何於此不真實法而生貪

愛？此乃異生愚癡所著，即是不善。如世尊說：「愛即生著，著即迷

謬。」由此不知善法、惡法，以是因緣墮於惡趣。』菩薩如是自不漏

失，不著境界，令他亦爾。

「天王當知！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多念阿練若，謂此菩



35

薩作是思惟：『阿練若處是無諍人之所居止寂靜住處，天、龍、藥叉、

他心智者悉能知我心、心所法，不應住此起邪思惟。』由此思惟即得

捨離，於法正念勤修行之。

「天王當知！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，作是思惟：『城

邑、聚落多諸喧雜，非出家人所可行處，則不應往，所謂酤酒、婬女、

王宮、博奕、歌舞，如是等處皆遠離之。』

「天王當知！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，聞利養名起正憶

念，謂作是念：『為生彼福應受此財，不由貪愛；受已悋惜養育妻子，

不言我有如是財物，而普周給一切貧窮，如是行者人所讚歎，終不計

著我及我所。』復作是念：『人皆稱我惠施名聞。世間無常須臾磨滅，

云何智人無常、無實、不恒、無主，隨彼而行執我、我所？』

「天王當知！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，念佛世尊所說禁

戒，謂作是念：『三世諸佛皆學此戒，成無上覺證大涅槃。』如是知

已精勤修學。

「天王當知！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，為化有情及自修

習，少欲喜足著糞掃衣，心常清潔信力堅固，寧失身命於戒不犯；心

離憍慢遊行城邑，雖服弊衣而不生恥；遠離懈怠常修精進，所作未辦

終不中止；於糞掃衣不見過患，朽故弊壞終無輕鄙，但取其德；夫離

欲者乃服此衣，如來所讚息慳貪著；亦不自讚我能服此，於他不服終

無毀言。如此行人諸天禮敬，佛所讚歎，菩薩護持，婆羅門等恭敬供

養。

「天王當知！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，能修如是清淨妙

行。」

爾時，最勝便白佛言：「高行菩薩行深般若波羅蜜多，何用著此

糞掃衣耶？」

佛言：「天王！諸大菩薩護世間故著糞掃衣。所以者何？世間若

見著此衣服滅惡生善。



36

「天王！於意云何？菩薩高行何如世尊？」

最勝白言：「百千萬億乃至鄔波尼殺曇分亦不及一。何以故？佛

是法王具一切智，無有一法不能照故。

「天王！於意云何？佛對一切天、龍、藥叉、人非人等示現苦行，

及常讚歎杜多功德，此何所為？」最勝白言：「世尊！為欲教化可度

諸有情類及初發心諸菩薩等，未斷煩惱為說對治。」

佛言：「如是！如是！天王！高行菩薩著糞掃衣亦復如是，是故

菩薩行深般若波羅蜜多，方便善巧饒益有情。

「天王當知！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，為世間故但畜三

衣。何以故？心喜足故更不多求即是少欲，不求乞故無所聚積，不聚

積故則無喪失，無喪失故則不憂苦，無憂苦故則離煩惱，離煩惱故則

無所著，無所著故則為漏盡。

「天王當知！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，為欲饒益諸有情

故，入諸城邑持鉢乞食。何以故？是諸菩薩大悲熏心，觀諸有情多有

窮苦，欲令富樂受彼供養；入城邑時威儀齊整，心正不亂善攝諸根，

徐步而行前視六肘，不顧左右如法乞食，次第而往不越貧家，稱量取

食終不長受，於所得中更開一分，擬施貧乏供養福田。何以故？信施

難消，為生福故。

「天王當知！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，但一坐食而不移

動。何以故？菩薩一坐妙菩提座，魔來嬈亂亦不移動，於出世定慧智

法空、實際、真如、如理聖道、一切種智皆不移動。何以故？一切智

法一坐得故。是故菩薩行深般若波羅蜜多但一坐食。天王當知！諸菩

薩摩訶薩行深般若波羅蜜多方便善巧，為諸有情示現乞食。

「天王當知！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，常勤修學阿練若

行。謂修梵行，於諸根中不起過失，樂多聞力，堪修正行，離我怖畏，

不計著身，常行寂靜。是諸菩薩於正法中常樂出家，持三輪戒善知法

相，如來所說為少、壯、老三種人戒悉能了達；不緣外境專念自心，



37

訶毀世法讚歎出世，調伏諸根不取惡境；於阿練若居無難處，城邑乞

食不遠不近，有清泉水盥洗便易；豐花果林無惡禽獸，巖穴寂靜空閑

罕人，如是勝處而為居止；所曾聞法晝夜三時，勤加讚誦聲離高下，

心不緣外專念憶持；婆羅門等來至其處，顧命令坐歡喜慰問，觀其根

性為說正法，令得歡喜信受修行。如是具足方便善巧遠離我心，以無

我故於阿練若不生怖畏，離怖畏故樂行寂靜；菩薩如是巧方便力，示

現修行阿練若行。

「天王當知！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，善觀諸行，作是

思惟：『一切飲食清淨香潔，身火觸之即成不淨爛壞臭處；愚夫無智

愛著此身及諸飲食，若依聖智如實觀察，即生厭惡不起樂著。』

「天王當知！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，作是思惟：『多

行瞋忿便起惡業，我今當離瞋心趣道，真實思惟非徒口說。』

「天王當知！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，作如是念：『若

法有生即是因緣，因緣之法又從緣起，云何智者於此虛妄因緣生法而

作罪愆？』菩薩身中有障善法即自除斷，若不能斷他障善法，心便生

捨不起無明。

「云何名為障善之法？謂不恭敬佛、法、僧寶及清淨戒，不敬同

學，老少幼小自高凌彼；趣向五欲，背捨涅槃，而起我見或有情見乃

至知者見、見者見；執空起斷見，執有起常見；遠離賢聖，親近愚夫；

捨持戒人，依破戒者；親附惡友，遠離善友；聞甚深法，便生毀謗；

身惡威儀，語無善說，心具諂曲；煩惱所覆，貪著利養；五慢具生：

一、姓貴慢，二、種族慢，三、見勝慢，四、國土慢，五、徒眾慢；

見惡便助，遇善而捨；讚美女人、童稚外道，不樂修習阿練若行；不

解節食，遠離師長；雖復讀誦，不知時節；見善不重，見惡不怖；如

象無鉤、馬無轡勒，放逸不制憙生瞋忿；心無慈念，見苦不愍；遇疾

不瞻，於死不怖；處大火聚，都不求出；應作不作，非作反作；不思

而思，應思不思；非望而求，不出謂出；非路謂路，未得謂得；樂習



38

重惡，遠離大善；毀訾大乘及大乘人，讚歎小道及學小者；多樂鬪亂，

好麁惡言；心無慈悲，令他怖畏；出言麁鄙，語無一實；樂著戲論， 而

不能捨。如是等事名障善法。

「天王當知！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，修習空行滅戲論

法，作是思惟：『所觀境界皆悉空無，能觀之心亦復非有，無能、所

觀二種差別，諸法一相，所謂無相。』如是思惟遣內外相，不見身心

亦不見法，次第相續修學止觀：觀謂如實見法，止謂一心不亂。菩薩

如是修觀行已即得淨戒，戒清淨故行亦清淨，是名菩薩行深般若波羅

蜜多觀行清淨。

「天王當知！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，護持如來無上法

藏聽受正法，為護法故，不為利養；為三寶種不斷絕故，不為恭敬；

為欲守護大乘行故，不為名譽；無歸依者令得歸依，無救濟者令得救

濟，無安樂者令得安樂，無慧眼者令得慧眼；修小乘者示聲聞道，學

中乘者示獨覺道，行大乘者示無上道，如是聽法為無上智，終不為得

下劣之乘。

「天王當知！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，善知種種毘奈耶

法，謂毘奈耶、毘奈耶行、毘奈耶甚深、毘奈耶微細、淨與不淨、有

失無失、別解脫本、聲聞毘奈耶、菩薩毘奈耶。是諸菩薩行深般若波

羅蜜多，於如是等毘奈耶法皆悉善知。

「天王當知！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，善知一切威儀戒

行，善學聲聞、獨覺、菩薩所受持戒。既修戒行，若見威儀不稱眾意，

則應捨離，非處不行；若有沙門威儀戒行具足清白，即親近之；若婆

羅門異學餘行，則勸捨離修毘奈耶。修習如是戒行成滿，心無巧偽嫉

妬便滅，自行布施亦勸他行，讚歎布施令他修學，見他布施心生隨喜，

不作是念：『施我非餘。』但應思惟：『諸有情類多有貧乏飢寒困苦，

願彼得財現世安樂，聞正法故後世安樂。我應今世精勤修道，願與有

情同得出離。』是名菩薩無嫉妬心，於諸有情皆得平等。若行布施、



39

淨戒、安忍、精進、靜慮、般若乃至一切相智，普為有情其心無二。

何以故？所修之法與有情共念為境界令速得道，於生死火自既得出，

亦願有情同得出離。

「天王！譬如長者六子幼稚，並皆愛念無偏黨心。長者在外其宅

火起，於意云何？爾時，長者頗有是念：『於其六子先後救不？』」

「不也！世尊！何以故？其父於子心平等故。」

「天王當知！菩薩亦爾。愚夫貪著處在六趣，生死火宅不知出離；

是諸菩薩以平等心，種種方便誘化令出，皆悉安置圓寂界中。

「天王當知！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，於法亦等，為護

正法供養如來，種種供具供養如來，如實修行供養如來，利益安樂一

切有情，守護一切有情善法，隨順有情善能化導，行菩薩道行不違言，

心無疲倦求無上覺。若能如是，乃得名為供養諸佛不以資財而為供養。

何以故？法是佛身，若供養法即供養佛。諸佛世尊皆從如實修行而來，

悉為利益安樂有情，護其善法隨順有情，若不爾者違本誓願，懶惰懈

怠不能成就菩提之心。何以故？ 菩薩所趣無上菩提與有情共，若無有

情，云何能得無上菩提？

「天王當知！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，修行正法供養如

來名真供養。如是供養拔除我慢，遠離俗務剃落鬚髮，於其父母、兄

弟、親戚不相關預猶如已死，形狀衣服並異於常，執持應器遊入城邑；

若至親里旃荼羅家，亦摧我慢下意乞食，謂作是念：『我命屬他，由

彼施食我命存濟，以是因緣能除我慢。』復作是念：『我今應取師友

等意令生歡喜，昔未聞法為得聞故；若見他人瞋忿鬪諍，即應忍辱下

意避之。』菩薩如是拔除我慢。

「天王當知！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，生堅正信。何以

故？多諸功德，宿世所種善根力強；善因具足，正見成就；不信外緣，

內心清淨；不依餘師，心行調直；遠離諂詐，諸根聰利；具足般若波

羅蜜多，離諸蓋、障，其心清淨；遠離惡友，親近善友；尋求善言不



40

生懈怠，聞所說法知佛功德。」

爾時，最勝便白佛言：「唯願大慈哀愍！為說如來功德大威神相！」

佛告最勝：「天王！汝今諦聽！善思！吾當為汝說佛功德威神少分。」

最勝白言：「唯然！願說！我等樂聞。」

佛言：「天王！如來具足無邊大慈遍照有情，有情界攝，乃至十

方盡虛空界亦皆遍照不可測量。如來大悲聲聞、獨覺及諸菩薩皆所無

有。何以故？不共法故，十方世界無一有情如來大悲所不能照。如來

說法究竟無盡，普為十方諸有情類，經無量劫種種因緣，說諸法要亦

不可盡；若有情界種種言詞一切句義難問，如來一彈指頃，一一有情

各為分別無能壞者。如來所得無礙靜慮境界甚深無測量者，假使一切

世界有情，皆得住於菩薩十地，多百千劫入勝等持，不能測量如來定

境。如來之身量無邊際。何以故？隨所樂見，於一念頃能現無邊異類

身故。如來天眼最勝清淨，一切世界一切有情色相差別，及餘物類種

種不同，如來皆見，如觀掌中阿摩洛果，諸人、天眼所不能及。如來

天耳最勝清淨，一切有情音聲差別，及餘物類所有音聲，一念悉聞解

了其義。如來復有淨他心智，一切世界一切有情一一思惟作業受果無

邊差別，佛四威儀於一念頃皆悉了知。何以故？佛常在定無散亂故。

「天王當知！佛無失念，心不散亂，根無異緣。何以故？離煩惱

習，最為清淨，寂靜無垢；有煩惱者，失念散亂，根有異緣；如來世

尊無漏離垢，得一切法自在平等，常在等持及等至故。如來但住一種

威儀，遊一等持乃至圓寂，諸人、天等尚不能知，況復如來經無量劫，

修習無量無邊等持，而有人、天能了知者！何以故？如來功德不可度

量、不可思議、不可觀故。」

爾時，最勝便白佛言：「我聞如來三無數劫修行成佛，云何今說

無量劫修？」

佛言：「天王！其義不爾。何以故？菩薩所趣無上菩提，無量功

力乃得成辦，非不經於爾許劫數，而能證入法平等理，修至究竟乃稱



41

成佛。」

於是最勝白言：「世尊！善哉！善哉！快說法要，善能勸發一切

有情種植善根，遠離業障，欣樂佛果，修菩薩行。若有情類得聞如來

功德威神，心生歡喜信受讚歎，當知不久成佛功德威神法器，況復有

能受持、讀誦、書寫、供養、為他解說，彼所獲福不可思議！」

佛言：「天王！如是！如是！彼有情類如來護持，已種善根經多

劫數，若於過去供養多佛，乃得聞佛功德威神。天王當知！若善男子、

善女人等心無疑惑，於七日中澡浴清淨，著新淨衣，花香供養，一心

正念如前所說如來功德及大威神，爾時，如來慈悲護念，現身令見使

願滿足。若有闕少花香等事，但一心念功德威神，將命終時必得見佛。」

爾時，最勝復白佛言：「頗有有情聞說如是如來功德及大威神，

不起信心而毀謗不？」

佛言：「亦有！謂有有情聞說如是如來功德威神法門，起不善心

瞋忿毀謗，於說法師生惡友想，彼後捨命必墮地獄多劫受苦。若諸有

情聞說如是如來功德及大威神，歡喜信受讚歎憶念，於說法師生善友

想；彼後捨命定昇人、天，展轉勝進乃至成佛。」

爾時，世尊出廣長舌相自覆面輪，次覆頭頂，次覆遍身，次覆師

子座，次覆菩薩眾，次覆聲聞眾，然後乃覆釋、梵、護世、人非人等

一切大眾，還收舌相告大眾言：「如來世尊有是舌相，豈當妄語？汝

等大眾於我所說皆應信受，長夜獲安。」

說是法時，眾中八萬四千菩薩得無生忍，無量有情遠塵離垢生淨

法眼，無數有情皆發無上正等覺心。

大般若波羅蜜多經卷第五百六十八



42

大般若波羅蜜多經卷第五百六十九

三藏法師玄奘奉 詔譯

第六分法性品第六

爾時，最勝復從座起，偏覆左肩，右膝著地，合掌恭敬，而白佛

言：「希有！世尊！善說諸佛微妙功德及大威神，諸佛如來因何得此

微妙功德及大威神？惟願世尊分別解說！」

佛告最勝：「天王當知！如來所行及所得果，甚深微妙不可思議。」

最勝白言：「佛行何法說為深妙不可思議？」

佛言：「如來法性因果甚深微妙不可思議，功德威神及所說法利

樂他事亦復如是。」最勝復言：「云何法性甚深微妙不可思議？」

佛言：「天王！如來法性在有情類蘊、界、處中，從無始來展轉

相續，煩惱不染本性清淨，諸心、意、識不能緣起，餘尋伺等不能分

別，邪念思惟不能緣慮，遠離邪念無明不生，是故不從十二緣起說名

無相，非所作法、無生、無滅、無邊、無盡、自相常住。天王當知！

諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，能知法性清淨如是，無染無著遠離

垢穢，從諸煩惱超然解脫。此性即名諸佛法本，福德智慧因之而起，

本性明淨不可思議。天王！我今當說譬喻，汝應諦聽！善思念之。」

王言：「世尊！唯然！願說！」

佛告最勝：「天王當知！譬如無價如意寶珠，裝飾瑩治皎潔可愛，

體極圓淨無有垢濁，墮在淤泥經時已久，有人拾得歡喜取之，勤加守

護不令墮落；法性亦然，雖在煩惱不為所染，後復顯現。天王！諸佛

悉知有情本性清淨，客塵煩惱之所覆蔽不能悟入。是故菩薩行深般若

波羅蜜多，應作是念：

『我當精勤為有情說甚深般若波羅蜜多，除其煩惱令得悟入。一

切有情本性皆淨，當起尊敬不應輕凌，應同大師如法供養。』此諸菩



43

薩由作是念，便能生起般若大悲；菩薩如是行深般若波羅蜜多，即能

證入不退轉地。是諸菩薩行深般若波羅蜜多，復作是念：『此諸煩惱

無力、無能、自體虛妄、違清淨法。何以故？背一切智順生死故。清

淨法性為諸法本，自性無本，虛妄煩惱皆從邪念顛倒而生。』

「天王當知！譬如四大依虛空立，虛空無依；煩惱亦爾，依於法

性，法性無依。是諸菩薩行深般若波羅蜜多，如實觀知不起違逆，以

隨順故煩惱不 生。是諸菩薩觀察煩惱不生染著，謂作是念：『若自染

著，云何說法令他出離？』是故菩薩斷滅著心，如實說教解有情縛。

是諸菩薩復作是念：『若生死中有一煩惱能益有情，我則攝受，然無

是事，故應斷滅。』是諸菩薩復作是念：『如昔諸佛行深般若波羅蜜

多斷諸煩惱，我亦應爾。何以故？諸佛如來昔在因地，亦如是學成菩

提故。』是諸菩薩由此二緣，方便善巧觀知法性；如是法性無量無邊，

為諸煩惱之所隱覆，隨生死流沈沒六趣，長夜輪轉隨有情故名有情性。

「天王當知！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，起厭離心除五境

欲，滅諸分別修無上道，是時此性名為出離，超一切苦故名寂靜，是

究竟法世所樂求，一切種智常住微妙，因此法性能得自在受法王位。

「天王當知！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，初、中、後位觀

察法性，一切平等本來寂靜，不為諸法之所罣礙，猶如虛空不為色礙。

是諸菩薩行深般若波羅蜜多，如實觀知諸佛所說，一切妙行如量修行，

法性功德不可具說，無有二相過一異境，平等一相尋伺不行。菩薩如

是行深般若波羅蜜多，能除二相：我相、法相。一切異生為執所縛，

不識、不見、不得法性。是諸菩薩行深般若波羅蜜多，則能通達如是

法性在諸有情無二、無別。何以 故？諸法真如無異相故。

「天王當知！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，依此法性修諸善

根，來入三有饒益有情，雖現無常而非真實。何以故？是諸菩薩行深

般若波羅蜜多，如實觀知真法性故，具足方便大悲願力不捨有情；二

乘異生既無如是大悲願力，是故不見圓淨法性，不能如實饒益有情。



44

「天王當知！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，能如是觀真淨法

性。一切聖者如實悟入，無能修者、無所修法，無能行者、無所行法，

無心、無心所，無業、無異熟，無苦、無樂。如是觀者名得平等，無

異遠離隨順廣大，無我、我所、無高、無下，真實無盡常住明淨。所

以者何？一切聖法由此成就，因是性故顯現聖者，諸佛如來無邊功德

不共之法從此性生、由是性出，一切聖者戒、定、慧品從此性生，諸

佛菩薩甚深般若波羅蜜多從此性出。是性寂靜過諸名相，性是真實遠

離顛倒，性不變異故稱真如，是聖智境故名勝義，非有非無、非常非

斷、非生死非涅槃、非染非淨、離一離異、無相無名。

「天王當知！此諸菩薩復作是念：『法性離相，諸法離相無二無

別。何以故？諸法離相即法性離相，法性離相即有情離相，有情離相

即法界離相，法界離相即諸法離相，如是離相求不可得。法性真如、

有情真如無二無別，有情真如、法性真如無二無別，法性真如、諸法

真如無二無別，諸法真如、諸佛真如無二無別，法性真如、三世真如

不相違逆，過去真如、未來真如不相違逆，未來真如、現在真如不相

違逆，現在真如、過去真如不相違逆， 三世真如即蘊、界、處真如，

蘊、界、處真如即染淨真如，染淨真如即生死、涅槃真如，生死、涅

槃真如即一切法真如。』

「天王當知！真如名為無異、無變、無生、無諍，自性真實，以

無諍故說名真如；如實知見諸法不生，諸法雖生真如不動，真如雖生

諸法而真如不生，是名法身。清淨不變如虛空無等等，一切三界無有

一法所能及者，遍有情身無與等者；清淨離垢本來不染，自性明淨、

自性不生、自性不起，在心意識非心意識，性即是空、無相、無願；

遍虛空界諸有情處一切平等，無量、無邊、不異、不別；非色、受、

想、行、識，不離色、受、想、行、識，非地、水、火、風大，不離

地、水、火、風大；無生，不離生；雖逆生死，不順涅槃；眼不能見，

耳不能聞，鼻不能嗅，舌不能嘗，身不能覺， 意不能知；不在心意識，



45

不離心意識。

「天王當知！是名法性。諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，以能

通達此法性故修行清淨，能於三千大千世界諸贍部洲城邑聚落示現色

身；所現身者非色非相而現色相，雖非六根所行境界，而化有情常無

休息，為說此身無常、無我、是苦、非淨，知諸有情有寂靜性故，為

示現無量種身，方便善巧令彼受化，知一切身都無作者亦無受者如木

石等，而為有情說清淨行。菩薩如是行深般若波羅蜜多，通達法性即

得自在，無有移動而起智業，遊戲神通種種示現，安住自在而能示現

種種威儀，自在能趣一切相智，皆悉通達一切法性。

「天王當知！甚深般若波羅蜜多如是自在是無盡相，遍一切處無

色現色，自在遍觀諸有情心見如實心性，自在憶念無邊無數劫，相續

不斷自在變化，住解脫相自在漏盡，為有情故不證漏盡自在出世，是

聖智境自在甚深，聲聞、獨覺不能測量，自在堅牢魔不能壞，坐菩提

座成就佛法最為第一，自在隨順轉妙法輪，自在調化一切有情，自在

受位得法自在。

「天王當知！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，如實通達甚深法

性，得是自在，修是自在，即得一切靜慮、解脫、等持、等至，不繫

三界。所以者何？遠離一切虛妄分別、煩惱繫縛、顛倒執相。若欲受

生，於生自在，遠離繫縛；若欲現滅，於滅自在，隨其生處，恒攝大

乘成熟佛法；能於十方推求佛法竟不可得，知一切法同一佛法非常非

斷。何以故？推求此法不可得故，以如實理求不可得。此法不可說有

說無，亦無名相過此境界，若離名相即是平等，若法平等即無執著，

無可執著是法真實，若著真實即是虛妄，以不著故即非虛妄，無所滯

著心即無礙，無礙即無障，無障即無諍，若法無諍即同虛空不繫三界。

若一切處無所繫屬，是法無色、無相、無形，若法無色、無相、無形，

應知是法隨彼境界而離能知亦離所知。何以故？是中無有少法可覺、

少法能覺，是名菩薩行深般若波羅蜜多通達平等。



46

「天王當知！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，觀察發起大慈、

大悲、大喜、大捨，都不見我，不見有情，乃至不見知者、見者，雖

行布施而無所 捨，雖持淨戒而離戒相，雖修安忍而心無盡，雖修精進

而離其相，雖修靜慮而無所寂，雖修般若而無所緣，雖修念住而無所

取，雖修正斷而心平等，雖修神足而離戲論，雖修根、力而不分別有

情諸根及離愆失，雖修覺支而無分別，雖修道支而無功用，雖修淨信

而無所著，自然智慧憶念諸法平等智心，修諸妙定無分別心，觀察妙

慧無止息心，修奢摩他無所見心，修毘鉢舍那無所念心，修佛隨念通

達法界平等之心，修法隨念無所住心，修僧隨念本心清淨，教化有情

不起分別；法界之心攝一切法，如虛空心嚴淨佛土，無所得心得無生

忍，無進退心得不退轉，遠離相心不見有相，三界平等心莊嚴菩提座，

無所覺心知一切法，雖轉法輪不見說、聽，雖現涅槃而知生死本性平

等。

「天王當知！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，如是觀法，不見

能觀，不見所觀，即時能得遊戲自在。何以故？自心清淨能見一切有

情淨故。天王當知！譬如虛空遍滿一切，是諸菩薩行深般若波羅蜜多

心亦如是。」

說此法時，眾中八萬四千天人俱發無上正等覺心，三萬二千菩薩

得無生法忍，八萬四千有情遠塵離垢生淨法眼，一萬二千苾芻諸漏永

盡。

爾時，佛告最勝天言：「天王當知！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅

蜜多，心得清淨深如大海，福德智慧不可測量，能現出世諸功德寶，

有情用之乃至菩提無有竭盡，菩薩福德亦復不減；猶如大海多出眾寶，

菩薩智慧甚深難入，聲聞、獨覺無能涉者，亦如大海小獸不入，菩薩

智慧廣大無邊。何以故？ 無著、無住、無色、無相。菩薩智慧從初至

後次第轉深，初菩提心、後一切智。菩薩法爾不與煩惱惡友共住，世

間智慧若入菩薩智慧海中，一相、一味所謂無相，趣一切智無分別味。



47

菩薩智慧觀一切法不見增減。何以故？通達平等深法性故。菩薩所有

大慈悲力不違本願，一切聖者之所依處，為諸有情永劫說法無有窮盡。

天王！菩薩行深般若波羅蜜多，通達如是甚深法性。

「天王！菩薩善能通達世俗諦法，雖說諸色而非實有，推求此色

終不取著，受、想、行、識亦復如是；雖說地界而非實有，推求地界

終不取著，水、火、風、空、識界亦復如是；雖說眼處而非實有，推

求眼處終不取著，耳、鼻、舌、身、意處亦復如是；雖說色處而非實

有，推求色處終不取著， 聲、香、味、觸、法處亦復如是；雖復說我

而非實有，推求此我終不取著，有情乃至知者見者亦復如是；雖說世

間而非實有，推求世間終不取著；雖說世法而非實有，推求世法終不

取著；雖說佛法而非實有，推求佛法終不取著；雖說菩提而非實有，

推求菩提終不取著。

「天王當知！凡有言說名世俗諦，此非真實，若無世俗即不可說

有勝義諦。是諸菩薩通達世俗諦不違勝義諦，由通達故，知一切法無

生無滅、無成無壞、無此無彼，遠離語言文字戲論。

「天王當知！勝義諦者離言寂靜，聖智境界無變壞法，若佛出世、

若不出世性相常住，是名菩薩通達勝義。」

爾時，最勝便白佛言：「若一切法無生無滅，自性空離，云何有

佛出現世間及轉法輪？云何菩薩於無生法而見有生？」

佛告最勝：「天王當知！諸法無滅是故無生。何以故？性不變故，

但由世俗見有生滅，皆是虛妄非真實有。若諸菩薩行深般若波羅蜜多，

方便善巧見因緣法，知世俗諦空無所有，不見堅實，非有似有，如幻、

如夢、如響、如像、如光影、如陽焰、如變化事、如尋香城，搖動不

安從因緣起，是諸菩薩以妙般若觀諸法空，廣說乃至從因緣起，作是

思惟：『此等諸法今見有生、有住、有滅，何因緣生？何因緣滅？』

既思惟已，即如實知無明因緣故生諸行，依行生識，廣說乃至由有故

生，生即有老，老故有死及愁歎苦憂惱。是故修行為斷無明，無明若



48

斷餘十一支展轉隨滅，如身若斷命等隨滅。

「天王當知！邪見外道為求解脫，但欲斷死不知斷生，若法不生

即無有滅。譬如有人塊擲師子，師子逐人而塊自息，菩薩亦爾，但斷

其生而死自滅； 犬唯逐塊不知逐人，塊終不息，外道亦爾，不知斷生

終不離死。菩薩如是行深般若波羅蜜多，善知因緣諸法生滅。

「天王當知！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，知緣生法空無所

有，不起我慢；生富貴家，不起豪富、尊貴二慢；生貧賤家，自知宿

業不甚清淨得果下劣，心起厭離便求出家，作如是念：『如我此身雜

業所得，更修淨業令自清淨，使他亦爾；自既求度亦復度他，自求出

離亦解他縛。』以是因緣，便起精進遠離懈怠，障道惡法皆應斷除，

助道善法皆應增長，勤修精進作是思惟：『我負重擔，應當自滅一切

煩惱，度脫有情不應懈怠。』

「是諸菩薩親近師長，多聞、少聞、有智、無智、持戒、破戒俱

生佛想恭敬同學，思惟：『我今依師學習，修善未滿應令滿足，煩惱

未盡應斷令盡，守護善法捨離不善，具一切智憐愍世間，大悲福田煩

惱寂靜。天人師者是我大師，善得勝利，一切天、人皆事法主以為大

師。』是諸菩薩作是思惟：

『佛說淨戒，設為身命亦不毀犯。如世尊說：隨順佛教，即供養

佛、婆羅門等。種種飲食、信心施與，如法受用，不令彼人空無果報，

食者、施者俱得利益。婆羅門等以沙門名，而於菩薩作福田想。』菩

薩應當如理如量修行正法，即令顯現沙門功德、福田功德。菩薩如是

自行化他未甞休廢。

「是諸菩薩行深般若波羅蜜多，如是修行則能隨順一切世間，見

瞋忿者生下劣心，見憍慢者起無我想，見邪曲者起正直想，見誑語者

起如實言，於惡言者常說愛語，見剛強者示現柔和，見磣毒者則生慈

忍，見邪法者則生大慈，見苦惱者則生大悲，見慳嫉者則行布施。此

諸菩薩行深般若波羅蜜多，如是隨順世間智故生淨佛土。何以故？持



49

戒無缺，離諸雜穢，修平等心，於有情所具大善根，不著名利，有清

淨信無所希望，勤行精進不生懈怠，修諸靜慮離散亂法，以微妙慧而

習多聞，諸根無缺具足利智，常修大慈遠離瞋惱，以是因緣生淨佛土。」

爾時，最勝便白佛言：「如佛所說修戒等法生淨佛土，為要備修，

為隨修一生淨佛土？」

佛告最勝：「天王當知！若有菩薩於前所說種種法中，淨修一行

即備眾法，如是一行亦生淨土。何以故？一一行中具眾行故。

「是諸菩薩生淨佛土不為胎污。何以故？是諸菩薩造作佛像修營

僧園，佛制多前香泥塗地燒香供養，或布妙華，或以香湯灌洗佛像，

於僧園內掃灑泥塗，父母師僧慈心供侍，同學善友及諸沙門以平等心

恭敬供養，持此善根與有情共迴向無上正等菩提，令諸有情皆得清淨，

菩薩如是即得離欲。何以故？心無取著不染朋黨，背諸境界遠離愛緣，

於妙欲境心不愛染，佛所說戒如實修行，於四供養少欲喜足，趣得支

身心常怖畏，恒樂寂靜遠離之法。

「如是菩薩不著俗事，即得淨命，無偽威儀欺詐語意，謂施主前

終不偽現，安庠徐步視前六肘，不顧左右邪命威儀，無施主時即便縱

誕；又對施主不為利養，出順彼意細語美言，無施主時語便麁鄙；見

他行施心實起貪，而言不須，不得便惱；語現少欲，心多貪利。

「是諸菩薩無如是等求利之相，若見施主終不發言：『三衣弊壞，

什物闕少，或須醫藥。』又對施主終不發言：『某甲施主施我此物，

彼人謂我持戒、多聞、大悲心淨，雖爾讚歎我無此德，唯勤修善報施

主恩。』

「是諸菩薩不對白衣自讚毀他而求名利，見施餘人不生瞋惱，終

不諂曲而以取財，不詐親善害他取物，不希他辱戲弄取財。施主擬施

若所讚人、或說法者、或復大眾，或未別擬，或施未決，菩薩終不入

中取分。若受施財終不執著：『此是我物，此是我有。』尋當迴施諸

餘沙門或婆羅門、師僧、父母及餘貧乏平等受用。若財物盡不以為憂，



50

少日不得心無苦惱。

「是諸菩薩若受他施、若迴施他二俱清淨，行清淨故心不疲勞。

何以故？是諸菩薩為利有情久處生死而不厭患，若有魔事眾苦逼切，

心無退轉；若人欲行二乘之道，即為說法不憚劬勞，菩薩自修菩提分

法終無厭倦。

「此諸菩薩如是精進，則能隨順佛正教行。何以故？此諸菩薩遠

離放逸，心常謹慎，善自攝身不造諸惡，語、意亦爾。雖處現在恒懼

未來，斷諸惡法令永不起，言必附理，常說法教非法不言，棄雜穢業

修純淨行，不毀佛教，遠離煩惱不淨之法，是則護持如來正教，諸惡

不善皆斷離之。

「此諸菩薩如是隨順清淨佛教，若見有情舒顏含笑遠離嚬蹙。所

以者何？心離穢濁諸根清淨，離瞋恚垢內無恨結。菩薩如是，即得多

聞觀察生死，能如實知貪、瞋、癡火燒然迷亂，亦如實覺有為無常，

一切行苦，諸法無我，世間有情耽著戲論，又如實覺一切法中唯有涅

槃最為寂靜，聞他說法，即能思義傳以授人，發大慈悲起堅固念，若

不聞法即無思修。是故聞慧如眾字本，一切智慧因之而生。

「既得多聞則護正法。若未來世正法滅時，有諸有情樂勤修行，

不值法炬，無人為說甚深法要；菩薩爾時即為宣暢甚深般若波羅蜜多，

令諸有情修 戒、定、慧，因而讚曰：『汝善男子！能於如是正法滅時，

發菩提心求無上覺，為欲利樂一切有情，如是般若波羅蜜多甚深經典，

三世諸佛之所行處，汝若勤修大覺非遠。何以故？甚深般若波羅蜜多

與大菩提不相離故。如人種穀其苗已秀，當知是人獲果不久，菩薩亦

爾，求大菩提得聞般若波羅蜜多，當知去佛決定非遠。善男子等！若

有捨離甚深般若波羅蜜多，更依餘經求無上覺，若能證得，必無是處。

譬如王子捨其父王，更就餘人求為太子，決不可得；菩薩亦爾，求一

切智必因般若波羅蜜多，若依餘經定不能得。譬如犢子若欲須乳必依

其母，若就餘牛則不可得；菩薩亦爾，求大菩提要依般若波羅蜜多，



51

若依餘法必不能證。』

「天王當知！諸菩薩摩訶薩親近般若波羅蜜多為法王子，相好嚴

身諸根無缺，行佛行處，覺佛所覺，救護一切苦惱有情，善能通達佛

所說教，常修梵行遠離染濁，守護諸佛一切智城，是諸菩薩為法王子，

釋、梵、護世皆共尊重。何以故？行菩薩道已得不退，一切惡魔不能

傾動，安住佛法，通達一切空平等理，不信外緣。如是安住佛法智慧，

不與聲聞、獨覺等共，超過世間住無生忍。

「是諸菩薩能如實知一切有情貪、瞋、癡品上、中、下異，亦如

實知善及堅固心品差別。如實知已，各各為說諸對治門，如是善能化

有情類。是諸菩薩，若有有情應見佛身而得度者，即現佛身而為說法；

見菩薩身而得度者，現菩薩身而為說法；見獨覺身而得度者，現獨覺

身而為說法；見聲聞身而得度者，現聲聞身而為說法；若見釋、梵、

婆羅門、剎帝利、長者、居士等身而得度者，即皆現之而為說法。菩

薩如是行深般若波羅蜜多方便善巧，化諸有情令得度脫。

「是諸菩薩心性慈和正直軟善，無諸諂曲嫉妬垢穢，心常清淨離

麁惡語，多行忍辱親狎有情。菩薩如是行深般若波羅蜜多，在處安樂。

所以者何？具足正見及清淨見、清淨之行，所行境界與心相應，若心

相違惡不善法境界，穢處斯則不行。

「是諸菩薩見同學人深心歡喜，若財若法皆共受用，唯行佛道，

唯佛為師。菩薩如是在處安樂，具諸攝法而攝有情，以利益施，若安

樂施、若無盡施攝諸有情，以利益語，若有義語、若如法語、若不異

語攝諸有情，以財利益平等，若身利益平等、若命利益平等、若資具

利益平等攝諸有情。

「天王當知！利益施者即是法施，安樂施者即是財施，無盡施者

即示正道；利益語者令生善法，有義語者令見正理，如法語者隨順佛

教，不異語者說如實法；財利益平等者謂可飲食及衣服等，身利益平

等者如以攝衛利益己身令他亦爾，命利益平等者謂諸珍寶名為外命，



52

資具利益平等者謂象馬等一切淨財。是諸菩薩行深般若波羅蜜多，自

行與他皆悉同等。

「是諸菩薩受生端正，常能修習寂靜威儀、不偽威儀、清淨威儀，

眾所樂見內外溫善，觀者無厭能悅人意，一切有情咸所愛重，其有見

者皆發善心， 瞋忿者見心則和解。此諸菩薩如是端正堪為依止，等護

有情令煩惱滅，能引有情出離生死，無邊曠野能度有情，世間險難無

眷屬者為作親友，煩惱病者為作良醫，無救護者為作救護，無歸依者

為作歸依，無明有情為作法炬。

「如是菩薩為諸有情作所依止，善療眾病如藥樹王。如有樹王名

為善見，根莖枝葉及諸花果色、香、味、觸皆能療病；此諸菩薩亦復

如是，從初發心乃至究竟，常為有情療煩惱疾。菩薩多有福德智慧，

諸有見聞眾病皆愈。

「是諸菩薩功德相應，隨力所堪供養三寶，有疾病者皆施醫藥，

若見飢渴即施飲食，若寒凍者即施衣服，親教軌範盡心承事，同學法

人合掌恭敬，造僧住處給施園田，隨有資財時時施與，所有僕隷如法

料理，聞有名德、梵志、沙門、修正行者時時諮覲。

「此諸菩薩能生眾善，有巧方便化度有情，住此佛土身不動搖，

而遊無邊諸佛世界佛、菩薩所諮受正法，或現供養無量如來，或現修

習助菩提分，或現供養初成佛者，或現自身成等正覺，或現為眾轉妙

法輪，或現涅槃作大饒益，或應度者為現化身，皆令得見獲得利樂；

雖作如是種種佛事，而不作意亦無分別。」

爾時，最勝便白佛言：「世尊！云何此諸菩薩作種種化無分別心？」

佛言：「天王！譬如日月雖照一切而不分別：『我發光明能有所

照。』然有情類自業勢力，感得日月晝夜巡照；此諸菩薩亦復如是，

雖現化身而無分別。何以故？有情各有宿世善業，菩薩昔發度有情願，

由此願力，隨彼所念即現化身，故無分別。此諸菩薩方便善巧，能作

如是化有情事，速趣無上正等菩提。何以故？此諸菩薩布施圓滿，持



53

戒清淨無穿缺雜，戒品清淨過諸聲聞及獨覺等，具足安忍、精進、靜

慮、般若、巧便、妙願、力、智及諸如來不共功德，超諸聲聞、獨覺

地故。

「天王當知！菩薩初地乃至十地行深般若波羅蜜多，修如是行能

證無上正等菩提。」

說是法時，二萬天子遠塵離垢生淨法眼，三萬菩薩得無生忍，八

萬四千諸天及人俱發無上正等覺心，無量百千諸健達縛及緊捺洛遶鷲

峯山歡喜合掌讚歎如來，無量百千諸藥叉眾遶鷲峯山歡喜合掌雨眾妙

華而供養佛。

十方無量殑伽沙等諸佛世界，各有無量菩薩來集讚歎：「如來世

尊善為諸菩薩說甚深般若波羅蜜多。因是般若波羅蜜多，得有人天四

向、四果，及有獨覺道與菩提，亦有菩薩十地、十度，如來十力、四

無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法、一切

相智、一切智等無邊佛法皆由般若波羅蜜多而得成辦。如世間事皆依

虛空，虛空無依；甚深般若波羅蜜多亦復如是，為眾法本，而自無依。

願令我等於當來世，為諸菩薩摩訶薩等宣說般若波羅蜜多，如今世尊

所說無異。」作是語已，持諸香花奉散如來及諸眾會。

時，有無量鷲峯山中舊住天神及餘集者，空中讚曰：「希有！世

尊！我等憶念無量諸佛已曾於此鷲峯山中，為諸大眾宣說般若波羅蜜

多，如今無異。」

爾時，最勝便白佛言：「空中天神寧有智慧知佛境界久近差別，

言無量佛已曾於此宣說般若波羅蜜多？」

佛言：「天王！此天神眾皆是安住不可思議解脫菩薩，是故能知

過去佛境久近差別。天王！我昔為菩薩時，亦曾生彼天神趣中，見無

量佛證得無上正等菩提，為諸眾會宣說妙法乃至涅槃，我常敬禮合掌

讚歎。何以故？彼天神趣壽量長遠，見聞往昔無邊事故。」

爾時，眾中有一天子名曰光德，即從座起，偏覆左肩，右膝著地，



54

合掌向佛白言：「世尊！諸佛菩薩應居淨土，云何世尊出現於此穢惡

充滿堪忍世界？」

佛告光德：「天子當知！諸佛如來所居之處，皆無雜穢即是淨土。」

於是如來以神通力，令此三千大千世界，地平如掌琉璃所成，無

諸山陵、堆阜、荊棘，處處皆有寶聚、香花、軟草、泉池、八功德水、

七寶階陛、花果草木，咸說：「菩薩不退法輪無諸異生、聲聞、獨覺。

雖有菩薩從十方來，不聞餘聲，唯常聞說甚深般若波羅蜜多。」

處處蓮華如車輪量，青紅赤白眾寶莊嚴；諸花臺中皆有菩薩結跏

趺坐思惟大乘，見此如來處大集會為菩薩眾說甚深法，無量百千釋、

梵、護世供養、讚歎、恭敬圍遶。

爾時，光德見斯事已踊躍歡喜，讚歎佛言：「甚奇！世尊！希有！

善逝！如來所說真實不虛，諸佛如來所居之處，皆無雜穢即是淨土。

如佛所說其義無二，有情薄福見淨為穢。世尊！若善男子、善女人等，

得聞般若波羅蜜多功德名字，甚為希有！況能書寫、受持、讀誦、為

他演說！」

佛告光德：「天子當知！若善男子、善女人等無量大劫以無礙心，

施諸有情種種財物。有善男子、善女人等以清淨信書寫此經，轉施他

人受持、讀誦，所獲功德甚多於前。何以故？財施有竭，法施無窮。

何以故？財施但能得世間果，人、天樂果曾得還失，今雖暫得而後必

退；若以法施得未曾得，所謂涅槃，定無退義。

「設有教化三千大千世界有情，皆令安住十善業道。若善男子、

善女人等，以淨信心受持、讀誦甚深般若波羅蜜多，為他演說，功德

勝彼無量無邊。何以故？一切善法皆由般若波羅蜜多而得生故。設有

教化三千大千世界有情，皆令證得四向、四果、獨覺菩提。若善男子、

善女人等，以淨信心受持、讀誦、書寫般若波羅蜜多，功德勝前無量

無數。何以故？聲聞、獨覺皆由般若波羅蜜多而得生故。諸菩薩法皆

從般若波羅蜜多而得出現，因此般若波羅蜜多有佛出世；是故般若波



55

羅蜜多隨所在處，當知即是妙菩提座，亦是如來轉法輪處。善男子等！

應念此處常有如來、應、正等覺。何以故？ 一切諸佛皆由般若波羅蜜

多而得生故。若人供養如來形像所獲功德，不如供養甚深般若波羅蜜

多。何以故？三世諸佛皆因般若波羅蜜多而得有故。」

大般若波羅蜜多經卷第五百六十九

大般若波羅蜜多經卷第五百七十

三藏法師玄奘奉 詔譯

第六分平等品第七

爾時，最勝復從座起，偏覆左肩，右膝著地，合掌恭敬而白佛言：

「如世尊說法性平等，何謂平等？等何法故名為平等？」

佛告最勝：「天王當知！等觀諸法自性寂靜、不生不滅，故名平

等；一切煩惱虛妄分別自性寂靜、不生不滅，故名平等；名相分別自

性寂靜、不生不滅，故名平等；滅諸顛倒不起攀緣，故名平等；能緣

心滅，無明、有、愛即俱寂靜，癡愛滅故不復執著我及我所，故名平

等；我、我所執永滅除故名色寂靜，故名平等；名色滅故邊見不生，

故名平等；斷常滅故身見寂靜，故名平等。天王當知！能執、所執一

切煩惱障善法者依身見生，若諸菩薩行深般若波羅蜜多方便善巧能滅

身見，一切隨眠及諸煩惱皆永寂靜，作願亦息。譬如大樹拔除根株，

枝、條、葉等無不枯死；如人無首，命根等絕。隨眠煩惱亦復如是，

若斷身見餘皆永滅。若人能觀諸法無我，能執、所執皆永寂滅。」

爾時，最勝便白佛言：「云何我見起障真理？」



56

佛告最勝：「天王當知！於五取蘊妄謂有我即起我見，真實之法

自性平等，無能、所執，我見相違是故為障。天王當知！如是我見不

在內不在外不在兩間，都無所住名為寂靜，即是平等；遠離我見，通

達平等，名真實空；觀察此空、無相、無願自性寂靜、不生不滅、不

取不著，遠離我見，故名平等。天王當知！所言我者無來無去、無有

真實、虛妄分別，法從妄生亦是虛妄。若諸菩薩行深般若波羅蜜多方

便善巧，觀如是法遠離虛妄，是故名為寂靜平等。

「天王當知！能執、所執名為熾然，離名寂靜；諸煩惱障名為熾

然，離名寂靜。若諸菩薩行深般若波羅蜜多方便善巧，能如實知能執、

所執諸煩惱滅為增善法，斷能、所執及諸煩惱，不見可生，不見可滅，

故名平等；修一切種波羅蜜多遠離魔障，不見可修，不見可離，故名

平等。菩薩常緣菩提分法，不起聲聞、獨覺作意，於菩提分聲聞、獨

覺不見異相，故名平等；緣一切智，心不休息常修空行，由大悲力不

捨有情，故名平等。

「天王當知！若諸菩薩行深般若波羅蜜多方便善巧，於一切法心

緣自在；心緣無相而修菩提，不見無相及菩提異，故名平等；心緣無

願不捨三界，不見無願及三界異，故名平等；觀身不淨，心住清淨；

觀行無常，心緣生死而不厭捨；觀有情苦，住涅槃樂；觀法無我，於

有情類起大悲心，常為有情說不淨藥，不見貪病；常說大慈，不見瞋

病；常說緣起，不見癡病；為等病者說無常藥，不見等病及無常異。

如是菩薩行深般若波羅蜜多方便善巧，於一切法心緣自在；緣離貪法，

為化聲聞；緣離瞋法，為化獨覺；緣離癡法，為化菩薩；緣一切色，

願得如來清淨妙色無所得故；緣一切聲，為得諸佛微妙音聲無所得故；

緣一切香，願得諸佛清淨戒香無所得故；緣一切味，願得如來味中第

一大士夫相無所得故；緣一切觸，願得如來柔軟手掌無所得故；緣一

切法，願得如來寂靜之心無所得故；緣諸布施，為得成就佛相好身；

緣諸淨戒，為得圓滿嚴淨佛土；緣諸安忍，願得諸佛大梵音聲及得諸



57

佛淨光明身；緣諸精進，為度有情常無間斷；緣諸靜慮，為欲成就廣

大神通；緣諸般若，為斷一切妄見煩惱；緣諸大慈平等無礙，為諸有

情皆得安 樂；緣諸大悲，為護正法救拔有情生死大苦；緣諸大喜，為

得說法無礙自在悅樂有情；緣諸大捨，為不執見有情煩惱、結、縛、

隨眠。

「天王當知！若諸菩薩行深般若波羅蜜多方便善巧，不見二事名

平等行；緣四攝法，為化有情；緣慳嫉過，為捨資財修行布施；緣破

戒失，為住淨戒；緣瞋忿失，為得安忍；緣懈怠失，為成如來大精進

力；緣散亂失，為得如來寂靜勝定；緣惡慧失，為成如來無礙智慧；

緣二乘法，為欲成就無上大乘；緣諸惡趣，為欲濟拔一切有情；緣諸

善趣，為欲令知諸人、天果皆當敗壞；緣諸有情，為令了達都無堅實

唯有虛妄；緣佛隨念，為得成就助道勝定；緣法隨念，為得通達諸法

祕藏；緣僧隨念，為和合眾心無退轉；緣捨隨念，為無愛著；緣戒隨

念，為得淨戒；緣天隨念，為成菩提諸天讚歎； 緣自身相，為得佛身；

緣自語相，為得佛語；緣自意相，為得諸佛平等之心；緣有為法，為

成佛智，緣無為法，為得寂靜。

「天王當知！若諸菩薩行深般若波羅蜜多方便善巧，無有一心一

行空過而不迴向一切智者。如是菩薩行深般若波羅蜜多方便善巧，雖

遍緣法而能不著，是故名為：方便善巧觀一切法，無不趣向大菩提者。

「譬如三千大千世界所出諸物，無不皆為有情受用；如是菩薩行

深般若波羅蜜多方便善巧所緣境界，無不饒益趣向菩提。譬如眾色無

有不因四大種者；如是菩薩所緣境界，無有一法不趣菩提。何以故？

菩薩修行皆因外緣而得成立，謂諸菩薩因慳嫉者，成就布施波羅蜜多；

因背恩者，成就淨戒波羅蜜多；因惡性者，成就安忍波羅蜜多；因懈

怠者，成就精進波羅蜜多；因散亂者，成就靜慮波羅蜜多；因愚癡者，

成就般若波羅蜜多；若諸有情損惱菩薩，菩薩因彼伏斷瞋恚。

「菩薩若見修行善法向菩提者，生己子心。如是菩薩讚不生喜，



58

毀不生瞋；見無樂者，起大慈心；見有苦者，起大悲心；見有樂者，

起大喜心；見無苦者，起大捨心；因難化者，發奢摩他；因易化者，

發毘鉢舍那；因信行者，起知恩智；若見有情外惡緣勝、外善緣劣，

則勤守護；若見因力有強勝者，種種方便令受教法；若見智慧開悟有

情，則為宣說甚深法要；若見有情廣說乃悟，則為次第宣說諸法；若

諸有情執著文字，為說句義令得開曉；若已學止，為說妙觀；若已學

觀，為說寂止；若執持戒，為說地獄；持戒無執，則不說之；若執聞

慧，為說思修；若執等持，為說般若；若有愛樂阿練若者，即為彼說

心遠離法；若有樂聞佛功德者，即為彼說無上聖智；為貪欲者，說不

淨法；為瞋恚者，說慈悲法；為愚癡者，說緣起法；為等分 者，說種

種法，或說不淨，或說慈悲，或說緣起；已調伏者，為說淨戒、勝定、

妙慧；應入佛乘而受化者，為次第說波羅蜜多；應以抑挫而受化者，先

折其詞後為說法；應種種言而受化者，即為彼說因緣、譬喻令得開解；

應以深法而受化者，為說般若波羅蜜多方便善巧無我、無法；著諸見

者，為說法空；多尋伺者，為說無相；著有為者，為說無願；著諸蘊

者，為說如幻；著諸界者，為說無性；著諸處者，為說如夢；著欲界

者，為說熾然；著色界者，為說行苦；著無色界者，為說諸行無常；

難化有情，為讚聖種；易化有情，為說靜慮及無量心；若聞生天而受

化者，為說快樂；因聲聞法而受化者，為說聖諦；因獨覺法而受化者，

為說緣起；因菩薩法而受化者，為說淨心大慈悲法；修行菩薩，為說

福慧；不退菩薩，為說淨土；一生所繫菩薩，為說嚴菩提座；應以佛

說而受化者，為其相續次第而說。

「天王當知！如是菩薩修行清淨甚深般若波羅蜜多，方便善巧得

諸自在，說法利益無有空過。」說是菩薩自在法時，三萬天人俱發無

上正等覺心，五千菩薩得無生忍。

爾時，世尊即便微笑。諸佛法爾現微笑時，種種色光從面門出，

青黃赤白紫頗胝迦普照十方無邊世界，現希有事還至佛所，右遶三匝



59

入佛頂中。

時，舍利子覩斯瑞相，心懷猶豫，即從座起，偏覆左肩，右膝著

地，合掌恭敬而白佛言：「世尊！以何因緣現此瑞相？」

爾時，佛告舍利子言：「此最勝天已曾過去無量無數無邊大劫，

於諸佛所修行一切波羅蜜多，為諸菩薩守護般若波羅蜜多，由此因緣，

今得值我諮受般若波羅蜜多；於未來世復經無量無數大劫，修習無上

菩提資糧，然後證得所求無上正等菩提，十號具足，佛名功德莊嚴，

土名最極嚴淨，劫名清淨。

「其土豐樂人眾熾盛，純菩薩僧無聲聞眾。彼土大地七寶合成，

眾寶莊嚴平坦如掌，香花、軟草而嚴飾之，無諸山陵、堆阜、荊棘，

幢幡、花蓋種種莊嚴。有大都城名為難伏，七寶羅網彌覆其上，金繩

交絡角懸金鈴，晝夜六時空天奏樂，及散種種天妙香花。其土人眾歡

娛受樂，勝妙超彼他化天宮；人、天往來不相隔礙，無三惡趣及二乘

名。彼土有情唯求佛智，其佛恒為諸大菩薩宣說種種清淨法要；無量

無邊菩薩眷屬無邪見執、破戒、邪命，亦無盲聾、瘖瘂、背僂及根缺

等諸醜惡事，二十八相莊嚴其身。彼土如來壽八小劫，諸人、天眾無

中夭者。佛有如是無量功德，若欲說法先放光明，諸菩薩眾遇斯光已，

即知世尊將欲說法，我等今者宜應往聽。時，天為佛敷師子座，其量

高廣百踰繕那，種種莊嚴無量供養。世尊昇座為眾說 法，彼諸菩薩聰

明利根，一聞領悟離我、我所，資具、飲食應念即至。」

佛說最勝受記法時，五萬天人深心歡喜，俱發無上正等覺心，皆

願未來生彼佛土。

爾時，最勝聞佛所說，歡喜踊躍得未曾有，上昇虛空七多羅樹。

時，三千界六種變動，諸天伎樂不鼓自鳴，散眾天花以供養佛及大菩

薩、最勝天王。時，彼天王從空而下，禮佛雙足退坐一面。

第六分現相品第八



60

時，舍利子問最勝言：「菩薩修行甚深般若波羅蜜多，方便善巧

通達法性，爾時即應坐菩提座，證得無上正等菩提，轉妙法輪度有情

眾，何緣先現苦行六年、降伏天魔，後成正覺？」

最勝答曰：「大德當知！菩薩修行甚深般若波羅蜜多，方便善巧

通達法性，實無苦行，為伏外道故示現之，而彼天魔是欲界主，稟性

調善實不應壞，為化有情故示降伏。

「謂諸外道自稱能修苦行第一，是故菩薩示現能修過彼苦行，謂

諸有情或見菩薩屈一膝立；或見菩薩舉兩手立；或見菩薩視日而立；

或見菩薩五熱炙身；或見菩薩倒懸其身；或見菩薩臥於棘刺，或臥牛

糞，或坐於石，或復臥地，或臥其板，或臥杵上，或臥灰土；或見菩

薩唯著板衣，或著芒衣，或著草衣，或著樹皮，或著茅衣，或復露形，

或面向日隨日而轉；或見菩薩唯食稗子，或復食麥，或食草根，或食

樹葉，或花或果，或食薯蕷、或芋、或藕、或豆、或穀、或麻、或米，

或六日一食，或飲水度日，或於一日食一滴酥、或一滴蜜、或一滴乳，

或無所食，或恒熟眠。現如是等種種苦行， 經於六年一無虧失；然實

菩薩無斯苦行，應度有情而自見有菩薩如是現苦行。時，有六十那庾

多諸天人眾，因見此事安住三乘；復有天人宿善根力深樂大乘，則見

菩薩坐七寶臺，身心不動舒顏含笑入勝等持，時經六年方從定起；有

天人眾深樂大乘欲聽聞者，則見菩薩端坐說法經於六年。

「大德當知！如是菩薩方便善巧行深般若波羅蜜多，能降天魔，

伏諸外道，大悲化度一切有情，既經六年從定而起，隨順世法詣無垢

河，洗浴出已於河邊立。有牧牛女搆百乳牛以飲一牛，搆此牛乳用作

乳糜奉獻菩薩。復有六億天、龍、藥叉、健達縛等，各持種種香美飲

食而來奉獻，咸作是言：

『大士！正士！惟願受我飲食供養。』菩薩愍之皆悉為受。時，

牧牛女、天、龍、藥叉、健達縛等互不相見，各見菩薩獨受其供。時，

有無量諸天、人等，因見受供咸得悟道，是故菩薩為示現之。菩薩爾



61

時實不洗浴，亦不受彼人、天等供。

「大德當知！如是菩薩行深般若波羅蜜多方便善巧，示現行詣菩

提座。時，有地居天名曰妙地，與天神眾周遍掃飾，灑以香水，散以

妙花。時，此三千大千世界四大天王領自天眾，雨天妙花供養菩薩。

天主帝釋、時分天王領自天眾，住虛空中奏天樂音讚歎菩薩。喜足天

王領自天眾，持七寶網彌覆世界，其網四角懸紫金鈴，皆雨眾寶供養

菩薩。善化天王領自天眾，持紫金網彌覆世界，作諸天樂雨種種花供

養菩薩。自在天王領自天眾，諸龍、藥叉、健達縛等，各持種種上妙

供具供養菩薩。

「堪忍界主大梵天王既見菩薩詣菩提座，即告一切梵天眾言：『汝

等當知！今此菩薩堅固甲冑而自莊嚴，不違本誓心無厭怠，諸菩薩行

皆已滿足，通達無量化有情法，諸菩薩地皆得自在，於諸有情其心清

淨，善知一切根性差別，通達如來甚深祕藏，超覺一切魔之事業，集

諸善本不待外緣，一切如來共所護念，普為含識開解脫門，大將導師

摧魔軍敵，於大千界獨稱勇猛，善施法藥為大醫王，解脫灌頂受法王

位，放智慧光普照一切，八法不染譬如蓮花，諸總持門無不通達，深

廣難測猶若大海，安固不動如妙高山，智慧清淨無諸垢濁，內外皎潔

如末尼珠，於諸法相皆得自在，梵行清白已到究竟。如是菩薩行深般

若波羅蜜多方便善巧，為度有情詣菩提座，結跏趺坐降伏魔怨，為成

十力、四無所畏、四無礙解及十八佛不共法等無量無邊諸佛功德轉大

法輪作師子吼，以法普施一切有情，各隨所宜皆令滿足，為諸有情法

眼清淨，以無上法降伏外道，欲示諸佛本願成就，於一切法而得自在。

汝等可往供養菩薩。』

「大德當知！如是菩薩行深般若波羅蜜多方便善巧，示現行詣菩

提座。時，於雙足下千輻輪相各放無量微妙光明，普照地獄、傍生、

鬼界，其中有情遇斯光者，即皆離苦身心安樂。時，龍宮內有大龍王

名迦履迦，遇斯光已生大歡喜，告諸龍言：『此妙光明來照我等，令



62

我等輩身心安樂。我於往昔曾見此光，時有如來出興于世，今既有此

微妙光明，定知世間有佛出現，宜共嚴辦種種香花、眾妙、珍財、幢

幡、花蓋，作諸伎樂往詣供養。』於是龍王將諸眷屬齎持供具，普興

大雲降灑香雨，往詣菩薩作諸伎樂施設供養，右遶菩薩而讚歎言：『微

妙光明普令歡樂，決定最勝佛出無疑；種種奇珍莊嚴大地，所生草木

悉變成寶，江河皆靜無風浪聲，准此定知佛出於世；釋、梵、日、月

光明不現，惡趣清淨，佛出無疑。譬如有人少失父母，年既長大忽然

還得，歡喜踊躍不能自勝；一切世間覩佛出現，各共歡喜亦復如是。

我等過去曾供養諸佛，今值法王人中師子，是則我等生不空過。』

「大德當知！如是菩薩行深般若波羅蜜多方便善巧，菩提樹下受

草敷座，右遶七匝正念端坐。下劣有情見如是相諸大菩薩，見有八萬

四千天子各別敷一大師子座。諸師子座眾寶合成，七寶羅網彌覆其上，

各於四角懸妙金鈴，幢幡、繒蓋處處羅列。菩薩遍此八萬四千師子座

上俱各安坐，而諸天子互不相見，各謂：『菩薩獨坐我座證得無上正

等菩提。』以是因緣深生歡喜，於無上覺皆得不退。

「大德當知！如是菩薩行深般若波羅蜜多方便善巧，眉間毫相放

大光明，普照三千大千世界，諸魔宮殿皆失威光。時，諸魔王咸作是

念：『以何緣 故，有此光明映蔽我等威光宮殿，詎非菩薩坐菩提座將

證無上正等菩提？』念已共觀，方見菩薩菩提樹下坐金剛座。見已驚

怖召集魔軍，無量百千種種形貌，持種種伎、種種幢幡，出種種聲，

能令聞者竅穴毛孔普皆流血。菩薩爾時以大悲力，令魔軍眾不能出聲，

是名菩薩行深般若波羅蜜多方便善巧。

「大德當知！如是菩薩行深般若波羅蜜多方便善巧，憶念過去無

量億劫，精進修行布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若、慈、悲、

喜、捨、念住、正斷、神足、根、力、覺支、道支、寂止、妙觀、三

明、八解皆悉圓滿。念已即申金色右手，自摩其頂乃至遍身，作如是

言：『我欲濟拔有情眾苦而起大悲。』時，諸魔王及彼眷屬，聞菩薩



63

語即皆顛仆。菩薩爾時以大悲力，令諸魔眾聞空中聲：『汝可歸依能

施無畏救護一切淨戒大仙。』魔及眷屬聞此聲已，猶伏在地作如是言：

『唯願大仙救濟我命。』是時，菩薩依深般若波羅蜜多方便善巧放大

光明，其有遇者皆離怖畏；魔及眷屬覩斯神變，恐怖、歡喜二事交懷。

「大德當知！如是菩薩行深般若波羅蜜多方便善巧，令諸有情所

見各別，謂：或有見如是降魔，或有有情不見斯事；或見菩薩但居草

座；或見菩薩處師子臺；或見菩薩在地而坐；或見空中坐師子座。見

菩提樹其相亦別，謂或見是[榳-廷+(崋-山+田)]鉢羅樹；或有見是天

圓彩樹；或見此樹眾寶合 成；或見此樹高七多羅；或見此樹八萬四千

踰繕那量，有師子座四萬二千踰繕那量，在此樹下菩薩坐之；或見菩

薩遊戲空中；或見坐於菩提樹下。如是菩薩行深般若波羅蜜多方便善

巧，示現種種神通變化度諸有情。

「大德當知！如是菩薩行深般若波羅蜜多方便善巧坐菩提座，十

方各如殑伽沙界無量、無數、無邊菩薩皆悉來集，住虛空中發種種聲

安慰菩薩，令身安樂心生歡喜：『善哉！大士！勇猛精進，速疾成辦

廣大吉祥，心如金剛勿生怖懼，神通遊戲利樂有情，能一剎那證一切

智。』如是菩薩處菩提座，魔來擾亂都不生瞋，一剎那心方便善巧能

與般若波羅蜜多理趣相應，已至究竟通達一切所知見覺。

「大德當知！如是菩薩行深般若波羅蜜多方便善巧坐菩提座，十

方各如殑伽沙界所有諸佛異口同音讚言：『善哉！善哉！大士！乃能

通達自然智、無礙智、平等智、無師智，大悲莊嚴。』

「大德當知！如是菩薩行深般若波羅蜜多方便善巧，能作如是種

種示現。諸有情類或見菩薩今得菩提，或見菩薩久已成佛，或有但見

一世界中四大天王各奉獻鉢，或復有見十方各如殑伽沙界四大天王各

奉獻鉢，爾時菩薩為有情故，總受眾鉢重疊掌中，以手按之令合成一；

諸四天王各不相見，皆謂世尊獨受我鉢。爾時，便有六萬天子乘宿願

力先來獻供，彼於過去作是願言：『若此菩薩當成佛時，願受我等最



64

初供養。』說是法時，三萬菩薩得無生忍，復有三萬六千菩薩皆於無

上正等菩提得不退轉，八萬人、天遠塵離垢生淨法眼，無量無邊諸有

情類俱發無上正等覺心。

「大德當知！爾時菩薩依深般若波羅蜜多方便善巧，將欲示現轉

大法輪。堪忍界主、持髻梵王應時便與六十八萬諸梵天眾，來至佛所

頂禮雙足，合掌恭敬右遶七匝，而三請言：『惟願大悲哀愍我等轉大

法輪！唯願大悲哀愍我等轉大法輪！唯願大悲哀愍我等轉大法輪！』

既三請已，即便化作大師子座，其座高廣四萬二千踰繕那量，種種莊

嚴堅固安隱。時，十方界各有無量天主帝釋，皆為如來敷師子座，量

及莊嚴亦復如是。

「菩薩爾時現神通力，令彼諸天各見菩薩坐其座上而轉法輪。菩

薩既坐此師子座，入無邊境三摩地門，放大光明照十方面各如殑伽沙

等世界。復令彼界六種變動，其中有情眾苦暫息身心安樂，亦暫遠離

貪、瞋、癡等惡不善法，慈心相向猶如母子。

「時，此三千大千世界靡有間隙如一毛孔，天、龍、藥叉、健達

縛、阿素洛、揭路荼、緊捺洛、莫呼洛伽、人非人等充滿其中。若諸

有情應聞苦法而受化者聞佛說苦，應聞無我、寂靜、遠離、無常、空

法而受化者亦復如是；應聞如幻而受化者聞說如幻，應聞如夢、響、

像、光影、陽焰、變化、尋香城法而受化者亦復如是；應聞空、無相、

無願解脫門而受化者聞佛說空、無相、無願。時，有情類或聞如來說

一切法從因緣生，或聞說蘊，或聞說界，或聞說處，或聞說苦，或聞

說集，或聞說滅，或聞說道，或有聞說念住、正斷、神足、根、力、

覺支、道支，或有聞說寂止、妙觀，或有聞說諸聲聞法，或有聞說諸

獨覺法，或有聞說諸菩薩法。

「如是菩薩行深般若波羅蜜多方便善巧，示現種種轉法輪相，隨

諸有情根性差別，各得利樂深心歡喜。」

時，舍利子謂最勝言：「天王！菩薩行深般若波羅蜜多方便善巧，



65

所有境界極為甚深，難思、難議、難知、難入。」

最勝報言：「大德！菩薩行深般若波羅蜜多方便善巧，功德勝事

無量無邊。我今所說百分、千分乃至鄔波尼殺曇分不得其一，唯有如

來乃能盡說。我今所說彼少分者，皆承如來威神之力。何以故？諸佛

境界不可思議，一生所繫諸菩薩眾說其功德尚不能盡，況餘菩薩！

「大德當知！諸佛境界寂靜離說，無分別智及後所得之所能了。

大德當知！若菩薩摩訶薩欲得證入諸佛境界，應學般若波羅蜜多方便

善巧，究竟通達健行三摩地、如幻三摩地、金剛喻三摩地、金剛輪三

摩地、無動慧三摩地、遍通達三摩地、不緣境界三摩地、師子自在三

摩地、三摩地王三摩地、功德莊嚴三摩地、寂靜慧三摩地、普超越三

摩地、無染著三摩地、慧莊嚴王三摩地、無等等三摩地、等覺三摩地、

正覺三摩地、悅意三摩地、歡喜三摩地、清淨三摩地、火焰三摩地、

光明三摩地、難勝三摩地、常現前三摩地、不合和三摩地、無生三摩

地、通達三摩地、最勝三摩地、超過魔境三摩 地、一切智慧三摩地、

幢相三摩地、大悲三摩地、安樂三摩地、愛念三摩地及不見法三摩地

等。

「大德當知！若菩薩摩訶薩能學般若波羅蜜多方便善巧，便能究

竟通達此等無量無邊殑伽沙數三摩地門，乃能證入諸佛境界，其心安

隱無所怖畏，如師子王不畏禽獸。何以故？若菩薩摩訶薩修如是等諸

三摩地，凡有所行皆無怖畏，不見其前有一怨敵。何以故？舍利子！

是菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多方便善巧，心無所緣亦無所住。譬如

有人生無色界，八萬大劫唯有一識，無有住處亦無所緣；如是菩薩行

深般若波羅蜜多方便善巧，心無所緣亦無所住。何以故？是諸菩薩心

不行無行處，心不想無想處，心不緣無緣處，心不著無著處，心不亂

無亂處，心無高下，心無違順、無憂、無喜、無分別、離分別、離奢

摩他、毘鉢舍那，心不隨智，心不自住亦不住他，不依眼住，不依耳、

鼻、舌、身、意住，不依色住，不依聲、香、味、觸、法 住，心不在



66

內亦不在外不在兩間；心不緣法亦不緣智，不住三世，不住離三世。

「大德當知！是諸菩薩行深般若波羅蜜多方便善巧，不取一法，

而於諸法智見無礙心行淨故，見一切法皆悉無垢，不取見相，見無分

別，離諸戲論。

「大德當知！是諸菩薩行深般若波羅蜜多方便善巧，不與一切肉

眼、天眼、慧眼、法眼、佛眼相應非不相應，亦復不與一切天耳、他

心、宿住、神境、漏盡諸智相應非不相應。

「大德當知！甚深般若波羅蜜多方便善巧，與一切法皆非相應非

不相應。諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多方便善巧，於一切法得平等

智，能觀一切有情心行，一切染淨皆如實知，於佛十力、四無所畏、

四無礙解及十八佛不共法等無量無邊諸佛功德皆不失念。是諸菩薩行

深般若波羅蜜多方便善巧，無功用心達一切法，無心意識常在寂定，

不起寂定教化有情，施作佛事常不休息，於諸佛法得無礙智心無染著。

譬如化佛化作如來，所化如來無心、意、識，無身、無身業，無語、

無語業，無意、無意業，而能施作一切佛事饒益有情。何以故？佛神

力故。如是菩薩行深般若波羅蜜多方便善巧之所化作無身、無身業，

無語、無語業，無意、無意業，無功用心常作佛事饒益有情。何以故？

舍利子！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多方便善巧，通達諸法皆如幻

等心無分別，而諸有情恒聞說法。

「大德當知！是諸菩薩所有智慧，不住有為，不住無為，不住諸

蘊及諸界、處，不住內外及兩中間，不住善惡及世、出世，不住染淨、

有漏無漏、有為無為，不住三世及離三世，不住虛空擇非擇滅。是諸

菩薩行深般若波羅蜜多方便善巧，雖常如是心無所住，而能通達諸法

性相，以無礙智無功用心，為諸有情宣說諸法常在寂靜，而教化事無

有休息。是諸菩薩宿願力強，無功用心為他說法。是諸菩薩由深般若

波羅蜜多方便善巧，常無怖畏。何以故？執金剛神若行、若立、若坐、

若臥恒常隨逐而守衛故。



67

「大德當知！若菩薩摩訶薩聞說如是甚深般若波羅蜜多，心不驚

怖、無惑、無疑，當知已得受菩提記。何以故？信受般若波羅蜜多方

便善巧，近佛境界，以此一心即能通達一切佛法。達佛法故利樂有情，

不見有情與佛法異。何以故？有情、佛法理無二故。」

大般若波羅蜜多經卷第五百七十


	大眾閱藏經典彙編 CBETA2018 版
	佛经安置须知
	读诵佛经须知
	保宁勇禅师示看经警策文
	起诵仪
	请佛发愿
	南无本师释迦牟尼佛南无本师释迦牟尼佛南无本师释迦牟尼佛
	南无香云盖菩萨摩诃萨（三称）


