
1

大眾閱藏經典彙編 CBETA2018 版

大般若波罗蜜多經
（六百卷：第541卷至第545卷）

唐三藏法師玄奘奉 詔譯



2

佛经安置须知

1. 经典应恭敬放在清净高处以及其他书籍的上面，不可随意

扔放床上、座椅上等不净处。

2. 凡经书等法宝阅毕，可辗转流通，赠送其他道友，不可任

意烧毁或丢弃。

3. 如手捧或装于口袋携带时，不得低于腰部，不可挟腋下。

4. 不得口吹经上灰尘，应以专用净布拭去。

5. 不可在经典所在的地方，有种种污秽行为。

读诵佛经须知

1. 经典乃三世诸佛之师，如来法身舍利，亦当作真佛看，不

可作纸墨等看。礼诵持念，种种修持，皆当以诚敬为主。

2. 不可躺着看经书，以口水沾指翻经页，不可以污手触经。

3. 经书上不可涂写。不得一边散心杂话，一边看经书。

4. 中断不看时，应夹放纸条、书签做记号。不可折页、折角，或经

书面朝下作“人”字形搁置。

保宁勇禅师示看经警策文

夫看经之法后学须知：当净三业。若三业无亏，则百福俱集。三业者，

身、口、意业也。

（一）端身正坐，如对圣容，则身业净也。

（二）口无杂言，断诸嬉笑，则口业净也。

（三）意不散乱，屏息万缘，则意业净也。

内心既寂，外境俱捐。方契悟于真源，庶研穷于法理，可谓水澄珠

莹，云散月明。义海涌于胸襟，智岳凝于耳目。辄莫容易，实非小缘。

心法双忘，自他俱利。若能如是，真报佛恩。



3

起诵仪

请佛发愿

稽首禮諸佛 及法比丘僧 我今為自利 亦利諸有情

與諸善同修 正聞大藏經 傳承三聖學 令正法久住

南无本师释迦牟尼佛
南无本师释迦牟尼佛
南无本师释迦牟尼佛

香赞

（一遍）

炉香乍爇. 法界蒙薰. 诸佛海会悉遥闻.

随处结祥云.诚意方殷.诸佛现全身.

南无香云盖菩萨摩诃萨（三称）

开经偈

（一遍）

无上甚深微妙法 百千万劫难遭遇

我今见闻得受持 愿解如来真实义

讽诵经时 当愿众生：

顺佛所说 总持不忘.

（注：此阅藏仪轨可以根据需要自行调整）



4

大般若波羅蜜多經卷第五百四十一

三藏法師玄奘奉 詔譯

第四分供養窣堵波品第三之三

時，天帝釋便白佛言：「今者如來、應、正等覺，於深般若波羅

蜜多功德勝利說猶未盡。何以故？我從世尊所受般若波羅蜜多功德勝

利，甚深、甚廣、量無邊際。諸善男子、善女人等於深般若波羅蜜多，

至心聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思惟、書寫、解說、廣令流

布，復持種種上妙華鬘乃至燈明而為供養，所獲功德亦無邊際。」

爾時，佛告天帝釋言：「善哉！善哉！如汝所說。憍尸迦！我不

說此甚深般若波羅蜜多但有前說功德勝利。何以故？憍尸迦！甚深般

若波羅蜜多，具足無邊功德勝利，分別演說不可盡故。憍尸迦！我亦

不說：於深般若波羅蜜多，至心聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理

思惟、書寫、解說、廣令流布，復持種種上妙華鬘乃至燈明而為供養。

諸善男子、善女人等但有前說功德勝利。何以故？憍尸迦！若善男子、

善女人等於深般若波羅蜜多，以清淨心恭敬信受，為求無上正等菩提，

至心聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思惟，廣為有情宣說、開示，

以增上慧審諦觀察。欲令正法久住世故，欲令佛眼無斷壞故，欲令正

法不隱沒故，攝受菩薩令增長故，欲令世間清淨法眼無缺減故，書寫

如是甚深般若波羅蜜多眾寶嚴飾，復持種種上妙華鬘乃至燈明供養恭

敬、尊重讚歎。我說獲得現在未來無量無邊功德勝利。」

時，天帝釋即白佛言：「我等諸天常隨守護是善男子、善女人等，

不令一切人非人等種種惡緣之所損害。」

爾時，佛告天帝釋言：「若善男子、善女人等，受持、讀誦甚深

般若波羅蜜多，及廣為他宣說、開示。時，有無量百千天子，為聽法

故皆來集會，歡喜踊躍，敬受如是甚深般若波羅蜜多。是諸天子以天



5

威力，令說法師增益辯才宣揚無盡，不樂說者令其樂說，身心疲極令

得康強。憍尸迦！是善男子、善女人等，受持、讀誦甚深般若波羅蜜

多，及廣為他宣說、開示，得如是等現在利益。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等，於四眾中宣說如是甚深

般若波羅蜜多心無怯怖，不為一切論難所伏。所以者何？彼由如是甚

深般若波羅蜜多大神呪王所護持故，甚深般若波羅蜜多祕密藏中具廣

分別一切法故。是善男子、善女人等善住法空，都不見有能難、所難

及所說故，亦不見有於深般若波羅蜜多能求短故，亦復不見甚深般若

波羅蜜多有過失故，是故不為一切異學論難所屈。憍尸迦！是善男子、

善女人等，為眾宣說甚深般若波羅蜜多，得如是等現世利益。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等於深般若波羅蜜多，至心

聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思惟、書寫、解說、廣令流布。

是善男子、善女人等心不沈沒亦不憂悔、不恐不怖。所以者何？是善

男子、善女人等，不見有法可令沈沒、憂悔、恐怖，於諸法中無所執

著。憍尸迦！是善男子、善女人等，由於般若波羅蜜多至心聽聞乃至

流布，得如是等現世利益。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等，能於般若波羅蜜多至心

聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思惟、書寫、解說、廣令流布，

復持種種上妙華鬘乃至燈明而為供養。是善男子、善女人等恒為父母、

師長、親友、國王、大臣及諸沙門、婆羅門等之所敬愛，亦為十方諸

佛、菩薩、聲聞、獨覺之所護念，復為世間諸天、魔、梵、人及非人

之所守衛，一切災橫皆自消滅，外道異論皆不能伏。憍尸迦！是善男

子、善女人等，由於般若波羅蜜多至心聽聞乃至供養，得如是等現在

利益。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等，書寫如是甚深般若波羅

蜜多，種種莊嚴置清淨處，供養恭敬、尊重讚歎。時，此三千大千國

土及餘十方無邊世界，所有四大王眾天乃至廣果天，已發無上菩提心



6

者，常來此處觀禮、讀誦甚深般若波羅蜜多，供養恭敬、尊重讚歎、

右遶禮拜、合掌而去。諸淨居天亦常來此觀禮、讀誦甚深般若波羅蜜

多，供養恭敬、尊重讚歎、右遶禮拜、合掌而去。有大威德諸龍、藥

叉，廣說乃至人非人等亦常來此觀禮、讀誦甚深般若波羅蜜多，供養

恭敬、尊重讚歎，右遶禮拜合掌而去。

「憍尸迦！是善男子、善女人等應作是念：『今此三千大千國土

及餘十方無邊世界，一切天、龍廣說乃至人非人等，常來至此觀禮、

讀誦我所書寫甚深般若波羅蜜多，供養恭敬、尊重讚歎，右遶禮拜合

掌而去。此我則為已設法施。』作是念已，歡喜踊躍，令所獲福倍復

增長。憍尸迦！是善男子、善女人等由無邊界天、龍、藥叉、阿素洛

等常隨擁護所住之處，人非人等不能損害，唯除宿世定惡業因現在應

熟，或轉重惡現世輕受。

「憍尸迦！是善男子、善女人等，由深般若波羅蜜多大威神力，

獲如是等現世種種功德勝利。」

時，天帝釋便白佛言：「是善男子、善女人等，以何驗知有此三

千大千國土及餘十方無邊世界天、龍、藥叉、阿素洛等，來至其處觀

禮、讀誦彼所書持甚深般若波羅蜜多，供養恭敬、尊重讚歎，合掌右

遶歡喜護念？」

爾時，佛告天帝釋言：「是善男子、善女人等，若見如是甚深般

若波羅蜜多所在之處，有妙光明，或聞其處異香氛郁，或復聞有微細

樂音。當知爾時，有大神力威德熾盛諸天、龍等，來至其處觀禮、讀

誦彼所書持甚深般若波羅蜜多，供養恭敬、尊重讚歎，合掌右遶歡喜

護念。

「復次，憍尸迦！是善男子、善女人等修鮮淨行嚴麗其處，至心

供養甚深般若波羅蜜多。當知爾時，有大神力威德熾盛諸天、龍等，

來至其處觀禮、讀誦彼所書持甚深般若波羅蜜多，供養恭敬、尊重讚

歎，合掌右遶歡喜護念。憍尸迦！隨有如是具大神力威德熾盛諸天、



7

龍等，來至其處，此中所有惡鬼邪神驚怖、退散、無敢住者。由此因

緣，是善男子、善女人等心便廣大起淨勝解，所修善業倍復增明，諸

有所為皆無障礙。以是故，憍尸迦！甚深般若波羅蜜多隨所在處，應

當周匝除去糞穢，掃拭塗治香水散灑，敷設寶座而安置之，燒香散華

張施幰蓋，寶幢、幡鐸間飾其中，眾妙、珍奇、金銀、寶器、衣服、

瓔珞、伎樂、燈明、種種雜綵莊嚴其處。若能如是供養般若波羅蜜多，

便有無量具大神力威德熾盛諸天、龍等，來至其處觀禮、讀誦彼所書

持甚深般若波羅蜜多，供養恭敬、尊重讚歎，合掌右遶歡喜護念。

「復次，憍尸迦！是善男子、善女人等若能如是供養恭敬、尊重

讚歎甚深般若波羅蜜多，決定當得身心無倦、身心安樂、身心調柔、

身心輕利。繫心般若波羅蜜多，夜寢息時無諸惡夢，唯得善夢，謂見

如來、應、正等覺身真金色相好莊嚴，放大光明普照一切，聲聞、菩

薩前後圍遶，身處眾中聞佛為說布施等六波羅蜜多及餘善根相應法義。

或於夢中見菩提樹，其量高廣眾寶莊嚴，有菩薩摩訶薩往詣其下結跏

趺坐，證得無上正等菩提，轉妙法輪度有情眾。或於夢中見有無量百

千俱胝那庾多數大菩薩眾，論議決擇種種法義。或於夢中見十方界各

有無量百千俱胝那庾多佛，亦聞其聲，謂某世界有某如來、應、正等

覺，若干百千俱胝那庾多菩薩摩訶薩、聲聞弟子恭敬圍遶，說如是法。

或復夢中見十方界各有無量百千俱胝那庾多佛入般涅槃，

彼一一佛般涅槃後，各有施主為供養佛設利羅故，以妙七寶各起

無量百千俱胝那庾多數大窣堵波。復於一一窣堵波所，各以無量上妙

華鬘乃至燈明，經無量劫供養恭敬、尊重讚歎。

「憍尸迦！是善男子、善女人等見如是類諸善夢相，若睡若覺身

心安樂，諸天神等益其精氣，令彼自覺身體輕便，由此因緣，不多貪

著飲食、醫藥、衣服、臥具，於四供養其心輕微。如瑜伽師入勝妙定，

由彼定力滋潤身心，從定出已雖遇美膳而心輕微，此亦如是。何以故？

憍尸迦！是善男子、善女人等，由此三千大千國土及餘十方無邊世界，



8

一切如來應正等覺、聲聞、菩薩、天、龍、藥叉、阿素洛等，具大神

力勝威德者，慈悲護念，以妙精氣冥注身心，令其志勇體充盛故。

「憍尸迦！若善男子、善女人等，欲得如是現在種種功德勝利，

於深般若波羅蜜多，應常聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思惟，

廣為有情宣說開示，復持種種上妙華鬘乃至燈明供養恭敬、尊重讚歎。

憍尸迦！若善男子、善女人等雖於般若波羅蜜多，不能聽聞、受持、

讀誦、精勤修學、如理思惟、廣為有情宣說流布，而為正法久住世故，

為令佛眼無斷壞故，為令正法不隱沒故，攝受菩薩令增長故，為令世

間清淨法眼不滅沒故，書持如是甚深般若波羅蜜多眾寶嚴飾，復持無

量上妙華鬘乃至燈明供養恭敬、尊重讚歎，亦得如前所說種種功德勝

利。何以故？憍尸迦！是善男子、善女人等，能廣利樂無量無邊諸有

情故。

「以是故，憍尸迦！若善男子、善女人等欲得種種現在、未來功

德勝利，應於般若波羅蜜多以清淨心恭敬信受，為求無上正等菩提，

至心聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思惟、廣為有情宣說開示，

以增上慧審諦觀察。欲令正法久住世故，欲令佛眼無斷壞故，欲令正

法不隱沒故，攝受菩薩令增長故，欲以法義分施有情令充足故，欲令

調善諸有情類廣大佛眼無缺減故，書持如是甚深般若波羅蜜多眾寶嚴

飾，復以種種上妙華鬘乃至燈明供養恭敬、尊重讚歎。若能如是，定

獲無邊現在、未來功德勝利。」

第四分稱揚功德品第四

「復次，憍尸迦！假使充滿此贍部洲佛設利羅以為一分，有書般

若波羅蜜多甚深法門復為一分，於此二分，汝取何者？」

天帝釋言：「我意寧取甚深般若波羅蜜多。所以者何？我於諸佛

設利羅所，非不信樂供養恭敬，然諸佛身及設利羅，皆因般若波羅蜜

多甚深法門而出生故，皆由般若波羅蜜多甚深法門功德威力所熏修故，



9

乃為一切世間天、人、阿素洛等供養恭敬、尊重讚歎。一切菩薩摩訶

薩眾皆於般若波羅蜜多甚深法門，精勤修學證得無上正等菩提。一切

如來、應、正等覺，皆由般若波羅蜜多，通達真如、法界、法性及實

際等成就法身。由法身故說名為佛， 佛設利羅依法身故，乃為世間恭

敬供養。

「世尊！如我坐在三十三天善法殿中天帝座上，為諸天眾宣說正

法時，有無量諸天子等，來至我所聽我所說，供養恭敬，右遶而去。

我若不在彼法座時，諸天子等亦來其處，雖不見我，如我在時恭敬供

養，咸言：『此處是天帝釋為諸天等說法之座，我等皆應如天主在，

供養右遶禮拜而去。』甚深般若波羅蜜多亦復如是，若有書寫、受持、

讀誦，廣為有情宣說流布，當知是處恒有此土及餘十方無邊世界無量

無數天、龍、藥叉、阿素洛等皆來集會，設無說者，敬重法故，亦於

是處供養恭敬、右遶而去。

「世尊！甚深般若波羅蜜多與諸菩薩摩訶薩行，及佛所得一切智

智，為因、為緣、為所依止、為能引發。是故我說：假使充滿此贍部

洲佛設利羅以為一分，有書般若波羅蜜多甚深法門復為一分，於此二

分，我意寧取甚深般若波羅蜜多。

「復次，世尊！且置充滿此贍部洲佛設利羅以為一分。假使充滿

四大洲界佛設利羅以為一分，若復充滿小千世界佛設利羅以為一分，

若復充滿中千世界佛設利羅以為一分，若復充滿大千世界佛設利羅以

為一分，有書般若波羅蜜多甚深法門復為一分，於此二分，我意寧取

甚深般若波羅蜜多。所以者何？我於諸佛設利羅，所非不信樂供養恭

敬，然諸佛身及設利羅，皆因般若波羅蜜多甚深法門而出生故，皆由

般若波羅蜜多甚深法門功德威力所熏修故，乃為一切世間天、人、阿

素洛等供養恭敬、尊重讚歎。

「復次，世尊！若善男子、善女人等，於深般若波羅蜜多至心聽

聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思惟、書寫、解說、廣令流布，彼



10

於當來不墮惡趣，遠離聲聞及獨覺地，不畏一切災橫、疾疫之所侵惱。

如負債人怖畏債主，即便親近奉事國王，依王勢力得免怖畏。王喻般

若波羅蜜多，彼負債人喻善男子、善女人等，依恃般若波羅蜜多，得

離惡趣及餘怖畏。世尊！譬如有人依附王故、王攝受故，為諸世人供

養恭敬、尊重讚歎。佛設利羅亦復如是，由深般若波羅蜜多所熏修故，

為諸天、人、阿素洛等供養恭敬、尊重讚歎。王喻般若波羅蜜多，佛

設利羅喻依王者。世尊！諸佛所得一切智智，亦依般若波羅蜜多而得

成就故，我寧取甚深般若波羅蜜多。

「復次，世尊！甚深般若波羅蜜多於三千界作大饒益、具大神力，

隨所在處，則為有佛作諸佛事，所謂利樂一切有情。世尊！譬如無價

大寶神珠，具無量種勝妙威德，隨所住處有此神珠，人及非人終無惱

害。設有男子或復女人，為鬼所執身心苦惱，若有持此神珠示之，由

珠威力鬼便捨去。諸有熱病、或風、或痰、或熱風痰和合為病，若有

繫此神珠著身，如是諸病無不除愈。此珠在闇能作照明，熱時能涼寒

時能暖，隨地方所有此神珠時節調和不寒不熱。若地方所有此神珠，

蛇蠍等毒無敢停止。設有男子或復女人，為毒所中楚痛難忍，若有持

此神珠令見，珠威勢故毒即消滅。若諸有情身嬰癩疾、惡瘡、腫疱、

目眩、瞖等眼病、耳病、鼻病、舌病、喉病、身病、諸支節病，帶此

神珠眾病皆愈。若諸池沼泉井等中，其水濁穢或將枯涸，以珠投之水

便盈滿，香潔澄淨具八功德。若以青黃赤白紅紫碧綠雜綺種種色衣，

裹此神珠投之於水，水隨衣綵作種種色。如是無價大寶神珠，威德無

邊說不能盡，若置箱篋亦令其器具足成就無邊威德。設空箱篋由曾置

珠，其器仍為眾人愛重。」

爾時，慶喜問帝釋言：「如是神珠為天獨有，人亦有耶？」

天帝釋言：「人中、天上俱有此珠，若在人中形小而重，若在天

上形大而輕；又人中珠相不具足，在天上者其相周圓；天上神珠威德

殊勝，無量倍數過人所有。」



11

時，天帝釋復白佛言：「甚深般若波羅蜜多亦復如是，為眾德本

能滅無量惡不善法，隨所在處，令諸有情身心苦惱皆悉除滅，人非人

等不能為害。世尊！如來所得一切智智及餘無量無邊功德，皆由般若

波羅蜜多大神呪王之所引顯，威德深廣無量無邊。佛設利羅由諸功德

所熏修故，是諸功德所依器故，佛涅槃後堪受一切世間天、人、阿素

洛等供養恭敬、尊重讚歎。

「復次，世尊！置三千界佛設利羅。假使充滿十方各如殑伽沙界

佛設利羅以為一分，有書般若波羅蜜多甚深法門復為一分，於此二分，

我意寧取甚深般若波羅蜜多。所以者何？我於諸佛設利羅所，非不信

樂供養恭敬，然諸佛身及設利羅，皆因般若波羅蜜多甚深法門而出生

故，皆由般若波羅蜜多甚深法門功德威力所熏修故，乃為一切世間天、

人、阿素洛等供養恭敬、尊重讚歎。

「復次，世尊！甚深般若波羅蜜多能生如來一切智智，如來所得

一切智智能生佛身及設利羅，是故供養甚深般若波羅蜜多，則為供養

過去未來現在諸佛一切智智及設利羅。

「復次，世尊！若善男子、善女人等，欲得常見十方無量無數如

來、應、正等覺，當行般若波羅蜜多，當修般若波羅蜜多。」

爾時，佛告天帝釋言：「如是！如是！如汝所說。憍尸迦！過去

如來、應、正等覺，皆依如是甚深般若波羅蜜多，已證無上正等菩提；

未來如來、 應、正等覺，皆依如是甚深般若波羅蜜多，當證無上正等

菩提；現在十方無邊世界一切如來、應、正等覺，皆依如是甚深般若

波羅蜜多，現證無上正等菩提。今我如來、應、正等覺，亦依如是甚

深般若波羅蜜多，而證無上正等菩提。」

天帝釋言：「甚深般若波羅蜜多是大波羅蜜多，是無上波羅蜜多，

是無等等波羅蜜多。一切如來、應、正等覺，及諸菩薩摩訶薩眾，皆

依如是甚深般若波羅蜜多，知諸有情心行差別。」



12

爾時，佛告天帝釋言：「如是！如是！如汝所說。憍尸迦！諸菩

薩摩訶薩長夜修行甚深般若波羅蜜多，能如實見一切有情心行差別。」

時，天帝釋復白佛言：「諸菩薩摩訶薩為但應行般若波羅蜜多為亦應

行餘五波羅蜜多耶？」

爾時，佛告天帝釋言：「憍尸迦！諸菩薩摩訶薩應具行六波羅蜜

多，然行布施、淨戒、安忍、精進、靜慮觀諸法時，皆以般若波羅蜜

多而為上首。憍尸迦！如贍部洲所有諸樹，枝條、莖幹、華葉、果實，

雖有種種形類不同，而其蔭影都無差別，具大功德眾所歸依。如是六

種波羅蜜多雖各有異，而由般若波羅蜜多方便善巧，攝受迴向一切智

智，諸差別相都不可得，具大功德眾所歸依。」

時，天帝釋復白佛言：「甚深般若波羅蜜多成就廣大殊勝功德，

成就一切殊勝功德，成就圓滿殊勝功德，成就無量殊勝功德，成就無

邊殊勝功德，成就無數殊勝功德，成就無等殊勝功德，成就無盡殊勝

功德。」

爾時，佛告天帝釋言：「如是！如是！如汝所說。」第四分福門

品第五之一

爾時，天帝釋白佛言：「世尊！若善男子、善女人等於深般若波

羅蜜多，以清淨心恭敬信受，為求無上正等菩提，至心聽聞、受持、

讀誦、精勤修學、如理思惟、廣為有情宣說開示，以增上慧審諦觀察。

欲令正法久住世故，欲令佛眼無斷壞故，欲令正法不隱沒故，攝受菩

薩令增長故，欲令世間清淨法眼無缺減故，書寫如是甚深般若波羅蜜

多眾寶嚴飾，復持種種上妙花鬘乃至燈明供養恭敬、尊重讚歎；作是

念言：『甚深般若波羅蜜多，成就廣大功德勝利，甚為難得，不應棄

捨，應自守護、供養恭敬、讀誦、思惟。』有善男子、善女人等，書

寫如是甚深般若波羅蜜多眾寶莊嚴，供養恭敬、尊重讚歎，施他受持

廣令流布。此二福聚，何者為多？」



13

爾時，佛告天帝釋言：「我還問汝，當隨意答。若善男子、善女

人等從他請得佛設利羅，盛以寶函置清淨處，復持種種上妙華鬘乃至

燈明供養恭敬、尊重讚歎。有善男子、善女人等從他請得佛設利羅，

分施與他如芥子許，令彼敬受如法安置，復以種種上妙華鬘乃至燈明

供養恭敬、尊重讚歎。於意云何？此二福聚，何者為勝？」

天帝釋言：「如我解佛所說義者，此二福聚，後者為勝。」

爾時，佛讚天帝釋言：「善哉！善哉！如汝所說。憍尸迦！於深

般若波羅蜜多，若自受持、供養恭敬，若轉施他廣令流布，此二福聚，

後者為多。何以故？由施他者，能令無量無數有情得利樂故。

「復次，憍尸迦！若有於此甚深般若波羅蜜多所說義趣，如實為

他分別解說令得正解，所獲福聚復勝施他流布功德多百千倍，敬此法

師當如敬佛。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等，書持如是甚深般若波羅

蜜多，眾寶莊嚴、供養恭敬，知是法器，自往其所分施與之令勤讀誦，

是善男子、善女人等所獲福聚無量無邊。復次，憍尸迦！若善男子、

善女人等教贍部洲諸有情類，皆令安住十善業道。於意云何？是善男

子、善女人等由此因緣得福多不？」

天帝釋言：「甚多！世尊！甚多！善逝！」

爾時，佛告天帝釋言：「有善男子、善女人等於深般若波羅蜜多，

以清淨心恭敬信受，為求無上正等菩提，書寫、施他、復為解說，於

深義趣令無疑惑，教授教誡諸有情言：『汝應勤修真菩薩道，所謂般

若波羅蜜多。若能精勤修學此道，速證無上正等菩提，拔濟無邊諸有

情類，令證實際諸漏永盡，入無餘依般涅槃界。』是善男子、善女人

等所獲福聚甚多於前。

「復次，憍尸迦！置贍部洲諸有情類。若善男子、善女人等教四

大洲諸有情類，皆令安住十善業道。於意云何？乃至廣說。



14

「復次，憍尸迦！置四大洲諸有情類。若善男子、善女人等教小

千界諸有情類，皆令安住十善業道。於意云何？乃至廣說。

「復次，憍尸迦！置小千界諸有情類。若善男子、善女人等教中

千界諸有情類，皆令安住十善業道。於意云何？乃至廣說。

「復次，憍尸迦！置中千界諸有情類。若善男子、善女人等教大

千界諸有情類，皆令安住十善業道。於意云何？乃至廣說。

「復次，憍尸迦！置大千界諸有情類。若善男子、善女人等普教

十方各如殑伽沙等世界諸有情類，皆令安住十善業道。於意云何？是

善男子、善女人等由此因緣得福多不？」

天帝釋言：「甚多！世尊！甚多！善逝！」

爾時，佛告天帝釋言：「有善男子、善女人等於深般若波羅蜜多，

以清淨心恭敬信受，為求無上正等菩提，書寫、施他、復為解說，於

深義趣令無疑惑，教授教誡諸有情言：『汝應勤修真菩薩道，所謂般

若波羅蜜多。若能精勤修學此道，速證無上正等菩提，拔濟無邊諸有

情類，令證實際諸漏永盡，入無餘依般涅槃界。』是善男子、善女人

等所獲福聚甚多於前。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等教贍部洲諸有情類，皆令

安住四靜慮、四無量、四無色定、五神通。於意云何？是善男子、善

女人等由此因緣得福多不？」

天帝釋言：「甚多！世尊！甚多！善逝！」

爾時，佛告天帝釋言：「有善男子、善女人等於深般若波羅蜜多，

以清淨心恭敬信受，為求無上正等菩提，書寫、施他、復為解說，於

深義趣令無疑惑，教授教誡諸有情言：『汝應勤修真菩薩道，所謂般

若波羅蜜多。若能精勤修學此道，速證無上正等菩提，拔濟無邊諸有

情類，令證實際諸漏永盡，入無餘依般涅槃界。』是善男子、善女人

等所獲福聚甚多於前。



15

「復次，憍尸迦！置贍部洲諸有情類。若善男子、善女人等教四

大洲諸有情類，皆令安住四靜慮、四無量、四無色定、五神通。於意

云何？乃至廣說。

「復次，憍尸迦！置四大洲諸有情類。若善男子、善女人等教小

千界諸有情類，皆令安住四靜慮、四無量、四無色定、五神通。於意

云何？乃至廣說。

「復次，憍尸迦！置小千界諸有情類。若善男子、善女人等教中

千界諸有情類，皆令安住四靜慮、四無量、四無色定、五神通。於意

云何？乃至廣說。

「復次，憍尸迦！置中千界諸有情類。若善男子、善女人等教大

千界諸有情類，皆令安住四靜慮、四無量、四無色定、五神通。於意

云何？乃至廣說。

「復次，憍尸迦！置大千界諸有情類。若善男子、善女人等，普

教十方各如殑伽沙等世界諸有情類，皆令安住四靜慮、四無量、四無

色定、五神通。於意云何？是善男子、善女人等由此因緣得福多不？」

天帝釋言：「甚多！世尊！甚多！善逝！」

爾時，佛告天帝釋言：「有善男子、善女人等於深般若波羅蜜多，

以清淨心恭敬信受，為求無上正等菩提，書寫、施他、復為解說，於

深義趣令無疑惑，教授教誡諸有情言：『汝應勤修真菩薩道，所謂般

若波羅蜜多。若能精勤修學此道，速證無上正等菩提，拔濟無邊諸有

情類，令證實際諸漏永盡，入無餘依般涅槃界。』是善男子、善女人

等所獲福聚甚多於前。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等於深般若波羅蜜多，至心

聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思惟所獲福聚，勝普教導一贍部

洲諸有情類，皆令安住十善業道、四靜慮、四無量、四無色定、五神

通，亦勝教導一四大洲諸有情類，皆令安住十善業道、四靜慮、四無

量、四無色定、五神通，亦勝教導一小千界諸有情類，皆令安住十善



16

業道、四靜慮、四無量、四無色定、五神通，亦勝教導一中千界諸有

情類，皆令安住十善業道、四靜慮、四無量、四無色定、五神通，亦

勝教導一大千界諸有情類，皆令安住十善業道、四靜慮、四無量、四

無色定、五神通，亦勝教導十方各如殑伽沙界諸有情類，皆令安住十

善業道、四靜慮、四無量、四無色定、五神通。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等於深般若波羅蜜多，以無

量門廣為他說，宣示、開演、顯了、解釋、分別義趣令其易解，所獲

福聚勝自聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思惟甚深般若波羅蜜多

所獲功德無量倍數。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等自於般若波羅蜜多，至心

聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思惟，以無量門為他廣說，宣示、

開演、顯了、解釋、分別義趣令其易解，所獲福聚過前福聚無量無邊。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等於深般若波羅蜜多，書寫、

莊嚴、受持、讀誦。有善男子、善女人等於深般若波羅蜜多，書寫莊

嚴施有情類，過前福聚無量無邊。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等於深般若波羅蜜多，書寫

莊嚴施有情類。有善男子、善女人等，於深般若波羅蜜多善知義趣，

能以種種巧妙文義為他解說，所獲福聚過前福聚無量無邊。」

時，天帝釋便白佛言：「諸善男子、善女人等應以種種巧妙文義，

為他演說甚深般若波羅蜜多耶？」

佛言：「憍尸迦！如是！如是！若善男子、善女人等能以種種巧

妙文義，為他演說甚深般若波羅蜜多，便獲無邊大功德聚。」時，天

帝釋復白佛言：「應為何等諸有情類，宣說般若波羅蜜多甚深義趣？」

爾時，佛告天帝釋言：「若善男子、善女人等，不知般若波羅蜜

多甚深義趣，應為如是諸善男子、善女人等，宣說般若波羅蜜多甚深

義趣。何以故？ 憍尸迦！於當來世，有善男子、善女人等求趣無上正

等菩提，聞他宣說相似般若波羅蜜多，心便迷謬退失中道。」



17

時，天帝釋復白佛言：「云何名為相似般若波羅蜜多，而名宣說

相似般若波羅蜜多？」

爾時，佛告天帝釋言：「於當來世有諸苾芻，不能善修身戒心慧，

智慧狹劣猶如牛羊，為諸有情雖欲宣說真實般若波羅蜜多，而顛倒說

相似般若波羅蜜多。云何苾芻顛倒宣說相似般若波羅蜜多？謂彼苾芻

為發無上菩提心者，說色壞故名為無常，說受、想、行、識壞故名為

無常；復作是說：若如是求，是行般若波羅蜜多。憍尸迦！如是名為

顛倒宣說相似般若波羅蜜多。憍尸迦！不應以色壞故觀色無常，不應

以受、想、行、識壞故觀受、想、行、識無常，若如是觀色乃至識為

無常者，當知彼行相似般若波羅蜜多。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等為發無上菩提心者，宣說

布施乃至般若波羅蜜多，作如是言：『來！善男子！我當教汝修學布

施乃至般若波羅蜜多。若依我教而修學者，當疾安住菩薩初地乃至十

地，當得諸餘無量佛法，速入菩薩正性離生，超諸聲聞、獨覺等地。』

憍尸迦！彼以有相及有所得而為方便，依時分想教修布施乃至般若波

羅蜜多，如是名為顛倒宣說相似般若波羅蜜多。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等告菩薩乘種性者言：『若

於般若波羅蜜多，至心聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思惟，當

獲無邊殊勝功德。』憍尸迦！彼以有相及有所得而為方便作如是說，

名顛倒說相似般若波羅蜜多。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等，告菩薩乘種性者言：『汝

於過去未來現在諸佛世尊，從初發心乃至究竟，所有善根皆應隨喜一

切合集，為諸有情迴向無上正等菩提。』憍尸迦！彼以有相及有所得

而為方便作如是說，名顛倒說相似般若波羅蜜多。

「以是故，憍尸迦！若善男子、善女人等以無所得而為方便，為

諸有情無倒宣說甚深般若波羅蜜多真實義趣，所獲福聚無量無邊，能

作有情利益安樂。



18

大般若波羅蜜多經卷第五百四十一

大般若波羅蜜多經卷第五百四十二

三藏法師玄奘奉 詔譯

第四分福門品第五之二

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等教贍部洲一切有情，皆令

住預流果、或一來果、或不還果、或阿羅漢果。於意云何？是善男子、

善女人等由此因緣得福多不？」

天帝釋言：「甚多！世尊！甚多！善逝！」

爾時，佛告天帝釋言：「有善男子、善女人等於深般若波羅蜜多，

以清淨心恭敬信受，為求無上正等菩提，書寫、施他、復為解說，於

深義趣令無疑惑，教授教誡諸有情言：『汝應勤修真菩薩道，謂深般

若波羅蜜多。若能精勤修學此道，疾證無上正等菩提，拔濟無邊諸有

情類，令證實際諸漏永盡，入無餘依般涅槃界。』是善男子、善女人

等所獲福聚甚多於前。何以故？憍尸迦！一切預流、一來、不還、阿

羅漢果，皆是般若波羅蜜多所流出故。彼善男子、善女人等聞深般若

波羅蜜多，教授教誡、精勤修學，漸次圓滿一切佛法，乃至證得一切

智智，化諸有情，令得預流、一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提，趣

入菩薩正性離生，乃至證得佛菩提故。

「復次，憍尸迦！置贍部洲一切有情。若善男子、善女人等教四

大洲一切有情，皆令住預流果、或一來果、或不還果、或阿羅漢果。

於意云何？乃至廣說。



19

「復次，憍尸迦！置四大洲一切有情。若善男子、善女人等教小

千界一切有情，皆令住預流果、或一來果、或不還果、或阿羅漢果。

於意云何？乃至廣說。

「復次，憍尸迦！置小千界一切有情。若善男子、善女人等教中

千界一切有情，皆令住預流果、或一來果、或不還果、或阿羅漢果。

於意云何？乃至廣說。

「復次，憍尸迦！置中千界一切有情。若善男子、善女人等教大

千界一切有情，皆令住預流果、或一來果、或不還果、或阿羅漢果。

於意云何？乃至廣說。

「復次，憍尸迦！置大千界一切有情。若善男子、善女人等，教

化十方各如殑伽沙等世界一切有情，皆令住預流果、或一來果、或不

還果、或阿羅漢果。於意云何？是善男子、善女人等由此因緣得福多

不？」

天帝釋言：「甚多！世尊！甚多！善逝！」

爾時，佛告天帝釋言：「有善男子、善女人等於深般若波羅蜜多，

以清淨心恭敬信受，為求無上正等菩提，書寫、施他、復為解說，於

深義趣令無疑惑，教授教誡諸有情言：『汝應勤修真菩薩道，謂深般

若波羅蜜多。若能精勤修學此道，疾證無上正等菩提，拔濟無邊諸有

情類，令證實際諸漏永盡，入無餘依般涅槃界。』是善男子、善女人

等所獲福聚甚多於前。何以故？憍尸迦！一切預流、一來、不還、阿

羅漢果，皆是般若波羅蜜多所流出故。彼善男子、善女人等聞深般若

波羅蜜多，教授教誡、精勤修學，漸次圓滿一切佛法，乃至證得一切

智智，化有情類，令得預流、一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提，趣

入菩薩正性離生，乃至證得佛菩提故。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等教贍部洲一切有情，皆令

安住獨覺菩提。於意云何？是善男子、善女人等由此因緣得福多不？」

天帝釋言：「甚多！世尊！甚多！善逝！」



20

爾時，佛告天帝釋言：「有善男子、善女人等於深般若波羅蜜多，

以清淨心恭敬信受，為求無上正等菩提，書寫、施他、復為解說，於

深義趣令無疑惑，教授教誡諸有情言：『汝應勤修真菩薩道，謂深般

若波羅蜜多。若能精勤修學此道，疾證無上正等菩提，拔濟無邊諸有

情類，令證實際諸漏永盡，入無餘依般涅槃界。』是善男子、善女人

等所獲福聚甚多於前。何以故？憍尸迦！一切獨覺所證菩提，皆是般

若波羅蜜多所流出故。彼善男子、善女人等聞深般若波羅蜜多，教授

教誡、精勤修學，漸次圓滿一切佛法，乃至證得一切智智，化有情類，

令得預流、一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提，趣入菩薩正性離生，

乃至證得佛菩提故。

「復次，憍尸迦！置贍部洲一切有情。若善男子、善女人等教四

大洲一切有情，皆令安住獨覺菩提。於意云何？乃至廣說。

「復次，憍尸迦！置四大洲一切有情。若善男子、善女人等教小

千界一切有情，皆令安住獨覺菩提。於意云何？乃至廣說。

「復次，憍尸迦！置小千界一切有情。若善男子、善女人等教中

千界一切有情，皆令安住獨覺菩提。於意云何？乃至廣說。

「復次，憍尸迦！置中千界一切有情。若善男子、善女人等教大

千界一切有情，皆令安住獨覺菩提。於意云何？乃至廣說。

「復次，憍尸迦！置大千界一切有情。若善男子、善女人等，普

教十方各如殑伽沙等世界一切有情，皆令安住獨覺菩提。於意云何？

是善男子、善女人等由此因緣得福多不？」

天帝釋言：「甚多！世尊！甚多！善逝！」

爾時，佛告天帝釋言：「有善男子、善女人等於深般若波羅蜜多，

以清淨心恭敬信受，為求無上正等菩提，書寫、施他、復為解說，於

深義趣令無疑惑，教授教誡諸有情言：『汝應勤修真菩薩道，謂深般

若波羅蜜多。若能精勤修學此道，疾證無上正等菩提，拔濟無邊諸有

情類，令證實際諸漏永盡，入無餘依般涅槃界。』是善男子、善女人



21

等所獲福聚甚多於前。何以故？憍尸迦！一切獨覺所證菩提，皆是般

若波羅蜜多所流出故。彼善男子、善女人等聞深般若波羅蜜多，教授

教誡、精勤修學，漸次圓滿一切佛法，乃至證得一切智智，化有情類，

令得預流、一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提，趣入菩薩正性離生，

乃至證得佛菩提故。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等教贍部洲諸有情類，皆發

無上正等覺心。於意云何？是善男子、善女人等由此因緣得福多不？」

天帝釋言：「甚多！世尊！甚多！善逝！」

爾時，佛告天帝釋言：「有善男子、善女人等書深般若波羅蜜多，

眾寶莊嚴供養恭敬、尊重讚歎，轉施與一已發無上菩提心者受持、讀

誦，復作是言：『來！善男子！汝當於此甚深般若波羅蜜多，至心聽

聞、受持、讀誦、令善通利、如理思惟，隨此法門應正信解。若正信

解，則能修學甚深般若波羅蜜多。若能修學甚深般若波羅蜜多，則能

證得一切智法。若能證得一切智法，則修般若波羅蜜多疾得圓滿。若

修般若波羅蜜多疾得圓滿，便能證得一切智智。』是善男子、善女人

等所獲福聚甚多於前。

「復次，憍尸迦！置贍部洲諸有情類。若善男子、善女人等教四

大洲諸有情類，皆發無上正等覺心。於意云何？乃至廣說。

「復次，憍尸迦！置四大洲諸有情類。若善男子、善女人等教小

千界諸有情類，皆發無上正等覺心。於意云何？乃至廣說。

「復次，憍尸迦！置小千界諸有情類。若善男子、善女人等教中

千界諸有情類，皆發無上正等覺心。於意云何？乃至廣說。

「復次，憍尸迦！置中千界諸有情類。若善男子、善女人等教大

千界諸有情類，皆發無上正等覺心。於意云何？乃至廣說。

「復次，憍尸迦！置大千界諸有情類。若善男子、善女人等，普

教十方各如殑伽沙等世界諸有情類，皆發無上正等覺心。於意云何？

是善男子、善女人等由此因緣得福多不？」



22

天帝釋言：「甚多！世尊！甚多！善逝！」

爾時，佛告天帝釋言：「有善男子、善女人等書深般若波羅蜜多，

眾寶莊嚴供養恭敬、尊重讚歎，轉施與一已發無上菩提心者受持、讀

誦，復作是言：『來！善男子！汝當於此甚深般若波羅蜜多，至心聽

聞、受持、讀誦、令善通利、如理思惟，隨此法門應正信解。若正信

解，則能修學甚深般若波羅蜜多。若能修學甚深般若波羅蜜多，則能

證得一切智法。若能證得一切智法，則修般若波羅蜜多疾得圓滿。若

修般若波羅蜜多疾得圓滿，便能證得一切智智。』是善男子、善女人

等所獲福聚甚多於前。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等教贍部洲諸有情類，皆於

無上正等菩提得不退轉。於意云何？是善男子、善女人等由此因緣得

福多不？」天帝釋言：「甚多！世尊！甚多！善逝！」

爾時，佛告天帝釋言：「有善男子、善女人等書深般若波羅蜜多，

眾寶莊嚴供養恭敬、尊重讚歎，轉施與一已於無上正等菩提不退轉者

受持、讀誦， 復作是言：『來！善男子！汝當於此甚深般若波羅蜜多，

至心聽聞、受持、讀誦、令善通利、如理思惟，隨此法門應正信解。

若正信解，則能修學甚深般若波羅蜜多。若能修學甚深般若波羅蜜多，

則能證得一切智法。若能證得一切智法，則修般若波羅蜜多疾得圓滿。

若修般若波羅蜜多疾得圓滿，便能證得一切智智。』是善男子、善女

人等所獲福聚甚多於前。

「復次，憍尸迦！置贍部洲諸有情類。若善男子、善女人等教四

大洲諸有情類，皆於無上正等菩提得不退轉。於意云何？乃至廣說。

「復次，憍尸迦！置四大洲諸有情類。若善男子、善女人等教小

千界諸有情類，皆於無上正等菩提得不退轉。於意云何？乃至廣說。

「復次，憍尸迦！置小千界諸有情類。若善男子、善女人等教中

千界諸有情類，皆於無上正等菩提得不退轉。於意云何？乃至廣說。



23

「復次，憍尸迦！置中千界諸有情類。若善男子、善女人等教大

千界諸有情類，皆於無上正等菩提得不退轉。於意云何？乃至廣說。

「復次，憍尸迦！置大千界諸有情類。若善男子、善女人等，普

教十方各如殑伽沙等世界諸有情類，皆於無上正等菩提得不退轉。於

意云何？是善男子、善女人等，由此因緣得福多不？」

天帝釋言：「甚多！世尊！甚多！善逝！」

爾時，佛告天帝釋言：「有善男子、善女人等書深般若波羅蜜多，

眾寶莊嚴供養恭敬、尊重讚歎，轉施與一已於無上正等菩提不退轉者

受持、讀誦，復作是言：『來！善男子！汝當於此甚深般若波羅蜜多，

至心聽聞、受持、讀誦、令善通利、如理思惟，隨此法門應正信解。

若正信解，則能修學甚深般若波羅蜜多。若能修學甚深般若波羅蜜多，

則能證得一切智法。若能證得一切智法，則修般若波羅蜜多疾得圓滿。

若修般若波羅蜜多疾得圓滿，便能證得一切智智。』是善男子、善女

人等所獲福聚甚多於前。

「復次，憍尸迦！若贍部洲諸有情類，皆發無上正等覺心。有善

男子、善女人等書深般若波羅蜜多，眾寶莊嚴供養恭敬、尊重讚歎，

普施與彼受持、讀誦，復作是言：『來！善男子！汝等於此甚深般若

波羅蜜多，至心聽聞、受持、讀誦、令善通利、如理思惟，隨此法門

應正信解。若正信解，則能修學甚深般若波羅蜜多。若能修學甚深般

若波羅蜜多，則能證得一切智法。若能證得一切智法，則修般若波羅

蜜多疾得圓滿。若修般若波羅蜜多疾得圓滿，便能證得一切智智。』

於意云何？是善男子、善女人等由此因緣得福多不？」

天帝釋言：「甚多！世尊！甚多！善逝！」

爾時，佛告天帝釋言：「若善男子、善女人等書深般若波羅蜜多，

眾寶莊嚴供養恭敬、尊重讚歎，轉施與一已於無上正等菩提不退轉者

受持、讀誦，復作是言：『來！善男子！汝當於此甚深般若波羅蜜多，

至心聽聞、受持、讀誦、令善通利、如理思惟，隨此法門應正信解。



24

若正信解，則能修學甚深般若波羅蜜多。若能修學甚深般若波羅蜜多，

則能證得一切智法。若能證得一切智法，則修般若波羅蜜多疾得圓滿。

若修般若波羅蜜多疾得圓滿，便能證得一切智智。』是善男子、善女

人等所獲福聚甚多於前。所以者何？彼菩薩摩訶薩定證無上正等菩提，

與諸有情作苦邊際，令其速證三乘涅槃。

「復次，憍尸迦！置贍部洲諸有情類。若四大洲諸有情類，若小

千界諸有情類，若中千界諸有情類，若大千界諸有情類，若復十方各

如殑伽沙等世界諸有情類，皆發無上正等覺心。有善男子、善女人等

書深般若波羅蜜多，眾寶莊嚴供養恭敬、尊重讚歎，普施與彼受持、

讀誦，復作是言：『來！善男子！汝等於此甚深般若波羅蜜多，至心

聽聞、受持、讀誦、令善通利、如理思惟，隨此法門應正信解。若正

信解，則能修學甚深般若波羅蜜多。若能修學甚深般若波羅蜜多，則

能證得一切智法。若能證得一切智法，則修般若波羅蜜多疾得圓滿。

若修般若波羅蜜多疾得圓滿，便能證得一切智智。』於意云何？是善

男子、善女人等由此因緣得福多不？」

天帝釋言：「甚多！世尊！甚多！善逝！」

爾時，佛告天帝釋言：「若善男子、善女人等書深般若波羅蜜多，

眾寶莊嚴供養恭敬、尊重讚歎，轉施與一已於無上正等菩提不退轉者

受持、讀誦， 復作是言：『來！善男子！汝當於此甚深般若波羅蜜多，

至心聽聞、受持、讀誦、令善通利、如理思惟，隨此法門應正信解。

若正信解，則能修學甚深般若波羅蜜多。若能修學甚深般若波羅蜜多，

則能證得一切智法。若能證得一切智法，則修般若波羅蜜多疾得圓滿。

若修般若波羅蜜多疾得圓滿，便能證得一切智智。』是善男子、善女

人等所獲福聚甚多於前。所以者何？彼菩薩摩訶薩定證無上正等菩提，

與諸有情作苦邊際，令其速證三乘涅槃。

「復次，憍尸迦！若贍部洲諸有情類，皆於無上正等菩提得不退

轉。有善男子、善女人等書深般若波羅蜜多，眾寶莊嚴供養恭敬、尊



25

重讚歎，普施與彼受持、讀誦，復作是言：『來！善男子！汝等於此

甚深般若波羅蜜多，至心聽聞、受持、讀誦、令善通利、如理思惟，

隨此法門應正信解。若正信解，則能修學甚深般若波羅蜜多。若能修

學甚深般若波羅蜜多，則能證得一切智法。若能證得一切智法，則修

般若波羅蜜多疾得圓滿。若修般若波羅蜜多疾得圓滿，便能證得一切

智智。』於意云何？是善男子、善女人等由此因緣得福多不？」

天帝釋言：「甚多！世尊！甚多！善逝！」

爾時，佛告天帝釋言：「已於無上正等菩提得不退轉諸菩薩中，

有一菩薩作如是言：『我今欣樂速證無上正等菩提，濟拔有情生死眾

苦，令得殊勝畢竟安樂。』若善男子、善女人等為成彼事，書深般若

波羅蜜多，眾寶莊嚴供養恭敬、尊重讚歎，轉施與彼受持、讀誦，復

作是言：『來！善男子！汝當於此甚深般若波羅蜜多，至心聽聞、受

持、讀誦、令善通利、如理思惟，隨此法門應正信解。若正信解，則

能修學甚深般若波羅蜜多。若能修學甚深般若波羅蜜多，則能證得一

切智法。若能證得一切智法，則修般若波羅蜜多疾得圓滿。若修般若

波羅蜜多疾得圓滿，便能證得一切智智。』是善男子、善女人等所獲

福聚，甚多於前無量無邊不可稱數。

「復次，憍尸迦！置贍部洲諸有情類。若四大洲諸有情類，若小

千界諸有情類，若中千界諸有情類，若大千界諸有情類，若復十方各

如殑伽沙等世界諸有情類，皆於無上正等菩提得不退轉。有善男子、

善女人等書深般若波羅蜜多，眾寶莊嚴供養恭敬、尊重讚歎，普施與

彼受持、讀誦，復作是言：

『來！善男子！汝等於此甚深般若波羅蜜多，至心聽聞、受持、

讀誦、令善通利、如理思惟，隨此法門應正信解。若正信解，則能修

學甚深般若波羅蜜多。若能修學甚深般若波羅蜜多，則能證得一切智

法。若能證得一切智法，則修般若波羅蜜多疾得圓滿。若修般若波羅

蜜多疾得圓滿，便能證得一切智智。』於意云何？是善男子、善女人



26

等由此因緣得福多不？」

天帝釋言：「甚多！世尊！甚多！善逝！」

爾時，佛告天帝釋言：「已於無上正等菩提得不退轉諸菩薩中，

有一菩薩作如是言：『我今欣樂速證無上正等菩提，濟拔有情生死眾

苦，令得殊勝畢竟安樂。』若善男子、善女人等為成彼事，書深般若

波羅蜜多，眾寶莊嚴供養恭敬、尊重讚歎，轉施與彼受持、讀誦，復

作是言：『來！善男子！汝當於此甚深般若波羅蜜多，至心聽聞、受

持、讀誦、令善通利、如理思惟，隨此法門應正信解。若正信解，則

能修學甚深般若波羅蜜多。若能修學甚深般若波羅蜜多，則能證得一

切智法。若能證得一切智法，則修般若波羅蜜多疾得圓滿。若修般若

波羅蜜多疾得圓滿，便能證得一切智智。』是善男子、善女人等所獲

福聚，甚多於前無量無邊不可稱數。

「復次，憍尸迦！若贍部洲諸有情類，皆發無上正等覺心。有善

男子、善女人等書深般若波羅蜜多，眾寶莊嚴供養恭敬、尊重讚歎，

普施與彼受持、讀誦，令善通利、如理思惟。於意云何？是善男子、

善女人等由此因緣得福多不？」

天帝釋言：「甚多！世尊！甚多！善逝！」

爾時，佛告天帝釋言：「若善男子、善女人等書深般若波羅蜜多，

眾寶莊嚴供養恭敬、尊重讚歎，於彼眾中隨施與一受持、讀誦、令善

通利、如理思惟，復以種種巧妙文義廣為解釋，分別義趣令其解了，

教授教誡令勤修學。是善男子、善女人等所獲福聚，甚多於前無量無

邊不可稱數。

「復次，憍尸迦！置贍部洲諸有情類。若四大洲諸有情類，若小

千界諸有情類，若中千界諸有情類，若大千界諸有情類，若復十方各

如殑伽沙等世界諸有情類，皆發無上正等覺心。有善男子、善女人等

書深般若波羅蜜多，眾寶莊嚴供養恭敬、尊重讚歎，普施與彼受持、

讀誦，令善通利、如理思惟。於意云何？是善男子、善女人等由此因



27

緣得福多不？」

天帝釋言：「甚多！世尊！甚多！善逝！」

爾時，佛告天帝釋言：「若善男子、善女人等書深般若波羅蜜多，

眾寶莊嚴供養恭敬、尊重讚歎，於彼眾中隨施與一受持、讀誦、令善

通利、如理思惟，復以種種巧妙文義廣為解釋，分別義趣令其解了，

教授教誡令勤修學，是善男子、善女人等所獲福聚，甚多於前無量無

邊不可稱數。

「復次，憍尸迦！若贍部洲諸有情類，皆於無上正等菩提得不退

轉。有善男子、善女人等書深般若波羅蜜多，眾寶莊嚴供養恭敬、尊

重讚歎，普施與彼受持、讀誦，令善通利、如理思惟。於意云何？是

善男子、善女人等由此因緣得福多不？」

天帝釋言：「甚多！世尊！甚多！善逝！」

爾時，佛告天帝釋言：「若善男子、善女人等書深般若波羅蜜多，

眾寶莊嚴供養恭敬、尊重讚歎，於彼眾中隨施與一受持、讀誦、令善

通利、如理思惟，復以種種巧妙文義廣為解釋，分別義趣令其解了，

教授教誡令勤修學。是善男子、善女人等所獲福聚，甚多於前無量無

邊不可稱數。

「復次，憍尸迦！置贍部洲諸有情類。若四大洲諸有情類，若小

千界諸有情類，若中千界諸有情類，若大千界諸有情類，若復十方各

如殑伽沙等世界諸有情類，皆於無上正等菩提得不退轉。有善男子、

善女人等書深般若波羅蜜多，眾寶莊嚴供養恭敬、尊重讚歎，普施與

彼受持、讀誦，令善通利、如理思惟。於意云何？是善男子、善女人

等由此因緣得福多不？」

天帝釋言：「甚多！世尊！甚多！善逝！」

爾時，佛告天帝釋言：「若善男子、善女人等書深般若波羅蜜多，

眾寶莊嚴供養恭敬、尊重讚歎，於彼眾中隨施與一受持、讀誦、令善

通利、如理思惟，復以種種巧妙文義廣為解釋，分別義趣令其解了，



28

教授教誡令勤修學。是善男子、善女人等所獲福聚，甚多於前無量無

邊不可稱數。

「復次，憍尸迦！若贍部洲諸有情類，皆發無上正等覺心。既發

無上菩提心已，同作是言：『我今欣樂速證無上正等菩提，濟拔有情

生死眾苦，令得殊勝畢竟安樂。』有善男子、善女人等為成彼事，書

深般若波羅蜜多，眾寶莊嚴供養恭敬、尊重讚歎，普施與彼受持、讀

誦，令善通利、如理思惟。於意云何？是善男子、善女人等由此因緣

得福多不？」

天帝釋言：「甚多！世尊！甚多！善逝！」

爾時，佛告天帝釋言：「若善男子、善女人等書深般若波羅蜜多，

眾寶莊嚴供養恭敬、尊重讚歎，於彼眾中隨施與一受持、讀誦、令善

通利、如理思惟，以無量門巧妙文義廣為解釋，分別義趣令其解了，

教授教誡令勤修學，是善男子、善女人等所獲福聚，甚多於前無量無

邊不可稱數。

「復次，憍尸迦！置贍部洲諸有情類。若四大洲諸有情類，若小

千界諸有情類，若中千界諸有情類，若大千界諸有情類，若復十方各

如殑伽沙等世界諸有情類，皆發無上正等覺心。既發無上菩提心已，

同作是言：『我今欣樂速證無上正等菩提，濟拔有情生死眾苦，令得

殊勝畢竟安樂。』有善男子、善女人等為成彼事，書深般若波羅蜜多，

眾寶莊嚴供養恭敬、尊重讚歎，普施與彼受持、讀誦，令善通利、如

理思惟。於意云何？是善男子、善女人等由此因緣得福多不？

天帝釋言：「甚多！世尊！甚多！善逝！」

爾時，佛告天帝釋言：「若善男子、善女人等書深般若波羅蜜多，

眾寶莊嚴供養恭敬、尊重讚歎，於彼眾中隨施與一受持、讀誦、令善

通利、如理思惟，以無量門巧妙文義廣為解釋，分別義趣令其解了，

教授教誡令勤修學。是善男子、善女人等所獲福聚，甚多於前無量無

邊不可稱數。



29

「復次，憍尸迦！若贍部洲諸有情類，皆於無上正等菩提得不退

轉，同作是言：『我今欣樂速證無上正等菩提，濟拔有情生死眾苦，

令得殊勝畢竟安樂。』有善男子、善女人等為成彼事，書深般若波羅

蜜多，眾寶莊嚴供養恭敬、尊重讚歎，普施與彼受持、讀誦，令善通

利、如理思惟，於意云何？ 是善男子、善女人等由此因緣得福多不？」

天帝釋言：「甚多！世尊！甚多！善逝！」

爾時，佛告天帝釋言：「若善男子、善女人等書深般若波羅蜜多，

眾寶莊嚴供養恭敬、尊重讚歎，於彼眾中隨施與一受持、讀誦、令善

通利、如理思惟，以無量門巧妙文義廣為解釋，分別義趣令其解了，

教授教誡令勤修學，是善男子、善女人等所獲福聚，甚多於前無量無

邊不可稱數。

「復次，憍尸迦！置贍部洲諸有情類。若四大洲諸有情類，若小

千界諸有情類，若中千界諸有情類，若大千界諸有情類，若復十方各

如殑伽沙等世界諸有情類，皆於無上正等菩提得不退轉，同作是言：

『我今欣樂速證無上正等菩提，濟拔有情生死眾苦，令得殊勝畢竟安

樂。』有善男子、善女人等為成彼事，書深般若波羅蜜多眾寶莊嚴，

供養恭敬、尊重讚歎，普施與彼受持、讀誦、令善通利、如理思惟。

於意云何？是善男子、善女人等由此因緣得福多不？」

天帝釋言：「甚多！世尊！甚多！善逝！」

爾時，佛告天帝釋言：「若善男子、善女人等書深般若波羅蜜多，

眾寶莊嚴供養恭敬、尊重讚歎，於彼眾中隨施與一受持、讀誦，令善

通利、如理思惟，以無量門巧妙文義廣為解釋，分別義趣令其解了，

教授教誡令勤修學，是善男子、善女人等所獲福聚，甚多於前無量無

邊不可稱數。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等書深般若波羅蜜多，種種

莊嚴供養恭敬、尊重讚歎，施贍部洲一切有情，是善男子、善女人等

由此因緣得福多不？」



30

天帝釋言：「甚多！世尊！甚多！善逝！」

爾時，佛告天帝釋言：「有善男子、善女人等為一有情，於深般

若波羅蜜多，分別解說甚深義趣令其解了。是善男子、善女人等所獲

福聚，甚多於前無量無邊不可稱數。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等書深般若波羅蜜多，種種

莊嚴供養恭敬、尊重讚歎，施四大洲一切有情，若小千界一切有情，

若中千界一切有情，若大千界一切有情，若復十方各如殑伽沙等世界

一切有情。是善男子、善女人等由此因緣得福多不？」

天帝釋言：「甚多！世尊！甚多！善逝！」

爾時，佛告天帝釋言：「有善男子、善女人等為一有情，於深般

若波羅蜜多，分別解說甚深義趣令其解了。是善男子、善女人等所獲

福聚，甚多於前無量無邊不可稱數。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等為贍部洲諸有情類，若四

大洲諸有情類，若小千界諸有情類，若中千界諸有情類，若大千界諸

有情類，若復十方各如殑伽沙等世界諸有情類，於深般若波羅蜜多，

分別解說甚深義趣令其解了，是善男子、善女人等由此因緣得福多不？」

天帝釋言：「甚多！世尊！甚多！善逝！」

爾時，佛告天帝釋言：「有善男子、善女人等為一有情，於深般

若波羅蜜多，以無染心分別解說甚深義趣令其解了，教授教誡令勤修

學。是善男子、善女人等所獲福聚，甚多於前無量無邊不可稱數。」

時，天帝釋便白佛言：「如如菩薩摩訶薩轉近無上正等菩提，如

是如是應以般若波羅蜜多甚深義趣教授、教誡，令善通達諸法真如；

應以上妙衣服、飲食、臥具、醫藥及餘資具，恭敬供養令無匱乏。若

善男子、善女人等能以如是法施、財施，攝受供養彼菩薩摩訶薩，是

善男子、善女人等由此因緣得大果報，獲大勝利無量無邊。所以者何？

彼菩薩摩訶薩，要由如是法施、財施攝受供養，速能證得一切智智。」

爾時，善現讚帝釋言：「善哉！善哉！憍尸迦！善能勸勵、攝受、



31

護助諸菩薩摩訶薩，令疾證得一切智智。汝今已作佛聖弟子所應作事。

何以故？憍尸迦！一切如來諸聖弟子，為欲利樂諸有情故，方便勸勵、

攝受、護助諸菩薩摩訶薩，令疾證得一切智智。所以者何？一切如來、

聲聞、獨覺世間勝事，皆由菩薩摩訶薩眾而得出現。何以故？憍尸迦！

若無菩薩摩訶薩發菩提心，則無菩薩摩訶薩能學布施乃至般若波羅蜜

多。若無菩薩摩訶薩能學布施乃至般若波羅蜜多，則無菩薩摩訶薩能

證無上正等菩提。若無菩薩摩訶薩證得無上正等菩提，則無如來、聲

聞、獨覺世間勝事。故應勸勵、攝受、護助諸菩薩摩訶薩，令學六種

波羅蜜多究竟圓滿，疾證無上正等菩提，轉妙法輪度有情眾。」

大般若波羅蜜多經卷第五百四十二

大般若波羅蜜多經卷第五百四十三

三藏法師玄奘奉 詔譯

第四分隨喜迴向品第六之一

爾時，慈氏菩薩摩訶薩謂具壽善現言：「大德！諸菩薩摩訶薩所

有隨喜迴向俱行諸福業事於餘有情施、戒、修等諸福業事為最為勝、

為尊為高、為妙為微妙、為上為無上、無等無等等。」

爾時，具壽善現問慈氏菩薩摩訶薩言：「諸菩薩摩訶薩所起隨喜

迴向之心，普緣十方無量無數不可思議無邊世界，一一世界無量無數

不可思議無邊如來、應、正等覺，斷諸有路絕戲論道，已入無餘依般

涅槃界者，從初發心乃至證得所求無上正等菩提，如是乃至入無餘依

般涅槃界，展轉乃至正法滅已，於其中間所有戒蘊、定蘊、慧蘊、解

脫蘊、解脫智見蘊，若六波羅蜜多相應善根，若佛圓滿功德相應善根，



32

若力、無畏相應善根，若神通波羅蜜多相應善根，若甚深般若波羅蜜

多相應善根，若大願波羅蜜多相應善根，若一切智智相應善根，若為

利樂一切有情大慈、大悲、大喜、大捨，若無量無數諸佛功德，若證

無上正等菩提所有妙樂，若於諸法得大自在波羅蜜多，若不可伏能伏

一切無量最極神通妙行，若無障、無礙、無對、無等、無喻、無限如

來如實勇猛威力，若佛智見，若佛十力波羅蜜多，若四無畏最極圓滿

所證佛法；若能引發諸法勝義所證佛法，若轉法輪，若秉法炬，若擊

法鼓，若吹法螺，若雨法雨，若設法會，若以法味恣諸有情隨意所欣

皆令充足，若於如是無上法教，謂諸佛法、若獨覺法、若聲聞法，所

有調伏勝 解，決定趣三菩提，若佛世尊授諸菩薩無上正等大菩提記，

若彼一切殊勝善根，所謂布施乃至般若波羅蜜多相應善根，若授獨覺

補特伽羅獨覺乘菩提記，若彼一切殊勝善根，所謂觀察十二緣起相應

善根，若授聲聞補特伽羅聲聞乘菩提記，若彼一切殊勝善根，所謂施

性、戒性、修性三福業事，若學、無學無漏善根，若諸異生於彼諸法

所種善根，若諸如來、應、正等覺四眾弟子，謂苾芻、苾芻尼、鄔波

索迦、鄔波斯迦所有施性、戒性、修性三福業事，若於諸佛所說法教，

天、龍、藥叉廣說乃至人非人等所種善根，若彼於佛般涅槃後所種善

根，若有情類於佛、法、僧及餘善士深心信樂，所起種種殊勝善根。

是諸善根及餘功德，一切合集觀察稱量，現前發起最尊最勝、最上最

妙隨喜之心。復以如是隨喜俱行諸福業事，與諸有情平等共有迴向無

上正等菩提，願此善根與有情類同共引發所求無上正等菩提。如是所

起隨喜迴向，於餘所起諸福業事為最為勝、為尊為高、為妙為微妙、

為上為無上、無等無等等。

「於意云何？彼菩薩摩訶薩緣如是事，起如是行相隨喜迴向心，

為有如是所緣可得，如彼菩薩所取相不？」

爾時，慈氏菩薩答具壽善現言：「彼菩薩摩訶薩緣如是事，起如

是行相隨喜迴向心，實無如是所緣可得，如彼菩薩所取之相。」



33

時，具壽善現謂慈氏菩薩言：「若無如是所緣諸事，如彼菩薩所

取相者，彼諸菩薩隨喜迴向，豈不皆成想心見倒？所以者何？如有貪

著無所有事，無常謂常，實苦謂樂，無我謂我，不淨謂淨，即便發起

想心見倒。如所緣事實無所有，菩提及心亦復如是，一切法、一切界

亦應爾。若一切種皆無所有、無差別者，何等是所緣事？何等是隨喜

心？何等是菩提？何等是迴向？云何菩薩摩訶薩緣如是事，起隨喜心

迴向無上正等菩提？」

慈氏菩薩報善現言：「如是所起隨喜迴向，不應對彼新學大乘菩

薩前說。所以者何？彼聞如是隨喜迴向，所有信樂恭敬之心皆當隱沒。

如是隨喜迴向之法，應為不退轉菩薩摩訶薩，或曾供養無量諸佛，久

發大願，多植善根，為多善友所攝受者，分別開示。所以者何？彼聞

如是隨喜迴向，不驚、不怖、不退、不沒。

「諸菩薩摩訶薩應以如是隨喜俱行諸福業事，迴向無上正等菩提，

當於爾時應作是念：『所可用心隨喜迴向，此所用心盡、滅、離、變，

此所緣事及諸善根，亦皆如心盡、滅、離、變。此中何等是所用心？

復以何等為所緣事及諸善根，而說隨喜迴向無上正等菩提？是心於心，

理不應有隨喜迴向，以無二心俱時起故。心亦不可隨喜迴向，心自性

故，是故隨喜迴向之心及所緣事皆不可得。』」

時，天帝釋白善現言：「新學大乘諸菩薩眾聞如是事，其心將無

驚怖、退沒？云何菩薩摩訶薩眾於所緣事起隨喜心？云何攝受隨喜俱

行諸福業事，迴向無上正等菩提而不違理？」

爾時，善現依承慈氏菩薩威力，告帝釋言：「諸菩薩摩訶薩普緣

十方無量無數不可思議無邊世界一切如來、應、正等覺，斷諸有路絕

戲論道，殄諸雲霧摧諸棘刺，捨諸重擔逮得己利，盡諸有結正智解脫，

到心自在第一究竟，入無餘依涅槃界者，從初發心乃至證得所求無上

正等菩提，轉妙法輪度有情眾，般涅槃後乃至法滅，於其中間所有種

種功德善根，及弟子眾於諸佛法所種善根，及餘所起種種功德，一切



34

合集觀察稱量，現前發起最尊最勝、最上最妙隨喜之心。復持如是隨

喜俱行諸福業事，與諸有情平等共有迴向無上正等菩提。彼於爾時方

便善巧，能不墜墮想心見倒。」

爾時，慈氏菩薩摩訶薩謂具壽善現言：「若菩薩摩訶薩於自所起

隨喜迴向俱行之心，不作隨喜迴向心想，於所念佛及諸弟子所有功德，

不作諸佛及諸弟子功德之想，於諸天、人、阿素洛等所種善根，不作

天、人、阿素洛等善根之想，而能隨喜迴向無上正等菩提，是菩薩摩

訶薩所起隨喜迴向之心，則不墮於想心見倒。若菩薩摩訶薩於自所起

隨喜迴向俱行之心，要作隨喜迴向心想，於所念佛及諸弟子所有功德，

作所念佛及諸弟子功德之想，於諸天、人、阿素洛等所種善根，作諸

天、人、阿素洛等善根之想，方能隨喜迴向無上正等菩提，是菩薩摩

訶薩所起隨喜迴向之心，則便墮於想心見倒。

「諸菩薩摩訶薩以如是心，念一切佛及諸弟子功德善根，正知此

心盡、滅、離、變，非能隨喜，正知彼法其性亦然，非所隨喜；又正

了達能迴向心法性亦爾，非能迴向，及正了知所迴向法其性亦爾，非

所迴向。若有能依如是所說隨喜迴向，是正非邪，諸菩薩摩訶薩皆應

發起如是隨喜迴向無上正等菩提。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩普於過去斷諸有路絕戲論道諸佛世

尊，從初發心乃至證得所求無上正等菩提，展轉乃至入無餘依般涅槃

界，如是乃至正法滅已，於其中間所有諸佛波羅蜜多相應善根，若佛

世尊授菩薩記，波羅蜜多相應善根，若佛世尊授獨覺記，觀察緣起相

應善根，若佛世尊授聲聞記，彼所發起施性、戒性、修性善根，若有

學位一切有漏、無漏善根，若無學位無漏善根，若佛世尊戒蘊、定蘊、

慧蘊、解脫蘊、解脫智見蘊，若為利樂一切有情，大慈、大悲、大喜、

大捨，若餘無量無數佛法，若佛世尊宣說正法，若於正法精勤修學勝

解安住彼諸善根，若於正法，諸異生類所種善根，若諸天、龍、阿素

洛等聽聞正法，及聞法已所種善根，乃至傍生聽聞正法，及聞法已所



35

種善根，若佛世尊般涅槃後，諸人、天等所種善根，如是一切合集稱

量，現前發起最尊最勝、最上最妙隨喜之心，復持如是隨喜俱行諸福

業事，與諸有情平等共有迴向無上正等菩提。

「於如是時，若正解了諸能隨喜迴向之法盡、滅、離、變，諸所

隨喜迴向之法自性皆空。雖如是知而能隨喜迴向無上正等菩提，復於

是時，若正解了都無有法可能隨喜迴向於法。何以故？以一切法自性

皆空，空中都無能、所隨喜迴向法故。雖如是知而能隨喜迴向無上正

等菩提，是菩薩摩訶薩便能

不墮想心見倒。所以者何？是菩薩摩訶薩於隨喜心及所隨喜功德

善根不生執著，於迴向心及所迴向無上菩提亦不執著，由無執著不墮

顛倒。如是菩薩所起隨喜迴向之心，名正無上隨喜迴向，遠離一切虛

妄分別。

「若菩薩摩訶薩於能隨喜迴向之法，起能隨喜迴向法想，於所隨

喜迴向之法，起所隨喜迴向法想，而起隨喜迴向無上正等菩提，是菩

薩摩訶薩所起隨喜迴向之心，則便墮於想心見倒，所起隨喜迴向皆邪，

菩薩應知方便遠離。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩普於未來斷諸有路絕戲論道諸佛世

尊，從初發心乃至證得所求無上正等菩提，展轉乃至入無餘依般涅槃

界，如是乃至正法滅已，於其中間所有諸佛波羅蜜多相應善根；若佛

世尊授菩薩記，波羅蜜多相應善根；若佛世尊授獨覺記，觀察緣起相

應善根；若佛世尊授聲聞 記，彼所發起施性、戒性、修性善根，若有

學位一切有漏、無漏善根；若無學位無漏善根；若佛世尊戒蘊、定蘊、

慧蘊、解脫蘊、解脫智見蘊；若為利樂一切有情，大慈、大悲、大喜、

大捨；若餘無量無數佛法；若佛世尊宣說正法；若於正法精勤修學、

勝解安住彼諸善根；若於正法，諸異生類所種善根；若諸天、龍、阿

素洛等聽聞正法，及聞法已所種善根，乃至傍生聽聞正法，及聞法已

所種善根；若佛世尊般涅槃後，諸人、天等所種善根。如是一切合集



36

稱量，現前發起最尊最勝、最上最妙隨喜之心。復持如是隨喜俱行諸

福業事，與諸有情平等共有迴向無上正等菩提。

「於如是時，若正解了諸能隨喜迴向之法盡、滅、離、變，諸所

隨喜迴向之法自性皆空，雖如是知而能隨喜迴向無上正等菩提。復於

是時，若正解了都無有法可能隨喜迴向於法。何以故？以一切法自性

皆空，空中都無能、所隨喜迴向法故。雖如是知而能隨喜迴向無上正

等菩提，是菩薩摩訶薩便能不墮想心見倒。所以者何？是菩薩摩訶薩

於隨喜心及所隨喜功德善根不生執著，於迴向心及所迴向無上菩提亦

不執著，由無執著不墮顛倒。如是菩薩所起隨喜迴向之心，名正無上

隨喜迴向，遠離一切虛妄分別。

「若菩薩摩訶薩於能隨喜迴向之法，起能隨喜迴向法想，於所隨

喜迴向之法，起所隨喜迴向法想，而起隨喜迴向無上正等菩提，是菩

薩摩訶薩所起隨喜迴向之心，則便墮於想心見倒，所起隨喜迴向皆邪，

菩薩應知方便遠離。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩普於現在斷諸有路絕戲論道諸佛世

尊，從初發心乃至證得所求無上正等菩提，展轉乃至入無餘依般涅槃

界，如是乃至正法滅已，於其中間所有諸佛波羅蜜多相應善根；若佛

世尊授菩薩記，波羅蜜多相應善根；若佛世尊授獨覺記，觀察緣起相

應善根；若佛世尊授聲聞 記，彼所發起施性、戒性、修性善根；若有

學位一切有漏、無漏善根；若無學位無漏善根；若佛世尊戒蘊、定蘊、

慧蘊、解脫蘊、解脫智見蘊；若為利樂一切有情，大慈、大悲、大喜、

大捨；若餘無量無數佛法；若佛世尊宣說正法；若於正法精勤修學勝

解安住彼諸善根；若於正法，諸異生類所種善根；若諸天、龍、阿素

洛等聽聞正法，及聞法已所種善根，乃至傍生聽聞正法，及聞法已所

種善根；若佛世尊般涅槃後，諸人、天等所種善根。如是一切合集稱

量，現前發起最尊最勝、最上最妙隨喜之心。復持如是隨喜俱行諸福

業事，與諸有情平等共有迴向無上正等菩提。



37

「於如是時，若正解了諸能隨喜迴向之法盡、滅、離、變，諸所

隨喜迴向之法自性皆空。雖如是知而能隨喜迴向無上正等菩提。復於

是時，若正解了都無有法可能隨喜迴向於法。何以故？以一切法自性

皆空，空中都無能、所隨喜迴向法故。雖如是知而能隨喜迴向無上正

等菩提，是菩薩摩訶薩便能不墮想心見倒。所以者何？是菩薩摩訶薩

於隨喜心及所隨喜功德善根不生執著，於迴向心及所迴向無上菩提亦

不執著，由無執著不墮顛倒。如是菩薩所起隨喜迴向之心，名正無上

隨喜迴向，遠離一切虛妄分別。

「若菩薩摩訶薩於能隨喜迴向之法，起能隨喜迴向法想，於所隨

喜迴向之法，起所隨喜迴向法想，而起隨喜迴向無上正等菩提，是菩

薩摩訶薩所起隨喜迴向之心，則便墮於想心見倒，所起隨喜迴向皆邪，

菩薩應知方便遠離。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩普於過去、未來、現在斷諸有路絕

戲論道諸佛世尊，從初發心乃至證得所求無上正等菩提，展轉乃至入

無餘依般涅槃界，如是乃至正法滅已，於其中間所有諸佛波羅蜜多相

應善根；若佛世尊授菩薩記，波羅蜜多相應善根；若佛世尊授獨覺記，

觀察緣起相應善根；若佛世尊授聲聞記，彼所發起施性、戒性、修性

善根；若有學位一切有漏、無漏善根；若無學位無漏善根；若佛世尊

戒蘊、定蘊、慧蘊、解脫蘊、解脫智見蘊；若為利樂一切有情，大慈、

大悲、大喜、大捨；若餘無量無數佛法；若佛世尊宣說正法；若於正

法精勤修學勝解安住彼諸善根；若於正法， 諸異生類所種善根；若諸

天、龍、阿素洛等聽聞正法，及聞法已所種善根，乃至傍生聽聞正法，

及聞法已所種善根；若佛世尊般涅槃後，諸人、天等所種善根。如是

一切合集稱量，現前發起最尊最勝、最上最妙隨喜之心。復持如是隨

喜俱行諸福業事，與諸有情平等共有迴向無上正等菩提。

「於如是時，若正解了諸能隨喜迴向之法盡、滅、離、變，諸所

隨喜迴向之法自性皆空。雖如是知而能隨喜迴向無上正等菩提。復於



38

是時，若正解了都無有法可能隨喜迴向於法。何以故？以一切法自性

皆空，空中都無能、所隨喜迴向法故。雖如是知而能隨喜迴向無上正

等菩提，是菩薩摩訶薩便能不墮想心見倒。所以者何？是菩薩摩訶薩

於隨喜心及所隨喜功德善根不生執著，於迴向心及所迴向無上菩提亦

不執著，由不執著不墮顛倒。如是菩薩所起隨喜迴向之心，名正無上

隨喜迴向，遠離一切虛妄分別。

「若菩薩摩訶薩於能隨喜迴向之法，起能隨喜迴向法想，於所隨

喜迴向之法，起所隨喜迴向法想，而起隨喜迴向無上正等菩提，是菩

薩摩訶薩所起隨喜迴向之心，則便墮於想心見倒，所起隨喜迴向皆邪，

菩薩應知方便遠離。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩於所修作諸福業事，如實了知遠離

寂靜，於能隨喜迴向之心，亦如實知遠離寂靜。如是知已，行深般若

波羅蜜多，於諸法中都無取著，而起隨喜迴向無上正等菩提，是菩薩

摩訶薩所起隨喜迴向之心，則不墮於想心見倒。若菩薩摩訶薩於所修

作諸福業事，不如實知遠離寂靜，於能隨喜迴向之心，亦不能知遠離

寂靜，於一切法執著諸相，而起隨喜迴向無上正等菩提，是菩薩摩訶

薩所起隨喜迴向之心，則便墮於想心見倒。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩於已滅度諸佛世尊及諸弟子功德善

根，若欲發起隨喜迴向無上正等菩提心者，應作是念：『如佛世尊及

諸弟子皆已滅度自性非有，功德善根亦復如是。我所發起隨喜迴向無

上正等菩提之心，及所迴向無上菩提，性相亦爾都不可得。』如是知

已，於諸善根發生隨喜迴向無上正等菩提，便能不生想心見倒，名正

隨喜迴向菩提。若菩薩摩訶薩以取相為方便，行深般若波羅蜜多，於

已滅度佛及弟子功德善根，取相隨喜迴向菩提，是為非善隨喜迴向，

由斯便墮想心見倒。若菩薩摩訶薩不取相為方便，行深般若波羅蜜多，

於已滅度佛及弟子功德善根，離相隨喜迴向無上正等菩提，是名為善

隨喜迴向，由斯不墮想心見倒。」



39

爾時，慈氏菩薩摩訶薩問具壽善現言：「大德！云何菩薩摩訶薩

於諸如來、應、正等覺及弟子眾功德善根、隨喜俱行福業事等皆不取

相，而能隨喜迴向無上正等菩提？」

善現答言：「應知菩薩摩訶薩所學般若波羅蜜多，有如是等方便

善巧，雖不取相而所作成，非離般若波羅蜜多，有能正起隨喜迴向。

是故菩薩摩訶薩眾欲成所作，應學般若波羅蜜多。」

慈氏菩薩摩訶薩言：「大德善現！莫作是說。所以者何？以甚深

般若波羅蜜多中，諸佛世尊并弟子眾及所成就功德善根，皆無所有都

不可得，所作隨喜諸福業事、發心迴向無上菩提，亦無所有都不可得。

「此中菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，應作是觀：過去諸佛及

弟子眾功德善根性皆已滅，所作隨喜諸福業事、發心迴向無上菩提性

皆寂滅。我若於彼諸佛世尊及弟子眾功德善根取相分別，及於所作隨

喜俱行諸福業事、發心迴向無上菩提取相分別，以是取相分別方便，

發生隨喜迴向無上正等菩提，諸佛世尊皆所不許。所以者何？於已滅

度諸佛世尊及弟子等取相分別，隨喜迴向無上菩提，是則名為大有所

得。過去已滅，無所有故，未來、現在佛弟子等未至、不住，亦不可

得。若不可得非取相境，若取其相發生隨喜迴向菩提便墮顛倒。若有

失念而取相者，當知非善隨喜迴向，要不取相無所分別，乃名為善隨

喜迴向。

「是故菩薩摩訶薩眾應學般若波羅蜜多方便善巧，由此方便善巧

勢力，能正發生隨喜迴向。若菩薩摩訶薩欲學如是方便善巧，應於般

若波羅蜜多數數聽聞、受持、讀誦，令善通利、如理思惟，勤請問師

甚深義趣。所以者何？若不依止甚深般若波羅蜜多，終不能得方便善

巧。若無如是方便善巧，能正發生隨喜迴向，無有是處。何以故？於

過去佛及弟子眾諸功德等取相分別隨喜迴向，諸佛世尊皆不隨喜。

「是故菩薩摩訶薩眾欲於諸佛及諸弟子功德善根，正發隨喜迴向

無上正等菩提，不應於中起有所得取相分別隨喜迴向。若於其中起有



40

所得取相分別隨喜迴向，佛不說彼有大義利。所以者何？如是隨喜迴

向之心妄想分別，名雜毒故。如有飲食，雖具上妙色香美味而雜毒藥，

愚夫淺識貪取噉之，初雖適意歡喜快樂，而後食消備受眾苦，或便致

死若近失命。

「如是一類補特伽羅，不善受持，不善觀察甚深般若波羅蜜多文

句義理，不善讀誦，不善通達甚深義趣，而告大乘種性者曰：『來！

善男子！汝於過去未來現在諸佛世尊戒蘊、定蘊、慧蘊、解脫蘊、解

脫智見蘊，及餘無量無邊功德；若佛弟子於諸佛所種諸善根；若佛世

尊授諸菩薩無上正等大菩提記，彼諸菩薩所種善根；若佛世尊授諸獨

覺及聲聞記，彼有情類所種善根；若諸天人、阿素洛等於諸佛所乃至

正法未滅盡來所種善根；若善男子、善女人等所種善根，及有於他所

成功德發生隨喜迴向善根。如是一切合集稱量，現前隨喜，與諸有情

平等共有迴向無上正等菩提。』如是所說隨喜迴 向，以有所得取相分

別而為方便。譬如世間雜毒飲食初益後損故，此非善隨喜迴向。所以

者何？以有所得取相分別，發起隨喜迴向之心，皆雜毒故。菩薩種性

補特伽羅，不應隨彼所說而學。

「是故，大德！應說云何住菩薩乘善男子等，應於三世十方諸佛

及弟子等功德善根隨喜迴向，可說名為無毒妙善隨喜迴向？」

具壽善現答慈氏言：「住菩薩乘善男子等行深般若波羅蜜多，欲

不謗佛而發隨喜迴向心者，應作是念：『如諸如來、應、正等覺無障

佛眼，通達遍知功德善根有如是性、有如是相、有如是法而可隨喜，

我今亦應如是隨喜；如諸如來、應、正等覺無障佛眼，通達遍知應以

如是諸福業事，迴向無上正等菩提，我今亦應如是迴向。』住菩薩乘

諸善男子、善女人等，於諸如來、應、正等覺及弟子等功德善根，應

作如是隨喜迴向。若作如是隨喜迴向則不謗佛，諸佛世尊同所隨喜。

是菩薩摩訶薩如是隨喜迴向之心，不雜眾毒離諸過咎，名正名善隨喜

迴向，稱真法界，意樂勝解俱善圓滿。



41

「復次，大士！住菩薩乘諸善男子、善女人等行深般若波羅蜜多，

於諸如來、應、正等覺及弟子等功德善根，應作如是隨喜迴向：『如

佛戒蘊、定蘊、慧蘊、解脫蘊、解脫智見蘊及諸餘法，不墮三界非三

世攝，隨喜迴向亦應如是。所以者何？如彼諸法自性空故，不墮三界

非三世攝，隨喜迴向亦復如是。謂諸如來自性空故，不墮三界非三世

攝；諸佛功德自性空故，不墮三界非三世攝；聲聞、獨覺及人、天等

自性空故，不墮三界非三世攝；彼諸善根自性空故，不墮三界非三世

攝；於彼隨喜自性空故，不墮三界非三世攝；所迴向法自性空故，不

墮三界非三世攝；能迴向者自性空故，不墮三界非三世攝。』若菩薩

摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實了知諸法性相，不墮三界非三世攝。

若不墮三界非三世攝，即不可以彼有相為方便、有所得為方便，發生

隨喜迴向無上正等菩提。所以者何？以一切法自性不生，若法不生則

無所有，不可以彼無所有法隨喜迴向，無所有故，是菩薩摩訶薩如是

隨喜迴向無上正等菩提，不雜眾毒無所失壞名大迴向，無墮無攝，稱

真法界，究竟圓滿。

「住菩薩乘諸善男子、善女人等，若以有相而為方便，或有所得

而為方便，於諸如來及弟子等功德善根，發生隨喜迴向之心，當知是

邪隨喜迴向。此邪隨喜迴向之心，諸佛世尊所不稱讚。若菩薩摩訶薩

行深般若波羅蜜多時，作如是念：『如十方界一切如來、應、正等覺

如實通達功德善根有如是法，可依此法發生無倒隨喜迴向。我今亦應

依如是法發生隨喜，迴向無上正等菩提，是為正發隨喜迴向。』由斯

定證無上菩提，轉妙法輪饒益一切。」

爾時，世尊讚善現曰：「善哉！善哉！汝今乃能為諸菩薩摩訶薩

等作大佛事。所以者何？汝為菩薩摩訶薩等宣說無倒隨喜迴向，如諸

如來、應、正等覺通達遍知諸善根等有如是性、有如是相、有如是法，

發生無倒隨喜迴向。如是隨喜迴向之心，稱真法界，究竟圓滿，汝今

乃能如實宣說。



42

「善現當知！若善男子、善女人等，方便教化殑伽沙數三千大千

世界有情，皆令安住十善業道所獲功德，是菩薩摩訶薩所起無倒隨喜

迴向，於彼功德為最為勝、為尊為高、為妙為微妙、為上為無上、無

等無等等。

「復次，善現！且置令住十善業道。若善男子、善女人等，方便

教化殑伽沙數三千大千世界有情，皆令安住四靜慮、四無量、四無色

定、五神通所獲功德，是菩薩摩訶薩所起無倒隨喜迴向，於彼功德為

最為勝、為尊為高、為妙為微妙、為上為無上、無等無等等。

「復次，善現！且置令住四靜慮等。若善男子、善女人等，方便

教化殑伽沙數三千大千世界有情，皆令安住預流果、或一來果、或不

還果、或阿羅漢果、或獨覺菩提所獲功德，是菩薩摩訶薩所起無倒隨

喜迴向，於彼功德，為最為勝、為尊為高、為妙為微妙、為上為無上、

無等無等等。

「復次，善現！且置令住預流果等。假使如是殑伽沙數三千大千

世界有情，皆成預流、一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提所有功德，

是菩薩摩訶薩所起無倒隨喜迴向，於彼功德為最為勝、為尊為高、為

妙為微妙、為上為無上、無等無等等。

「復次，善現！且置如是預流果等所有功德。假使十方殑伽沙數

三千大千世界有情，皆發無上正等覺心。設有十方殑伽沙數三千大千

世界有情，一一於彼諸菩薩所，皆以上妙衣服、飲食、臥具、醫藥及

無量種上妙樂具，經如殑伽沙數大劫，以有所得而為方便，供養恭敬、

尊重讚歎，於意云何？是諸有情由此因緣得福多不？」

善現答言：「甚多！世尊！甚多！善逝！如是福聚若有形色，十

方各如殑伽沙界不能容受。」

佛告善現：「如是！如是！如汝所說。若菩薩乘諸善男子、善女

人等，於諸如來、應、正等覺及弟子等功德善根，發起無倒隨喜迴向，

所獲功德甚多於前無量無數算數譬喻所不能及。所以者何？此菩薩乘



43

善男子等所起無倒隨喜迴向，以無所得而為方便，甚深般若波羅蜜多

方便善巧所攝受故，稱法界故，最勝無比。彼諸有情所獲福聚，以有

所得為方便故，於此所起隨喜迴向，百分不及一，千分不及一，乃至

鄔波尼殺曇分亦不及一。」

爾時，四大天王各與眷屬二萬天子俱，頂禮佛足，合掌恭敬白言：

「世尊！是菩薩摩訶薩所起無倒隨喜迴向，以無所得而為方便，甚深

般若波羅蜜多方便善巧所攝受故，威力廣大稱真法界，疾能證得一切

智智，勝前所說有所得施，無量倍數不可為比。」

時，天帝釋乃至他化自在天王，各與眷屬十萬天子俱，皆持種種

天妙華鬘、塗散等香、衣服、瓔珞、寶幢、幡蓋、眾妙、珍奇，奏天

樂音以奉施佛，供養恭敬、尊重讚歎，頂禮佛足，合掌白言：「是菩

薩摩訶薩所起無倒隨喜迴向，以無所得而為方便，甚深般若波羅蜜多

方便善巧所攝受故，威力廣大稱真法界，疾能證得一切智智，勝前所

說有所得施，無量倍數不可為比。」

時，大梵天廣說乃至色究竟天各與無量百千天眾，前詣佛所，頂

禮佛足，合掌恭敬俱發聲言：「希有！世尊！甚奇！善逝！是菩薩摩

訶薩所起無倒隨喜迴向，以無所得而為方便，甚深般若波羅蜜多方便

善巧所攝受故，威力廣大稱真法界，疾能證得一切智智，勝前所說有

所得施，無量倍數不可為比。」

大般若波羅蜜多經卷第五百四十三

大般若波羅蜜多經卷第五百四十四

三藏法師玄奘奉 詔譯

第四分隨喜迴向品第六之二



44

爾時，佛告淨居天等諸天眾言：「且置十方殑伽沙數三千大千世

界有情皆發無上正等覺心。假使十方無邊世界一切有情皆發無上正等

覺心，設有十方無邊世界一切有情，一一於彼諸菩薩所，皆持上妙衣

服、飲食、臥具、醫藥及無量種上妙樂具，經如殑伽沙數大劫，以有

所得而為方便，供養恭敬、尊重讚歎。若菩薩乘諸善男子、善女人等，

於諸如來、應、正等覺及弟子等功德善根，發起無倒隨喜迴向所獲功

德，甚多於前無量無數算數譬喻所不能及。所以者何？此菩薩乘善男

子等，所起無倒隨喜迴向，以無所得而為方便，甚深般若波羅蜜多方

便善巧所攝受故，稱法界故，最勝無比。彼諸有情所獲福聚，以有所

得為方便故，於此所起隨喜迴向，百分不及一，千分不及一，乃至鄔

波尼殺曇分亦不及一。

「諸天當知！且置是事。假使十方殑伽沙數三千大千世界有情，

皆發無上正等覺心，普於過去未來現在一切如來、應、正等覺所有戒

蘊、定蘊、慧蘊、解脫蘊、解脫智見蘊及餘無量無邊佛法，若諸弟子

所有善根，若餘有情已集當集現集善根，如是一切合集稱量，以有相

有所得為方便，現前隨喜迴向無上正等菩提。若菩薩乘善男子等，發

趣無上正等菩提，普於過去未來現在一切如來、應、正等覺所有戒蘊、

定蘊、慧蘊、解脫蘊、解脫智見蘊及餘無量無邊佛法，若諸弟子所有

善根，若餘有情已集當集現集善根，如是一切合集稱量，現前發起最

尊最勝、最上最妙、不可思議、不可稱量、無上、無等隨喜俱行諸福

業事。復持如是隨喜俱行諸福業事，與諸有情平等共有迴向無上正等

菩提，如是所起隨喜迴向，於前所起隨喜迴向，百倍為勝，千倍為勝，

乃至鄔波尼殺曇倍亦復為勝。所以者何？如是所起隨喜迴向，無相、

無得而為方便，彼前所起隨喜迴向，有相、有得為方便故。」

爾時，善現便白佛言：「如世尊說，若菩薩乘善男子等發趣無上

正等菩提，普於過去未來現在一切如來、應、正等覺及弟子等功德善

根，如是一切合集稱量，現前發起最尊最勝、最上最妙、不可思議、



45

不可稱量、無上、無等隨喜俱行諸福業事。復持如是隨喜俱行諸福業

事，與諸有情平等共有迴向無上正等菩提，如是所起隨喜迴向，勝前

所起隨喜迴向乃至鄔波尼殺曇倍。世尊！齊何說後所起隨喜迴向，勝

前所起隨喜迴向，乃至鄔波尼殺曇倍？」

佛告善現：「是菩薩乘善男子等，於三世法不取、不捨、不矜、

不蔑，非有所得、非無所得，無所分別、無異分別，無所觀見、無隨

觀見，觀如是法皆是分別之所積集，達一切法無生無滅、無去無來、

無集無散、無入無出：『此中無法已當現生，亦無有法已當現滅，我

應如法真如、法界，以無所得而為方便，發生隨喜迴向無上正等菩提。』

善現當知！齊此所起隨喜迴向，勝前所起有所得想、有所得見隨喜迴

向，乃至鄔波尼殺曇倍。

「復次，善現！住菩薩乘善男子等，欲於過去未來現在諸佛世尊

及弟子等，布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多相應善根，

發生無倒隨喜迴向，應作是念：『如真解脫，布施亦爾；如真解脫，

淨戒亦爾；如真解脫，安忍亦爾；如真解脫，精進亦爾；如真解脫，

靜慮亦爾；如真解脫，般若亦爾；如真解脫，戒蘊、定蘊、慧蘊、解

脫蘊、解脫智見蘊亦爾；如真解脫，隨喜亦爾；如真解脫，隨喜俱行

諸福業事亦爾；如真解脫，諸佛世尊獨覺亦爾；如真解脫，已般涅槃

聲聞亦爾；如真解脫，過去已滅諸法亦爾；如真解脫，未來未生諸法

亦爾；如真解脫，現在現轉諸法亦爾；如真解 脫，過去諸佛弟子亦爾；

如真解脫，未來諸佛弟子亦爾；如真解脫，現在十方無量、無數、無

邊世界諸佛世尊弟子亦爾；如真解脫，一切功德善根亦爾；如諸法性

無縛無解、無染無淨、無起無盡、無生無滅、無取無捨。我於如是功

德善根現前隨喜，持此善根與諸有情平等共有，以無移轉及無失 壞、

無相、無得而為方便，迴向無上正等菩提。如是隨喜迴向，非能隨喜

迴向，無所隨喜所迴向故。如是所起隨喜迴向非轉、非息，無生滅故。』

善現當知！是菩薩乘善男子等，所起無倒隨喜迴向，勝前所起有相有



46

得隨喜迴向乃至鄔波尼殺曇倍。若菩薩摩訶薩成就如是隨喜迴向，疾

證無上正等菩提。

「復次，善現！假使十方殑伽沙數三千大千世界有情，皆發無上

正等覺心，發趣無上正等菩提，方便善巧修菩薩行。復有十方殑伽沙

數三千大千世界有情，皆發無上正等覺心，發趣無上正等菩提。此諸

菩薩，一一於彼諸菩薩眾，皆持上妙衣服、飲食、臥具、醫藥及無量

種上妙樂具，經如殑伽沙等大劫，以有所得而為方便，供養恭敬、尊

重讚歎。

「若菩薩摩訶薩甚深般若波羅蜜多方便善巧所攝受故，普於過去

未來現在諸佛世尊所有戒蘊、定蘊、慧蘊、解脫蘊、解脫智見蘊，若

諸獨覺所有戒蘊、定蘊、慧蘊、解脫蘊、解脫智見蘊，若諸聲聞所有

戒蘊、定蘊、慧蘊、解脫蘊、解脫智見蘊，若餘有情施、戒、修性三

福業事，如是一切合集稱量，現前發起最尊最勝、最上最妙、不可思

議、不可稱量、無上、無等隨喜俱行諸福業事。復持如是隨喜俱行諸

福業事，與諸有情平等共有迴向無上正等菩提。善現當知！如是菩薩

隨喜迴向諸福業事，勝前所說諸菩薩眾以有所得而為方便布施俱行諸

福業事百倍、千倍乃至鄔波尼殺曇倍。所以者何？彼諸菩薩布施俱行

諸福業事，以有所得而為方便，如是菩薩隨喜迴向，以無所得為方便

故。

「復次，善現！且置十方殑伽沙數三千大千世界有情，皆發無上

正等覺心，發趣無上正等菩提，諸菩薩眾以有所得而為方便布施俱行

諸福業事。假使十方殑伽沙數三千大千世界有情，皆發無上正等覺心，

發趣無上正等菩提，是諸菩薩各住殑伽沙數大劫，修身妙行，修語妙

行，修意妙行，以有所得而為方便受持淨戒。

「若菩薩摩訶薩甚深般若波羅蜜多方便善巧所攝受故，普於過去

未來現在諸佛世尊所有戒蘊、定蘊、慧蘊、解脫蘊、解脫智見蘊，若

諸獨覺所有戒蘊、定蘊、慧蘊、解脫蘊、解脫智見蘊，若諸聲聞所有



47

戒蘊、定蘊、慧蘊、解脫蘊、解脫智見蘊，若餘有情施、戒、修性三

福業事，如是一切合集稱量，現前發起最尊最勝、最上最妙、不可思

議、不可稱量、無上、無等隨喜俱行諸福業事。復持如是隨喜俱行諸

福業事，與諸有情平等共有迴向無上正等菩提。善現當知！如是菩薩

隨喜迴向諸福業事，勝前所說諸菩薩眾以有所得而為方便淨戒俱行諸

福業事百倍、千倍乃至鄔波尼殺曇倍。所以者何？彼諸菩薩淨戒俱行

諸福業事，以有所得而為方便，如是菩薩隨喜迴向，以無所得為方便

故。

「復次，善現！且置十方殑伽沙數三千大千世界有情，皆發無上

正等覺心，發趣無上正等菩提，諸菩薩眾以有所得而為方便淨戒俱行

諸福業事。假使十方殑伽沙數三千大千世界有情，皆發無上正等覺心，

發趣無上正等菩提，是諸菩薩各住殑伽沙數大劫，恒為十方殑伽沙數

三千大千世界有情呵毀、凌辱、刀杖加害，以有所得而為方便受行安

忍。

「若菩薩摩訶薩甚深般若波羅蜜多方便善巧所攝受故，普於過去

未來現在諸佛世尊所有戒蘊、定蘊、慧蘊、解脫蘊、解脫智見蘊，若

諸獨覺所有戒蘊、定蘊、慧蘊、解脫蘊、解脫智見蘊，若諸聲聞所有

戒蘊、定蘊、慧蘊、解脫蘊、解脫智見蘊，若餘有情施、戒、修性三

福業事，如是一切合集稱量，現前發起最尊最勝、最上最妙、不可思

議、不可稱量、無上、無等隨喜俱行諸福業事。復持如是隨喜俱行諸

福業事，與諸有情平等共有迴向無上

正等菩提。善現當知！如是菩薩隨喜迴向諸福業事，勝前所說諸

菩薩眾以有所得而為方便安忍俱行諸福業事百倍、千倍乃至鄔波尼殺

曇倍。所以者何？彼諸菩薩安忍俱行諸福業事，以有所得而為方便，

如是菩薩隨喜迴向，以無所得為方便故。

「復次，善現！且置十方殑伽沙數三千大千世界有情，皆發無上

正等覺心，發趣無上正等菩提，諸菩薩眾以有所得而為方便安忍俱行



48

諸福業事。假使十方殑伽沙數三千大千世界有情，皆發無上正等覺心，

發趣無上正等菩提，是諸菩薩各住殑伽沙數大劫，不坐不臥恒不睡眠，

以有所得而為方便受行精進。

「若菩薩摩訶薩甚深般若波羅蜜多方便善巧所攝受故，普於過去

未來現在諸佛世尊所有戒蘊、定蘊、慧蘊、解脫蘊、解脫智見蘊，若

諸獨覺所有戒蘊、定蘊、慧蘊、解脫蘊、解脫智見蘊，若諸聲聞所有

戒蘊、定蘊、慧蘊、解脫蘊、解脫智見蘊，若餘有情施、戒、修性三

福業事，如是一切合集稱量，現前發起最尊最勝、最上最妙、不可思

議、不可稱量、無上、無等隨喜俱行諸福業事。復持如是隨喜俱行諸

福業事，與諸有情平等共有，迴向無上正等菩提。善現當知！如是菩

薩隨喜迴向諸福業事，勝前所說諸菩薩眾以有所得而為方便精進俱行

諸福業事百倍、千倍乃至鄔波尼殺曇倍。所以者何？彼諸菩薩精進俱

行諸福業事，以有所得而為方便，如是菩薩隨喜迴向，以無所得為方

便故。

「復次，善現！且置十方殑伽沙數三千大千世界有情，皆發無上

正等覺心，發趣無上正等菩提，諸菩薩眾以有所得而為方便精進俱行

諸福業事。假使十方殑伽沙數三千大千世界有情，皆發無上正等覺心，

發趣無上正等菩提，是諸菩薩各住殑伽沙數大劫，離諸散動心住一緣，

以有所得而為方便受行靜慮。

「若菩薩摩訶薩甚深般若波羅蜜多方便善巧所攝受故，普於過去

未來現在諸佛世尊所有戒蘊、定蘊、慧蘊、解脫蘊、解脫智見蘊，若

諸獨覺所有戒蘊、定蘊、慧蘊、解脫蘊、解脫智見蘊，若諸聲聞所有

戒蘊、定蘊、慧蘊、解脫蘊、解脫智見蘊，若餘有情施、戒、修性三

福業事，如是一切合集稱量，現前發起最尊最勝、最上最妙、不可思

議、不可稱量、無上、無等隨喜俱行諸福業事。復持如是隨喜俱行諸

福業事，與諸有情平等共有迴向無上正等菩提。善現當知！如是菩薩

隨喜迴向諸福業事，勝前所說諸菩薩眾以有所得而為方便靜慮俱行諸



49

福業事百倍、千倍乃至鄔波尼殺曇倍。所以者何？彼諸菩薩靜慮俱行

諸福業事，以有所得而為方便，如是菩薩隨喜迴向，以無所得為方便

故。

「復次，善現！且置十方殑伽沙數三千大千世界有情，皆發無上

正等覺心，發趣無上正等菩提，諸菩薩眾以有所得而為方便靜慮俱行

諸福業事。假使十方殑伽沙數三千大千世界有情，皆發無上正等覺心，

發趣無上正等菩提，是諸菩薩各住殑伽沙數大劫，思惟觀察諸法性相，

以有所得而為方便，受行般若及餘善根。

「若菩薩摩訶薩甚深般若波羅蜜多方便善巧所攝受故，普於過去

未來現在諸佛世尊所有戒蘊、定蘊、慧蘊、解脫蘊、解脫智見蘊，若

諸獨覺所有戒蘊、定蘊、慧蘊、解脫蘊、解脫智見蘊，若諸聲聞所有

戒蘊、定蘊、慧蘊、解脫蘊、解脫智見蘊，若餘有情施、戒、修性三

福業事，如是一切合集稱量，現前發起最尊最勝、最上最妙、不可思

議、不可稱量、無上、無等隨喜俱行諸福業事。復持如是隨喜俱行諸

福業事，與諸有情平等共有迴向無上正等菩提。善現當知！如是菩薩

隨喜迴向諸福業事，勝前所說諸菩薩眾以有所得而為方便般若及餘善

根俱行諸福業事百倍、千倍乃至鄔波尼殺曇倍。所以者何？彼諸菩薩

般若及餘善根俱行諸福業事，以有所得而為方便，如是菩薩隨喜迴向，

以無所得為方便故。」

第四分地獄品第七

爾時，舍利子白佛言：「世尊！甚深般若波羅蜜多，當知即是一

切智性，善能成辦一切智智。」爾時，佛告舍利子言：「如是！如是！

如汝所說。」

時，舍利子復白佛言：「甚深般若波羅蜜多能作照明皆應敬禮，

世間諸法不能染污，能遣昏翳能發光明，能施利安恒為上首，與諸盲

者作淨眼目，與涉闇徒作明燈炬，引失道者令入正路，顯諸法性即薩



50

婆若，示一切法無滅無生，是諸菩薩摩訶薩母，無依護者為作依護，

能除一切生死苦惱，開示諸法無性為性，能令諸佛具轉三轉、十二行

相無上法輪。世尊！諸菩薩摩訶薩於深般若波羅蜜多應云何住？」

爾時，佛告舍利子言：「諸菩薩摩訶薩於深般若波羅蜜多應如佛

住，思惟敬事甚深般若波羅蜜多，應如思惟敬事於佛。」時，天帝釋

竊作是念：「今舍利子何因何緣問佛斯事？」

念已便問舍利子言：「以何因緣而作是問？」

時，舍利子告帝釋言：「前佛世尊說諸菩薩摩訶薩眾甚深般若波

羅蜜多方便善巧所攝受故，所起隨喜迴向俱行諸福業事，疾能證得一

切智智，勝有所得諸菩薩等布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若及

餘善根。由此因緣，故問斯事。

「憍尸迦！如生盲眾若百若千，無淨眼者方便引導，近尚不能趣

入正道，況能遠達豐樂大城！如是前五波羅蜜多諸生盲眾，若無般若

波羅蜜多淨眼者導，尚不能趣菩薩正道，況能證入薩婆若城！憍尸迦！

布施等五波羅蜜多，要由般若波羅蜜多，名有目者。復由般若波羅蜜

多之所攝受，名到彼岸。」

時，舍利子復白佛言：「云何菩薩摩訶薩引發般若波羅蜜多？」

佛告舍利子：「諸菩薩摩訶薩引發般若波羅蜜多，如引發色、受、

想、行、識。舍利子！如五取蘊不應引發，甚深般若波羅蜜多應知亦

爾。舍利子！如五取蘊不引發故說名引發，甚深般若波羅蜜多亦復如

是，不引發故說名引發。」

時，舍利子復白佛言：「諸菩薩摩訶薩如是引發甚深般若波羅蜜

多，為成何法？」

佛告舍利子：「諸菩薩摩訶薩如是引發甚深般若波羅蜜多，於一

切法都無所成，於一切法無所成故，乃名般若波羅蜜多。」時，天帝

釋便白佛言：「甚深般若波羅蜜多豈不能成一切智智？」

爾時，佛告天帝釋言：「如是！如是！如汝所說。甚深般若波羅



51

蜜多亦不能成一切智智。何以故？憍尸迦！如有所得不能成故，如有

名想不能成故， 如有起造不能成故。」

時，天帝釋復白佛言：「甚深般若波羅蜜多云何說成一切智智？」

爾時，佛告天帝釋言：「甚深般若波羅蜜多於所引發一切智智無

所成故說名為成。」

時，天帝釋復白佛言：「甚奇！世尊！希有！善逝！甚深般若波

羅蜜多不為生滅一切法故出現世間，不為成壞一切法故出現世間，而

與世間作大饒益。」

爾時，具壽善現便白佛言：「世尊！若菩薩摩訶薩起如是想：『甚

深般若波羅蜜多，於一切法若生若滅、若成若壞。』是菩薩摩訶薩即

便捨遠甚深般若波羅蜜多。」

佛告善現：「如是！如是！復有因緣，諸菩薩摩訶薩捨遠如是甚

深般若波羅蜜多，謂起是想：『甚深般若波羅蜜多，無所有、非真實，

不堅固、不自在。』是菩薩摩訶薩即便捨遠甚深般若波羅蜜多。所以

者何？甚深般若波羅蜜多非有非無、非虛非實、非堅固非不堅固、非

自在非不自在，於一切法無分別故。」

具壽善現復白佛言：「佛說如是甚深般若波羅蜜多為顯何法？」

佛告善現：「我說如是甚深般若波羅蜜多都無所顯。所以者何？

於此般若波羅蜜多甚深教中，不顯示色，亦不顯示受、想、行、識，

不顯示預流果， 亦不顯示一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提，亦不顯

示一切菩薩摩訶薩行、諸佛無上正等菩提。」

具壽善現復白佛言：「甚深般若波羅蜜多即是廣大波羅蜜多。」

佛告善現：「汝緣何意作如是說：甚深般若波羅蜜多即是廣大波

羅蜜多？」

善現答言：「甚深般若波羅蜜多於色不作大、不作小，於受、想、

行、識亦不作大、不作小；於色不作集、不作散，於受、想、行、識

亦不作集、不作散；於色不作有力、不作無力，於受、想、行、識亦



52

不作有力、不作無力。如是乃至於諸如來、應、正等覺不作大、不作

小，於佛所得一切智智亦不作大、不作小；於諸如來、應、正等覺不

作集、不作散，於佛所得一切智智亦不作集、不作散；於諸如來、應、

正等覺不作有力、不作無力，於佛所得一切智智亦不作有力、不作無

力。所以者何？五蘊乃至一切智智非大非小、非集非散、非有力非無

力，以一切法自性空故。若菩薩摩訶薩起如是想，非行般若波羅蜜多。

所以者何？如是諸想非深般若波羅蜜多等流果故。

「甚深般若波羅蜜多無如是想：『我當度脫若干有情入無餘依般

涅槃界。』若有此想，是則名為大。有所得非有所得能有所辦。所以

者何？有情無生故，當知般若波羅蜜多亦無生；有情無自性故，當知

般若波羅蜜多亦無自性；有情遠離故，當知般若波羅蜜多亦遠離；有

情不可思議故，當知般若波羅蜜多亦不可思議；有情無壞法故，當知

般若波羅蜜多亦無壞法；有情無覺知故，當知般若波羅蜜多亦無覺知；

有情如義無證覺故，當知般若波羅蜜多如義亦無證覺；有情力不成就

故，當知般若波羅蜜多力亦不成就。

「世尊！我緣此意故作是說：甚深般若波羅蜜多即是廣大波羅蜜

多。所以者何？甚深般若波羅蜜多辦大事故。」

爾時，舍利子白佛言：「世尊！若菩薩摩訶薩於深般若波羅蜜多

能深信解，無疑、無惑亦不迷謬，是菩薩摩訶薩從何處沒來生此間？

行深般若波羅蜜多已經幾時，於深法義能隨覺了？」

佛告舍利子：「是菩薩摩訶薩從十方界所事諸佛法會中沒來生此

間，是菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多已經無量無數大劫，於深法義能

隨覺了。所以者何？若菩薩摩訶薩從他方界所事諸佛法會中沒來生此

者，是菩薩摩訶薩已多親近諸佛世尊，曾問此中甚深法義，於深般若

波羅蜜多若見若聞，便作是念：『我今見佛，聞佛所說。』由此因緣，

若聞宣說甚深般若波羅蜜多，屬耳聽聞恭敬信受，於深法義斷諸疑惑。

舍利子！是菩薩摩訶薩已曾供養無量諸佛，行深般若波羅蜜多已經多



53

劫，故於今生能辦是事。」

爾時，善現便白佛言：「甚深般若波羅蜜多為可聽聞，為可觀察，

為可引發，為可憶念，為可示現是此是彼，為可顯了處、時差別，為

可宣說諸行、狀、相，顯示般若波羅蜜多甚深義不？」

佛言：「不也！善現當知！甚深般若波羅蜜多非蘊、界、處自性

差別可能顯示。所以者何？以一切法畢竟遠離，非遠離法可能顯示甚

深般若波羅蜜多。善現當知！甚深般若波羅蜜多離蘊、界、處亦不能

覺。所以者何？即蘊、界、處能覺諸法畢竟遠離，說名般若波羅蜜多，

是故般若波羅蜜多與蘊、界、處無二無別。善現當知！即一切法畢竟

空故、性遠離故、永寂靜故名不可得，即不可得說名般若波羅蜜多。

善現當知！若時無想亦無等想施設言說，是時名為甚深般若波羅蜜多。」

具壽善現復白佛言：「諸菩薩摩訶薩積行久如，能勤修學甚深般

若波羅蜜多？」

佛告善現：「此應分別，以諸菩薩根差別故。善現當知！有菩薩

摩訶薩從初發心，遇真善友方便攝受，即能修學甚深般若波羅蜜多。

是菩薩摩訶薩有方便善巧故，不謗正法，不見諸法有增有減，常不遠

離菩薩正行，常不遠離諸佛、菩薩，恒種善根身心清淨，嚴淨佛土、

成熟有情，疾能證得一切智智。

「有菩薩乘善男子等雖曾得見多百千佛，於諸佛所修行梵行，而

有所得為方便故，不能修學甚深般若波羅蜜多，聞說如是甚深般若波

羅蜜多，不生信解即便捨去。所以者何？是菩薩乘善男子等，過去佛

所曾聞宣說甚深般若波羅蜜多不生恭敬，不恭敬故不數聽聞，不數聞

故不能親近，不親近故不能請問，不請問故不能信解，不信解故捨眾

而去。由此因緣，造作增長匱正法業，由宿習力，今聞說此甚深般若

波羅蜜多還復捨去，不生恭敬不能信受，不信受故若身若心皆不和合，

不和合故於此般若波羅蜜多甚深義趣不能解了。彼於般若波羅蜜多甚

深義趣不能信受、不能聽聞、不能解了、不能觀察，造作增長匱正法



54

業，由此業故造作增長惡慧罪業，由此業故聞深般若波羅蜜多毀謗厭

捨。

「善現當知！是菩薩乘善男子等，毀謗厭捨甚深般若波羅蜜多，

當知即為毀謗厭捨三世諸佛一切智智。由此因緣，造作增長極重惡業，

由此業故墮大地獄，經歷多時受諸劇苦，謂彼宿習重惡業故，覺慧善

根皆悉微劣，薄福德故，自損損他，於佛、法、僧雖成少分信受樂欲，

而愚癡故不能思擇正法淺深。自於大乘毀謗、厭捨，亦令新學正法有

情於大乘教毀謗、厭捨，言：『深般若波羅蜜多非真佛語，不應修學。』

彼既令他毀謗般若，自於般若亦深毀謗。彼既毀謗甚深般若，於薩婆

若亦深毀謗。由深毀謗薩婆若力，於佛、法、僧亦深毀謗，因斯造作

極重惡業。由此惡業增長因緣，墮大地獄受諸劇苦，多百千歲不得解

脫。

「彼罪重故，於此世界從一大地獄至一大地獄，乃至火劫、水劫、

風劫未起已來受諸劇苦。若此世界火、水、風劫隨一起時，彼重惡業

猶未盡故，死已轉生他方世界，與此同類大地獄中多百千歲受諸劇苦。

彼罪重故，於他方界從一大地獄至一大地獄，乃至火劫、水劫、風劫

未起已來受諸劇苦。若他方界火、水、風劫隨一起時，彼重惡業猶未

盡故，死已轉生餘他方界，與此同類大地獄中多百千歲受諸劇苦。彼

罪重故，於餘方界從一大地獄至一大地獄，乃至火劫、水劫、風劫未

起已來受諸劇苦，如是展轉遍歷十方大地獄中受諸劇苦。若彼諸餘十

方世界火劫、水劫、風劫起時，彼重惡業猶未盡故，死已還生此堪忍

界大地獄中，從一大地獄至一大地獄，乃至火劫、水劫、風劫未起已

來受諸劇苦。若此世界火、水、風劫隨一起時，彼重惡業猶未盡故，

死已復生他餘世界，遍歷十方大地獄中受諸劇苦。

「如是輪迴經無數劫，彼謗法罪業勢稍微，從地獄出墮傍生趣，

如前展轉自界、他方，多劫輪迴受種種苦。彼謗法罪業勢稍薄，免傍

生趣墮鬼趣中，此界、他方輪迴展轉受種種苦經無數劫。彼謗法業餘



55

勢將盡，出餓鬼趣來生人中，雖得為人而居下賤，盲聾、瘖瘂、多病、

貧窮、醜陋、頑愚、人皆輕誚，隨所生處少樂多苦，甞不聞有佛、法、

僧名。所以者何？彼語惡業謗三寶故，受如是類圓滿苦果。」

爾時，舍利子白佛言：「世尊！毀謗法罪與無間業，此二惡行為

相似不？」

爾時，佛告舍利子言：「勿謂此罪似無間業。所以者何？五無間

業雖感重苦，而不可比毀謗正法，謂彼聞說甚深般若波羅蜜多，毀謗

拒逆言：『此般若波羅蜜多非真佛語，不應修學，非法、非律、非大

師教。』由此因緣其罪極重。

「舍利子！是謗法人自謗正法亦教他謗，自壞其身亦令他壞，自

飲毒藥亦令他飲，自失生天解脫樂果亦令他失，自持其身足地獄火亦

令他足，自不信解甚深般若波羅蜜多亦教他人令不信解，迷謬顛倒自

沈苦海亦令他溺。舍利子！我於如是甚深般若波羅蜜多，尚不欲令謗

正法者聞其名字，況為彼說！舍利子！謗正法者，我尚不聽住菩薩乘

善男子等聞其名字，況當眼見！豈許共住？舍利子！謗正法者，我尚

不聽被服袈裟，況受供養！何以故？舍利子！諸有毀謗甚深般若波羅

蜜多，當知彼名壞正法者，墮黑闇類如穢蝸螺，自污污他如爛糞聚。

諸有信用壞法者言，亦受如前所說大苦。」

時，舍利子復白佛言：「何緣如來不說如是壞正法者當墮惡趣所

受形貌、身量大小？」

佛告舍利子：「止！不應說壞正法者當來所受形貌、身量。所以

者何？我若具說彼趣形量，彼聞驚怖當吐熱血，便致命終或近死苦，

心頓憂惱如中毒箭，身漸枯顇如被截苗。恐彼聞說謗正法者，當受如

是大醜苦身，徒自驚惶喪失身命，我愍彼故不為汝說。」

時，舍利子第二、第三重請如來說彼形量，明誡後世，令知謗法

獲大苦身不造斯罪。

爾時，佛告舍利子言：「我前所說壞正法罪受惡趣苦，足為明誡。



56

當來自類善男子等，聞我前說謗法罪報，寧捨身命終不謗法，勿我未

來當受斯苦。」

爾時，善現便白佛言：「諸有聰明善男子等，聞佛所說謗正法人

於當來世久受大苦，應善護持身、語、意業。所以者何？勿我由此語

惡業故，惡趣人中長時受苦。世尊！造作增長壞正法業，豈不由習諸

惡業耶？」

佛告善現：「如是！如是！於我正法毘奈耶中，當有愚癡諸出家

者，彼雖稱我為其大師，而於我說甚深般若波羅蜜多毀謗、拒逆。善

現當知！若有毀謗甚深般若，則為毀謗無上菩提。若有毀謗無上菩提，

則為毀謗一切智智。若有毀謗一切智智，則為毀謗佛、法、僧寶。若

有毀謗佛、法、僧寶，則便攝受無邊罪業。若有攝受無邊罪業，則便

攝受無邊苦報。」

具壽善現復白佛言：「彼愚癡人幾因緣故，毀謗如是甚深般若波

羅蜜多？」

佛告善現：「由四因緣。何等為四？一者、為諸邪魔所扇惑故。

二者、於甚深法不信解故。三者、不勤精進耽著五蘊，諸惡知識所攝

受故。四者、多懷瞋恚樂行惡法，好自高舉輕凌他故。彼愚癡人由具

如是四因緣故，毀謗般若波羅蜜多，由此當來受諸劇苦。」

大般若波羅蜜多經卷第五百四十四

大般若波羅蜜多經卷第五百四十五

三藏法師玄奘奉 詔譯

第四分清淨品第八



57

爾時，具壽善現復白佛言：「世尊！諸愚癡人不勤精進，具諸惡

行薄少善根，暗鈍無求少聞劣慧，為惡知識之所攝受，不事善友，不

樂請問於諸勝善，不勤修學，聞佛所說甚深般若波羅蜜多實難信解。」

佛告善現：「如是！如是！如汝所說。」

爾時，善現復白佛言：「如是般若波羅蜜多云何甚深難信難解？」

佛告善現：「色非縛非解。何以故？色以無性為自性故。受、想、

行、識非縛非解。何以故？受、想、行、識以無性為自性故。

「復次，善現！色前際非縛非解。何以故？色前際以無性為自性

故。色後際非縛非解。何以故？色後際以無性為自性故。色中際非縛

非解。何以故？ 色中際以無性為自性故。受、想、行、識前際非縛非

解。何以故？受、想、行、識前際以無性為自性故。受、想、行、識

後際非縛非解。何以故？ 受、想、行、識後際以無性為自性故。受、

想、行、識中際非縛非解。何以故？受、想、行、識中際以無性為自

性故。」

具壽善現復白佛言：「甚深般若波羅蜜多甚難信解！甚深般若波

羅蜜多極難信解！」

佛告善現：「如是！如是！如汝所說。所以者何？善現！色清淨

即果清淨，果清淨即色清淨。何以故？是色清淨與果清淨無二、無二

分、無別、無斷故。受、想、行、識清淨即果清淨，果清淨即受、想、

行、識清淨。何以故？是受、想、行、識清淨與果清淨無二、無二分、

無別、無斷故。

「復次，善現！色清淨即一切智清淨，一切智清淨即色清淨。何

以故？是色清淨與一切智清淨無二、無二分、無別、無斷故。受、想、

行、識清淨即一切智清淨，一切智清淨即受、想、行、識清淨。何以

故？是受、想、行、識清淨與一切智清淨無二、無二分、無別、無斷

故。」

爾時，舍利子白佛言：「世尊！如是般若波羅蜜多最為甚深。」



58

佛言：「如是！極清淨故。」

舍利子言：「如是般若波羅蜜多甚能照了。」佛言：「如是！極

清淨故。」

舍利子言：「如是般若波羅蜜多是大光明。」佛言：「如是！極

清淨故。」

舍利子言：「如是般若波羅蜜多永不相續。」佛言：「如是！極

清淨故。」

舍利子言：「如是般若波羅蜜多本無雜染。」佛言：「如是！極

清淨故。」

舍利子言：「如是般若波羅蜜多無得、無現觀。」佛言：「如是！

極清淨故。」

舍利子言：「如是般若波羅蜜多無所生起。」佛言：「如是！極

清淨故。」

舍利子言：「如是般若波羅蜜多畢竟不生。」佛言：「如是！極

清淨故。」

舍利子言：「如是般若波羅蜜多不生欲界、不生色界、不生無色

界。」佛言：「如是！極清淨故。」

舍利子言：「如是般若波羅蜜多無知無解。」佛言：「如是！極

清淨故。」

舍利子言：「如是般若波羅蜜多於何等法無知無解？」

佛言：「於色無知無解。何以故？極清淨故。於受、想、行、識

無知無解。何以故？極清淨故。」舍利子言：「如是般若波羅蜜多於

薩婆若無損無益。」

佛言：「如是！極清淨故。」

舍利子言：「如是般若波羅蜜多於一切法無取無捨。」佛言：「如

是！極清淨故。」

爾時，善現亦白佛言：「我清淨故色清淨。」佛言：「如是！畢



59

竟淨故。」

善現復言：「我清淨故受、想、行、識清淨。」佛言：「如是！

畢竟淨故。」

善現復言：「我清淨故果清淨。」佛言：「如是！畢竟淨故。」

善現復言：「我清淨故一切智清淨。」佛言：「如是！畢竟淨故。」

善現復言：「我清淨故無得、無現觀。」佛言：「如是！畢竟淨

故。」

善現復言：「我無邊故色無邊。」佛言：「如是！畢竟淨故。」

善現復言：「我無邊故受、想、行、識無邊。」佛言：「如是！

畢竟淨故。」

善現復言：「若菩薩摩訶薩能如是覺，是為般若波羅蜜多。」佛

言：「如是！畢竟淨故。」

善現復言：「如是般若波羅蜜多非此岸、非彼岸、非住中間。」

佛言：「如是！畢竟淨故。」

善現復言：「若菩薩摩訶薩起如是想，棄捨般若波羅蜜多，遠離

般若波羅蜜多。」佛告善現：「如是！如是！所以者何？是菩薩摩訶

薩著名著相。」

具壽善現便白佛言：「甚奇！世尊！希有！善逝！善為菩薩摩訶

薩眾，於深般若波羅蜜多，開示分別究竟著相。」時，舍利子問善現

言：「云何菩薩摩訶薩於深般若波羅蜜多所起著相？」

善現答言：「若菩薩摩訶薩於色謂空起空想著，於受、想、行、

識謂空起空想著，於過去法謂過去法起過去法想著，於未來法謂未來

法起未來法想著，於現在法謂現在法起現在法想著，謂菩薩乘善男子

等，初發心時生如是福，亦名著相。」

時，天帝釋問善現言：「何緣如是名為著相？」

善現答言：「若謂此是大菩提心，若執此是初菩提心，迴向無上

正等菩提，是名著相。憍尸迦！心本性空不可迴向。住菩薩乘善男子



60

等，若作是執： 我趣大乘。諸如是等皆名著相。是故菩薩摩訶薩眾欲

於無上正等菩提，示現、勸導、讚勵、慶喜發趣大乘諸有情者，應隨

實相示現、勸導、讚勵、慶喜。彼諸有情若能如是示現、勸導、讚勵、

慶喜他有情者，於自無損亦不損他，是諸如來所應許可。憍尸迦！安

住大乘善男子等，若能如是示現、勸導、讚勵、慶喜趣菩薩乘諸有情

者，便能遠離一切執著。」

爾時，世尊讚善現曰：「善哉！善哉！汝今善能為諸菩薩說執著

相，令諸菩薩覺知遠離。復有此餘微細執著當為汝說，汝應諦聽！極

善作意。」善現白言：「唯然！願說！我等樂聞。」

佛告善現：「安住大乘善男子等，欲趣無上正等菩提，於諸如來、

應、正等覺，以淨信心取相憶念，隨所取相皆名執著。所以者何？諸

取相者名執著故。若於過去未來現在一切如來、應、正等覺諸無漏法

深生隨喜，復持如是隨喜善根，與諸有情平等共有迴向無上正等菩提，

亦名執著。所以者何？諸法實性非過去非未來非現在，遠離三世。非

離三世可能迴向，離三世法不可取相、不可攀緣亦無見聞覺知事故。」

具壽善現便白佛言：「諸法實性最為甚深。」佛言：「如是！本

性離故。」

善現復言：「如是般若波羅蜜多本性甚深。」

佛言：「如是！本性淨故。」

善現復言：「如是般若波羅蜜多本性清淨。」佛言：「如是！本

性離故。」

善現復言：「如是般若波羅蜜多皆應敬禮。」

佛言：「如是！以一切法本性離故。善現當知！若一切法本性遠

離，即是般若波羅蜜多。所以者何？如來證覺諸法實性無造無作。」

善現復言：「是故如來、應、正等覺於一切法無所證故名現等覺。」

佛言：「如是！以一切法一性非二。善現當知！諸法一性即是無

性，諸法無性即是一性，如是諸法一性、無性是本實性，此本實性即



61

是一相，所謂無相。是故，善現！一切如來、應、正等覺於一切法無

所證故名現等覺。所以者何？諸法本性唯一無二。善現當知！諸法本

性即非本性，此非本性即是本性，能如是知即能遠離一切執著。」

善現復言：「如是般若波羅蜜多難可覺知。」佛言：「如是！無

知者故。」

善現復言：「如是般若波羅蜜多不可思議。」佛言：「如是！非

一切心所了知故。」

善現復言：「如是般若波羅蜜多無所造作。」佛言：「如是！以

諸作者不可得故。」

爾時，具壽善現復白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩應行般若波

羅蜜多？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩若不行色，是行般若波羅蜜多；若不

行受、想、行、識，是行般若波羅蜜多。復次，善現！諸菩薩摩訶薩

若不行色空，是行般若波羅蜜多；若不行受、想、行、識空，是行般

若波羅蜜多。復次，善現！諸菩薩摩訶薩若不行色不圓滿相，是行般

若波羅蜜多；若不行受、想、行、識不圓滿相，是行般若波羅蜜多。

所以者何？色不圓滿即非色，受、想、行、識不圓滿即非受、想、行、

識，若不如是行，是行般若波羅蜜多。」

爾時，善現便白佛言：「希有！世尊！甚奇！善逝！於諸著中說

無著相。」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩若不行色無所著相，是行般若波羅蜜

多；若不行受、想、行、識無所著相，是行般若波羅蜜多。善現當知！

諸菩薩摩訶薩若能如是行深般若波羅蜜多，於色不生著，於受、想、

行、識不生著；於預流果不生著，於一來、不還、阿羅漢果不生著；

於獨覺菩提不生著；於佛無上正等菩提不生著；於薩婆若亦不生著。

所以者何？無著無縛超過一切，名薩婆若。如是，善現！諸菩薩摩訶

薩超一切著行深般若波羅蜜多。」



62

具壽善現便白佛言：「希有！世尊！甚奇！善逝！如是般若波羅

蜜多所證法性最為甚深，若說不說俱無增減。」

佛告善現：「如是！如是！如汝所說。譬如虛空，假使諸佛盡其

壽量或讚或毀，而彼虛空無增無減，甚深法性亦復如是，若說、不說

俱無增減。復次，善現！譬如幻士，於讚毀時無喜無憂、不增不減，

甚深法性亦復如是，若說、不說如本無異。」

具壽善現復白佛言：「諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多甚為難事，

謂深般若波羅蜜多若修不修無增無減、無進無退。諸菩薩摩訶薩修行

般若波羅蜜多，如修虛空都無所有，謂於此中無法可得而勤修學，乃

至無上正等菩提常無退轉。

「世尊！諸菩薩摩訶薩我等有情皆應敬禮，能被如是大功德鎧。

所以者何？諸菩薩摩訶薩為度有情被功德鎧，譬如欲與虛空戰諍被堅

固鎧。世尊！諸菩薩摩訶薩為度有情被功德鎧，如勇健者欲拔虛空置

高勝處。世尊！諸菩薩摩訶薩甚為勇猛被功德鎧，為如虛空、法界、

法性諸有情故，欲趣無上正等菩提。世尊！諸菩薩摩訶薩得大精進波

羅蜜多，為如虛空一切法故被功德鎧。世尊！諸菩薩摩訶薩甚為希有，

為如虛空諸有情類，脫如虛空生死苦故，得如虛空涅槃樂故，被功德

鎧。」

爾時，會中有一苾芻向佛合掌白言：「世尊！我應敬禮甚深般若

波羅蜜多，謂此般若波羅蜜多無法可生、無法可滅。」時，天帝釋問

善現言：「若菩薩摩訶薩欲學般若波羅蜜多，當如何學？」

善現答言：「若菩薩摩訶薩欲學般若波羅蜜多，當如虛空精勤修

學。」

時，天帝釋便白佛言：「若善男子、善女人等於深般若波羅蜜多，

至心聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思惟、書寫、解說、廣令流

布，我當守護令無損惱。」

爾時，善現告帝釋言：「汝見有法可守護不？」 天帝釋言：「不



63

也！大德！我不見法是可守護。」

善現告言：「若菩薩摩訶薩如深般若波羅蜜多所說而住，即為守

護。若離般若波羅蜜多，人非人等欲為損惱即得其便。憍尸迦！若欲

守護行深般若波羅蜜多諸菩薩者，不異有人發勤精進守護虛空。若欲

守護行深般若波羅蜜多諸菩薩者，唐設劬勞都無所益。憍尸迦！於意

云何？有能守護谷響等不？」

天帝釋言：「不也！大德！」

善現告言：「憍尸迦！若欲守護行深般若波羅蜜多諸菩薩者亦復

如是，唐設劬勞都無所益。憍尸迦！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，

雖知諸法皆如響等，而不觀見亦不顯示，以一切法都無所有、不可得

故。若菩薩摩訶薩能如是住，是行般若波羅蜜多。」

爾時，世尊威神力故，令此三千大千世界四大天王及天帝釋、大

梵王等一切天眾來詣佛所，頂禮雙足，却住一面。以佛神力，於十方

界各見千佛宣說般若波羅蜜多，義品名字皆同於此，請說般若波羅蜜

多苾芻眾首皆名善現，問難般若波羅蜜多諸天眾首皆名帝釋。

爾時，世尊告善現曰：「慈氏菩薩當證無上正等覺時即以此名，

亦於此處宣說般若波羅蜜多。此賢劫中當來諸佛即以此名，亦於此處

宣說般若波羅蜜多。」

第四分讚歎品第九

爾時，具壽善現便白佛言：「世尊！如是般若波羅蜜多但有名字，

如是名字亦不可得，但依語言假施設有，是故般若波羅蜜多亦無所有、

實不可得。名字、般若波羅蜜多，如是二法展轉相似，同無所有、俱

不可得。何緣佛說：慈氏菩薩當證無上正等覺時即以此名，亦於此處

宣說般若波羅蜜多。」

佛告善現：「慈氏菩薩當證無上正等覺時，不證色空，不證受、

想、行、識空；不證色縛，不證受、想、行、識縛；不證色脫，不證



64

受、想、行、識脫。即以如是諸行、狀、相，慈氏菩薩當證無上正等

菩提即以此名，亦於此處宣說般若波羅蜜多。」

具壽善現復白佛言：「甚深般若波羅蜜多最為清淨。」

佛告善現：「色清淨故，甚深般若波羅蜜多最為清淨；受、想、

行、識清淨故，甚深般若波羅蜜多最為清淨；虛空清淨故，甚深般若

波羅蜜多最為清淨；色無染故，甚深般若波羅蜜多最為清淨；受、想、

行、識無染故，甚深般若波羅蜜多最為清淨；虛空無染故，甚深般若

波羅蜜多最為清淨；一切有染及無染法不可得故，甚深般若波羅蜜多

最為清淨。」

具壽善現復白佛言：「若善男子、善女人等，但聞如是甚深般若

波羅蜜多功德名號，尚為獲得廣大善利，況能受持、讀誦、修習、書

寫、解說、廣令流布！是善男子、善女人等，終不橫死亦無橫病及諸

殃禍，常為無量百千天神恭敬圍遶隨逐守護。若善男子、善女人等於

黑白月各第八日、第十四日、第十五日，在在處處讀誦講說甚深般若

波羅蜜多，當獲無邊功德勝利。」

佛告善現：「如是！如是！如汝所說。是善男子、善女人等，讀

誦、宣說甚深般若波羅蜜多，無量天神常來恭敬圍遶守護。所以者何？

甚深般若波羅蜜多，是諸天、人、阿素洛等無上珍寶。由此因緣，是

善男子、善女人等當獲無邊功德勝利。

「復次，善現！甚深般若波羅蜜多聽聞、受持、讀誦、書寫、供

養、修學、宣說等時，多有邪魔為作留難。所以者何？甚深般若波羅

蜜多是大珍寶多諸怨賊，譬如世間所貴珍寶，隨所在處多諸怨賊。善

現當知！甚深般若波羅蜜多是無上寶，能與世間利益安樂。

「復次，善現！甚深般若波羅蜜多於一切法不生不滅、不成不壞、

不向不背、不引不遣、不取不捨、不垢不淨、不增不減、不近不遠。

所以者何？以一切法都無所有皆不可得。善現當知！甚深般若波羅蜜

多於一切法無所得故，非能染污、非所染污。所以者何？無法不能染



65

污無法。善現當知！色無染污故，甚深般若波羅蜜多亦無染污；受、

想、行、識無染污故，甚深般若波羅蜜多亦無染污；甚深般若波羅蜜

多無染污故，色等諸法亦無染污。若於如是亦不分別，是行般若波羅

蜜多。善現當知！甚深般若波羅蜜多無分別故，於一切法無取無捨、

無說無示、無引無遣。」

時，有無量百千天子住虛空中，歡喜踊躍互相慶慰，同聲唱言：

「我等今者於贍部洲見佛第二轉妙法輪。」

爾時，世尊告善現曰：「如是法輪非第一轉亦非第二。所以者何？

甚深般若波羅蜜多於一切法不為轉故、不為還故出現世間，但以無性

自性空故出現世間。若菩薩摩訶薩能如是知無所分別，是行般若波羅

蜜多。」

具壽善現便白佛言：「甚深般若波羅蜜多是為廣大波羅蜜多，達

一切法自性空故。雖達諸法自性皆空，而諸菩薩摩訶薩依深般若波羅

蜜多，於一切法無縛無著，證得無上正等菩提，轉妙法輪度有情眾；

雖證菩提而無所證，證不證法不可得故；雖轉法輪而無所轉，轉法還

法不可得故；雖度有情而無所度，見不見法不可得故。世尊！此大般

若波羅蜜多甚深教中，轉法輪事都不可得。所以者何？以於此中無法

可顯、無法可示、無法可得、無法可轉、無法可還。所以者何？以一

切法畢竟不生亦復不滅，不生滅故無轉無還。」

爾時，世尊告善現曰：「如是！如是！所以者何？非空、無相、

無願法中，可有能轉及能還法，轉還性法不可得故。若能如是宣說開

示，是名善淨宣說般若波羅蜜多，此中都無說者、受者、所說受法。

既無說者、受者及法，諸能證者亦不可得，無證者故，亦無有能得涅

槃者，亦無說法作福田者，福田無故，福性亦空。表示名言皆不可得

故，名廣大波羅蜜多。」

爾時，善現復白佛言：「甚深般若波羅蜜多是為無邊波羅蜜多，

如太虛空無邊際故；是為無等波羅蜜多，以一切法不可得故；是為遠



66

離波羅蜜多，畢竟空故；是為難伏波羅蜜多，諸法性相不可得故；是

為無跡波羅蜜多，無往無來無形體故；是為無性波羅蜜多，無往來故；

是為無行波羅蜜多，以一切法無動轉故；是為無奪波羅蜜多，以一切

法不可取故；是為無盡波羅蜜多，與無盡法恒相應故；是為無生波羅

蜜多，以一切法不可生故；是為無作波羅蜜多，以諸作者不可得故；

是為無知波羅蜜多，以一切法無知者故；是為無見波羅蜜多，以一切

法無見者故；是為無轉波羅蜜多，以死生者不可得故；是為無壞波羅

蜜多，前、後、中際不可得故；是為如幻波羅蜜多，諸法無生無表示

故；是為如夢波羅蜜多，是諸意識平等性故；是無雜染波羅蜜多，以

貪、瞋、癡無自性故；是無所得波羅蜜多，以所依止不可得故；是無

戲論波羅蜜多，以一切法超思議故；是無思慮波羅蜜多，以一切法無

動搖故；是無動轉波羅蜜多，住法界故；是為離染波羅蜜多，以一切

法不虛妄故；是無等起波羅蜜多，以一切法無分別故；是為寂靜波羅

蜜多，一切法相不可得故；是無過失波羅蜜多，修諸功德到彼岸故；

是無有情波羅蜜多，證實際故；是為無斷波羅蜜多，以一切法無等起

故；是為如實波羅蜜多， 無分別故；是無二邊波羅蜜多，於一切法無

執著故；是無雜壞波羅蜜多，以一切法不和合故；是無取著波羅蜜多，

超諸聲聞、獨覺地故；是無尋伺波羅蜜多，至尋伺法平等性故；是為

無量波羅蜜多，無量法故；是為無起波羅蜜多，離我法故；是無分別

波羅蜜多，是諸分別平等性故；是不可得波羅蜜多，至一切法真實性

故；是為無著波羅蜜多，於一切法皆無著故；是為無依波羅蜜多，無

所依故；是為不生波羅蜜多，以一切法皆不生故；是為無常波羅蜜多，

以一切法常無性故；是名為苦波羅蜜多，是逼惱法平等性故；是為無

我波羅蜜多，於一切法無執著故；是名為空波羅蜜多，以一切法不可

得故；是為無相波羅蜜多，以一切法離諸相故；是為無願波羅蜜多，

無所成故；是名為力波羅蜜多，以一切法不可屈故；是無量佛法波羅

蜜多，過數量故；是無所畏波羅蜜多，其心畢竟無怯畏故；是為真如



67

波羅蜜多，是一切法無變性故；是為自然波羅蜜多，以一切法無自性

故；是一切智智波羅蜜多，知一切法無自性故。」

佛言：「善現！如是！如是！如汝所說。」

第四分總持品第十之一

時，天帝釋作是念言：「若善男子、善女人等，但聞如是甚深般

若波羅蜜多功德名號，當知過去已曾供養無量如來、應、正等覺，發

弘誓願、多種善根，況能受持、讀誦、書寫、如理思惟、為他演說，

或能隨力如教修行！當知是人已於過去無量佛所親近供養、多種善根，

曾聞般若波羅蜜多，聞已受持、思惟、讀誦、為他演說、如教修行，

或於此經能問能答，由先福力今辦是事。若善男子、善女人等，已曾

供養無量如來、應、正等覺，功德純淨，聞深般若波羅蜜多，其心不

驚、不恐、不怖、不憂、不悔、不退、不沒。」

爾時，世尊知天帝釋心之所念，即便告言：「如是！如是！如汝

所念。」

時，舍利子知天帝釋心之所念，便白佛言：「若善男子、善女人

等，聞深般若波羅蜜多深生信解，受持、讀誦、如理思惟、書寫、解

說、廣令流布、如教修行，當知是人如不退位諸大菩薩。所以者何？

如是般若波羅蜜多義趣甚深難信難解，若於前世不久修行甚深般若波

羅蜜多，不於佛前請問聽受，不於佛所多種善根，豈暫得聞甚深般若

波羅蜜多即能信解？

「世尊！若善男子、善女人等，聞說般若波羅蜜多甚深義趣，心

不信解、誹謗、毀呰，當知是人先世已於甚深般若波羅蜜多誹謗、毀

呰。所以者何？ 如是愚人善根少故、無正願故、近惡友故，聞說般若

波羅蜜多甚深義趣，由宿習力不信、不樂、心不清淨、不忍、不欲。

何以故？如是愚人於過去世，未曾親近諸佛、菩薩及餘賢聖，未曾請

問如是般若波羅蜜多甚深義故。」



68

爾時，天帝釋謂舍利子言：「如是般若波羅蜜多義趣甚深極難信

解，諸有未久信樂修行甚深般若波羅蜜多，聞說此中甚深義趣，不能

信解或生毀謗，未為希有。」

時，天帝釋復白佛言：「我今敬禮甚深般若波羅蜜多，我若敬禮

甚深般若波羅蜜多，即為敬禮一切智智。」

爾時，佛告天帝釋言：「如是！如是！如汝所說。若能敬禮甚深

般若波羅蜜多，即為敬禮一切智智。何以故？憍尸迦！諸佛所得一切

智智，皆從般若波羅蜜多而得生故，甚深般若波羅蜜多復由諸佛一切

智智而得有故。憍尸迦！諸菩薩摩訶薩應如是行甚深般若波羅蜜多，

應如是住甚深般若波羅蜜多，應如是學甚深般若波羅蜜多。」

爾時，天帝釋白佛言：「世尊！諸菩薩摩訶薩云何行深般若波羅

蜜多，名住深般若波羅蜜多？云何行深般若波羅蜜多，名學深般若波

羅蜜多？」爾時，佛告天帝釋言：「善哉！善哉！乃能請問如是深義，

汝承佛力，能問如來、應、正等覺如是深義。

「憍尸迦！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，若於色不住，亦

不住此是色，是為學色；若於受、想、行、識不住，亦不住此是受、

想、行、識，是為學受、想、行、識。復次，憍尸迦！諸菩薩摩訶薩

行深般若波羅蜜多時，若於色不學，亦不學此是色，是不住色；若於

受、想、行、識不學，亦不學此是受、想、行、識，是不住受、想、

行、識。憍尸迦！是名菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，亦名住深般若

波羅蜜多，亦名學深般若波羅蜜多。」

時，舍利子便白佛言：「如是般若波羅蜜多最為甚深，如是般若

波羅蜜多難可測量，如是般若波羅蜜多難可執取，如是般若波羅蜜多

無有限量。」

爾時，佛告舍利子言：「如是！如是！舍利子！諸菩薩摩訶薩行

深般若波羅蜜多時，若於色甚深性不住，亦不住此是色甚深性，是名

學色甚深性；若於受、想、行、識甚深性不住，亦不住此是受、想、



69

行、識甚深性，是名學受、想、行、識甚深性。復次，舍利子！諸菩

薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，若於色甚深性不學，亦不學此是色甚

深性，是名不住色甚深性；若於受、想、行、識甚深性不學，亦不學

此是受、想、行、識甚深性，是名不住受、想、行、識甚深性。」

時，舍利子復白佛言：「如是般若波羅蜜多既最甚深，難可測量，

難可執取，無有限量，則難信解，但應為彼不退轉位諸菩薩說。所以

者何？彼聞如是甚深般若波羅蜜多，心不驚惶、恐怖、疑惑，不生毀

謗、深心信解。」

時，天帝釋便問具壽舍利子言：「若有為彼未得受記諸菩薩說甚

深般若波羅蜜多，當有何失？」

時，舍利子告帝釋言：「彼聞驚惶、恐怖、疑惑，不能信解或生

毀謗，由斯造作增長能感墮惡趣業，沒三惡趣久受大苦，難證無上正

等菩提。是故，不應為彼宣說甚深般若波羅蜜多。」

天帝釋言：「頗有菩薩未得受記聞深般若波羅蜜多，心不驚惶、

恐怖、疑惑，不生毀謗、深信解不？」

舍利子言：「有！憍尸迦！是菩薩摩訶薩久發無上正等覺心，久

修菩薩摩訶薩行，不久當受大菩提記。憍尸迦！若菩薩摩訶薩聞深般

若波羅蜜多，心不驚惶、恐怖、疑惑，不生毀謗、深信解者，當知是

菩薩摩訶薩已受無上大菩提記，設未受者，不過一佛或二佛所定當得

受大菩提記。」

爾時，佛告舍利子言：「如是！如是！如汝所說。舍利子！若菩

薩摩訶薩久學大乘，久發大願，久修大行，供養多佛，事多善友，善

根成熟，聞深般若波羅蜜多，心不驚惶、恐怖、疑惑，深心信解，常

樂聽聞、受持、讀誦，恭敬供養、如理思惟，為他演說或復書寫，如

說修行恒無懈惓。舍利子！ 是菩薩摩訶薩由此因緣，隨所生處常見諸

佛、恒聞正法，供養恭敬、尊重讚歎；隨所見佛皆為受記，無空過者。」

時，舍利子便白佛言：「我今樂說少分譬喻，唯願聽許！」爾時，



70

佛告舍利子言：「隨汝意說。」

時，舍利子白言：「世尊！如住大乘善男子等夢見自坐妙菩提座，

當知是人近證無上正等菩提。如是若有善男子等，得聞般若波羅蜜多

深心信敬，受持、讀誦、精勤修學、如理思惟、書寫、解說、廣令流

布，當知是人久學大乘、善根成熟，或已得受大菩提記，或近當受大

菩提記，疾證無上正等菩提。

「世尊！譬如有人遊涉曠野，經過嶮道百踰繕那、或二、或三、

或四五百，見諸城邑王都前相，謂放牧人園林田等，見是相已便作是

念：『城邑王都去此非遠。』作是念已身意泰然，不畏惡獸惡賊饑渴。

住菩薩乘善男子等亦復如是，若聞般若波羅蜜多深心信敬，受持、讀

誦、精勤修學、如理思惟、書寫、解說、廣令流布；當知是人不久得

受大菩提記，疾證無上正等菩提，無墮聲聞、獨覺地畏。何以故？已

得見聞供養恭敬甚深般若波羅蜜多無上菩提之前相故。

「世尊！譬如有人欲觀大海，漸次往趣經歷多時，不見山林便作

是念：『今覩此相，大海非遠。所以者何？近大海岸，地必漸下無諸

山林。』彼人爾時雖未見海而見近相歡喜踊躍。住菩薩乘善男子等亦

復如是，若得聞此甚深般若波羅蜜多深生信敬，受持、讀誦、精勤修

學、如理思惟、書寫、解說、廣令流布，當知是人不久得受大菩提記，

疾證無上正等菩提。何以故？已得聞此甚深般若波羅蜜多無上菩提之

前相故。

「世尊！譬如春時花果樹等，故葉已墮枝條滋潤，眾人見之咸作

是念：『新花果葉當出非久。所以者何？此諸樹等新花果葉先相現故。』

住菩薩乘善男子等亦復如是，若得聞此甚深般若波羅蜜多深心信敬，

受持、讀誦、精勤修學、如理思惟、書寫、解說、廣令流布；當知是

人不久得受大菩提記，疾證無上正等菩提。

「世尊！譬如女人懷孕漸久，其身轉重動止不安，飲食、睡眠悉

皆減少，不喜多語厭常所作，受苦痛故眾事頓息，有異母人見是相已，



71

即知此女不久產生。住菩薩乘善男子等亦復如是，若得聞此甚深般若

波羅蜜多深心信敬，受持、讀誦、精勤修學、如理思惟、書寫、解說、

廣令流布，當知是人不久得受大菩提記，疾證無上正等菩提，轉妙法

輪度有情眾。」

爾時，佛讚舍利子言：「善哉！善哉！汝能善說菩薩譬喻，當知

皆是如來神力。」

大般若波羅蜜多經卷第五百四十五


	大眾閱藏經典彙編 CBETA2018 版
	佛经安置须知
	读诵佛经须知
	保宁勇禅师示看经警策文
	起诵仪
	请佛发愿
	南无本师释迦牟尼佛南无本师释迦牟尼佛南无本师释迦牟尼佛
	南无香云盖菩萨摩诃萨（三称）


