
1

大寶積

大眾閱藏經典彙編 CBETA2018 版

大般若波罗蜜多經
（六百卷：第531卷至第535卷）

唐三藏法師玄奘奉 詔譯



2

佛经安置须知

1. 经典应恭敬放在清净高处以及其他书籍的上面，不可随意

扔放床上、座椅上等不净处。

2. 凡经书等法宝阅毕，可辗转流通，赠送其他道友，不可任

意烧毁或丢弃。

3. 如手捧或装于口袋携带时，不得低于腰部，不可挟腋下。

4. 不得口吹经上灰尘，应以专用净布拭去。

5. 不可在经典所在的地方，有种种污秽行为。

读诵佛经须知

1. 经典乃三世诸佛之师，如来法身舍利，亦当作真佛看，不

可作纸墨等看。礼诵持念，种种修持，皆当以诚敬为主。

2. 不可躺着看经书，以口水沾指翻经页，不可以污手触经。

3. 经书上不可涂写。不得一边散心杂话，一边看经书。

4. 中断不看时，应夹放纸条、书签做记号。不可折页、折角，或经

书面朝下作“人”字形搁置。

保宁勇禅师示看经警策文

夫看经之法后学须知：当净三业。若三业无亏，则百福俱集。三业者，

身、口、意业也。

（一）端身正坐，如对圣容，则身业净也。

（二）口无杂言，断诸嬉笑，则口业净也。

（三）意不散乱，屏息万缘，则意业净也。

内心既寂，外境俱捐。方契悟于真源，庶研穷于法理，可谓水澄珠

莹，云散月明。义海涌于胸襟，智岳凝于耳目。辄莫容易，实非小缘。

心法双忘，自他俱利。若能如是，真报佛恩。



3

起诵仪

请佛发愿

稽首禮諸佛 及法比丘僧 我今為自利 亦利諸有情

與諸善同修 正聞大藏經 傳承三聖學 令正法久住

南无本师释迦牟尼佛
南无本师释迦牟尼佛
南无本师释迦牟尼佛

香赞

（一遍）

炉香乍爇. 法界蒙薰. 诸佛海会悉遥闻.

随处结祥云.诚意方殷.诸佛现全身.

南无香云盖菩萨摩诃萨（三称）

开经偈

（一遍）

无上甚深微妙法 百千万劫难遭遇

我今见闻得受持 愿解如来真实义

讽诵经时 当愿众生：

顺佛所说 总持不忘.

（注：此阅藏仪轨可以根据需要自行调整）



4

大般若波羅蜜多經卷第五百三十一

三藏法師玄奘奉 詔譯

第三分妙相品第二十八之四

爾時，善現便白佛言：「諸菩薩摩訶薩豈亦能得一切相智？」 佛

告善現：「如是！如是！諸菩薩摩訶薩亦有能得一切相智。」

具壽善現復白佛言：「若菩薩摩訶薩亦有能得一切相智，與諸如

來有何差別？」

佛告善現：「亦有差別，其相云何？謂菩薩摩訶薩名為隨得一切

相智，若諸如來名為已得一切相智。所以者何？非諸菩薩摩訶薩心與

諸如來定別可得，謂諸菩薩摩訶薩眾與諸如來、應、正等覺俱住諸法

無差別性，於諸法相求正遍知說名菩薩，若至究竟即名如來、應、正

等覺。於一切法自相、共相照了無闇清淨具足，住因位時名為菩薩，

若至果位即名如來。是故菩薩與諸如來，雖俱名得一切相智而有差別。

「善現！是名諸菩薩摩訶薩世間法施，諸菩薩摩訶薩依因如是世

間法施，復能修行出世法施，謂諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時方

便善巧，先施有情世間善法，後令厭離世間善法，安住出世無漏聖法，

乃至令得一切智智。云何名為出世聖法？諸菩薩摩訶薩為諸有情宣說

開示、分別顯了說名法施。善現當知！一切不共異生善法，若正修學

令諸有情超出世間安隱而住，故名出世，謂三十七菩提分法，三解脫

門，八解脫，九次第定，四聖諦智，波羅蜜多諸空等智，菩薩十地，

五眼、六神通，如來十力、四無所畏、四無礙解、十八佛不共法，大

慈、大悲、大喜、大捨，三十二相、八十隨好，陀羅尼門、三摩地門，

諸如是等無漏善法，一切皆名出世聖法。若菩薩摩訶薩為諸有情宣說

開示、分別顯了如是諸法，名為菩薩出世法施。



5

「善現！此中云何名為三十七種菩提分法？謂四念住、四正斷、

四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支，如是名為三十七種菩提

分法。

「善現！云何名四念住？謂菩薩摩訶薩於內身、若外身、若內外

身住循身觀，具足正勤，正知正念，除世貪憂，住身集觀，住身滅觀，

由彼於身住循身觀，住身集觀，住身滅觀，無所依止，於諸世間無所

執受，是名第一；於受、於心、於法亦爾，是名四念住。

「善現！云何名四正斷？謂菩薩摩訶薩為令未生惡不善法永不生

故，為令已生惡不善法永斷滅故；為令未生善法生故，為令已生善法

堅住不忘，修滿倍增廣大智作證故，生起樂欲，發勤精進，策心持心，

是名四正斷。

「善現！云何名四神足？謂菩薩摩訶薩欲三摩地斷行成就修習神

足，勤三摩地斷行成就修習神足，心三摩地斷行成就修習神足，觀三

摩地斷行成就修習神足，是名四神足。

「善現！云何名為五根？謂菩薩摩訶薩信根、精進根、念根、定

根、慧根，是名五根。

「善現！云何名為五力？謂菩薩摩訶薩信力、精進力、念力、定

力、慧力，是名五力。

「善現！云何七等覺支？謂菩薩摩訶薩念等覺支、擇法等覺支、

精進等覺支、喜等覺支、輕安等覺支、定等覺支、捨等覺支，如是名

為七等覺支。

「善現！云何八聖道支？謂菩薩摩訶薩正見、正思惟、正語、正

業、正命、正精進、正念、正定，如是名為八聖道支。

「善現！云何三解脫門？謂菩薩摩訶薩空、無相、無願解脫門，

如是名為三解脫門。

「善現！云何空解脫門？謂菩薩摩訶薩以空、非我行相攝心一趣，

是名空解脫門。善現！云何無相解脫門？謂菩薩摩訶薩以寂滅行相攝



6

心一趣，是名無相解脫門。善現！云何無願解脫門？謂菩薩摩訶薩以

苦、無常行相攝心一趣，是名無願解脫門。

「善現！云何名八解脫？謂菩薩摩訶薩有色觀諸色，名第一解脫。

內無色想觀外諸色，名第二解脫。淨勝解身作證，名第三解脫。空無

邊處定具足住，名第四解脫。識無邊處定具足住，名第五解脫。無所

有處定具足住，名第六解脫。非想非非想處定具足住，名第七解脫。

滅想受定具足住，名第八解脫。是名八解脫。

「善現！云何九次第定？謂菩薩摩訶薩離欲惡不善法，有尋有伺，

離生喜樂，入初靜慮具足住，名第一次第定。廣說乃至超一切非想非

非想處，入滅想受定具足住，名第九次第定。是名九次第定。

「善現！云何名四聖諦智？謂菩薩摩訶薩苦智、集智、滅智、道

智，是名四聖諦智。

「善現！云何波羅蜜多？謂菩薩摩訶薩所有布施乃至智波羅蜜多，

如是名為波羅蜜多。

「善現！云何諸空等智？謂菩薩摩訶薩內空乃至無性自性空智及

真如乃至不思議界智，如是名為諸空等智。

「善現！云何菩薩十地？謂菩薩摩訶薩極喜地乃至法雲地，如是

名為菩薩十地。

「善現！云何名為五眼？謂菩薩摩訶薩所求肉眼、天眼、慧眼、

法眼、佛眼，是名五眼。

「善現！云何名六神通？謂菩薩摩訶薩所學神境智證通、天耳智

證通、他心智證通、宿住隨念智證通、天眼智證通、漏盡智證通，是

名六神通。

「善現！云何如來十力？謂諸如來、應、正等覺，於是處如實知

是處，於非處如實知非處，名第一力。若諸如來、應、正等覺，於諸

有情過去、未來、現在諸業及諸法受處因異熟皆如實知，名第二力。

若諸如來、應、正等覺，於諸世間非一種種諸界差別皆如實知，名第



7

三力。若諸如來、應、正等覺，於諸有情非一種種勝解差別皆如實知，

名第四力。若諸如來、應、正等覺，於諸有情諸根勝劣皆如實知，名

第五力。若諸如來、應、正等覺，於遍趣行皆如實知，名第六力。若

諸如來、應、正等覺，普於一切靜慮、解脫、等持、等至、雜染、清

淨建立差別皆如實知，名第七力。若諸如來、應、正等覺，於諸有情

過去無量諸宿住事，或一生、或十生、或百生、或千生、或無量生、

或一劫、或十劫、或百劫、或千劫、或無量劫，所有諸行、諸說、諸

相皆如實知，名第八力。若諸如來、應、正等覺，以淨天眼超過於人，

見諸有情死時、生時諸善惡事，廣說乃至於諸有情隨業勢力生善惡趣

皆如實知，名第九力。若諸如來、應、正等覺，於諸漏盡無漏心解脫、

無漏慧解脫皆如實知，於自漏盡真解脫法自證通慧具足而住，廣說乃

至不受後有，名第十力。如是名為如來十力。

「善現！云何四無所畏？謂諸如來、應、正等覺，自稱我是正等

覺者，設有沙門、若婆羅門、若天魔梵、若餘世間，依法立難，或令

憶念：『佛於是法非正等覺。』我於彼難正見無由，以於彼難正見無

由，得安隱住無怖無畏，自稱我處大仙尊位，於大眾中正師子吼轉大

梵輪，一切沙門、若婆羅門、若天魔梵、若餘世間畢竟無能如法轉者，

是名第一。若諸如來、應、正等覺自稱我已永盡諸漏，設有沙門、若

婆羅門、若天魔梵、若餘世間，依法立難，或令憶念：『佛於是漏未

得永盡。』我於彼難正見無由，以於彼難正見無由，得安隱住無怖無

畏，自稱我處大仙尊位，於大眾中正師子吼轉大梵輪，一切沙門、若

婆羅門、若天魔梵、若餘世間畢竟無能如法轉者，是名第二。若諸如

來、應、正等覺自稱我為諸弟子眾說能障法染必為障，設有沙門、若

婆羅門、若天魔梵、若餘世間，依法立難，或令憶念：『有染是法不

能為障。』我於彼難正見無由，以於彼難正見無由，得安隱住無怖無

畏，自稱我處大仙尊位，於大眾中正師子吼轉大梵輪，一切沙門、若

婆羅門、若天魔梵、若餘世間，畢竟無能如法轉者，是名第三。若諸



8

如來、應、正等覺自稱我為諸弟子眾說能出道，諸聖修習決定出離，

決定通達，正盡眾苦，作苦邊際，設有沙門、若婆羅門、若天魔梵、

若餘世間，依法立難， 或令憶念：『有修此道，非正出離，非正通達，

非盡眾苦，非作苦邊。』我於彼難正見無由。以於彼難正見無由，得

安隱住無怖無畏，自稱我處大仙尊位，於大眾中正師子吼轉大梵輪，

一切沙門、若婆羅門、若天魔梵、若餘世間畢竟無能如法轉者，是名

第四。如是名為四無所畏。

「善現！云何四無礙解？謂義無礙解、法無礙解、詞無礙解、辯

無礙解，如是名為四無礙解。云何名為義無礙解？謂緣義無礙智。云

何名為法無礙解？謂緣法無礙智。云何名為詞無礙解？謂緣詞無礙智。

云何名為辯無礙解？謂緣辯無礙智。

「善現！云何名為十八佛不共法？謂諸如來、應、正等覺，常無

誤失，無卒暴音，無忘失念，無不定心，無種種想，無不擇捨，志欲

無退，精進無退，憶念無退，般若無退，解脫無退，解脫智見無退，

一切身業智為前導，隨智而轉，一切語業智為前導，隨智而轉，一切

意業智為前導，隨智而轉，若智若見於過去世無著無礙，若智若見於

未來世無著無礙，若智若見於現在世無著無礙，是名十八佛不共法。

「善現！云何三十二相？謂諸佛足下有平滿相，妙善安住猶如奩

底，地雖高下，隨足所蹈，皆悉坦然無不等觸，是為第一。諸佛足下

千輻輪文，輞轂眾相無不圓滿，是為第二。諸佛手足悉皆柔軟，如覩

羅綿勝過一切，是為第三。諸佛手足指皆纖長，圓妙過人以表長壽，

是為第四。諸佛手足一一指間，猶如鴈王咸有鞔網，金色交絡文同綺

畫，是為第五。諸佛足跟廣長圓滿，與趺相稱，勝餘有情，是為第六。

諸佛足趺修高充滿，柔軟妙好，與跟相稱，是為第七。諸佛雙腨漸次

纖圓，如瑿泥耶仙鹿王腨，是為第八。諸佛雙臂修直傭圓，如象王鼻

平立摩膝，是為第九。諸佛陰相勢峯藏密，其猶龍馬亦如象王，是為

第十。諸佛毛孔各一毛生，柔潤紺青右旋宛轉，是第十一。諸佛髮毛



9

端皆上靡，右旋宛轉柔潤紺青，嚴金色身甚可愛樂，是第十二。諸佛

身皮細薄潤滑，塵、垢、水等皆所不住，是第十三。諸佛身皮皆真金

色，光潔晃曜如妙金臺，眾寶莊嚴眾所樂見，是第十四。諸佛兩足、

二手掌中、頸及雙肩七處充滿，光淨柔軟甚可愛樂，是第十五。諸佛

肩項圓滿殊妙，是第十六。諸佛髆腋悉皆充實，是第十七。諸佛容儀

洪滿端直，是第十八。諸佛身相修廣端嚴，是第十九。諸佛體相縱圍

量等，周匝圓滿如諾瞿陀，是第二十。諸佛頷臆并身上半，威容廣大

如師子王，是二十一。諸佛常光面各一尋，是二十二。諸佛齒相四十

齊平，淨密根深白逾珂雪，是二十三。諸佛四牙鮮白鋒利，是二十四。

諸佛常得味中上味，喉脈直故，能引身中千支節脈所有上味，是二十

五。諸佛舌相薄淨廣長，能覆面輪至耳髮際，是二十六。諸佛梵音詞

韻弘雅，隨眾多少無不等聞，其聲洪震猶如天鼓，發言婉約如頻迦音，

是二十七。諸佛眼睫猶若牛王，紺青齊整不相雜亂，是二十八。諸佛

眼睛紺青鮮白，紅環間飾皎潔分明，是二十九。諸佛面輪其猶滿月，

眉相皎淨如天帝弓，是第三十。諸佛眉間有白毫相，右旋柔軟如覩羅

綿，鮮白光淨逾珂雪等，是三十一。諸佛頂上烏瑟膩沙，高顯周圓猶

如天蓋，是三十二。是名諸佛三十二相。

「善現！云何八十隨好？謂諸佛指爪狹長薄潤，光潔鮮淨如花赤

銅，是為第一。諸佛手足指圓纖長，傭直柔軟節骨不現，是為第二。

諸佛手足各等無差，於諸指間悉皆充密，是為第三。諸佛手足圓滿如

意，軟淨光澤色如蓮華，是為第四。諸佛筋脈盤結堅固深隱不現，是

為第五。諸佛兩踝俱隱不現，是為第六。諸佛行步直進庠審如龍象王，

是為第七。諸佛行步威容齊肅如師子王，是為第八。諸佛行步安平庠

序，不過不減猶若牛王，是為第九。諸佛行步進止儀雅譬如鵝王，是

為第十。諸佛迴顧必皆右旋，如龍象王舉身隨轉，是第十一。諸佛支

節漸次傭圓，妙善安布，是第十二。諸佛骨節交結無隙猶若龍盤，是

第十三。諸佛膝輪妙善安布堅固圓滿，是第十四。諸佛隱處其文妙好，



10

威勢具足圓滿清淨，是第十五。諸佛身支潤滑柔軟， 光悅鮮淨塵垢不

著，是第十六。諸佛身容敦肅無畏常不怯弱，是第十七。諸佛身支堅

固稠密善相屬著，是第十八。諸佛身支安定敦重，常不掉動圓滿無壞，

是第十九。諸佛身相猶若仙王，周匝端嚴光淨離翳，是第二十。諸佛

身有周匝圓光，於行等時恒自照曜，是二十一。諸佛腹形方正無欠，

柔軟不現眾相莊嚴，是二十二。諸佛臍深右旋圓妙清淨光澤，是二十

三。諸佛臍厚不窊不凸周匝妙好，是二十四。諸佛皮膚遠離疥癬，亦

無黶點、疣贅等過，是二十五。諸佛手掌充滿柔軟，足下安平，是二

十六。諸佛手文深長明直潤澤無斷，是二十七。諸佛脣色光潤丹暉，

如頻婆果上下相稱，是二十八。諸佛面門不長不短、不大不小如量端

嚴，是二十九。諸佛舌相軟薄廣長如赤銅色，是第三十。諸佛發聲威

震深遠，如象王吼明朗清徹，是三十 一。諸佛音韻美妙具足如深谷響，

是三十二。諸佛鼻高修而且直，其孔不現，是三十三。諸佛諸齒方整

鮮白，是三十四。諸佛諸牙圓白光潔漸次鋒利，是三十五。諸佛目淨

青白分明，是三十六。諸佛眼相修廣，譬如青蓮華葉甚可愛樂，是三

十七。諸佛眼睫上下齊整稠密不白，是三十八。諸佛雙眉長而不白緻

而細軟，是三十九。諸佛雙眉綺靡順次紺瑠璃色，是第四十。諸佛雙

眉高顯光潤形如初月，是四十一。諸佛耳厚廣大修長輪埵成就，是四

十二。諸佛兩耳綺麗齊平離諸過失，是四十三。諸佛容儀能令見者無

損無染皆生愛敬，是四十四。諸佛額廣圓滿平正形相殊妙，是四十五。

諸佛身分上下圓滿，如師子王威嚴無對，是四十六。諸佛首髮修長紺

青、稠密不白，是四十七。諸佛首髮香潔細軟、潤澤旋轉，是四十八。

諸佛首髮齊整無亂亦不交雜，是四十九。諸佛首髮堅固不斷永無褫落，

是第五十。諸佛首髮光滑殊妙塵垢不著，是五十一。諸佛身分堅固充

實踰那羅延，是五十二。諸佛身體長大端直，是五十三。諸佛眾竅清

淨圓好，是五十四。諸佛身支勢力殊勝無與等者，是五十五。諸佛身

相眾所樂觀常無厭足，是五十六。諸佛面輪修廣得所，皎潔光淨如秋



11

滿月，是五十七。諸佛顏貌舒泰光顯，含笑先言有向無背，是五十八。

諸佛面貌光澤熈怡，遠離嚬蹙青赤等過，是五十九。諸佛身支清淨無

垢常無臭穢，是第六十。諸佛所有諸毛孔中常出如意微妙之香，是六

十一。諸佛面門常出最上殊勝之香，是六十二。諸佛首相周圓妙好，

如末達那亦猶天蓋，是六十三。諸佛身毛紺青光淨，如孔雀項紅暉綺

飾色類赤銅，是六十四。諸佛法音隨眾大小不增不減應理無差，是六

十五。諸佛頂相，無能見者，是六十六。諸佛手足指約分明，莊嚴妙

好如赤銅色，是六十七。諸佛行時其足去地如四指量而現印文，是六

十八。諸佛自持不待他侍，身無傾動亦不逶迤，是六十九。諸佛威德

遠震一切，惡心見喜，恐怖見安，是第七十。諸佛音聲不高不下，隨

眾生意和悅與言，是七十一。諸佛能隨諸有情類言音意樂而為說法，

是七十二。諸佛一音演說正法，隨有情類各令得解，是七十三。諸佛

說法咸依次第，必有因緣言無不善，是七十四。諸佛等觀諸有情類，

讚善毀惡而無愛憎，是七十五。諸佛所為先觀後作，軌範具足令識善

淨，是七十六。諸佛相好，一切有情無能觀盡，是七十七。諸佛頂骨

堅實圓滿，是七十八。諸佛顏容常少不老好巡舊處，是七十九。諸佛

手足及胸臆前，皆有吉祥喜旋德相，文同綺畫色類朱丹，是第八十。

是名諸佛八十隨好。

「善現！如來、應、正等覺成就如是諸相好故，身光任運能照三

千大千世界無不遍滿，若作意時即能普照無量無邊無數世界，然為怜

愍諸有情故，攝光常照面各一尋，若縱身光，即日月等所有光明皆常

不現，諸有情類便不能知晝夜、半月、月時、歲數，所作事業有不得

成。佛聲任運能遍三千大千世界，若作意時即能遍滿無量無邊無數世

界，然為饒益諸有情故，聲隨眾量無增無減。

「善現！如是功德勝利，我先菩薩位行深般若波羅蜜多時已能成

辦，故今相好圓滿莊嚴，一切有情見者歡喜，皆獲種種廣大饒益。



12

「如是，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，能以財、法

二種布施攝諸有情，是為甚奇希有之法。

「善現！云何諸菩薩摩訶薩以愛語事攝諸有情？謂菩薩摩訶薩行

深般若波羅蜜多時，以柔軟音為有情類，先說布施波羅蜜多，次說淨

戒波羅蜜多，如是乃至後說般若波羅蜜多方便攝受。善現當知！諸菩

薩摩訶薩以柔軟音多說六種波羅蜜多攝有情類。所以者何？由此六種

波羅蜜多普能攝受一切善法。

「善現！云何諸菩薩摩訶薩以利行事攝諸有情？謂菩薩摩訶薩行

深般若波羅蜜多時，於長夜中種種方便，勸諸有情勤修布施，乃至般

若波羅蜜多，及餘種種微妙善法常無厭倦。

「善現！云何諸菩薩摩訶薩以同事事攝諸有情？謂菩薩摩訶薩行

深般若波羅蜜多時，以勝神通及大願力，現處地獄、傍生、鬼界、人、

天等中，同彼事業，方便攝受，令得饒益。

「善現當知！諸菩薩摩訶薩能以如是四種攝事，方便善巧攝諸有

情，令獲殊勝利益安樂，是為甚奇希有之法。

「復次，善現！我以佛眼遍觀十方殑伽沙等諸佛世界，有菩薩摩

訶薩行深般若波羅蜜多，教誡教授諸餘菩薩摩訶薩言：『來！善男子！

汝應善學引發諸字陀羅尼門，謂應善學一字、二字，乃至善學四十二

字，引發自在。又應善學一切語言皆入一字、或入二字、乃至或入四

十二字，引發自在。又應善學一字能攝四十二字，四十二字能攝一字，

引發自在。』復次，善現！諸菩薩摩訶薩皆應善學四十二字入於一字，

一字亦入四十二字，如是學已，於諸字門引發善巧，於引發字得善巧

已，復於無字引發善巧。如諸如來、應、正等覺於法善巧，於字善巧，

以於諸法、諸字善巧，於無字中亦得善巧，由善巧故，能為有情說有

字法、說無字法，為無字法說有字法。所以者何？離字、無字無別佛

法，然超諸字名真佛法。何以故？以一切法、一切有情皆畢竟空、無

際空故。」



13

爾時，善現便白佛言：「若一切法及諸有情皆畢竟空、無際空故

超諸字者，則一切法及諸有情自性畢竟皆不可得。云何菩薩摩訶薩眾

修行般若乃至布施波羅蜜多，若修行四靜慮、四無量，四無色定，若

修行三十七菩提分法，若修行空、無相、無願三摩地，若安住內空乃

至無性自性空，若安住真如乃至不思議界，若安住苦、集、滅、道聖

諦，若修行八解脫乃至十遍處，若修行極喜地乃至法雲地，若修行陀

羅尼門、三摩地門，若修行五眼、六神通，若修行如來十力乃至十八

佛不共法，若修行大慈、大悲、大喜、大捨，若修行無忘失法、恒住

捨性，若修行一切智、道相智、一切相智，若修行三十二相、八十隨

好？云何菩薩摩訶薩住異熟生六到彼岸及諸神通，為諸有情宣說正

法？

「復次，世尊！一切有情皆不可得，有情施設亦不可得。一切有

情不可得故，色乃至識亦不可得，眼處乃至意處亦不可得，色處乃至

法處亦不可得， 眼界乃至意界亦不可得，色界乃至法界亦不可得，眼

識界乃至意識界亦不可得，眼觸乃至意觸亦不可得，眼觸為緣所生諸

受乃至意觸為緣所生諸受亦不可得，地界乃至識界亦不可得，因緣乃

至增上緣亦不可得，從緣所生諸法亦不可得，無明乃至老死亦不可得，

六波羅蜜多乃至八十隨好亦不可得。

「如是，世尊！不可得中，無諸有情及彼施設，亦無諸色、受、

想、行、識及彼施設，乃至亦無八十隨好及彼施設。一切有情法及施

設既不可得、都無所有。云何菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，為諸

有情宣說諸法？將無菩薩摩訶薩眾自安住不正法，為諸有情說不正法，

勸諸有情住不正法，以顛倒法安立有情。所以者何？諸菩薩摩訶薩行

深般若波羅蜜多時，尚不得菩提，況得菩提分法！尚不得菩薩，況得

菩薩法！既爾，云何修菩提道，為有情類宣說正法？」

佛告善現：「如是！如是！如汝所說。一切有情、有情施設及一

切法并彼施設皆不可得，不可得故都無所有。無所有故，當知內空乃



14

至無性自性亦空，當知真如空乃至不思議界亦空，當知苦聖諦空乃至

道聖諦亦空，當知色蘊空乃至識蘊亦空，當知眼處空乃至意處亦空，

當知色處空乃至法處亦空，當知眼界空乃至意界亦空，當知色界空乃

至法界亦空，當知眼識界空乃至意識界亦空，當知眼觸空乃至意觸亦

空，當知眼觸為緣所生諸受空乃至意觸為緣所生諸受亦空，當知地界

空乃至識界亦空，當知因緣空乃至增上緣亦空，當知從緣所生諸法無

不皆空，當知無明空乃至老死亦空，當知我空乃至見者亦空，當知布

施波羅蜜多空乃至般若波羅蜜多亦空，當知四靜慮空、四無量、四無

色定亦空，當知四念住空乃至八聖道支亦空，當知空解脫門空、無相、

無願解脫門亦空，當知八解脫空乃至十遍處亦空，當知淨觀地空乃至

如來地亦空，當知極喜地空乃至法雲地亦空，當知陀羅尼門空、三摩

地門亦空，當知五眼空、六神通亦空，當知如來十力空乃至十八佛不

共法亦空，當知大慈空、大悲、大喜、大捨亦空，當知三十二相空、

八十隨好亦空，當知無忘失法空、恒住捨性亦空，當知一切智空、道

相智、一切相智亦空，當知預流果空乃至獨覺菩提亦空，當知一切菩

薩摩訶薩行空、諸佛無上正等菩提亦空，當知嚴淨佛土空、成熟有情

亦空。

「如是，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，見一切法無

不空已，為諸有情宣說諸法令離顛倒。雖為有情宣說諸法，而於有情

及一切法都無所得，於諸空相不增不減、無取無捨，由此因緣，雖說

諸法而無所說。

「善現當知！是菩薩摩訶薩於一切法如是觀時得無障智，由此智

故不壞諸法無二分別，為諸有情如實宣說，令離妄想顛倒執著，隨其

所應趣三乘果。如有如來化作一佛，是佛復能化作無量俱胝有情。時，

彼化佛教所化眾，或令修行布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波

羅蜜多，廣說乃至或令修行一切相智，或令安住預流果乃至獨覺菩提，

或令安住一切菩薩摩訶薩行，或令安住諸佛無上正等菩提。於意云何？



15

是時，化佛及所化眾，頗於諸法有所分別、有破壞不？」

善現答言：「不也！世尊！諸所變化於一切法無分別故。」

佛告善現：「由此因緣，當知菩薩摩訶薩眾亦復如是行深般若波

羅蜜多，為諸有情如應說法，雖不分別破壞法相，而能如實安立有情，

令其安住所應住地；雖於有情及一切法都無所得，而令有情解脫妄想、

顛倒、執著，無縛無脫為方便故。所以者何？色乃至識本性無縛無脫。

若法本性無縛無脫，此法非色乃至非識。何以故？色乃至識畢竟淨故。

廣說乃至諸有為法及無為法本性無縛無脫，若法本性無縛無脫，此法

非有為、非無為。何以故？有為、無為畢竟淨故。如是，善現！諸菩

薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，雖為有情宣說諸法，而於有情及諸法

性都無所得。所以者何？以諸有情及一切法不可得故。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，以無所住而

為方便，住一切法無所得中。謂以無所住而為方便住色蘊空，以無所

住而為方便住受、想、行、識蘊空，廣說乃至以無所住而為方便住有

為法空，以無所住而為方便住無為法空。

「善現當知！色蘊無所住，受、想、行、識蘊亦無所住；色蘊空

無所住，受、想、行、識蘊空亦無所住。廣說乃至有為法無所住，無

為法亦無所住；有為法空無所住，無為法空亦無所住。所以者何？如

是諸法及諸法空都無自性、皆不可得，非無自性、不可得法而有所住。

「善現當知！非無性法住無性法，非有性法住有性法，非無性法

住有性法，非有性法住無性法，非自性法住自性法，非他性法住他性

法，非自性法住他性法，非他性法住自性法。所以者何？以一切法皆

不可得，不可得法當何所住？

「如是，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，用此諸空修

遣諸法，亦能如實說示有情。

「善現當知！若菩薩摩訶薩能如是行甚深般若波羅蜜多，於佛、

菩薩、獨覺、聲聞諸賢聖眾皆無罪咎。所以者何？諸佛、菩薩、獨覺、



16

聲聞，於此法性皆能隨覺，既隨覺已，為諸有情無倒宣說。雖為有情

宣說諸法，而於法性無轉無越。所以者何？諸法實性即是法界、真如、

實際，如是法界、真如、實際皆不可轉亦不可越。何以故？如是法界、

真如、實際都無自性、皆不可得，非不可得有轉越故。」

具壽善現便白佛言：「若真法界、真如、實際無轉越者，色蘊乃

至有為、無為，與真法界、真如、實際為有異不？」佛言：「不也！

色蘊乃至有為、無為，不異法界、真如、實際。」

具壽善現復白佛言：「若色乃至有為、無為，不異法界、真如、

實際。云何世尊施設黑業感黑異熟，所謂地獄、傍生、鬼界；施設白

業感白異熟，所謂人、天；施設黑白業感黑白異熟，所謂一分傍生、

鬼界及一分人；施設非黑非白業感非黑非白異熟，所謂預流果乃至無

上正等菩提？」

佛告善現：「我依世俗，施設如是因果差別，不依勝義，以勝義

諦不可說有因果差別。所以者何？勝義諦中諸法性相不可分別、無說、

無示，云何當有因果差別？

「善現當知！勝義諦中色蘊乃至有為無為、無生無滅、無染無淨，

以畢竟空、無際空故。」

大般若波羅蜜多經卷第五百三十一

大般若波羅蜜多經卷第五百三十二

三藏法師玄奘奉 詔譯

第三分妙相品第二十八之五

爾時，具壽善現便白佛言：「世尊！若依世俗，施設因果分位差



17

別，不依勝義，則應一切愚夫異生亦有預流、一來、不還、阿羅漢果、

獨覺菩提及佛無上正等菩提。」

佛告善現：「於意云何？愚夫異生為如實覺世俗、勝義二諦理不？

若如實覺二諦理者，彼亦應有預流果等。然彼一切愚夫異生，不如實

覺世俗、勝義故，無聖道及修聖道，不可施設聖果差別。唯諸聖者能

如實覺世俗、勝義故，有聖道及修聖道，是故施設聖果差別。」

具壽善現復白佛言：「修聖道者為定能得諸聖果耶？」佛言：「不

也！」

具壽善現復白佛言：「不修聖道得聖果耶？」佛言：「不也！」

具壽善現復白佛言：「若爾，應無得聖果者？」

佛告善現：「雖依世俗有得聖果，而非勝義。若依勝義，非修聖

道能得聖果，亦非不修聖道能得聖果，非離聖道能得聖果，亦非住聖

道中能得聖果。所以者何？依勝義諦，道及道果、修與不修俱不可得。

如是，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，雖為有情施設種種

聖果差別，而不分別如是聖果在有為界、無為界中。」

具壽善現復白佛言：「若諸聖果不可分別在有為界無為界者，云

何世尊說斷三結得預流果，薄欲貪、瞋得一來果，斷順下分五結永盡

得不還果，斷順上分五結永盡得阿羅漢果，知所有集法皆是滅法得獨

覺菩提，永斷一切煩惱所知習氣相續得佛無上正等菩提？世尊！我當

云何知佛所說甚深義趣，謂不分別預流等果在有為界無為界中？」

佛告善現：「於意云何？所說預流、一來、不還、阿羅漢果、獨

覺菩提、諸佛無上正等菩提，如是聖果為是有為、為是無為？」善現

對曰：「如是聖果皆是無為、非是有為。」

佛告善現：「於意云何？無為界中有分別不？」善現對曰：「不

也！世尊！」

佛告善現：「於意云何？若善男子、善女人等，通達一切有為、

無為皆同一相，所謂無相。是善男子、善女人等當於爾時，頗於諸法



18

有所分別此是有為、若無為不？」

善現對曰：「不也！世尊！」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩亦復如是，行深般若波羅蜜多，雖為

有情宣說諸法，而不分別所說法相，謂內空故乃至無性自性空故。

「是菩薩摩訶薩自於諸法無所取著，亦能教他於諸法中無所取著，

謂於布施乃至般若波羅蜜多無所取著，亦於四靜慮、四無量、四無色

定無所取著， 亦於四念住乃至八聖道支無所取著，亦於內空乃至無性

自性空無所取著，亦於真如乃至不思議界無所取著，亦於苦、集、滅、

道聖諦無所取著，亦於空、無相、無願解脫門無所取著，亦於八解脫

乃至十遍處無所取著，亦於極喜地乃至法雲地無所取著，亦於一切陀

羅尼門、三摩地門無所取著，亦於五眼、六神通無所取著，亦於如來

十力乃至十八佛不共法無所取著，亦於大慈、大悲、大喜、大捨無所

取著，亦於三十二大士相、八十隨好無所取 著，亦於無忘失法、恒住

捨性無所取著，亦於一切智、道相智、一切相智無所取著，亦於一切

菩薩摩訶薩行無所取著，亦於諸佛無上正等菩提無所取著，亦於一切

智智無所取著。

「是菩薩摩訶薩自於如是所說諸法無所取著，亦能教他於如是法

無所取著。是菩薩摩訶薩於此諸法無取著故，於一切處皆得無礙。如

佛世尊所變化者，雖行布施乃至般若波羅蜜多，而於彼果無取無著，

但為有情得涅槃故，如是乃至雖行一切智智，而於彼果無取無著，但

為有情得涅槃故。諸菩薩摩訶薩亦復如是，行深般若波羅蜜多，於一

切法若有漏若無漏、若世間若出世間、若有為若無為，無取、無著、

無住、無礙。所以者何？是菩薩摩訶薩達一切法微妙相故。」

第三分施等品第二十九之一

爾時，善現便白佛言：「云何菩薩摩訶薩於一切法達微妙相？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，如佛世尊所變化



19

者，不行貪欲、瞋恚、愚癡，不行色蘊乃至識蘊，乃至不行一切智智，

不行內法，不行外法，不行隨眠，不行諸纏，不行有漏無漏諸法，不

行世間出世諸法，不行有為無為諸法，不行聖道及聖道果。諸菩薩摩

訶薩行深般若波羅蜜多亦復如是，於一切法都無所行，是為菩薩摩訶

薩於一切法達微妙相，謂於法性無所分別。」

具壽善現復白佛言：「云何如來所變化者，現修聖道？」

佛告善現：「彼變化者，依修聖道無染無淨，亦不輪迴五趣生死，

亦不證得三乘涅槃。」具壽善現復白佛言：「云何菩薩摩訶薩行深般

若波羅蜜多時，通達諸法皆無實事？」

佛告善現：「於意云何？諸佛世尊所變化者，為有實事，依彼實

事有染有淨，由此輪迴五趣生死，及得三乘般涅槃不？」 善現對曰：

「不也！世尊！非佛世尊所變化者，有少實事，非依彼事有染有淨，

亦無輪迴五趣生死，亦無證得三乘涅槃。」佛告善現：「諸菩薩摩訶

薩行深般若波羅蜜多時，於一切法通達實相亦復如是，通達諸法都無

實事、性相俱空。」

具壽善現復白佛言：「為一切色、受、想、行、識，廣說乃至有

為、無為，一切皆如變化事不？」佛告善現：「如是！如是！色等五

蘊，廣說乃至有為、無為，一切皆如所變化事。」

具壽善現復白佛言：「若一切法皆如變化，諸所變化皆無實色、

受、想、行、識，乃至無實有為、無為，由此亦無雜染清淨，亦無五

趣生死輪迴，亦無從彼得解脫義。云何菩薩摩訶薩於諸有情有勝士用？」

佛告善現：「於意云何？諸菩薩摩訶薩本行菩薩道時，頗見有情

可脫地獄、傍生、鬼界、人、天趣不？」善現對曰：「不也！世尊！」

佛告善現：「如是！如是！諸菩薩摩訶薩本行菩薩道時，不見有

情可脫五趣及三界者。所以者何？諸菩薩摩訶薩於一切法通達知見皆

如幻化、都非實有。」

具壽善現復白佛言：「若菩薩摩訶薩於一切法通達知見皆如幻化、



20

都非實有，為何事故修行布施乃至般若波羅蜜多？廣說乃至為何事故

成熟有情、嚴淨佛土？」

佛告善現：「若諸有情於一切法能自通達皆如幻化、都非實有，

諸菩薩摩訶薩則不應經無數大劫，為諸有情行菩薩道。以諸有情於一

切法不能通達皆如幻化、都非實有，是故菩薩摩訶薩眾經無數劫，為

諸有情行菩薩道。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩於一切法不能通達都非實有，則不

應經無數大劫，為諸有情修行布施乃至般若波羅蜜多，廣說乃至成熟

有情、嚴淨佛土。以諸菩薩摩訶薩眾於一切法如實通達皆如幻化、都

非實有故，無數劫為諸有情修行布施乃至般若波羅蜜多，廣說乃至成

熟有情、嚴淨佛土，證得無上正等菩提，能盡未來利樂一切。」

爾時，善現白言：「世尊！若一切法如夢、如幻、如響、如像、

如光影、如陽焰、如變化事、如尋香城，所化有情住在何處，諸菩薩

摩訶薩行深般若波羅蜜多方便善巧拔濟令出？」

佛告善現：「所化有情住在名相虛妄分別，諸菩薩摩訶薩行深般

若波羅蜜多方便善巧，從彼名、相虛妄分別拔濟令出。」具壽善現復

白佛言：「何等為名？何等為相？」

佛告善現：「名但是客，但假施設，表所顯義，謂此名色、受、

想、行、識，此名眼處乃至意處，此名色處乃至法處，此名眼界乃至

意界，此名色界乃至法界，此名眼識界乃至意識界，此名男女，此名

大小，此名地獄乃至人天，此名有漏，此名無漏；此名世間，此名出

世間；此名有為，此名無為；此名預流果，廣說乃至此名無上正等菩

提；此名異生，此名聲聞，此名獨覺，此名菩薩，此名如來。

「善現！如是等一切名，為表諸義但假施設。故一切名皆非實有，

諸有為法亦但有名，由此無為亦非實有，愚夫異生於中妄執。諸菩薩

摩訶薩行深般若波羅蜜多，悲願纏心，方便善巧教令遠離，作如是言：

『名是分別妄想所起，亦是眾緣和合假立，汝等於中不應執著；名無



21

實事自性皆空，非有智者執著空法。』如是，善現！諸菩薩摩訶薩行

深般若波羅蜜多方便善巧，為諸有情說遣名法。是謂為名。

「云何為相？善現當知！相有二種，愚夫異生於中執著。何等為

二？所謂色相及無色相。云何色相？謂所有色若麁、若細、若劣、若

勝，如是一切自性皆空，愚夫異生分別執著，謂之為色，是名色相。

無色相者，謂諸所有無色法中，愚夫異生取相分別生諸煩惱，名無色

相。諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多方便善巧，教諸有情遣除二相，

復教安住無相界中。雖教安住無相界中，而不令其墮二邊執，謂此是

相、此是無相。如是，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多方便善

巧，令諸有情遠離諸相住無相界而無執著。」

爾時，善現復白佛言：「若一切法但有名、相，一切名、相皆是

假立。云何菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，於諸善法自能增進，亦

能令他增進善法，由自善法漸增進故，能令諸地漸得圓滿，亦能安立

諸有情類，令隨所應住三乘果？」

佛告善現：「若諸法中有少實事，非但假立有名相者，則諸菩薩

摩訶薩行深般若波羅蜜多時，應於善法自不增進，亦不令他增進善法。

以諸法中無少實事，但有假立種種名、相，是故菩薩摩訶薩行深般若

波羅蜜多時，於諸善法自能增進，亦能令他增進善法，能以無相而為

方便，圓滿般若乃至布施波羅蜜多；能以無相而為方便，圓滿四靜慮、

四無量、四無色定；能以無相而為方便，圓滿四念住乃至八聖道支；

能以無相而為方便，圓滿內空乃至無性自性空；能以無相而為方便，

圓滿真如乃至不思議界；能以無相而為方便，圓滿空、無相、無願解

脫門；能以無相而為方便，圓滿八解脫乃至十遍處；能以無相而為方

便，圓滿菩薩摩訶薩地；能以無相而為方便，圓滿一切陀羅尼門、三

摩地門；能以無相而為方便，圓滿五眼、六神通；能以無相而為方便，

圓滿如來十力乃至十八佛不共法；能以無相而為方便，圓滿大慈、大

悲、大喜、大捨；能以無相而為方便，圓滿三十二大士相、八十隨好；



22

能以無相而為方便，圓滿無忘失法、恒住捨性；能以無相而為方便，

圓滿一切智、道相智、一切相智；能以無相而為方便，圓滿菩薩摩訶

薩行及佛無上正等菩提；能以無相而為方便，圓滿一切智智；能以無

相而為方便，成熟有情、嚴淨佛土。如是，善現！以一切法無少實事，

但有假立種種名相，諸菩薩摩訶薩於中不起顛倒執著，能以無相而為

方便，於諸善法自增進已，亦能令他增進善法。

「復次，善現！若諸法中，有毛端量實法相者，則諸菩薩摩訶薩

行深般若波羅蜜多時，於一切法不應覺知無相、無念亦無作意無漏性

已，證得無上正等菩提，安立有情於無漏法，以諸無漏法皆無相、無

念、無作意故。如是，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多方便善

巧，安立有情於無漏法，乃名真實饒益有情。」

具壽善現便白佛言：「若一切法真無漏性無相、無念、無作意者，

何緣世尊於諸經中數作是說：此是有漏法，此是無漏法；此是世間法，

此是出世法；此是有為法，此是無為法；此是聲聞法，此是獨覺法，

此是菩薩法，此是如來法？」

佛告善現：「於意云何？有漏等法與無相等無漏法性有別異不？」

善現對曰：「不也！世尊！」

佛告善現：「於意云何？聲聞等法與無相等無漏法性有別異不？」

善現對曰：「不也！世尊！」

佛告善現：「有漏等法豈不即是無相、無念亦無作意無漏法性？」

善現對曰：「如是！世尊！」

佛告善現：「諸預流果乃至無上正等菩提，豈不即是無相、無念

亦無作意無漏法性？」善現對曰：「如是！世尊！」

佛告善現：「由此當知，諸法皆是無相、無念亦無作意無漏法性。

善現當知！若菩薩摩訶薩學一切法無相、無念亦無作意無漏性時，常

能增長種種善法，所謂布施乃至般若波羅蜜多，廣說乃至一切相智，

成熟有情、嚴淨佛土。諸如是等一切佛法，皆由修學無相、無念亦無



23

作意、無漏法性而得增長。所以者何？諸菩薩摩訶薩除空、無相、無

願解脫門，更無有餘要所學法。何以故？三解脫門總攝一切妙善法故。

所以者何？空解脫門觀一切法自相皆空，無相解脫門觀一切法遠離諸

相，無願解脫門觀一切法遠離所願。諸菩薩摩訶薩依此三門，能攝一

切殊勝善法，離此三門，所應修學殊勝善法皆不生長。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩能學如是三解脫門，則能學五蘊，

亦能學十二處，亦能學十八界，亦能學四聖諦，亦能學十二緣起，亦

能學內空乃至無性自性空，亦能學真如乃至不思議界，亦能學布施波

羅蜜多乃至般若波羅蜜多，廣說乃至亦能學一切智、道相智、一切相

智，亦能學成熟有情、嚴淨佛土，亦能學諸餘無量無邊佛法。」

具壽善現便白佛言：「云何菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，能

學五蘊？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，能如實知色乃

至識若相、若生滅、若真如，是名菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，

能學五蘊。

「善現！云何菩薩摩訶薩如實知色相？謂菩薩摩訶薩如實知色畢

竟有孔、畢竟有隙，猶如聚沫性不堅固，是名菩薩摩訶薩如實知色相。

「善現！云何菩薩摩訶薩如實知色生滅？謂菩薩摩訶薩如實知色

生時無所從來，滅時無所至去，雖無來、無去而生滅相應，是名菩薩

摩訶薩如實知色生滅。

「善現！云何菩薩摩訶薩如實知色真如？謂菩薩摩訶薩如實知色

真如無生無滅、無來無去、無染無淨、無增無減，常如其性不虛妄、

不變易故名真如，是名菩薩摩訶薩如實知色真如。

「善現！云何菩薩摩訶薩如實知受相？謂菩薩摩訶薩如實知受畢

竟如癰、畢竟如箭，速起速滅，猶如浮泡，虛偽不住，三和合起，是

名菩薩摩訶薩如實知受相。

「善現！云何菩薩摩訶薩如實知受生滅？謂菩薩摩訶薩如實知受



24

生時無所從來，滅時無所至去，雖無來、無去而生滅相應，是名菩薩

摩訶薩如實知受生滅。善現！云何菩薩摩訶薩如實知受真如？謂菩薩

摩訶薩如實知受真如無生無滅、無來無去、無染無淨、無增無減，常

如其性不虛妄、不變易故名真如，是名菩薩摩訶薩如實知受真如。

「善現！云何菩薩摩訶薩如實知想相？謂菩薩摩訶薩如實知想猶

如陽焰水不可得，渴愛因緣妄起此想發假言說，是名菩薩摩訶薩如實

知想相。

「善現！云何菩薩摩訶薩如實知想生滅？謂菩薩摩訶薩如實知想

生時無所從來，滅時無所至去，雖無來、無去而生滅相應，是名菩薩

摩訶薩如實知想生滅。

「善現！云何菩薩摩訶薩如實知想真如？謂菩薩摩訶薩如實知想

真如無生無滅、無來無去、無染無淨、無增無減，常如其性不虛妄、

不變易故名真如，是名菩薩摩訶薩如實知想真如。

「善現！云何菩薩摩訶薩如實知行相？謂菩薩摩訶薩如實知行如

芭蕉樹，葉葉析除實不可得，是名菩薩摩訶薩如實知行相。

「善現！云何菩薩摩訶薩如實知行生滅？謂菩薩摩訶薩如實知行

生時無所從來，滅時無所至去，雖無來、無去而生滅相應，是名菩薩

摩訶薩如實知行生滅。

「善現！云何菩薩摩訶薩如實知行真如？謂菩薩摩訶薩如實知行

真如無生無滅、無來無去、無染無淨、無增無減，常如其性不虛妄、

不變易故名真如，是名菩薩摩訶薩如實知行真如。

「善現！云何菩薩摩訶薩如實知識相？謂菩薩摩訶薩如實知識猶

如幻事，眾緣和合，假施設有，實不可得，謂如幻師或彼弟子，於四

衢道幻作四軍，所謂象軍、馬軍、車軍、步軍，或復幻作諸餘色類相，

雖似有而無其實，識亦如是，實不可得，是名菩薩摩訶薩如實知識相。

「善現！云何菩薩摩訶薩如實知識生滅？謂菩薩摩訶薩如實知識

生時無所從來，滅時無所至去，雖無來無去而生滅相應，是名菩薩摩



25

訶薩如實知識生滅。

「善現！云何菩薩摩訶薩如實知識真如？謂菩薩摩訶薩如實知識

真如無生無滅、無來無去、無染無淨、無增無減，常如其性不虛妄、

不變易故名真如，是名菩薩摩訶薩如實知識真如。」

具壽善現復白佛言：「云何菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，能

學十二處？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知內處內

處自性空，如實知外處外處自性空，是名菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜

多時，能學十二處。」

具壽善現復白佛言：「云何菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，能

學十八界？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知眼界眼

界自性空，廣說乃至如實知意識界意識界自性空，是名菩薩摩訶薩行

深般若波羅蜜多時，能學十八界。」

具壽善現復白佛言：「云何菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，能

學四聖諦？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知苦是逼

迫相，如實知集是生起相，如實知滅是寂靜相，如實知道是遠離相，

又如實知苦、集、滅、道自性本空，遠離二法，是聖者諦；苦等四諦

即是真如，真如即是苦等四諦，無二無別唯真聖者能如實知，是名菩

薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，能學四聖諦。」

具壽善現復白佛言：「云何菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，能

學十二緣起？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知無明乃

至老死無生無滅、無染無淨、自性本空、遠離二法，是名菩薩摩訶薩

行深般若波羅蜜多時，能學十二緣起。」

具壽善現復白佛言：「云何菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，能



26

學內空乃至無性自性空？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知內空乃

至無性自性空皆無自性、都不可得而能安住，是名菩薩摩訶薩行深般

若波羅蜜多時，能學內空乃至無性自性空。」

具壽善現復白佛言：「云何菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，能

學真如乃至不思議界？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知真如乃

至不思議界皆無戲論、都無分別而能安住，是名菩薩摩訶薩行深般若

波羅蜜多時，能學真如乃至不思議界。」

具壽善現復白佛言：「云何菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，能

學布施波羅蜜多乃至無量無邊佛法？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知布施波

羅蜜多乃至無量無邊佛法無增無減、無染無淨、無自性、不可得而能

修習，是名菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，能學布施波羅蜜多乃至

無量無邊佛法。」

爾時，善現便白佛言：「若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如

實了知色等諸法各別無亂。將無世尊以色等法壞真法界？所以者何？

法界無二、無差別故。」

佛告善現：「若離法界餘法可得，可言彼法能壞法界。然離法界

無法可得，故無餘法能壞法界。所以者何？諸佛、菩薩、獨覺、聲聞，

知離法界無法可得。既知無法離於法界，亦不為他施設宣說，是故法

界無能壞者。如是，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，應學法

界無二、無別不可壞相。」

具壽善現復白佛言：「若菩薩摩訶薩欲學法界當於何學？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩欲學法界，當於一切法學。所以者何？

以一切法皆入法界故。」具壽善現復白佛言：「何因緣故，說一切法

皆入法界？」



27

佛告善現：「如來出世、若不出世，諸法法爾皆入法界無差別相，

不由佛說。所以者何？若善法若非善法、若有漏法若無漏法、若世間

法若出世法、若有為法若無為法，如是等一切法無不皆入無相、無為

性空法界。是故，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，欲學法

界當學一切法，若學一切法即學法界。」

具壽善現復白佛言：「若一切法皆入法界無二、無別，諸菩薩摩

訶薩云何當學六波羅蜜多？云何當學四靜慮、四無量、四無色定？云

何當學四念住乃至八聖道支？云何當學內空乃至無性自性空？云何當

學真如乃至不思議界？云何當學苦、集、滅、道聖諦？云何當學空、

無相、無願解脫門？云何當學八解脫乃至十遍處？云何當學極喜地乃

至法雲地？云何當學陀羅尼門、三摩地門？云何當學五眼、六神通？

云何當學如來十力乃至十八佛不共法？ 云何當學大慈、大悲、大喜、

大捨？云何當學無忘失法、恒住捨性？云何當學一切智、道相智、一

切相智？云何當學成滿三十二相、八十隨好？云何當學生剎帝利大族

乃至居士大族？云何當學生四大王眾天乃至他化自在天？云何當學生

梵眾天乃至廣果天？云何當學生無想有情天法而不樂生彼？云何當學

生淨居天法而不樂生彼？云何當學生空無邊處天乃至非想非非想處天

法而不樂生彼？云何當學初發菩提心乃至第十發菩提心？云何當學趣

入菩薩正性離生？云何當學一切聲聞及獨覺地而不作證？云何當學成

熟有情、嚴淨佛土？云何當學諸陀羅尼及無礙辯？云何當學一切菩薩

摩訶薩道及佛無上正等菩提？如是學已，知一切法一切種相，便能證

得一切智智。

「復次，世尊！非法界中有如是等種種分別，將無菩薩摩訶薩眾，

由此分別，行於顛倒無戲論中起諸戲論。何以故？真法界中都無分別

戲論事故。

「復次，世尊！法界非色、受、想、行、識，亦不離色、受、想、

行、識，色乃至識即是法界，法界即是色乃至識，廣說乃至法界非有



28

為、無為法，亦不離有為、無為法，有為、無為法即是法界，法界即

是有為、無為法。」

佛告善現：「如是！如是！如汝所說。真法界中無一切種分別戲

論，法界非色、受、想、行、識，亦不離色、受、想、行識，法界即

色、受、想、行、識，色、受、想、行、識即法界，廣說乃至法界非

有為、無為法，亦不離有為、無為法，法界即有為、無為法，有為、

無為法即法界。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，若見有法離

法界者，便非正趣所求無上正等菩提。是故，善現！諸菩薩摩訶薩行

深般若波羅蜜多時，不見諸法離真法界。

「善現當知！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，知一切法即真

法界，方便善巧無名相法，為諸有情寄名相說，謂此是色、受、想、

行、識，此是眼處乃至意處，此是色處乃至法處，此是眼界乃至意界，

此是色界乃至法界，此是眼識界乃至意識界，此是眼觸乃至意觸，此

是眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸受，此是地界乃至識界，此

是因緣乃至增上緣，此是從緣所生諸法，此是無明乃至老死，此是善

法、非善法，此是有漏法、無漏法，此是世間法、出世間法，此是有

為法、無為法，此是布施乃至般若波羅蜜多，廣說乃至此是無上正等

菩提。

「如工幻師或彼弟子，執持少物於眾人前，幻作種種異類色像，

謂或幻作男女、大小；或復幻作象、馬、牛、羊、駝、驢、鷄等種種

禽獸；或復幻作城邑、聚落、園林、池沼，種種莊嚴甚可愛樂；或復

幻作衣服、飲食、房舍、臥具、華香、瓔珞、種種珍奇、財穀、庫藏；

或復幻作無量種類伎樂、俳優令無量人歡娛受樂；或復幻作種種形相

令行布施、或令持戒、或令修忍、或令精進、或令習定、或令學慧；

或復現生剎帝利大族乃至居士大族； 或復幻作諸山、大海、妙高山王、

輪圍山等；或復現生四大王眾天乃至非想非非想處天；或復現作預流、



29

一來、不還、阿羅漢、獨覺；或復現作菩薩摩訶薩，從初發心修行布

施乃至般若波羅蜜多，修行四靜慮、四無量、四無色定，修行四念住

乃至八聖道支，修行空、無相、無願解脫門，學住內空乃至無性自性

空，學住真如乃至不思議界，學住苦、集、滅、道聖諦，趣入菩薩正

性離生，修行極喜地乃至法雲地，引發種種殊勝神通，放大光明照諸

世界，嚴淨佛土、成熟有情，遊戲一切靜慮、解脫、等持、等至，修

行種種諸佛功德；或復幻作如來形像，具三十二大丈夫相，八十隨好

圓滿莊嚴，成就十力、四無所畏、四無礙解、十八佛不共法、大慈、

大悲、大喜、大捨及餘無量無邊功德。

「如是幻師或彼弟子，為惑他故在眾人前，幻作此等諸幻化事。

其中無智男女大小見是事已，咸驚歎言：『奇哉！此人善學眾伎，能

作種種甚希有事，乃至能作如來之身相好莊嚴，具諸功德，自顯伎能。』

其中有智見此事已，作是思惟：『甚為神異，如何此人能現是事？其

中雖無實法可得，而令眾人迷謬歡樂，於無實物起實物想。』唯有智

者了達皆空，雖有見聞而無執著。

「諸菩薩摩訶薩亦復如是，行深般若波羅蜜多，雖不見法界離諸

法有，亦不見諸法離法界有，不見有情及彼施設實有可得，而能發生

方便善巧，自修行六波羅蜜多，亦勸他修行六波羅蜜多，無倒稱揚修

行六波羅蜜多法，歡喜讚歎修行六波羅蜜多者；廣說乃至自圓滿一切

相智，亦勸他圓滿一切相 智，無倒稱揚圓滿一切相智法，歡喜讚歎圓

滿一切相智者；自圓滿三十二相、八十隨好，亦勸他圓滿三十二相、

八十隨好，無倒稱揚圓滿三十二相、八十隨好法，歡喜讚歎圓滿三十

二相、八十隨好者。

「善現當知！若真法界，初、中、後際有差別者，則諸菩薩摩訶

薩行深般若波羅蜜多時，不能施設方便善巧，為諸有情說真法界，嚴

淨佛土、成熟有情，修諸菩薩摩訶薩行，證得無上正等菩提，轉妙法

輪度有情眾。以真法界，初、中、後際常無差別，是故菩薩摩訶薩行



30

深般若波羅蜜多時，施設種種方便善巧，為諸有情說真法界，嚴淨佛

土、成熟有情，修諸菩薩摩訶薩行，證得無上正等菩提，轉妙法輪度

有情眾。」

大般若波羅蜜多經卷第五百三十二

大般若波羅蜜多經卷第五百三十三

三藏法師玄奘奉 詔譯

第三分施等品第二十九之二

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！若諸有情及彼施設，皆畢竟不

可得，諸菩薩摩訶薩為誰故行甚深般若波羅蜜多？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩但以實際為量故，行甚深般若波羅蜜

多。善現當知！若有情際異實際者，諸菩薩摩訶薩則不應行甚深般若

波羅蜜多。以有情際不異實際，是故菩薩摩訶薩眾行深般若波羅蜜多。

復次，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，以不壞實際法，安

立有情令住實際。」

具壽善現便白佛言：「若有情際即是實際，云何菩薩摩訶薩行深

般若波羅蜜多時，以不壞實際法，安立有情令住實際？世尊！若菩薩

摩訶薩行深般若波羅蜜多時，安立有情令住實際，則為安立實際令住

實際，若安立實際令住實際，則為安立自性令住自性，然理不應安立

自性令住自性，如何可說諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，以不壞

實際法，安立有情令住實際？」

佛告善現：「理實不應安立實際令住實際，亦復不應安立自性令



31

住自性，然諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，有方便善巧故，能安

立有情令住實際，而有情際不異實際。如是，善現！有情際與實際無

二無別。」

具壽善現復白佛言：「何等名為諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多

時方便善巧，由此方便善巧力故，安立有情令住實際，而能不壞實際

之相？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，從初發心，成

就如是方便善巧，由此方便善巧力故，安立有情令住布施。彼諸有情

住布施已，為說布施前、中、後際無差別相，謂作是言：『如是布施

前、中、後際無不皆空，施者、受者、施所得果亦復皆空，如是一切

於實際中皆無所有、都不可得。汝等莫執布施、施者、受者、施果實

際各異。汝等若能不執布施、施者、受者、施果實際各各有異，所修

施福則趣甘露得甘露果，必以甘露而為後邊。』

「復作是言：『汝等用此所修施福，勿取色蘊乃至識蘊，勿取眼

處乃至意處，勿取色處乃至法處，勿取眼界乃至意界，勿取色界乃至

法界，勿取眼識界乃至意識界，勿取眼觸乃至意觸，勿取眼觸為緣所

生諸受乃至意觸為緣所生諸受，勿取地界乃至識界，勿取因緣乃至增

上緣，勿取從緣所生諸法，勿取無明乃至老死，勿取布施乃至般若波

羅蜜多，勿取內空乃至無性自性空，勿取真如乃至不思議界，勿取苦、

集、滅、道聖諦，勿取四念住乃至八聖道支，勿取四靜慮、四無量、

四無色定，勿取空、無相、無願解脫門，勿取八解脫乃至十遍處，勿

取淨觀地乃至如來地，勿取極喜地乃至法雲地， 勿取一切陀羅尼門、

三摩地門，勿取五眼、六神通，勿取如來十力乃至十八佛不共法，勿

取大慈、大悲、大喜、大捨，勿取三十二大士相、八十隨 好，勿取無

忘失法、恒住捨性，勿取一切智、道相智、一切相智，勿取預流果乃

至獨覺菩提，勿取菩薩摩訶薩行，勿取無上正等菩提，勿取有漏及無

漏法，勿取世間及出世法，勿取有為及無為法。所以者何？一切布施，



32

布施性空；一切施者，施者性空；一切受者，受者性空；一切施果，

施果性空。空中布施、施者、受者及諸施果皆不可得。何以故？如是

諸法差別，自性皆畢竟空。畢竟空中，如是諸法不可得故，由此諸法

不可得故，餘所取法亦不可得。』

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，從初發心成

就如是方便善巧，由此方便善巧力故，安立有情令住淨戒。彼諸有情

住淨戒已，復作是言：『汝等今者於諸有情應深慈愍，離害生命，廣

說乃至應離邪見修行正見。所以者何？如是諸法都無自性，汝等不應

分別執著。汝等復應如理觀察，何法名生欲害其命？復以何緣而害其

命？廣說乃至何法名為所邪見境欲起邪見？復以何緣而起邪見？如是

一切自性皆空。』

「善現當知！是菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，成就如是方便

善巧，善能成熟諸有情類，以無量門為說布施及淨戒果俱不可得，令

知布施及淨戒果自性俱空。彼既了知所修布施及淨戒果自性空已，能

於其中不生執著，由不執著心無散亂，無散亂故能發妙慧，由此妙慧

永斷隨眠及諸纏已，入無餘依般涅槃界。

「善現當知！如是所說皆依世俗不依勝義。所以者何？空中無有

少法可得，若已涅槃、若今涅槃、若當涅槃、若涅槃者、若由此故而

得涅槃，如是一切都無所有、皆畢竟空，畢竟空性即是涅槃，離此涅

槃無別實法。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，從初發心成

就如是方便善巧，由此方便善巧力故，見諸有情心多忿恚，深生慈愍

方便教誡。作如是言：『汝等今者應修安忍樂安忍法，調伏其心受安

忍行。汝所瞋法自性皆空，如何於中而生忿恚？汝等復應如理觀察：

我由何法而生忿恚？誰能忿恚？忿恚於誰？如是諸法本性皆空，本性

空法未曾不空。如是空性，非如來作，非菩薩作，非獨覺作，非聲聞

作，亦非龍神廣說乃至人非人作，亦非四大王眾天乃至非想非非想處



33

天作。汝等復應如理觀察如是忿恚由何而生？為屬於誰？復於誰起？

當獲何果？現得何利？是一切法本性皆空，非空性中有所忿恚，故應

安忍以自饒益。』

「如是，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，成就最勝方

便善巧，安立有情於性空理、性空因果，漸以無上正等菩提，示現、

勸導、讚勵、慶喜，令善安住疾能證得。

「善現當知！如是所說皆依世俗不依勝義。所以者何？本性空中，

能得、所得、得時、得處皆非實有。

「善現當知！是名實際本性空理。諸菩薩摩訶薩為欲饒益諸有情

類，依此實際本性空理，行深般若波羅蜜多，不得有情及彼施設。所

以者何？以一切法離諸有情，有情離故法不可得，法及有情相待安立，

依勝義說一切皆空。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，從初發心，

成就如是方便善巧，由此方便善巧力故，見諸有情身心懈怠退失精進，

方便勸導令其發起身心精進修諸善法。作如是言：『諸善男子！應深

信受本性空中無懈怠法、無懈怠者、無懈怠處、無懈怠時、無由此法

發生懈怠，如是一切皆本性空、不越空理。汝等應發身心精進，捨諸

懈怠勤修善法，謂修布施乃至般若波羅蜜多，若修四靜慮、四無量、

四無色定，若修四念住乃至八聖道支，若修空、無相、無願解脫門，

若住內空乃至無性自性空，若住真如乃至不思議界，若住苦、集、滅、

道聖諦，若修八解脫乃至十遍處，若修淨觀地乃至如來地，若修極喜

地乃至法雲地，若修一切陀羅尼門、三摩地門，若修五眼、六神通，

若修如來十力乃至十八佛不共法，若修大慈、大悲、大喜、大捨，若

修三十二大士相、八十隨好，若修無忘失法、恒住捨性，若修一切智、

道相智、一切相智，若修預流果乃至獨覺菩提，若修一切菩薩摩訶薩

行，若修諸佛無上正等菩提，若修諸餘無量無邊佛法，應勤精進莫生

懈怠，若生懈怠受苦無窮。諸善男子！是一切法本性皆空無諸障礙，



34

汝等應觀本性空理無障礙中無懈怠法、無懈怠者，此處時緣亦不可得。』

「如是，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，成就殊勝方

便善巧，安立有情令住諸法本性空理，雖令安住而無二想。所以者何？

本性空理無二無別，非無二法可於其中而作二想。

「復次，善現！是菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，依本性空教誡、

教授諸有情類令勤修學。謂作是言：『諸善男子！汝於善法當勤修學，

若修布施乃至般若波羅蜜多時，於此諸法不應思惟二、不二相，廣說

乃至若修諸餘無量無邊佛法時，於此諸法不應思惟二、不二相。所以

者何？諸善男子！如是諸法皆本性空，本性空理不應思惟二、不二相。』

「如是，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，成就殊勝方便

善巧，行菩薩行成熟有情。諸有情類既成熟已，隨其所應漸次安立，

或令住預流果， 或令住一來果，或令住不還果，或令住阿羅漢果，或

令住獨覺菩提，或令住種種菩薩摩訶薩位，或令住諸佛無上正等菩提。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，從初發心成

就如是方便善巧，由此方便善巧力故，見諸有情心多散亂，於諸欲境

不攝諸根，發起種種不寂靜業。見已方便教誡、教授令入勝定。謂作

是言：『來！善男子！汝應修習勝三摩地，勿起散亂及勝定想。所以

者何？如是諸法皆本性空，本性空中無法可得或名散亂或名一心。汝

等若能住此勝定，所作善事皆疾成滿，亦隨所欲住本性空。何等名為

所作善事？謂起淨勝身、語、意業，若修布施乃至般若波羅蜜多，廣

說乃至若修菩薩摩訶薩行及佛無上正等菩提，若成熟有情、嚴淨佛土。

如是一切淨勝善法，由勝定力皆疾成辦，及隨所願住本性空。』

「如是，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多方便善巧，為欲

饒益諸有情故，從初發心乃至究竟，求作善利常無間斷；為欲利樂諸

有情故，從一佛國至一佛國，親近供養諸佛世尊，於諸佛所聽受正法，

捨身受身經無數劫，乃至無上正等菩提，於其中間終不忘失。是菩薩

摩訶薩得陀羅尼身、語、意根常無退減。所以者何？是菩薩摩訶薩恒



35

具善修一切相智，諸有所作能善思量。由具善修一切相智，諸有所作

能善思量，於一切道皆能修習，謂聲聞道、若獨覺道、若菩薩道、若

如來道、若勝天道、若勝人道、若諸菩薩勝神通道。是菩薩摩訶薩由

住殊勝神通道故，常作有情諸饒益事，雖經諸趣生死輪迴，而勝神通

常無退減。由無退減異熟神通，恒作自他勝饒益事。如是，善現！諸

菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，住本性空方便善巧，能善饒益諸有情

類。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，從初發心，

成就如是方便善巧，由此方便善巧力故，住本性空見諸有情智慧薄劣，

愚癡顛倒造諸惡業，教誡教授方便引入甚深般若波羅蜜多。作如是言：

『諸善男子！應修般若波羅蜜多，觀一切法本性皆空。汝等若能修此

般若波羅蜜多，觀一切法本性皆空，諸所修行身、語、意業，皆趣甘

露得甘露果，必以甘露而為後邊。諸善男子！是一切法本性皆空，本

性空中有情及法雖不可得，而所修行亦無退失。何以故？善男子！本

性空理非增非減，本性空中無增減法、無增減者。所以者何？本性空

理非有自性、非無自性，離諸分別，絕諸戲論故。於此中無增減法、

無增減者，由此所作亦無退失，是故汝等應修般若波羅蜜多，觀本性

空作所應作。』

「如是，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多方便善巧，教誡

教授諸有情類，令入般若波羅蜜多住本性空修諸善業。

「善現當知！是菩薩摩訶薩如是教誡教授有情修諸善業常無懈廢，

謂自常行十善業道，亦勸他常行十善業道；自常受持五近事戒，亦勸

他常受持五近事戒；自常受持八近住戒，亦勸他常受持八近住戒；自

常受持諸出家戒，亦勸他常受持諸出家戒；自常修行四靜慮、四無量、

四無色定，亦勸他常修行四靜慮、四無量、四無色定；自常修行四念

住乃至八聖道支，亦勸他常修行四念住乃至八聖道支；自常修行空、

無相、無願解脫門，亦勸他常修行空、無相、無願解脫門；自常修行



36

布施乃至般若波羅蜜多，亦勸他常修行布施乃至般若波羅蜜多；自常

安住內空乃至無性自性空，亦勸他常安住內空乃至無性自性空；自常

安住真如乃至不思議界，亦勸他常安住真如乃至不思議界；自常安住

苦、集、滅、道聖諦，亦勸他常安住苦、集、滅、道聖 諦；自常修行

八解脫乃至十遍處，亦勸他常修行八解脫乃至十遍處；自常修行諸菩

薩地，亦勸他常修行諸菩薩地；自常修行陀羅尼門、三摩地門，亦勸

他常修行陀羅尼門、三摩地門；自常修學五眼、六神通，亦勸他常修

學五眼、六神通；自常修學如來十力乃至十八佛不共法，亦勸他常修

學如來十力乃至十八佛不共法；自常修學大慈、大悲、大喜、大捨，

亦勸他常修學大慈、大悲、大喜、大捨；自常修學無忘失法、恒住捨

性，亦勸他常修學無忘失法、恒住捨性；自常修學一切智、道相智、

一切相智，亦勸他常修學一切智、道相智、一切相智；自常修學三十

二大士相、八十隨好，亦勸他常修學三十二大士相、八十隨好；自常

發起預流果智乃至獨覺菩提智，而不住預流果乃至獨覺菩提，亦勸他

常發起預流果智乃至獨覺菩提智，或令住預流果乃至獨覺菩提；自常

發起諸菩薩摩訶薩行，亦勸他常發起諸菩薩摩訶薩行；自常發起諸佛

無上正等菩提道，亦勸他常發起諸佛無上正等菩提道。

「如是，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，方便善巧自修

善業常無懈廢，教誡教授諸有情類令修善業常無懈廢。善現！是名諸

菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時方便善巧。由此方便善巧力故，安立

有情令住實際，而能不壞實際之相，疾證無上正等菩提。」

爾時，善現復白佛言：「若一切法皆本性空，本性空中有情及法

俱不可得，由此於中亦無非法。云何菩薩摩訶薩為諸有情求疾證得一

切智智？」

佛告善現：「如是！如是！如汝所說。諸所有法皆本性空，本性

空中有情及法俱不可得，由此於中亦無非法。善現當知！若一切法本

性不空，諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不應安住本性空理，求



37

疾證得一切智智，為饒益有情說本性空法。以一切法皆本性空，是故

菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，住一切法本性空理，求疾證得一切

智智，為饒益有情說本性空法。

「何等諸法本性皆空，而諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如

實了知本性空已，住本性空為他說法？善現當知！色乃至識皆本性空，

眼處乃至意處皆本性空，色處乃至法處皆本性空，眼界乃至意界皆本

性空，色界乃至法界皆本性空，眼識界乃至意識界皆本性空，眼觸乃

至意觸皆本性空，眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸受皆本性空，

地界乃至識界皆本性空，因緣乃至增上緣皆本性空，從緣所生諸法皆

本性空，無明乃至老死皆本性空，布施乃至般若波羅蜜多皆本性空，

內空乃至無性自性空皆本性空，真如乃至不思議界皆本性空，苦、集、

滅、道聖諦皆本性空，四靜慮、四無量、四無色定皆本性空，四念住

乃至八聖道支皆本性空，空、無相、無願解脫門皆本性空，八解脫乃

至十遍處皆本性空，淨觀地乃至如來地皆本性空，極喜地乃至法雲地

皆本性空，陀羅尼門、三摩地門皆本性空，五眼、六神通皆本性空，

如來十力乃至十八佛不共法皆本性空，大慈、大悲、大喜、大捨皆本

性空，無忘失法、恒住捨性皆本性空，一切智、道相智、一切相智皆

本性空，三十二大士相、八十隨好皆本性空，預流果乃至獨覺菩提皆

本性空， 一切菩薩摩訶薩行皆本性空，諸佛無上正等菩提皆本性空，

永斷一切煩惱所知習氣相續皆本性空，一切智智皆本性空。諸菩薩摩

訶薩行深般若波羅蜜多時，如實了知色等五蘊廣說乃至一切智智本性

空已，住本性空為諸有情宣說如是本性空法。

「復次，善現！若內空性本性不空，乃至無性自性空性本性不空，

則諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不應為諸有情說一切法本性皆

空，若作是說便為壞本性空。然本性空理不可壞，非常非斷。所以者

何？本性空理無方無處，無所從來亦無所去。如是空理亦名法住，此

中無法、無聚無散、無減無增、無生無滅、無染無淨，是一切法本所



38

住性。諸菩薩摩訶薩安住其中，求疾證得一切智智，不見有法有所求

證，不見有法無所求證，以一切法都無所住故名法住。諸菩薩摩訶薩

安住此中，行深般若波羅蜜多，見一切法本性空已，定於無上正等菩

提得不退轉。所以者何？是菩薩摩訶薩不見有法能為障礙；見一切法

無障礙故，便於無上正等菩提不生疑惑故不退轉。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩住一切法本性空中，觀本性空都無

所得，謂我、有情廣說乃至知者、見者及彼施設皆不可得，色乃至識

及彼施設亦不可得，眼處乃至意處及彼施設亦不可得，色處乃至法處

及彼施設亦不可得，眼界乃至意界及彼施設亦不可得，色界乃至法界

及彼施設亦不可得，眼識界乃至意識界及彼施設亦不可得，眼觸乃至

意觸及彼施設亦不可得，眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸受及

彼施設亦不可得，地界乃至識界及彼施設亦不可得，因緣乃至增上緣

及彼施設亦不可得，從緣所生諸法及彼施設亦不可得，無明乃至老死

及彼施設亦不可得，布施乃至般若波羅蜜多及彼施設亦不可得，內空

乃至無性自性空及彼施設亦不可得，真如乃至不思議界及彼施設亦不

可得，苦、集、滅、道聖諦及彼施設亦不可得，四念住乃至八聖道支

及彼施設亦不可得，四靜慮、四無量、四無色定及彼施設亦不可得，

空、無相、無願解脫門及彼施設亦不可得，八解脫乃至十遍處及彼施

設亦不可得，淨觀地乃至如來地及彼施設亦不可得，極喜地乃至法雲

地及彼施設亦不可得，陀羅尼門、三摩地門及彼施設亦不可得，五眼、

六神通及彼施設亦不可得，如來十力乃至十八佛不共法及彼施設亦不

可得，大慈、大悲、大喜、大捨及彼施設亦不可得，無忘失法、恒住

捨性及彼施設亦不可得， 一切智、道相智、一切相智及彼施設亦不可

得，預流果乃至獨覺菩提及彼施設亦不可得，一切菩薩摩訶薩行、諸

佛無上正等菩提及彼施設亦不可得，有漏、無漏法及彼施設亦不可得，

世間、出世間法及彼施設亦不可得，有為、無為法及彼施設亦不可得，

三十二大士相、八十隨好及彼施設亦不可得。



39

「善現當知！如有如來、應、正等覺化作四眾，謂苾芻、苾芻尼、

鄔波索迦、鄔波斯迦。假使化佛或經一劫或一劫餘，為化四眾宣說正

法。於意云何？如是化眾，頗有能得或預流果、或一來果、或不還果、

或阿羅漢果、或獨覺菩提、或得無上正等菩提不退記不？」

善現對曰：「不也！世尊！所以者何？是諸化眾都無實事，非無

實法可有得果、不退轉記。」

佛告善現：「諸法亦爾，皆本性空都無實事，於中何等菩薩摩訶

薩為何等有情說何等法，可令證得或預流果乃至或得不退轉記？

「善現當知！諸菩薩摩訶薩雖為有情宣說空法，而諸有情實不可

得；哀愍彼墮顛倒法故，拔濟令住無顛倒法。無顛倒者謂無分別，無

分別者無顛倒故；若有分別則有顛倒，彼等流故。善現當知！顛倒即

是無顛倒法，無顛倒中無我、有情廣說乃至知者、見者，亦無色蘊乃

至識蘊，乃至亦無三十二相、八十隨好。

「善現當知！此無所有即本性空。諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜

多時，安住此中，見諸有情墮顛倒想，方便善巧令得解脫，謂令解脫

無我、我想廣說乃至無知見者、知見者想，亦令解脫無色、色想廣說

乃至無八十隨好、八十隨好想，亦令解脫五取蘊等諸有漏法，亦令解

脫四念住等諸無漏法。所以者何？四念住等諸無漏法非如勝義，無生、

無滅、無相、無為、無戲論、無分別，是故亦應解脫彼法，真勝義者

即本性空，此本性空即是諸佛所證無上正等菩提。

「善現當知！此中無我乃至見者可得，亦無色蘊乃至識蘊可得，

亦無眼處乃至意處可得，亦無色處乃至法處可得，亦無眼界乃至意界

可得，亦無色界乃至法界可得，亦無眼識界乃至意識界可得，亦無眼

觸乃至意觸可得，亦無眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸受可得，

亦無地界乃至識界可得，亦無因緣乃至增上緣可得，亦無從緣所生諸

法可得，亦無無明乃至老死可得，亦無布施乃至般若波羅蜜多可得，

亦無內空乃至無性自性空可得，亦無真如乃至不思議界可得，亦無苦、



40

集、滅、道聖諦可得，亦無四念住乃至八聖道支可得，亦無四靜慮、

四無量、四無色定可得，亦無空、無相、無願解脫門可得，亦無八解

脫乃至十遍處可得，亦無淨觀地乃至如來地可得，亦無極喜地乃至法

雲地可得，亦無陀羅尼門、三摩地門可得，亦無五眼、六神通可得，

亦無如來十力乃至十八佛不共法可得，亦無大慈、大悲、大喜、大捨

可得，亦無無忘失法、恒住捨性可得，亦無一切智、道相智、一切相

智可得，亦無預流果乃至獨覺菩提可得，亦無菩薩摩訶薩行、諸佛無

上正等菩提可得，亦無三十二大士相、八十隨好可得。

「善現當知！諸菩薩摩訶薩不為無上正等菩提道故，求趣無上正

等菩提，唯為諸法本性空故，求趣無上正等菩提。是本性空前、中、

後際常本性空， 未甞不空。諸菩薩摩訶薩住本性空波羅蜜多，為欲解

脫諸有情類，執有情想及法想故行道相智。是菩薩摩訶薩行道相智時

即行一切道，謂聲聞道、若獨覺道、若菩薩道、若如來道。

「善現當知！是菩薩摩訶薩於一切道得圓滿已，成熟有情、嚴淨

佛土，留諸壽行，趣證無上正等菩提，既證無上正等菩提，能令佛眼

常不斷壞。何謂佛眼？謂本性空。過去未來現在諸佛住十方界為諸有

情宣說正法，無不皆用此本性空而為佛眼。

「善現當知！必無諸佛離本性空而出世者，諸佛出世無不皆說本

性空義，所化有情要聞佛說本性空義，乃入聖道得聖道果，離本性空

無別方便。

「是故，善現！諸菩薩摩訶薩欲疾證得一切智智，應正安住本性

空理，修行六種波羅蜜多及餘菩薩摩訶薩行。若正安住本性空理，修

行六種波羅蜜多及餘菩薩摩訶薩行，終不退失一切智智，常能饒益一

切有情。」

具壽善現便白佛言：「諸菩薩摩訶薩甚奇希有，雖行一切法本性

皆空，而於本性空甞無失壞，謂不執色、受、想、行、識異本性空，

乃至不執諸佛無上正等菩提異本性空。世尊！色即是本性空，本性空



41

即是色，乃至諸佛無上正等菩提即是本性空，本性空即是諸佛無上正

等菩提。」

佛告善現：「如是！如是！如汝所說。諸菩薩摩訶薩甚奇希有，

雖行一切法皆本性空，而於本性空甞無失壞。

「善現當知！色不異本性空，本性空不異色，色即是本性空，本

性空即是色，乃至諸佛無上正等菩提不異本性空，本性空不異諸佛無

上正等菩提，諸佛無上正等菩提即是本性空，本性空即是諸佛無上正

等菩提。

「善現當知！若色異本性空，本性空異色，色非本性空，本性空

非色，乃至諸佛無上正等菩提異本性空，本性空異諸佛無上正等菩提，

諸佛無上正等菩提非本性空，本性空非諸佛無上正等菩提者，則諸菩

薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不應觀一切法皆本性空，亦不應能證

得一切智智。

「善現當知！以色不異本性空，本性空不異色，色即是本性空，

本性空即是色，乃至諸佛無上正等菩提不異本性空，本性空不異諸佛

無上正等菩提，諸佛無上正等菩提即是本性空，本性空即是諸佛無上

正等菩提故，諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，觀一切法皆本性空，

而能證得一切智智。所以者何？離本性空無有一法是實、是常、可壞、

可斷，本性空中亦無一法是實、是常、可壞、可斷。但諸愚夫迷謬顛

倒起別異想，謂分別色異本性空，乃至分別諸佛無上正等菩提異本性

空。是諸愚夫分別諸法與本性空有差別故，不如實知色，不如實知受、

想、行、識。由不知故便執著色，執著受、想、行、識；由執著故便

於色計我、我所，於受、想、行、識計我、我所。由妄計故著內外物，

受後身色、受、想、行、識，由此不能解脫諸趣生老病死愁憂苦惱，

往來三有輪轉無窮。

「由此因緣，諸菩薩摩訶薩住本性空波羅蜜多，行深般若波羅蜜

多，不執受色，亦不壞色若空若不空；乃至不執受諸佛無上正等菩提，



42

亦不壞諸佛無上正等菩提若空若不空。所以者何？色不壞空，空不壞

色，謂此是色，此是空，乃至諸佛無上正等菩提不壞空，空不壞諸佛

無上正等菩提。謂此是諸佛無上正等菩提，此是空。譬如虛空不壞虛

空，內虛空界不壞外虛空界，外虛空界不壞內虛空界。如是，善現！

色不壞空，空不壞色，乃至諸佛無上正等菩提不壞空，空不壞諸佛無

上正等菩提。所以者何？如是諸法俱無自性，不可分別謂此是空，此

是不空，以一切法皆本性空，本性空中無差別故。」

大般若波羅蜜多經卷第五百三十三

大般若波羅蜜多經卷第五百三十四

三藏法師玄奘奉 詔譯

第三分施等品第二十九之三

爾時，善現便白佛言：「若一切法皆本性空，本性空中都無差別，

諸菩薩摩訶薩為何所住發趣無上正等菩提，作是願言：『我當趣證廣

大無上正等菩提，轉妙法輪度有情眾？』世尊！無上正等菩提廣大甚

深，無二行相、非二行相而能證得，諸菩薩摩訶薩云何能證所求無上

正等菩提？唯願如來哀愍為說！」

佛告善現：「如是！如是！如汝所說。諸佛無上正等菩提廣大甚

深，無二行相、非二行相而能證得。所以者何？菩提無二亦無分別，

若於菩提行於二相、有分別者，必不能證廣大無上正等菩提。

「善現當知！諸菩薩摩訶薩不於菩提行於二相，亦不分別，都無

所住，發趣無上正等菩提。諸菩薩摩訶薩於諸法中不行二相，亦不分



43

別，都無所行， 便能趣證廣大無上正等菩提。

「善現當知！諸菩薩摩訶薩所求無上正等菩提，非行二相而能證

得。諸菩薩摩訶薩所有菩提都無行處，謂不行色、受、想、行、識，

不行眼處乃至意處，不行色處乃至法處，不行眼界乃至意界，不行色

界乃至法界，不行眼識界乃至意識界，不行眼觸乃至意觸，不行眼觸

為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸受，不行地界乃至識界，不行因緣

乃至增上緣，不行從緣所生諸法，不行無明乃至老死，不行布施乃至

般若波羅蜜多，不行內空乃至無性自性空，不行真如乃至不思議界，

不行苦、集、滅、道聖諦，不行四念住乃至八聖道支，不行四靜慮、

四無量、四無色定，不行空、無相、無願解脫門， 不行八解脫乃至十

遍處，不行淨觀地乃至如來地，不行極喜地乃至法雲地，不行陀羅尼

門、三摩地門，不行五眼、六神通，不行如來十力乃至十八佛不共法，

不行大慈、大悲、大喜、大捨，不行三十二大士相、八十隨好，不行

無忘失法、恒住捨性，不行一切智、道相智、一切相智，不行預流果

乃至獨覺菩提，不行菩薩摩訶薩行，不行無上正等菩提。所以者何？

諸菩薩摩訶薩所有菩提，不緣名聲執我、我所。謂彼菩提不作是念：

『我行於色、受、想、行、識乃至無上正等菩提。』

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩所有菩提，非取故行、非捨故行，

於一切法無所分別。」

具壽善現便白佛言：「若菩薩摩訶薩所有菩提，非取故行、非捨

故行，於一切法無所分別，諸菩薩摩訶薩所有菩提當行何處？」佛告

善現：「於意云何？諸佛化身所有菩提當行何處？為取故行？為捨故

行？」

善現對曰：「不也！世尊！諸佛化身實無所有，云何可說所有菩

提於是處行若取、若捨？」佛告善現：「於意云何？諸阿羅漢夢中菩

提當行何處？為取故行？為捨故行？」

善現對曰：「不也！世尊！諸阿羅漢煩惱永盡，惛沈、睡眠、蓋



44

纏俱滅，畢竟無夢，云何當有夢中菩提於是處行若取、若捨？」

佛告善現：「如是！如是！如汝所說。諸菩薩摩訶薩行深般若波

羅蜜多，所有菩提亦復如是，非取故行，非捨故行，都無行處，達一

切法本性空故。」

具壽善現復白佛言：「若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，所有菩

提非取故行，非捨故行，都無行處，謂不行色、受、想、行、識，廣

說乃至不行無上正等菩提，亦復不行一切智智。將無菩薩摩訶薩眾，

不行十地，不行布施乃至般若波羅蜜多，不行四念住乃至八聖道支，

不行十六空，不行靜慮、等持、等至，乃至不行如來十力、四無所畏、

四無礙解、十八佛不共法，不行大慈、大悲、大喜、大捨，廣說乃至

八十隨好及餘無量無邊佛法，不住菩薩殊勝神通成熟有情、嚴淨佛土，

而能證得一切智智？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩所有菩提雖無行處，而諸菩薩摩訶薩

眾為欲饒益諸有情故，要行十地及行布施波羅蜜多，廣說乃至要住菩

薩殊勝神通成熟有情、嚴淨佛土，乃能證得一切智智。」

具壽善現復白佛言：「諸菩薩摩訶薩所有菩提若無行處，將無菩

薩摩訶薩眾為欲饒益諸有情故，不住十地久修令滿，不住布施乃至般

若波羅蜜多久修令滿，廣說乃至不住菩薩殊勝神通成熟有情、嚴淨佛

土久修令滿，而能證得一切智智？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩所有菩提雖無行處，而諸菩薩摩訶薩

眾為欲饒益諸有情故，要住十地久修令滿，要住布施乃至般若波羅蜜

多久修令滿，廣說乃至要住菩薩殊勝神通成熟有情、嚴淨佛土久修令

滿，乃能證得一切智智。善現當知！若菩薩摩訶薩修諸善根未總圓滿，

終不能得一切智智。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩欲得無上正等菩提，應住色本性空，

應住受、想、行、識本性空，廣說乃至應住菩薩摩訶薩行本性空，應

住無上正等菩提本性空，應住一切法本性空，應住一切有情本性空，



45

修行十地令得圓滿，修行布施乃至般若波羅蜜多令得圓滿，廣說乃至

修行菩薩殊勝神通成熟有情、嚴淨佛土令圓滿已，便得無上正等菩提。

「善現當知！是一切法本性空理及諸有情本性空理，最極寂靜，

無有少法能增能減、能生能滅、能斷能常、能染能淨、能得果能現觀。

「善現當知！諸菩薩摩訶薩依世俗故，說修般若波羅蜜多，如實

了知本性空已，證得無上正等菩提，不依勝義。所以者何？勝義諦中

無色可得，亦無受、想、行、識可得，廣說乃至無諸菩薩摩訶薩行可

得，亦無無上正等菩提可得，無行菩薩摩訶薩行者可得，亦無證得諸

佛無上正等菩提者可得。善現當知！如是諸法及諸有情，皆依世俗言

說施設，不依勝義。

「善現當知！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，從初發心雖極猛

利為諸有情行菩提行，而於此心都無所得，於諸有情亦無所得，於大

菩提亦無所得， 於佛、菩薩亦無所得，以一切法、一切有情皆本性空、

不可得故。」

爾時，善現便白佛言：「若一切法都無所有，皆本性空、無所得

者，云何菩薩摩訶薩行菩提行？云何能得無上菩提？」

佛告善現：「於意云何？汝於先時，依止斷界，斷身見等諸煩惱

結得無漏根，住無間定，證預流果，次一來果、次不還果、後阿羅漢

果。汝於彼時， 頗見有夢若心、若道、若諸道果有可得不？」

善現對曰：「不也！世尊！」

佛告善現：「若汝彼時都無所得，云何言得阿羅漢果？」善現答

言：「依世俗說，不依勝義。」

佛告善現：「如是！如是！如汝所說。諸菩薩摩訶薩亦復如是，

依世俗說行菩提行得大菩提，不依勝義。

「善現當知！依世俗故，施設有色、受、想、行、識，廣說乃至

依世俗故施設菩薩摩訶薩行，施設無上正等菩提，依世俗故，施設有

情、菩薩、諸佛，不依勝義。



46

「善現當知！諸菩薩摩訶薩不見有法能於無上正等菩提有增有減、

有益有損，以一切法本性空故。

「善現當知！諸菩薩摩訶薩於一切法，觀本性空尚不可得，況初

發心而有可得！最初發心尚不可得，況修初地乃至十地布施等六波羅

蜜多、三十七種菩提分法、三解脫門乃至無量無邊佛法而有可得！若

有可得，定無是處。如是，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多方

便善巧，行菩提行證大菩提，度有情眾常無間斷。」

爾時，善現復白佛言：「若菩薩摩訶薩雖勤精進修行布施乃至般

若波羅蜜多，安住內空乃至無性自性空，安住真如乃至不思議界，安

住苦、集、滅、道聖諦，修行四念住乃至八聖道支，修行四靜慮、四

無量、四無色定，修行空、無相、無願解脫門，修行八解脫乃至十遍

處，修行極喜地乃至法雲 地，修行一切陀羅尼門、三摩地門，修行五

眼、六神通，修行如來十力乃至十八佛不共法，修行大慈、大悲、大

喜、大捨，修行三十二大士相、八十隨好，修行無忘失法、恒住捨性，

修行一切智、道相智、一切相智，修行菩薩摩訶薩行，修行無上正等

菩提。若菩提道修未圓滿，不能證得無上菩提，云何菩薩摩訶薩修菩

提道令得圓滿，能證無上正等菩提？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多方便善巧，由此方

便善巧力故，修行布施波羅蜜多時，不得布施，不得施者，不得受者，

不得所為，亦不遠離如是諸法而行布施波羅蜜多。是菩薩摩訶薩如是

施時，則能圓滿修菩提道速得成就。如是，善現！諸菩薩摩訶薩行深

般若波羅蜜多方便善巧，修菩提道令得圓滿，能證無上正等菩提。於

淨戒等波羅蜜多，乃至菩薩摩訶薩行，及佛無上正等菩提，隨其所應

廣說亦爾。」

爾時，舍利子白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜

多時，勇猛正勤修菩提道？」

佛告舍利子：「若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時方便善巧，不



47

和合色乃至識，不離散色乃至識；不和合眼處乃至意處，不離散眼處

乃至意處；不和合色處乃至法處，不離散色處乃至法處；不和合眼界

乃至意界，不離散眼界乃至意界；不和合色界乃至法界，不離散色界

乃至法界；不和合眼識界乃至意識界，不離散眼識界乃至意識界；不

和合眼觸乃至意觸，不離散眼觸乃至意觸；不和合眼觸為緣所生諸受

乃至意觸為緣所生諸受，不離散眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生

諸受；不和合地界乃至識界，不離散地界乃至識界；不和合因緣乃至

增上緣，不離散因緣乃至增上緣；不和合從緣所生諸法，不離散從緣

所生諸法；不和合無明乃至老死，不離散無明乃至老死；不和合布施

乃至般若波羅蜜多，不離散布施乃至般若波羅蜜多；不和合內空乃至

無性自性空，不離散內空乃至無性自性空；不和合真如乃至不思議界，

不離散真如乃至不思議界；不和合苦、集、滅、道聖諦，不離散苦、集、

滅、道聖諦；不和合四念住乃至八聖道支，不離散四念住乃至八聖道

支；不和合四靜慮、四無量、四無色定，不離散四靜慮、四無量、四

無色定；不和合空、無相、無願解脫門，不離散空、無相、無願解脫

門；不和合八解脫乃至十遍處，不離散八解脫乃至十遍處；不和合淨

觀地乃至如來 地，不離散淨觀地乃至如來地；不和合極喜地乃至法雲

地，不離散極喜地乃至法雲地；不和合陀羅尼門、三摩地門，不離散

陀羅尼門、三摩地門；不和合五眼、六神通，不離散五眼、六神通；

不和合如來十力乃至十八佛不共法，不離散如來十力乃至十八佛不共

法；不和合大慈、大悲、大喜、大捨，不離散大慈、大悲、大喜、大

捨；不和合三十二大士相、八十隨好，不離散三十二大士相、八十隨

好；不和合無忘失法、恒住捨性，不離散無忘失法、恒住捨性；不和

合一切智、道相智、一切相智，不離散一切智、道相智、一切相智；

不和合預流果乃至獨覺菩提，不離散預流果乃至獨覺菩 提；不和合一

切菩薩摩訶薩行、諸佛無上正等菩提，不離散一切菩薩摩訶薩行、諸

佛無上正等菩提。何以故？如是諸法皆無自性，可令和合及離散 故。



48

「如是，舍利子！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，勇猛正勤

修菩提道。」

時，舍利子復白佛言：「若一切法都無自性可令和合及離散者，

云何菩薩摩訶薩引發般若波羅蜜多於中修學？若菩薩摩訶薩不學般若

波羅蜜多，終不能得所求無上正等菩提。」

佛告舍利子：「如是！如是！如汝所說。若菩薩摩訶薩不學般若

波羅蜜多，終不能得所求無上正等菩提。舍利子！若菩薩摩訶薩求證

無上正等菩提，要學般若波羅蜜多乃能證得。舍利子！諸菩薩摩訶薩

所求無上正等菩提，要有方便善巧乃能證得，非無方便善巧而能證得。

「舍利子！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，若見有法自性可

得則應可取，不見有法自性可得當何所取？所謂不取此是般若波羅蜜

多，此是靜慮、精進、安忍、淨戒、布施波羅蜜多，此是色蘊乃至識

蘊，此是眼處乃至意處，此是色處乃至法處，此是眼界乃至意界，此

是色界乃至法界，此是眼識界乃至意識界，此是眼觸乃至意觸，此是

眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸受，此是地界乃至識界，此是

因緣乃至增上緣，此是從緣所生諸法， 此是無明乃至老死，此是內空

乃至無性自性空，此是真如乃至不思議界，此是苦、集、滅、道聖諦，

此是四念住乃至八聖道支，此是四靜慮、四無 量、四無色定，此是空、

無相、無願解脫門，此是八解脫乃至十遍處，此是淨觀地乃至如來地，

此是極喜地乃至法雲地，此是陀羅尼門、三摩地門，此是五眼、六神

通，此是如來十力乃至十八佛不共法，此是大慈、大悲、大喜、大捨，

此是三十二大士相、八十隨好，此是無忘失法、恒住捨性，此是一切

智、道相智、一切相智，此是預流果乃至獨覺菩提，此是一切菩薩摩

訶薩行，此是諸佛無上正等菩提，此是異生，此是聲聞，此是獨覺，

此是菩薩摩訶薩，此是如來、應、正等覺。

「舍利子！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，如實了知一切法性

皆不可取，所謂般若乃至布施波羅蜜多皆不可取，色蘊乃至識蘊皆不



49

可取，眼處乃至意處皆不可取，色處乃至法處皆不可取，眼界乃至意

界皆不可取，色界乃至法界皆不可取，眼識界乃至意識界皆不可取，

眼觸乃至意觸皆不可取，眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸受皆

不可取，地界乃至識界皆不可取，因緣乃至增上緣皆不可取，從緣所

生諸法皆不可取，無明乃至老死皆不可取，四念住乃至八聖道支皆不

可取，內空乃至無性自性空皆不可取，真如乃至不思議界皆不可取，

苦、集、滅、道聖諦皆不可取，四靜慮、四無量、四無色定皆不可取，

空、無相、無願解脫門皆不可取，八解脫乃至十遍處皆不可取，淨觀

地乃至如來地皆不可取，極喜地乃至法雲地皆不可取，陀羅尼門、三

摩地門皆不可取，五眼、六神通皆不可取，如來十力乃至十八佛不共

法皆不可取，大慈、大悲、大喜、大捨皆不可取，三十二大士相、八

十隨好皆不可取，無忘失法、恒住捨性皆不可取，一切智、道相智、

一切相智皆不可取，預流果乃至獨覺菩提皆不可取，一切菩薩摩訶薩

行、諸佛無上正等菩提皆不可取，一切異生、聲聞、獨覺、菩薩、如

來皆不可取。

「舍利子！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，如實了知一切法性

不可取故，於一切法得無障礙。舍利子！此不可取波羅蜜多即是無障

波羅蜜多，如是無障波羅蜜多即是般若波羅蜜多，諸菩薩摩訶薩應於

中學。舍利子！若菩薩摩訶薩能於中學，於一切法都無所得，尚不得

學，況得無上正等菩提！況得般若波羅蜜多！況得異生、聲聞、獨覺、

菩薩、佛法！何以故？舍利子！無有少法實有自性。於無自性一切法

中，何等是異生法？何等是預流乃至諸佛法？舍利子！如是諸法既不

可得，依何等法可施設有補特伽羅？補特伽羅既不可得，云何可說此

是異生、此是預流乃至如來、應、正等覺？」

時，舍利子便白佛言：「若一切法都無自性、皆非實有，依何等

事而可了知此是異生，此是異生法？廣說乃至此是如來、應、正等覺，

此是如來、應、正等覺法？」



50

佛告舍利子：「於汝意云何？為實有色，或曾、或當如諸愚夫異

生執不？為實有受、想、行、識，或曾、或當如諸愚夫異生執不？廣

說乃至為實有諸佛無上正等菩提，或曾、或當如諸愚夫異生執不？為

實有異生乃至如來、應、正等覺，或曾、或當如諸愚夫異生執不？」

舍利子曰：「不也！世尊！但由顛倒愚夫異生有如是執。」

佛告舍利子：「諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多方便善巧，雖觀

諸法都無自性、皆非實有，而依世俗發趣無上正等菩提，為諸有情方

便宣說，令得正解離諸顛倒。」

時，舍利子復白佛言：「云何菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時方

便善巧，由此方便善巧力故，雖觀諸法都無自性、皆非實有，而依世

俗發趣無上正等菩提，為諸有情方便宣說，令得正解離諸顛倒？」

佛告舍利子：「諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，成就如是方

便善巧，謂都不見少有實法可於中住，由於中住而有罣礙，由罣礙故

而有退沒，由退沒故心便羸劣，心羸劣故便生懈怠。

「舍利子！以一切法都無實事，無我、我所，皆用無性而為自性，

本性空寂，自相空寂。唯有一切愚夫異生迷謬顛倒，執著色蘊乃至識

蘊，執著眼處乃至意處，執著色處乃至法處，執著眼界乃至意界，執

著色界乃至法界，執著眼識界乃至意識界，執著眼觸乃至意觸，執著

眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸受，執著地界乃至識界，執著

因緣乃至增上緣，執著從緣所生諸法，執著無明乃至老死，執著布施

乃至般若波羅蜜多，執著內空乃至無性自性空，執著真如乃至不思議

界，執著苦、集、滅、道聖諦，執著四念住乃至八聖道支，執著四靜

慮、四無量、四無色定，執著空、無相、無願解脫門，執著八解脫乃

至十遍處，執著淨觀地乃至如來地，執著極喜地乃至法雲地，執著陀

羅尼門、三摩地門，執著五眼、六神通，執著如來十力乃至十八佛不

共法，執著大慈、大悲、大喜、大捨，執著三十二大士相、八十隨好，

執著無忘失法、恒住捨性，執著一切智、道相智、一切相智，執著預



51

流果乃至獨覺菩提，執著菩薩摩訶薩行，執著無上正等菩提，執著異

生乃至如來、應、正等覺。

「由此因緣，諸菩薩摩訶薩觀一切法都無實事，無我、我所，皆

用無性而為自性，本性空寂，自相空寂。行深般若波羅蜜多，自立如

幻師為有情說法，諸慳貪者為說布施，諸犯戒者為說淨戒，諸瞋忿者

為說安忍，諸懈怠者為說精進，諸散亂者為說靜慮，諸惡慧者為說般

若。是菩薩摩訶薩安立有情令住布施乃至般若波羅蜜多已，復為宣說

能出生死殊勝聖法，令諸有情依之修學，或得預流果，或得一來果，

或得不還果，或得阿羅漢果，或得獨覺菩提，或入菩薩摩訶薩位，或

住無上正等菩提。」

時，舍利子復白佛言：「諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，云

何不名有所得者？謂諸有情實無所有，而令安住布施、淨戒、安忍、

精進、靜慮、般若波羅蜜多，復為宣說能出生死殊勝聖法，或令得預

流果，乃至或令證得無上正等菩提。」

佛告舍利子：「諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，於諸有情非

有所得。所以者何？是菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不見有情少

實可得，唯有世俗假說有情。舍利子！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜

多時，安住二諦，為諸有情宣說正法。何等為二？一者、世俗。二者、

勝義。舍利子！雖二諦中有情施設俱不可得，而諸菩薩摩訶薩行深般

若波羅蜜多時方便善巧，為諸有情宣說法要，令諸有情聞正法已，於

現法中尚不得我，何況當得所求聖 果！如是，舍利子！菩薩摩訶薩行

深般若波羅蜜多方便善巧，雖為有情宣說法要，令修正行得所證果，

而心於彼都無所得，了知諸法不可得故。」

時，舍利子便白佛言：「此諸菩薩摩訶薩是真菩薩摩訶薩，雖於

諸法不得一性，不得異性，不得總性，不得別性，而著如是大功德鎧。

由著如是大功德鎧，不生欲界，不生色界，不生無色界，不見有為界，

不見無為界。雖化有情令出三界，而於有情都無所得，亦復不得有情



52

施設。有情施設不可得故無縛無解，無縛解故無染無淨，無染淨故諸

趣差別不可了知，諸趣差別不可了知故無業無煩惱，無業煩惱故亦無

異熟果。既無異熟果如何得有我及有情流轉諸趣生三界等種種差別？」

佛告舍利子：「如是！如是！如汝所說。舍利子！若有情類先有

後無，菩薩、如來應有過失，先無後有理亦不然，諸趣輪迴有無亦爾。

是故，舍利子！若如來出世、若不出世，法性常住真如、法界、不虛

妄性終無改易。以一切法法性、法界、法住、法定、真如、實際猶如

虛空，此中尚無我等可得，況有色等諸法可得！既無色等諸法可得，

如何當有諸趣輪迴？諸趣輪迴既不可得，如何當有成熟有情令其解

脫？但依世俗假說為有。

「舍利子！以如是法自性皆空。諸菩薩摩訶薩從過去佛如實聞已，

為脫有情顛倒執著，求趣無上正等菩提，於求趣時不作是念：『我於

此法已得當得，令彼有情已度當度所執著處生死眾苦。』

「舍利子！是菩薩摩訶薩為脫有情顛倒執著，被功德鎧大誓莊嚴，

勇猛正勤無所戀著，不退無上正等菩提，恒於菩提不生疑惑，謂：『我

當得、不當得耶？』但正念言：『我定當得所求無上正等菩提，作諸

有情真實饒益，謂令解脫迷謬顛倒諸趣輪迴受生死苦。』舍利子！是

菩薩摩訶薩雖脫有情迷謬顛倒諸趣生死而無所得，唯依世俗說有是事。

「舍利子！如巧幻師或彼弟子，依帝網術化作無量百千俱胝那庾

多眾，復化種種上妙飲食施幻有情皆令飽滿，作此事已歡喜唱言：『我

已獲得廣大福聚。』於意云何？此巧幻師或彼弟子，實使有情得飽滿

不？」

舍利子曰：「不也！世尊！」

佛告舍利子：「菩薩摩訶薩亦復如是，從初發心，為欲度脫諸有

情故，修行布施乃至般若波羅蜜多，安住內空乃至無性自性空，安住

真如乃至不思議界，安住苦、集、滅、道聖諦，修行四念住乃至八聖

道支，修行四靜慮、四無量、四無色定，修行空、無相、無願解脫門，



53

修行八解脫乃至十遍處，修行極喜地乃至法雲地，修行陀羅尼門、三

摩地門，修行五眼、六神通，修行如來十力乃至十八佛不共法，修行

大慈、大悲、大喜、大捨，修行三十二大士相、八十隨好，修行無忘

失法、恒住捨性，修行一切智、道相智、一切相智，圓滿菩薩大菩提

道，成熟有情、嚴淨佛土。

「舍利子！諸菩薩摩訶薩雖作此事，而於有情及一切法都無所得，

不作是念：『我以此法調伏如是諸有情類，令其遠離顛倒執著，不復

往來受生死苦。』」

爾時，具壽善現便白佛言：「世尊！何謂菩薩大菩提道？諸菩薩

摩訶薩修行此道方便善巧，成熟有情、嚴淨佛土，速證無上正等菩提。」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩從初發心，所行布施乃至般若波羅蜜

多，廣說乃至所行一切智、道相智、一切相智及餘無量無邊佛法，皆

是菩薩大菩提道。諸菩薩摩訶薩修行此道，方便善巧成熟有情、嚴淨

佛土，速證無上正等菩提，而無有情、佛土等想。」

具壽善現復白佛言：「云何菩薩摩訶薩修行布施波羅蜜多時，方

便善巧成熟有情？」

佛告善現：「有菩薩摩訶薩修行布施波羅蜜多時方便善巧，自行

布施亦勸他行布施，慇懃教誡教授彼言：『諸善男子！莫著布施，若

著布施當更受身，若更受身，由斯展轉當受無量無邊大苦。諸善男子！

勝義諦中都無布施，亦無施者、受者、施物及諸施果，如是諸法本性

皆空，本性空中無法可取，諸法空性亦不可取。』如是，善現！諸菩

薩摩訶薩修行布施波羅蜜多時，雖於有情自能行施亦勸他施，而於布

施、施者、受者、施物、施果都無所得，如是布施波羅蜜多名無所得

波羅蜜多。善現當知！是菩薩摩訶薩於此諸法無所得時，方便善巧能

化有情住預流果，廣說乃至或趣無上正等菩提。如是，善現！諸菩薩

摩訶薩修行布施波羅蜜多時，成熟有情令得利樂。

「善現當知！是菩薩摩訶薩自行布施，亦勸他行布施，恒正稱揚



54

行布施法，歡喜讚歎行布施者。是菩薩摩訶薩修行如是大布施已，或

生剎帝利大族，或生婆羅門大族，或生長者大族，或生居士大族豐饒

財寶，或作小王於小國土富貴自在，或作大王於大國土富貴自在，或

作輪王於四洲界富貴自在。

「是菩薩摩訶薩生如是等諸尊貴處，以四攝事攝諸有情，先教有

情安住布施，由此漸次令住淨戒、安忍、精進、靜慮、般若，復令安

住四靜慮、四無量、四無色定，復令安住三十七種菩提分法，復令安

住三解脫門。是菩薩摩訶薩令諸有情住如是等諸善法已，或令趣入正

性離生，得預流果乃至令得阿羅漢果，或令趣入正性離生，漸次證得

獨覺菩提，或令趣入正性離生，漸次修學諸菩薩地，速趣無上正等菩

提。復告彼言：『諸善男子！當發大願速趣無上正等菩提，作諸有情

勝饒益事。諸有情類虛妄分別所執諸法皆無自性，但由顛倒妄執為有，

是故汝等當勤精進，自斷顛倒亦勸他斷，自脫生死亦令他脫，自得大

利亦令他得。』

大般若波羅蜜多經卷第五百三十四

大般若波羅蜜多經卷第五百三十五

三藏法師玄奘奉 詔譯

第三分施等品第二十九之四

「善現當知！諸菩薩摩訶薩常應如是修行布施波羅蜜多，由此布

施波羅蜜多，從初發心乃至究竟，不墮惡趣貧賤邊鄙，為欲利樂諸有

情故，多生人趣作轉輪王富貴自在多所饒益。所以者何？隨種威勢感

如是果，謂彼菩薩作轉輪王，見乞者來便作是念：『我為何事流轉生



55

死作轉輪王？豈我不為利樂有情，住生死中受斯勝果不為餘事？』作

是念已，告乞者言：『隨汝所須種種財寶吾皆當施，汝取物時如取己

物莫作他想。所以者何？我為汝等得安樂故，而受此身積集財物故，

此財物是汝等有，隨汝自取，若自受用，若轉施他勿生疑難。』是菩

薩摩訶薩如是憐愍諸有情時，無緣大悲速得圓滿。由此大悲速圓滿故，

雖恒利樂無量有情，而於有情都無所得，亦復不得所感勝果。能如實

知：『但由世俗言說，施設利樂種種諸有情事。』又如實知：『所施

設事皆如響像，雖現似有而無真實。』由斯於法都無所取。

「善現當知！諸菩薩摩訶薩常應如是修行布施波羅蜜多，謂於有

情無所顧戀，乃至能施自身骨肉，況不能捨諸外資具！謂諸資具攝受

有情，令速解脫生老病死。」

具壽善現便白佛言：「何等資具攝受有情，令速解脫生老病死？」

佛告善現：「謂修布施乃至般若波羅蜜多所有資具，若住內空乃

至無性自性空所有資具，若住真如乃至不思議界所有資具，若住苦、

集、滅、道聖諦所有資具，若修四念住乃至八聖道支所有資具，若修

四靜慮、四無量、四無色定所有資具，若修空、無相、無願解脫門所

有資具，若修八解脫乃至十遍處所有資具，若修淨觀地乃至如來地所

有資具，若修極喜地乃至法雲地所有資具，若修一切陀羅尼門、三摩

地門所有資具，若修五眼、六神通所有資具，若修如來十力乃至十八

佛不共法所有資具，若修大慈、大悲、大喜、大捨所有資具，若修無

忘失法、恒住捨性所有資具，若修一切智、道相智、一切相智所有資

具，若得預流果乃至獨覺菩提所有資具，若行菩薩摩訶薩行所有資具，

若證無上正等菩提所有資具。善現當知！諸如是等善法資具，攝受有

情令速解脫生老病死。諸菩薩摩訶薩常以如是種種資具，方便善巧攝

受有情，令速解脫生死眾苦。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩安住布施波羅蜜多，自行布施波羅

蜜多，勸諸有情行布施已，若見有情毀破淨戒，深生憐愍而告之言：



56

『汝等皆應受持淨戒，我當施汝種種資財，令汝長夜無所匱乏。汝等

由乏諸資生具，毀破淨戒作諸惡業，我當隨汝所乏資具，皆相給施令

無所乏。汝等安住淨戒律 儀，漸次當能作苦邊際，依三乘法隨其所應，

出生死苦得涅槃樂。』

「善現當知！是菩薩摩訶薩安住布施波羅蜜多，自受持淨戒，亦

勸他受持淨戒，恒正稱揚受持淨戒法，歡喜讚歎受持淨戒者。如是，

善現！諸菩薩摩訶薩修行布施波羅蜜多，勸諸有情安住淨戒，脫生死

苦得涅槃樂。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩安住布施波羅蜜多，見諸有情更相

忿恚，深生憐愍而告之言：『汝等何緣更相忿恚？汝等若為有所匱乏

展轉相於造諸惡者，應從我索莫生疑難，隨汝所須皆當施與。汝等不

應更相忿恚，應修安忍共起慈心。』善現當知！是菩薩摩訶薩安住布

施波羅蜜多，勸諸有情修安忍已，欲令堅固復告之言：『忿恚因緣都

無定實，皆從虛妄分別所起，以一切法本性空故。汝等何緣於無實法

妄生忿恚更相毀損？汝等莫因虛妄分別更相忿恚造諸惡業，當墮地獄、

傍生、鬼界及餘惡處受諸重苦，其苦楚毒剛強猛利，切害身心最極難

忍。汝等莫執非實有事妄相忿恚作諸罪業，由斯罪業，下劣人身尚難

可得，況生天趣或生人中，值佛聞法、深心信受、如說修行！汝等當

知人身難得，佛出難遇，生信復難，聞法受行復難。於是汝等今者既

具斯事，勿由忿恚而失好時，若失此時則難救療。是故汝等於諸有情，

莫生忿恚當修安忍。』

「善現當知！是菩薩摩訶薩安住布施波羅蜜多，自行安忍，亦勸

他行安忍，恒正稱揚行安忍法，歡喜讚歎行安忍者。如是，善現！諸

菩薩摩訶薩安住布施波羅蜜多，勸諸有情修行安忍，諸有情類由此展

轉，漸依三乘而得出離。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩安住布施波羅蜜多，見諸有情身心

懈怠，深生憐愍而告之言：『汝等何緣不勤精進修諸善法而生懈怠？』



57

彼作是言：

『我乏資具，於諸善法不獲勤修。』菩薩告言：『我能施汝所乏

資具令汝充足，汝應勤修布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若。』

時，諸有情得是菩薩所施資具無所乏少，便能發起身心精進修諸善法

疾得圓滿。彼由諸善得圓滿故，漸次引生諸無漏法，因無漏法，有得

預流、一來、不還、阿羅漢果，或有獲得獨覺菩提，或入菩薩正性離

生，漸次修行諸菩薩地，當證無上正等菩提。

「善現當知！是菩薩摩訶薩安住布施波羅蜜多，自行精進，亦勸

他行精進，恒正稱揚行精進法，歡喜讚歎行精進者。如是，善現！諸

菩薩摩訶薩安住布施波羅蜜多，令諸有情遠離懈怠，勤修諸善速得出

離。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩安住布施波羅蜜多，見諸有情身心

散亂，深生憐愍而告之言：『汝等何緣不修靜慮，散亂失念生死輪迴？』

彼作是言：

『我乏資具故，於靜慮不能修習。』菩薩告言：『我能施汝所乏

資具皆令充足，汝等從今不應復起虛妄分別，攀緣內外種種尋伺擾亂

自心。』時，諸有情得是菩薩所施資具無所乏少，便能伏斷虛妄、分

別、尋伺、欲惡、入初靜慮，漸次復入第二、第三、第四靜慮。依諸

靜慮，復能引發慈、悲、喜、捨四種梵住，靜慮、無量為所依止，復

能漸入四無色定。靜慮、無量、無色調心令柔軟已，修四念住，展轉

乃至八聖道支，由此復能引空、無相、無願等法皆令滿足，隨其所應

得三乘果。

「善現當知！是菩薩摩訶薩安住布施波羅蜜多，自修靜慮，亦勸

他修靜慮，恒正稱揚修靜慮法，歡喜讚歎修靜慮者。如是，善現！諸

菩薩摩訶薩安住布施波羅蜜多，勸諸有情遠離散亂修諸靜慮獲大饒益。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩安住布施波羅蜜多，見諸有情愚癡

顛倒，深生憐愍而告之曰：『汝等何緣不修般若，愚癡顛倒生死輪迴？』



58

彼作是言：

『我乏資具故，於般若不能修習。』菩薩告言：『我能施汝所乏

資具令皆充足，汝可受之。先修布施、淨戒、安忍、精進、靜慮得圓

滿已，應審觀察諸法實相，修行般若波羅蜜多。謂於爾時，應審觀察

為有少法而可得不？謂我、有情廣說乃至知者、見者為可得不？色乃

至識，眼處乃至意處，色處乃至法處，眼界乃至意界，色界乃至法界，

眼識界乃至意識界，眼觸乃至意觸，眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣

所生諸受，地界乃至識界，因緣乃至增上緣，從緣所生諸法，無明乃

至老死，欲界、色界、無色界，布施乃至般若波羅蜜多，內空乃至無

性自性空，真如乃至不思議界，苦、集、滅、道聖諦，四念住乃至八

聖道支，四靜慮、四無量、四無色定，空、無相、無願解脫門，八解

脫乃至十遍處，淨觀地乃至如來地，極喜地乃至法雲地，陀羅尼門、

三摩地門，五眼、六神通，如來十力乃至十八佛不共法，大慈、大悲、

大喜、大捨，三十二大士相、八十隨好，無忘失法、恒住捨性，一切

智、道相智、一切相智，預流果乃至獨覺菩提，一切菩薩摩訶薩行，

諸佛無上正等菩提，一一審察為可得不？』

「彼諸有情既得資具無所匱乏，依菩薩語先修布施、淨戒、安忍、

精進、靜慮得圓滿已，復審觀察諸法實相，修行般若波羅蜜多。審觀

察時如先所說，諸法實性皆不可得，不可得故無所執著，不執著故不

見少法有生有滅、有染有淨。彼於諸法無所得時，於一切處不生分別，

謂不分別此是地獄、傍生、鬼界、若阿素洛、若人、若天，亦不分別

持戒、破戒，亦不分別異生、聖者，亦不分別此是預流乃至此是菩薩、

諸佛，亦不分別有為、無為。彼由如是無分別故，隨其所應，漸次證

得三乘聖果。

「善現當知！是菩薩摩訶薩安住布施波羅蜜多，自修般若，亦勸

他修般若，恒正稱揚修般若法，歡喜讚歎修般若者。如是，善現！諸

菩薩摩訶薩安住布施波羅蜜多，勸諸有情勤修般若，令獲殊勝畢竟安



59

樂。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩安住布施波羅蜜多，自行布施乃至

般若波羅蜜多，亦勸他行布施乃至般若波羅蜜多已，復見有情輪轉諸

趣受生死苦未得解脫，欲令解脫生死苦故，先以種種資具饒益，後以

出世諸無漏法，方便善巧而攝受之。彼諸有情既得資具無所乏少，身

心勇猛，能住內空乃至無性自性空，能住真如乃至不思議界，能住苦、

集、滅、道聖諦，能修四念住乃至八聖道支，能修四靜慮、四無量、

四無色定，能修空、無相、無願解脫門，能修八解脫乃至十遍處，能

修淨觀地乃至如來地，能修極喜地乃至法雲地，能修陀羅尼門、三摩

地門，能修五眼、六神通，能修如來十力乃至十八佛不共法，能修大

慈、大悲、大喜、大捨，能修無忘失法、恒住捨性，能修一切智、道

相智、一切相智，能修諸餘無邊佛法。彼諸有情，由無漏法所攝受故，

解脫生死得涅槃樂。

「善現當知！是菩薩摩訶薩安住布施波羅蜜多，自行種種勝無漏

法，亦勸他行種種勝無漏法，恒正稱揚行種種勝無漏法，歡喜讚歎行

種種勝無漏法者。如是，善現！諸菩薩摩訶薩安住布施波羅蜜多，以

無漏法攝受有情，令脫生死得涅槃樂。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩安住布施波羅蜜多，見諸有情無依

無怙，受諸苦惱資具匱乏，深生憐愍而安慰言：『我能為汝作所依怙，

令汝解脫所受苦事。汝等所須衣服、飲食及餘資具，皆隨意索，我當

隨汝所索皆施，令汝長夜利益安樂。汝等受我所施物時，如取己物莫

生他想。所以者何？我於長夜積集財物，但為汝等得饒益故。汝等今

者以無難心，於此財物隨意受取，受已先應自正受用修諸善業，後以

此物施諸有情亦令修善，謂令修行布施、淨戒、安忍、精進、靜慮般

若波羅蜜多，亦令安住內空乃至無性自性空，亦令安住真如乃至不思

議界，亦令安住苦、集、滅、道聖諦，亦令修行三十七種菩提分法，

亦令修行四靜慮、四無量、四無色定，亦令修行三解脫門，亦令修行



60

八解脫乃至十遍處，亦令修行淨觀地乃至如來地，亦令修行極喜地乃

至法雲地，亦令修行陀羅尼門、三摩地門，亦令修行五眼、六神通，

亦令修行如來十力乃至十八佛不共法，亦令修行大慈、大悲、大喜、

大捨，亦令修行無忘失法、恒住捨性，亦令修行一切智、道相智、一

切相智，亦令修行諸餘無量無邊佛法。』

「善現當知！是菩薩摩訶薩如是教導諸有情已，隨其所應，復令

修習諸無漏法住預流果或一來果，乃至或住獨覺菩提，或住無上正等

菩提。

「如是，善現！諸菩薩摩訶薩修行布施波羅蜜多，方便善巧成熟

有情，令其解脫惡趣生死，如應證得三乘涅槃。」具壽善現復白佛言：

「云何菩薩摩訶薩修行淨戒波羅蜜多及餘菩薩大菩提道，方便善巧成

熟有情？」

佛告善現：「有菩薩摩訶薩修行淨戒波羅蜜多時方便善巧，見諸

有情資財匱乏、煩惱熾盛、不能修善，憐愍告言：『汝等若為資財匱

乏不能修善，我當施汝種種資財。汝等莫生煩惱惡業，應正修學布施

等善。』是菩薩摩訶薩安住淨戒波羅蜜多，如應攝受諸有情類，有慳

貪者，令修布施，於身、命、財無所戀着；有破戒者，令修淨戒，能

正受行十善業道，住律儀戒不破不穿，無穢無雜亦無執取；有忿恚者

令修安忍，毀辱加害心無變易；有懈怠者令修精進，修諸善法如救頭

燃；有散亂者令修靜慮，心恒寂定離諸散動；有愚癡者令修妙慧；執

著法者令觀法空；於餘功德有匱乏者，令勤精進修餘功德。如是，善

現！諸菩薩摩訶薩安住淨戒波羅蜜多，成熟有情方便善巧，或令解脫

諸惡趣苦，或令證得三乘涅槃。

「善現當知！有菩薩摩訶薩修行餘四波羅蜜多及餘菩薩大菩提道，

一一皆能方便善巧，以一切善成熟有情，或令解脫諸惡趣苦，或令證

得三乘涅槃，一一如前布施廣說。」

第三分佛國品第三十之一



61

爾時，善現作是念言：「云何菩薩摩訶薩道？諸菩薩摩訶薩安住

其中，被功德鎧利益安樂一切有情，速能證得一切智智？」

佛知其念告善現曰：「善現當知！布施、淨戒、安忍、精進、靜

慮、般若波羅蜜多，廣說乃至一切相智及餘無量無邊佛法，皆是菩薩

摩訶薩道。復次，善現！總一切法皆是菩薩摩訶薩道。

「復次，善現！於意云何？頗有少法，諸菩薩摩訶薩所不應學？

諸菩薩摩訶薩不學此法，頗能證得一切智智？」善現對曰：「不也！

世尊！」

佛告善現：「如是！如是！定無少法諸菩薩摩訶薩所不應學。諸

菩薩摩訶薩不學此法，必不能得一切智智。所以者何？若菩薩摩訶薩

於一切法不能遍知，不成如來、應、正等覺。」

具壽善現便白佛言：「若一切法自性皆空，云何菩薩摩訶薩眾學

一切法？將無世尊於無戲論而興戲論，謂有諸法是此、是彼，由是、

為是；此法是世間，此法是出世間；此法是有漏，此法是無漏；此法

是有為，此法是無為；此是異生法，此是預流法，廣說乃至此是菩薩

法，此是諸佛法？」

佛告善現：「如是！如是！諸所有法自性皆空。若一切法自性不

空，則諸菩薩摩訶薩應不能得一切智智，以一切法自性皆空，是故菩

薩摩訶薩定能證得一切智智。又汝所言『若一切法自性皆空，云何菩

薩摩訶薩眾學一切法？廣說乃至此是菩薩、諸佛法？』者，善現當知！

若諸有情知一切法自性皆空，則諸菩薩摩訶薩不應學一切法，亦不能

得一切智智，為諸有情宣說開示。以諸有情不知諸法自性皆空，是故

菩薩摩訶薩定應學一切法，亦能證得一切智智，為諸有情宣說開示。

「善現當知！諸菩薩摩訶薩於菩薩道初修學時，應審觀察：『諸

法自性皆不可得，唯有虛妄分別所作，我當審察諸法自性皆畢竟空，

不應於中有所執著，謂不應執著色，亦不應執著受、想、行、識，廣

說乃至不應執著一切菩薩摩訶薩行，亦不應執著諸佛無上正等菩提。



62

所以者何？以一切法自性皆空，空性不應執著空性，空中空性尚不可

得，況有空性能執著空！』

「善現當知！諸菩薩摩訶薩如是觀察一切法時，於諸法性雖不執

著，而於諸法常勤修學曾無厭倦。是菩薩摩訶薩住此學中，觀諸有情

心行差別，謂審觀察是諸有情心行何處？既觀察已，如實了知彼心但

行虛妄分別所執著處。爾時，菩薩便作是念：『彼心既行虛妄分別所

執著處，我令解脫定不為難。』是菩薩摩訶薩作此念已，安住般若波

羅蜜多，方便善巧教授教誡諸有情言：『汝等今者皆應遠離虛妄分別

所執著處，趣入正法修諸善行。』復作是言：『汝等今者應行布施，

當得資具無所乏少，然莫恃此而生憍逸。所以者何？此中都無堅實可

得。汝等今者應行淨戒、安忍、精進、靜慮、般若，當得種種功德具

足，然莫恃此而生憍逸。所以者何？此中都無堅實可得。廣說乃至汝

等今者應行預流果乃至無上正等菩提及餘無量無邊佛法，然莫恃此而

生憍逸。所以者何？此中都無堅實可得。』

「是菩薩摩訶薩安住般若波羅蜜多方便善巧，教授教誡諸有情時，

行菩薩道無所執著。所以者何？一切法性不應執著，若能執著、若所

執著皆無自性，以一切法自性空故。

「善現當知！諸菩薩摩訶薩如是修行菩薩道時，於一切法都無所

住，以無所住而為方便，雖行布施乃至般若波羅蜜多，而於其中都無

所住，廣說乃至雖行菩薩摩訶薩行、諸佛無上正等菩提及餘無量無邊

佛法，而於其中都無所住。所以者何？如是自性行者、行相一切皆空

故，於其中都無所住。

「善現當知！諸菩薩摩訶薩雖能得預流果，廣說乃至獨覺菩提，

而於其中不欲證住。所以者何？有二緣故，云何為二？一者、彼果都

無自性，能住、所住俱不可得。二者、於彼不生喜足。是故於中不欲

證住，謂諸菩薩摩訶薩眾恒作是念：『我定應得預流果乃至獨覺菩提，

不應不得，然於其中不應證住。所以者何？我從初發無上正等菩提心



63

來，於一切時更無餘想，唯求無上正等菩提，然我定當證得無上正等

菩提，豈於中間應住餘果？』

「善現當知！是菩薩摩訶薩從初發心乃至趣入菩薩所得正性離生，

曾無異想，但求無上正等菩提。善現當知！是菩薩摩訶薩從得初地展

轉乃至得第十地，曾無異想，但求無上正等菩提。善現當知！是菩薩

摩訶薩專求無上正等菩提，於一切時心無散亂，諸有發起身、語、意

業，無不皆與菩提心俱。善現當知！是菩薩摩訶薩住菩提心起菩提道，

不為餘事擾亂其心。」

具壽善現便白佛言：「若一切法畢竟不生，云何菩薩摩訶薩眾起

菩提道？」

佛告善現：「如是！如是！一切法皆不生，此復云何諸無所作、

無所趣者，知一切法皆不生故。」具壽善現復白佛言：「豈不諸佛出

現世間、若不出世，諸法法性法爾常住？」

佛告善現：「如是！如是！然諸有情不能解了諸法法性法爾常住，

輪迴生死受諸苦惱。諸菩薩摩訶薩為饒益彼起菩提道，由菩提道令諸

有情畢竟解脫生死眾苦，證得常樂清涼涅槃。」

爾時，具壽善現復白佛言：「世尊！諸菩薩摩訶薩為用生道得菩

提耶？」佛言：「不爾！」

「世尊！為用不生道得菩提耶？」佛言：「不爾！」

「世尊！為用生、不生道得菩提耶？」佛言：「不爾！」

「世尊！為用非生、非不生道得菩提耶？」佛言：「不爾！」

具壽善現便白佛言：「若爾，菩薩摩訶薩云何當得菩提耶？」

佛告善現：「菩提不由道、非道得。所以者何？菩提即道，道即

菩提，是故不由道、非道得。」

具壽善現復白佛言：「若菩提即道，道即菩提者，豈不菩薩摩訶

薩已得菩提道，應已得菩提？若爾，世尊何緣復為諸菩薩說如來十力、

四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法、三



64

十二相、八十隨好及餘無量無邊佛法令其修證？」

佛告善現：「於意云何？汝豈謂佛得菩提耶？」

善現對曰：「不也！世尊！所以者何？佛即菩提，菩提即佛故，

不應謂佛得菩提。」

佛告善現：「如是！如是！然汝所問『豈不菩薩摩訶薩已得菩提

道，應已得菩提？』者，善現當知！諸菩薩摩訶薩修菩提道未得圓滿，

云何可說已得菩提？

「善現當知！諸菩薩摩訶薩若已圓滿布施、淨戒、安忍、精進、

靜慮、般若波羅蜜多，廣說乃至一切相智及餘無量無邊佛法，從此無

間用一剎那金剛喻定相應般若，永斷一切煩惱、所知二障麁重習氣相

續，證得無上正等菩提，乃名如來、應、正等覺，於一切法得大自在。」

具壽善現復白佛言：「云何菩薩摩訶薩嚴淨佛土？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩從初發心乃至究竟，常自清淨身、語、

意業三種麁重，亦清淨他身、語、意業三種麁重，便能嚴淨所居佛土。」

具壽善現便白佛言：「何謂菩薩摩訶薩身、語、意業三種麁重？」

佛告善現：「若害生命、若不與取、若欲邪行，此三不善是名菩

薩身業麁重；若虛誑語、若離間語、若麁惡語、若雜穢語，此四不善

是名菩薩語業麁重；若貪欲、若瞋恚、若邪見，此三不善是名菩薩意

業麁重。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩所有慳貪、破戒、忿恚、懈怠、散

亂、惡慧之心，亦名麁重。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩戒蘊、定蘊、慧蘊、解脫蘊、解脫

智見蘊皆不清淨，亦名麁重。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩遠離四念住、四正斷、四神足、五

根、五力、七等覺支、八聖道支，廣說乃至一切菩薩摩訶薩行、諸佛

無上正等菩提，亦名麁重。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩貪著預流果乃至獨覺菩提，亦名麁



65

重。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩起色蘊想乃至識蘊想，亦名麁重；

廣說乃至起一切菩薩摩訶薩行想及諸佛無上正等菩提想，亦名麁重；

起異生想、聲聞想、獨覺想、菩薩想、如來想，亦名麁重；起地獄想、

傍生想、鬼界想、人想、天想、男想、女想，亦名麁重；起欲界想、

色界想、無色界想，亦名麁重；起善想、非善想、有漏想、無漏想、

世間想、出世間想、有為想、無為想，亦名麁重。

「善現當知！諸如是等無量無邊執著諸法，及諸有情虛妄分別，

并所發起身、語、意業，及彼種類無堪任性，皆名麁重。諸菩薩摩訶

薩於此麁重皆應遠離。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，遠離如是所說

麁重，自行布施波羅蜜多，亦勸他行布施波羅蜜多，若諸有情須食與

食，須飲與飲，須餘資具與餘資具，隨處、隨時、隨所須物悉皆施與，

如自所行種種布施，勸他亦爾。如是施已，持此善根與諸有情平等共

有迴向所居嚴淨佛土，令速圓滿利樂有情。是菩薩摩訶薩自行淨戒乃

至般若波羅蜜多，亦勸他行淨戒乃至般若波羅蜜多。作是事已，持此

善根與諸有情平等共有迴向所居嚴淨佛土，令速圓滿利樂有情。

「復次，善現！有菩薩摩訶薩以通願力，盛滿三千大千世界上妙

七寶，施佛、法、僧及佛制多。施已歡喜發弘誓願：『我持如是所種

善根，與諸有情平等共有迴向所居嚴淨佛土，當令我土七寶莊嚴，一

切有情隨意受用種種珍寶而無貪著。』

「復次，善現！有菩薩摩訶薩以通願力，擊奏無量天上、人中諸

妙伎樂，供養三寶及佛制多。供已歡喜發弘誓願：『我持如是所種善

根，與諸有情平等共有迴向所居嚴淨佛土，當令我土常奏如是諸妙伎

樂，有情聞者身心悅豫而無貪著。』

「復次，善現！有菩薩摩訶薩以通願力，盛滿三千大千世界人中、

天上諸妙香花，供養三寶及佛制多。供已歡喜發弘誓願：『我持如是



66

所種善根，與諸有情平等共有迴向所居嚴淨佛土，當令我土常有如是

諸妙香華，有情受用身心悅豫而無貪著。』

「復次，善現！有菩薩摩訶薩以通願力，營辦百味上妙飲食，供

養諸佛、獨覺、聲聞及諸菩薩摩訶薩眾。供已歡喜發弘誓願：『我持

如是所種善根，與諸有情平等共有迴向所居嚴淨佛土，當得無上正等

覺時，令我土中諸有情類，皆食如是百味飲食，資悅身心而無貪著。』

「復次，善現！有菩薩摩訶薩以通願力，營辦種種天上、人中諸

妙塗香、細軟衣服，奉施諸佛、獨覺、聲聞及諸菩薩摩訶薩眾，或復

施法并佛制多。施已歡喜發弘誓願：『我持如是所種善根，與諸有情

平等共有迴向所居嚴淨佛土，當得無上正等覺時，令我土中諸有情類，

常得如是衣服、塗香，隨意受用而無貪著。』

「復次，善現！有菩薩摩訶薩以通願力，嚴辦種種隨意所生人中、

天上五妙欲境，供養諸佛及佛制多、獨覺、聲聞并諸菩薩摩訶薩眾，

施餘有情。施已歡喜發弘誓願：『我持如是所種善根，與諸有情平等

共有迴向所居嚴淨佛土，當得無上正等覺時，令我土中諸有情類，隨

心所樂上妙色、聲、香、味、觸境隨念即至，歡喜受用而無貪著。』

「復次，善現！有菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，勇猛正勤發弘

誓願，自住內空乃至無性自性空，亦勸他住內空乃至無性自性空，廣

說乃至自修無上正等菩提，亦勸他修無上正等菩提。作此事已復發願

言：『當得無上正等覺時，令我土中諸有情類，常不遠離諸如是等種

種功德。』

「如是，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，由此行願便能

嚴淨所居佛土。

「善現當知！是諸菩薩摩訶薩眾隨爾所時行菩提道，應得圓滿所

起行願，即爾所時精勤修學。由此因緣，自能成就一切善法，亦能令

他漸次成就一切善法，自能修得殊勝相好所莊嚴身，亦能令他漸次修

得殊勝相好所莊嚴身，由廣大福所攝受故。



67

「善現當知！是諸菩薩摩訶薩眾所修行願得圓滿已，各於所居嚴

淨佛土，證得無上正等覺時，所化有情亦生彼土，共受淨土大乘法樂。

大般若波羅蜜多經卷第五百三十五


	大眾閱藏經典彙編 CBETA2018 版
	佛经安置须知
	读诵佛经须知
	保宁勇禅师示看经警策文
	起诵仪
	请佛发愿
	南无本师释迦牟尼佛南无本师释迦牟尼佛南无本师释迦牟尼佛
	南无香云盖菩萨摩诃萨（三称）


