
1

大眾閱藏經典彙編 CBETA2018 版

大般若波罗蜜多經
（六百卷：第521卷至第525卷）

唐三藏法師玄奘奉 詔譯



2

佛经安置须知

1. 经典应恭敬放在清净高处以及其他书籍的上面，不可随意

扔放床上、座椅上等不净处。

2. 凡经书等法宝阅毕，可辗转流通，赠送其他道友，不可任

意烧毁或丢弃。

3. 如手捧或装于口袋携带时，不得低于腰部，不可挟腋下。

4. 不得口吹经上灰尘，应以专用净布拭去。

5. 不可在经典所在的地方，有种种污秽行为。

读诵佛经须知

1. 经典乃三世诸佛之师，如来法身舍利，亦当作真佛看，不

可作纸墨等看。礼诵持念，种种修持，皆当以诚敬为主。

2. 不可躺着看经书，以口水沾指翻经页，不可以污手触经。

3. 经书上不可涂写。不得一边散心杂话，一边看经书。

4. 中断不看时，应夹放纸条、书签做记号。不可折页、折角，或经

书面朝下作“人”字形搁置。

保宁勇禅师示看经警策文

夫看经之法后学须知：当净三业。若三业无亏，则百福俱集。三业者，

身、口、意业也。

（一）端身正坐，如对圣容，则身业净也。

（二）口无杂言，断诸嬉笑，则口业净也。

（三）意不散乱，屏息万缘，则意业净也。

内心既寂，外境俱捐。方契悟于真源，庶研穷于法理，可谓水澄珠

莹，云散月明。义海涌于胸襟，智岳凝于耳目。辄莫容易，实非小缘。

心法双忘，自他俱利。若能如是，真报佛恩。



3

起诵仪

请佛发愿

稽首禮諸佛 及法比丘僧 我今為自利 亦利諸有情

與諸善同修 正聞大藏經 傳承三聖學 令正法久住

南无本师释迦牟尼佛
南无本师释迦牟尼佛
南无本师释迦牟尼佛

香赞

（一遍）

炉香乍爇. 法界蒙薰. 诸佛海会悉遥闻.

随处结祥云.诚意方殷.诸佛现全身.

南无香云盖菩萨摩诃萨（三称）

开经偈

（一遍）

无上甚深微妙法 百千万劫难遭遇

我今见闻得受持 愿解如来真实义

讽诵经时 当愿众生：

顺佛所说 总持不忘.

（注：此阅藏仪轨可以根据需要自行调整）



4

大般若波羅蜜多經卷第五百二十一

三藏法師玄奘奉 詔譯

第三分見不動品第二十五之一

時，天帝釋竊作是念：「若菩薩摩訶薩修行布施波羅蜜多廣說乃

至一切相智，尚超一切有情之上，況得無上正等菩提！若諸有情聞說

一切智智名字深生信解，尚為獲得人中善利及得世間最勝壽命，況發

無上正等覺心，或能聽聞甚深般若波羅蜜多！若諸有情能發無上正等

覺心，聽聞般若波羅蜜多甚深經典，諸餘有情皆應願樂，所獲功德，

世間天、人、阿素洛等皆不能及。」

爾時，世尊知天帝釋心之所念，便告之言：「如是！如是！如汝

所念。」

時，天帝釋踊躍歡喜，即取天上微妙音華，奉散如來及諸菩薩。

既散華已，作是願言：「若菩薩乘善男子等求趣無上正等菩提，以我

所生善根功德，令彼所願速得圓滿，疾能證得一切智智，令彼所求無

上佛法速得圓滿，令彼所求自然人法速得圓滿，令彼所求真無漏法速

得圓滿，令彼一切所欲聞法皆得如意。若求聲聞、獨覺乘者，亦令所

願疾得滿足。」

作是願已，便白佛言：「若菩薩乘善男子等已發無上正等覺心，

我終不生一念異意，令其退轉大菩提心。我亦不生一念異意，令諸菩

薩厭離無上正等菩提，退墮聲聞、獨覺等地。

「世尊！若菩薩摩訶薩已於無上正等菩提深心樂欲，我願彼心倍

復增進，速證無上正等菩提。願彼菩薩摩訶薩眾，見生死中種種苦已，

為欲利樂世間天、人、阿素洛等，發起種種堅固大願：『我既自度生

死大海，亦當精勤度未度者。我既自解生死繫縛，亦當精勤解未解者。

我於種種生死恐怖既自安隱，亦當精勤安未安者。我既自證究竟涅槃，



5

亦當精勤令未證者皆同證得。』

「世尊！若善男子、善女人等，於初發心菩薩功德深心隨喜，得

幾許福？於久發心菩薩功德深心隨喜，得幾許福？於不退轉地菩薩功

德深心隨喜，得幾許福？於一生所繫菩薩功德深心隨喜，得幾許福？」

爾時，佛告天帝釋言：「憍尸迦！四大洲界可知兩數，此善男子、

善女人等，隨喜俱心所生福德不可知量。憍尸迦！小千世界可知兩數，

此善男子、善女人等，隨喜俱心所生福德不可知量。憍尸迦！中千世

界可知兩數，此善男子、善女人等，隨喜俱心所生福德不可知量。憍

尸迦！我此三千大千世界可知兩數，此善男子、善女人等，隨喜俱心

所生福德不可知量。憍尸迦！假使三千大千世界合為一海，有取一毛

析為百分，持一分端沾彼海水可知滴數，此善男子、善女人等，隨喜

俱心所生福德不可知量。所以者何？是善男子、善女人等，隨喜俱心

所生福德無邊際故。」

時，天帝釋復白佛言：「若諸有情於諸菩薩殊勝功德不隨喜者，

當知皆是魔所執持、魔所魅著、魔之朋黨、魔天界沒來生此間。所以

者何？若菩薩摩訶薩求趣無上正等菩提，修諸菩薩摩訶薩行，若有發

心於彼功德深生隨喜，皆能破壞一切魔軍宮殿眷屬。世尊！若諸有情，

深心敬愛佛、法、僧寶， 隨所生處常欲見佛、聞法、遇僧，於諸菩薩

摩訶薩眾功德善根應深隨喜。既隨喜已，迴向無上正等菩提，而不應

生二、不二想；若能如是，疾證無上正等菩提，饒益有情，破魔軍眾。」

爾時，佛告天帝釋言：「如是！如是！如汝所說。憍尸迦！若諸

有情於菩薩摩訶薩功德善根深心隨喜，迴向無上正等菩提，是諸有情

速能圓滿諸菩薩行，疾證無上正等菩提。若諸有情於菩薩摩訶薩功德

善根深心隨喜，迴向無上正等菩提，是諸有情具大威力，常能奉事一

切如來、應、正等覺及善知識，恒聞般若波羅蜜多甚深經典善知義趣。

是諸有情成就如是隨喜迴向功德善根，隨所生處常為一切世間天、人、

阿素洛等供養恭敬、尊重讚歎，不見惡色，不聞惡聲，不嗅惡香，不



6

甞惡味，不覺惡觸，不思惡法，常不遠離諸佛世尊，從一佛土趣一佛

土，親近諸佛種諸善根，成熟有情、嚴淨佛土。何以故？

「憍尸迦！是諸有情能於無量最初發心諸菩薩眾功德善根深心隨

喜，迴向無上正等菩提。能於無量已住初地乃至十地諸菩薩眾功德善

根深心隨喜，迴向無上正等菩提。能於無量一生所繫諸菩薩眾功德善

根深心隨喜，迴向無上正等菩提。由此因緣，是諸有情善根增進，疾

證無上正等菩提。既得無上正等菩提，能盡未來如實饒益無量無數無

邊有情，令住無餘般涅槃界。

「以是故，憍尸迦！住菩薩乘善男子等，於初發心諸菩薩眾功德

善根，於久發心諸菩薩眾功德善根，於不退轉地諸菩薩眾功德善根，

於一生所繫諸菩薩眾功德善根，皆應隨喜，迴向無上正等菩提。於生

隨喜及迴向時，不應執著即心、離心隨喜迴向，不應執著即心修行、

離心修行。若能如是無所執著，隨喜迴向修諸菩薩摩訶薩行，速證無

上正等菩提，度諸天、人、阿素洛等，令脫生死得般涅槃。」

爾時，善現便白佛言：「如世尊說諸法如幻，云何菩薩摩訶薩以

如幻心能得無上正等菩提？」佛告善現：「於意云何？汝見菩薩摩訶

薩如幻心不？」

善現答言：「不也！世尊！我不見幻，亦不見有如幻之心。」

佛告善現：「於意云何？若處無幻、無如幻心，汝見有是心能得

無上正等菩提不？」善現答言：「不也！世尊！我都不見有處無幻、

無如幻心，更有是心能得無上正等菩提。」

佛告善現：「於意云何？若處離幻、離如幻心，汝見有是法能得

無上正等菩提不？」

善現答言：「不也！世尊！我都不見有處離幻、離如幻心，更有

是法能得無上正等菩提！

「世尊！我都不見即、離心法，說何等法是有、是無？以一切法

畢竟離故。若一切法畢竟離者，不可施設此法是有、此法是無。若法



7

不可施設有、無，則不可說能得無上正等菩提，非無所有法能得菩提

故。所以者何？以一切法皆無所有，性不可得，無染無淨。何以故？

以般若波羅蜜多乃至布施波羅蜜多皆畢竟離故，內空乃至無性自性空

亦畢竟離故，真如乃至不思議界亦畢竟離故，苦、集、滅、道聖諦亦

畢竟離故，四念住乃至八聖道支亦畢竟離故，四靜慮、四無量、四無

色定亦畢竟離故，空、無相、無願解脫門亦畢竟離故，八解脫乃至十

遍處亦畢竟離故，極喜地乃至法雲地亦畢竟離 故，陀羅尼門、三摩地

門亦畢竟離故，五眼、六神通亦畢竟離故，如來十力乃至十八佛不共

法亦畢竟離故，大慈、大悲、大喜、大捨亦畢竟離故，三

十二大士相、八十隨好亦畢竟離故，無忘失法、恒住捨性亦畢竟

離故，一切智、道相智、一切相智亦畢竟離故，一切菩薩摩訶薩行、

諸佛無上正等菩提亦畢竟離故，一切智智亦畢竟離故。

「世尊！若法畢竟離，是法不應修，亦不應遣，亦復不應有所引

發，甚深般若波羅蜜多畢竟離故，於法不應有所引發。

「世尊！甚深般若波羅蜜多既畢竟離，云何可說諸菩薩摩訶薩依

深般若波羅蜜多證得無上正等菩提？世尊！諸佛無上正等菩提亦畢竟

離，云何離法能得離法？是故般若波羅蜜多應不可說證得無上正等菩

提。」

佛告善現：「善哉！善哉！如是！如是！如汝所說。般若波羅蜜

多乃至布施波羅蜜多皆畢竟離，廣說乃至一切智智亦畢竟離。善現當

知！以般若波羅蜜多畢竟離，廣說乃至一切智智亦畢竟離，可說菩薩

摩訶薩證得畢竟離諸佛無上正等菩提。善現當知！若般若波羅蜜多非

畢竟離，應非般若波羅蜜多，廣說乃至若一切智智非畢竟離，應非一

切智智。善現當知！以般若波羅蜜多畢竟離故，得名般若波羅蜜多，

廣說乃至以一切智智畢竟離故，得名一切智智。是故，善現！諸菩薩

摩訶薩非不依止甚深般若波羅蜜多證得無上正等菩提。善現當知！雖

非離法能得離法，而得無上正等菩提非不依止甚深般若波羅蜜多。是



8

故菩薩摩訶薩眾欲得無上正等菩提，應勤修學甚深般若波羅蜜多。」

具壽善現便白佛言：「諸菩薩摩訶薩所行義趣極為甚深。」

佛告善現：「如是！如是！諸菩薩摩訶薩所行義趣極為甚深。善

現當知！諸菩薩摩訶薩能為難事，雖行如是甚深義趣，而於聲聞、獨

覺地法能不作證。」

爾時，善現復白佛言：「如我解佛所說義者，諸菩薩摩訶薩所作

不難，不應說彼能為難事。所以者何？諸菩薩摩訶薩所證義趣都不可

得，能證般若波羅蜜多亦不可得，證法、證者、證處、證時亦不可得。

世尊！諸菩薩摩訶薩觀一切法既不可得，有何義趣可為所證？有何般

若波羅蜜多可為能證？復有何等而可施設證法、證者、證處、證時？

既爾，云何可執由此證得無上正等菩提？無上正等菩提尚不可證，況

證聲聞、獨覺地法！世尊！若如是行是名菩薩無所得行。若菩薩摩訶

薩能行如是無所得行，於一切法得無暗障。世尊！若菩薩摩訶薩聞如

是語，心不沈沒亦不憂悔、不驚、不怖，是行般若波羅蜜多。世尊！

是菩薩摩訶薩如是行時，不見眾相，不見我行，不見不行，不見般若

波羅蜜多是我所行，不見無上正等菩提是我所證，亦復不見證處、時

等。

「世尊！是菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多不作是念：『我遠聲聞、

獨覺等地，我近無上正等菩提。』譬如虛空不作是念：『我去彼事若

遠若近。』所以者何？虛空無動亦無差別、無分別故。諸菩薩摩訶薩

亦復如是，行深般若波羅蜜多不作是念：『我遠聲聞、獨覺等地，我

近無上正等菩提。』所以者何？甚深般若波羅蜜多於一切法無分別故。

譬如幻士不作是念：『幻質幻師去我為近，幻所似法去我為遠，聚集

徒眾亦近亦遠。』所以者何？所幻之士無分別故。諸菩薩摩訶薩亦復

如是，行深般若波羅蜜多。不作是念：『我遠聲聞、獨覺等地，我近

無上正等菩提。』所以者何？甚深般若波羅蜜多於一切法無分別故。

譬如影像不作是念：『我因彼現去我為近，所不因法去我為遠。』所



9

以者何？所現影像無分別故。諸菩薩摩訶薩亦復如是，行深般若波羅

蜜多，不作是念：『我遠聲聞、獨覺等地，我近無上正等菩提。』所

以者何？甚深般若波羅蜜多於一切法無分別故。

「世尊！行深般若波羅蜜多諸菩薩摩訶薩無愛無憎。所以者何？

甚深般若波羅蜜多及一切法愛憎自性不可得故。如諸如來、應、正等

覺於一切法無愛無憎，行深般若波羅蜜多諸菩薩摩訶薩亦復如是，於

一切法無愛無憎。所以者何？諸佛菩薩甚深般若波羅蜜多愛憎斷故。

如諸如來、應、正等覺永斷一切妄想分別，行深般若波羅蜜多諸菩薩

摩訶薩亦復如是，伏斷一切妄想分別。所以者何？諸佛菩薩甚深般若

波羅蜜多於一切法無分別故。

「如諸如來、應、正等覺，不作是念：『我遠聲聞、獨覺等地，

我近無上正等菩提。』行深般若波羅蜜多諸菩薩摩訶薩亦復如是，不

作是念：『我遠聲聞、獨覺等地，我近無上正等菩提。』所以者何？

諸佛菩薩甚深般若波羅蜜多於一切法無分別故。如諸如來、應、正等

覺所變化者，不作是念：

『我遠聲聞、獨覺等地，我近無上正等菩提。』所以者何？諸佛

所化無分別故，行深般若波羅蜜多諸菩薩摩訶薩亦復如是，不作是念：

『我遠聲聞、獨覺等地，我近無上正等菩提。』所以者何？甚深般若

波羅蜜多於一切法無分別故。如諸佛等欲有所作，化作化者令作彼事，

然所化者不作是念：

『我能造作如是事業。』所以者何？諸所化者於所作業無分別故，

行深般若波羅蜜多諸菩薩摩訶薩亦復如是，有所為故而勤修學。既修

學已，雖能成辦所作事業，而於所作無所分別。所以者何？甚深般若

波羅蜜多法爾於法無分別故。如有巧匠或彼弟子，有所為故造諸機關，

或女、或男、或象馬等，此諸機關雖有所作，而於彼事都無分別。所

以者何？機關法爾無分別故，行深般若波羅蜜多諸菩薩摩訶薩亦復如

是，有所為故而成立之。既成立已，雖能成辦種種事業，而於其中都



10

無分別。所以者何？甚深般若波羅蜜多法爾於法無分別故。」

爾時，舍利子問具壽善現言：「為但般若波羅蜜多於一切法無所

分別，為靜慮等波羅蜜多於一切法亦無分別？」善現答言：「非但般

若波羅蜜多於一切法無所分別，靜慮等五波羅蜜多於一切法亦無分別。」

時，舍利子問善現言：「為但六種波羅蜜多於一切法無所分別，

為色蘊乃至識蘊於一切法亦無分別，為眼處乃至意處於一切法亦無分

別，為色處乃至法處於一切法亦無分別，為眼界乃至意界於一切法亦

無分別，為色界乃至法界於一切法亦無分別，為眼識界乃至意識界於

一切法亦無分別，為眼觸乃至意觸於一切法亦無分別，為眼觸為緣所

生諸受乃至意觸為緣所生諸受於一切法亦無分別，為地界乃至識界於

一切法亦無分別，為因緣乃至增上緣於一切法亦無分別，為無明乃至

老死於一切法亦無分別，為內空乃至無性自性空於一切法亦無分別，

為真如乃至不思議界於一切法亦無分別，為苦、集、滅、道聖諦於一

切法亦無分別，為四念住乃至八聖道支於一切法亦無分別，為四靜慮、

四無量、四無色定於一切法亦無分別，為空、無相、無願解脫門於一

切法亦無分別，為八解脫乃至十遍處於一切法亦無分別，為淨觀地乃

至如來地於一切法亦無分別，為極喜地乃至法雲地於一切法亦無分 別，

為陀羅尼門、三摩地門於一切法亦無分別，為五眼、六神通於一切法

亦無分別，為如來十力乃至十八佛不共法於一切法亦無分別，為大慈、

大悲、大喜、大捨於一切法亦無分別，為三十二大士相、八十隨好於

一切法亦無分別，為無忘失法、恒住捨性於一切法亦無分別，為一切

智、道相智、一切相智於一切法亦無分別，為預流果乃至獨覺菩提於

一切法亦無分別，為一切菩薩摩訶薩行、諸佛無上正等菩提於一切法

亦無分別，為有為界或無為界於一切法亦無分別？」

善現答言：「非但六種波羅蜜多於一切法無所分別，色乃至無為

界於一切法亦無分別。所以者何？以一切法性相皆空、無分別故。」

時，舍利子問善現言：「若一切法皆無分別，云何而有流轉生死



11

五趣差別？云何復有預流、一來、不還、阿羅漢、獨覺、菩薩及諸如

來聖位差別？」善現對曰：「有情顛倒煩惱因緣，發起種種身、語、

意業，由斯感得欲為根本業異熟果，依此施設地獄、傍生、餓鬼、人、

天五趣差別。

「又所問言云何復有預流果等聖位差別，舍利子！無分別故施設

預流及預流果，無分別故施設一來及一來果，無分別故施設不還及不

還果，無分別故施設阿羅漢及阿羅漢果，無分別故施設獨覺及獨覺菩

提，無分別故施設菩薩摩訶薩及菩薩摩訶薩行，無分別故施設如來、

應、正等覺及佛無上正等菩提。

「舍利子！過去如來、應、正等覺，由無分別、分別斷故可施設

有；未來如來、應、正等覺，由無分別、分別斷故可施設有；現在十

方諸佛世界一切如來、應、正等覺，亦無分別、分別斷故可施設有。

舍利子！由此因緣，當知諸法皆無分別，由無分別真如、法界廣說乃

至不思議界為定量故。舍利子！諸菩薩摩訶薩應行如是無所分別甚深

般若波羅蜜多。

「舍利子！若菩薩摩訶薩能行如是無所分別甚深般若波羅蜜多，

便能證得無所分別清淨無上正等菩提，能盡未來利樂一切。」時，舍

利子問善現言：「諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，為行堅法、為

行非堅法？」

善現答言：「諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，行非堅法、不

行堅法。何以故？舍利子！般若波羅蜜多乃至布施波羅蜜多非堅法故，

內空乃至無性自性空非堅法故，真如乃至不思議界非堅法故，苦聖諦

乃至道聖諦非堅法故，四念住乃至八聖道支非堅法故，四靜慮、四無

量、四無色定非堅法故，空、無相、無願解脫門非堅法故，八解脫乃

至十遍處非堅法故，極喜地乃至法雲地非堅法故，陀羅尼門、三摩地

門非堅法故，五眼、六神通非堅法故，如來十力乃至十八佛不共法非

堅法故，大慈、大悲、大喜、大捨非堅法故，三十二大士相、八十隨



12

好非堅法故，無忘失法、恒住捨性非堅法故， 一切智、道相智、一切

相智非堅法故。所以者何？諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，於般

若波羅蜜多乃至一切相智尚不見有非堅法可得，況見有堅法可得！」

時，有無量欲界天子、色界天子咸作是念：「若善男子、善女人

等能發無上正等覺心，如深般若波羅蜜多所說義行，不證實際，不墮

聲聞及獨覺地，由此因緣，是善男子、善女人等甚為希有，能為難事，

應當敬禮。」

爾時，善現知諸天子心之所念，便告之言：「是善男子、善女人

等不證實際，不墮聲聞及獨覺地，非甚希有，亦未為難。若菩薩摩訶

薩知一切法及諸有情皆不可得，而發無上正等覺心，被精進甲，誓度

無量無數有情，令入無餘般涅槃界，是菩薩摩訶薩乃甚希有，能為難

事。

「天子當知！若菩薩摩訶薩雖知有情都無所有，而發無上正等覺

心，被精進甲為欲調伏諸有情眾，如有為欲調伏虛空。何以故？諸天

子！虛空離故，當知一切有情亦離；虛空空故，當知一切有情亦空；

虛空不堅實故，當知一切有情亦不堅實；虛空無所有故，當知一切有

情亦無所有。由此因緣，是菩薩摩訶薩乃甚希有，能為難事。

「天子當知！是菩薩摩訶薩被大願鎧，為欲調伏一切有情，而諸

有情都無所有，如有被鎧與虛空戰。

「天子當知！是菩薩摩訶薩被大願鎧，為欲饒益一切有情，而諸

有情及大願鎧俱不可得。何以故？諸天子！有情離故，此大願鎧當知

亦離；有情空故，此大願鎧當知亦空；有情不堅實故，此大願鎧當知

亦不堅實；有情無所有故，此大願鎧當知亦無所有。

「天子當知！是菩薩摩訶薩調伏饒益諸有情事亦不可得。何以故？

諸天子！有情離故，此調伏饒益事當知亦離；有情空故，此調伏饒益

事當知亦空； 有情不堅實故，此調伏饒益事當知亦不堅實；有情無所

有故，此調伏饒益事當知亦無所有。



13

「天子當知！諸菩薩摩訶薩亦無所有。何以故？諸天子！有情離

故，諸菩薩摩訶薩當知亦離；有情空故，諸菩薩摩訶薩當知亦空；有

情不堅實故，諸菩薩摩訶薩當知亦不堅實；有情無所有故，諸菩薩摩

訶薩當知亦無所有。

「天子當知！若菩薩摩訶薩聞如是語，心不沈沒、不驚、不怖亦

不憂悔，當知是菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多。何以故？諸天子！色

蘊乃至識蘊離故有情亦離，眼處乃至意處離故有情亦離，色處乃至法

處離故有情亦離，眼界乃至意界離故有情亦離，色界乃至法界離故有

情亦離，眼識界乃至意識界離故有情亦離，眼觸乃至意觸離故有情亦

離，眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸受離故有情亦離，地界乃

至識界離故有情亦離，因緣乃至增上緣離故有情亦離，無明乃至老死

離故有情亦離，布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多離故有情亦離，內空

乃至無性自性空離故有情亦離，真如乃至不思議界離故有情亦離，苦

聖諦乃至道聖諦離故有情亦離，四念住乃至八聖道支離故有情亦離，

四靜慮、四無量、四無色定離故有情亦離，空、無相、無願解脫門離

故有情亦離，八解脫乃至十遍處離故有情亦離，淨觀地乃至如來地離

故有情亦離，極喜地乃至法雲地離故有情亦離，陀羅尼門、三摩地門

離故有情亦離，五眼、六神通離故有情亦離，如來十力乃至十八佛不

共法離故有情亦離，大慈、大悲、大喜、大捨離故有情亦離，三十二

大士相、八十隨好離故有情亦離，無忘失法、恒住捨性離故有情亦離，

一切智、道相智、一切相智離故有情亦離，預流果乃至獨覺菩提離故

有情亦離，一切菩薩摩訶薩行、諸佛無上正等菩提離故有情亦離，一

切智智離故有情亦離。

「天子當知！色蘊離故六波羅蜜多亦離，乃至識蘊離故六波羅蜜

多亦離，廣說乃至色蘊離故一切智智亦離，乃至識蘊離故一切智智亦

離。

「天子當知！眼處離故六波羅蜜多亦離，乃至意處離故六波羅蜜



14

多亦離，廣說乃至眼處離故一切智智亦離，乃至意處離故一切智智亦

離。

「天子當知！色處離故六波羅蜜多亦離，乃至法處離故六波羅蜜

多亦離，廣說乃至色處離故一切智智亦離，乃至法處離故一切智智亦

離。

「天子當知！眼界離故六波羅蜜多亦離，乃至意界離故六波羅蜜

多亦離，廣說乃至眼界離故一切智智亦離，乃至意界離故一切智智亦

離。

「天子當知！色界離故六波羅蜜多亦離，乃至法界離故六波羅蜜

多亦離，廣說乃至色界離故一切智智亦離，乃至法界離故一切智智亦

離。

「天子當知！眼識界離故六波羅蜜多亦離，乃至意識界離故六波

羅蜜多亦離，廣說乃至眼識界離故一切智智亦離，乃至意識界離故一

切智智亦離。

「天子當知！眼觸離故六波羅蜜多亦離，乃至意觸離故六波羅蜜

多亦離，廣說乃至眼觸離故一切智智亦離，乃至意觸離故一切智智亦

離。

「天子當知！眼觸為緣所生諸受離故六波羅蜜多亦離，乃至意觸

為緣所生諸受離故六波羅蜜多亦離，廣說乃至眼觸為緣所生諸受離故

一切智智亦離，乃至意觸為緣所生諸受離故一切智智亦離。

「天子當知！地界離故六波羅蜜多亦離，乃至識界離故六波羅蜜

多亦離，廣說乃至地界離故一切智智亦離，乃至識界離故一切智智亦

離。

「天子當知！因緣離故六波羅蜜多亦離，乃至增上緣離故六波羅

蜜多亦離，廣說乃至因緣離故一切智智亦離，乃至增上緣離故一切智

智亦離。

「天子當知！無明離故六波羅蜜多亦離，乃至老死離故六波羅蜜



15

多亦離，廣說乃至無明離故一切智智亦離，乃至老死離故一切智智亦

離。

「天子當知！布施波羅蜜多離故內空乃至無性自性空亦離，乃至

般若波羅蜜多離故內空乃至無性自性空亦離，廣說乃至布施波羅蜜多

離故一切智智亦離，乃至般若波羅蜜多離故一切智智亦離。

「天子當知！內空離故六波羅蜜多亦離，乃至無性自性空離故六

波羅蜜多亦離，廣說乃至內空離故一切智智亦離，乃至無性自性空離

故一切智智亦離。

「天子當知！真如離故六波羅蜜多亦離，乃至不思議界離故六波

羅蜜多亦離，廣說乃至真如離故一切智智亦離，乃至不思議界離故一

切智智亦離。」

「天子當知！苦聖諦離故六波羅蜜多亦離，集、滅、道聖諦離故

六波羅蜜多亦離，廣說乃至苦聖諦離故一切智智亦離，集、滅、道聖

諦離故一切智智亦離。

「天子當知！四念住離故六波羅蜜多亦離，乃至八聖道支離故六

波羅蜜多亦離，廣說乃至四念住離故一切智智亦離，乃至八聖道支離

故一切智智亦離。

「天子當知！四靜慮離故六波羅蜜多亦離，四無量、四無色定離

故六波羅蜜多亦離，廣說乃至四靜慮離故一切智智亦離，四無量、四

無色定離故一切智智亦離。

「天子當知！空解脫門離故六波羅蜜多亦離，無相、無願解脫門

離故六波羅蜜多亦離，廣說乃至空解脫門離故一切智智亦離，無相、

無願解脫門離故一切智智亦離。

「天子當知！八解脫離故六波羅蜜多亦離，乃至十遍處離故六波

羅蜜多亦離，廣說乃至八解脫離故一切智智亦離，乃至十遍處離故一

切智智亦離。

「天子當知！淨觀地離故六波羅蜜多亦離，乃至如來地離故六波



16

羅蜜多亦離，廣說乃至淨觀地離故一切智智亦離，乃至如來地離故一

切智智亦離。

「天子當知！極喜地離故六波羅蜜多亦離，乃至法雲地離故六波

羅蜜多亦離，廣說乃至極喜地離故一切智智亦離，乃至法雲地離故一

切智智亦離。

「天子當知！陀羅尼門離故六波羅蜜多亦離，三摩地門離故六波

羅蜜多亦離，廣說乃至陀羅尼門離故一切智智亦離，三摩地門離故一

切智智亦離。

「天子當知！五眼離故六波羅蜜多亦離，六神通離故六波羅蜜多

亦離，廣說乃至五眼離故一切智智亦離，六神通離故一切智智亦離。

「天子當知！如來十力離故六波羅蜜多亦離，乃至十八佛不共法

離故六波羅蜜多亦離，廣說乃至如來十力離故一切智智亦離，乃至十

八佛不共法離故一切智智亦離。

「天子當知！大慈離故六波羅蜜多亦離，大悲、大喜、大捨離故

六波羅蜜多亦離，廣說乃至大慈離故一切智智亦離，大悲、大喜、大

捨離故一切智智亦離。

「天子當知！三十二大士相離故六波羅蜜多亦離，八十隨好離故

六波羅蜜多亦離，廣說乃至三十二大士相離故一切智智亦離。八十隨

好離故一切智智亦離。

「天子當知！無忘失法離故六波羅蜜多亦離，恒住捨性離故六波

羅蜜多亦離，廣說乃至無忘失法離故一切智智亦離，恒住捨性離故一

切智智亦離。

「天子當知！一切智離故六波羅蜜多亦離，道相智、一切相智離

故六波羅蜜多亦離，廣說乃至一切智離故一切智智亦離，道相智、一

切相智離故一切智智亦離。

「天子當知！預流果離故六波羅蜜多亦離，乃至獨覺菩提離故六



17

波羅蜜多亦離，廣說乃至預流果離故一切智智亦離，乃至獨覺菩提離

故一切智智亦離。

「天子當知！一切菩薩摩訶薩行離故六波羅蜜多亦離，諸佛無上

正等菩提離故六波羅蜜多亦離，廣說乃至一切菩薩摩訶薩行離故一切

智智亦離，諸佛無上正等菩提離故一切智智亦離。

「天子當知！一切智智離故六波羅蜜多亦離，廣說乃至一切智智

離故諸佛無上正等菩提亦離。

「天子當知！若菩薩摩訶薩聞說諸法無不離時，其心不驚、不恐、

不怖、不憂、不悔、不沈、不沒，當知是菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜

多。」爾時，世尊告善現曰：「何因緣故，諸菩薩摩訶薩於深般若波

羅蜜多心不沈沒？」

具壽善現白言：「世尊！以一切法無所有故、皆遠離故、皆寂靜

故、無所有故、無生滅故、無性相故，諸菩薩摩訶薩於深般若波羅蜜

多心不沈沒。世尊！由如是等種種因緣，諸菩薩摩訶薩於深般若波羅

蜜多心不沈沒。所以者何？諸菩薩摩訶薩於一切法若能沈沒，若所沈

沒、若沈沒處、若沈沒時、若沈沒者由此沈沒皆不可得，以一切法不

可得故。世尊！若菩薩摩訶薩聞說是事，心不沈沒亦不驚怖、不憂、

不悔，當知是菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多。所以者何？是菩薩摩訶

薩觀一切法皆不可得，不可施設是能沈沒，是所沈沒，是沈沒處，是

沈沒時，是沈沒者由此沈沒。以是因緣，諸菩薩摩訶薩聞如是事，心

不沈沒亦不驚怖、不憂、不悔。世尊！若菩薩摩訶薩能如是行甚深般

若波羅蜜多，諸天帝釋、大梵天王、世界主等常共敬禮、供養恭敬、

尊重讚歎。」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩能如是行甚深般若波羅蜜多，非但恒

為諸天帝釋、大梵天王、世界主等共所敬禮、供養恭敬、尊重讚歎。

是菩薩摩訶薩亦為過此極光淨天、若遍淨天、若廣果天、若淨居天及

餘天、龍、阿素洛等恒共敬禮、供養恭敬、尊重讚歎。是菩薩摩訶薩



18

能如是行甚深般若波羅蜜多，亦為十方無量、無數、無邊世界一切如

來、應、正等覺及諸菩薩摩訶薩眾常共護念。善現當知！是菩薩摩訶

薩能如是行甚深般若波羅蜜多，則令布施乃至般若波羅蜜多速得圓滿，

廣說乃至亦令一切智智速得圓滿。善現當知！若菩薩摩訶薩能如是行

甚深般若波羅蜜多，常為諸佛及諸菩薩并諸天、龍、阿素洛等守護憶

念，速能圓滿一切功德。是菩薩摩訶薩當知行佛所應行處，亦正修行

佛所行行，速證無上正等菩提，與佛世尊應知無異。

大般若波羅蜜多經卷第五百二十一

大般若波羅蜜多經卷第五百二十二

三藏法師玄奘奉 詔譯

第三分見不動品第二十五之二

「復次，善現！是菩薩摩訶薩其心堅固逾於金剛，假使十方殑伽

沙等諸佛世界一切有情皆變為魔，是諸魔眾各復化作爾所惡魔，此諸

惡魔皆有無量無數神力，是諸惡魔盡其神力不能留難是菩薩摩訶薩，

令不能行甚深般若波羅蜜多。所以者何？是菩薩摩訶薩已得般若波羅

蜜多方便善巧，知一切法不可得故。

「善現當知！若菩薩摩訶薩成就二法，一切惡魔不能留難，令不

能行甚深般若波羅蜜多。何等為二？一者、觀察諸法皆空。二者、不

捨諸有情類。善現當知！若菩薩摩訶薩成就二法，一切惡魔不能障礙，

令不能行甚深般若波羅蜜多，何等為二？一者、如說悉皆能作。二者、

常為諸佛護念。

「善現當知！若菩薩摩訶薩能如是行甚深般若波羅蜜多，諸天子



19

等常來禮敬，親近供養、請問勸發，作如是言：『善哉！大士！欲證

無上正等菩提，當勤住空、無相、無願。何以故？善男子！若勤住空、

無相、無願，一切有情無依怙者能作依怙，無歸依者能作歸依，無救

護者能作救護，無投趣者能作投趣，無舍宅者能作舍宅，無洲渚者能

作洲渚，與暗冥者能作光明，與聾盲者能作耳目。何以故？善男子！

如是住空、無相、無願，即為安住甚深般若波羅蜜多，若能安住甚深

般若波羅蜜多，速證無上正等菩提。』善現當知！若菩薩摩訶薩能如

是住甚深般若波羅蜜多，則為十方無量、無數、無邊世界現在諸佛處

大眾中自然歡喜稱揚讚歎是菩薩摩訶薩名字、種姓及諸功德，所謂安

住甚深般若波羅蜜多真淨功德。

「善現當知！如我今者為眾宣說甚深般若波羅蜜多，在大眾中自

然歡喜稱揚讚歎寶幢菩薩摩訶薩、尸棄菩薩摩訶薩等諸菩薩摩訶薩，

及餘現住不動佛所淨修梵行住深般若波羅蜜多諸菩薩摩訶薩名字、種

姓及諸功德，所謂安住甚深般若波羅蜜多真淨功德。現在東方無量、

無數、無邊世界一切如來、應、正等覺為眾宣說甚深般若波羅蜜多，

於彼亦有諸菩薩摩訶薩淨修梵行不離般若波羅蜜多，彼諸如來、應、

正等覺各於眾中自然歡喜稱揚讚歎彼菩薩摩訶薩名字、種姓及諸功德，

所謂不離甚深般若波羅蜜多真淨功德。南西北方四維上下亦復如是。

「善現當知！有菩薩摩訶薩從初發心行深般若波羅蜜多，漸次圓

滿大菩提道，漸次圓滿甚深般若波羅蜜多，乃至當得一切相智，亦為

十方無量、無數、無邊世界一切如來、應、正等覺在大眾中自然歡喜

稱揚讚歎是菩薩摩訶薩名字、種姓及諸功德，所謂修行甚深般若波羅

蜜多真淨功德。所以者何？是菩薩摩訶薩能為難事不斷佛種，利益安

樂一切有情。」

爾時，善現便白佛言：「何等菩薩摩訶薩蒙佛世尊在大眾中自然

歡喜稱揚讚歎名字、種姓及諸功德，為不退轉、為退轉耶？」

佛告善現：「有菩薩摩訶薩住不退轉行深般若波羅蜜多，蒙佛世



20

尊在大眾中自然歡喜稱揚讚歎名字、種姓及諸功德。復有菩薩摩訶薩

雖未受記而修般若波羅蜜多方便善巧，亦蒙諸佛在大眾中自然歡喜稱

揚讚歎名字種姓及諸功德。」

具壽善現復白佛言：「此所說者是何菩薩？」

佛告善現：「有菩薩摩訶薩隨不動佛為菩薩時所修而學，已得安

住不退轉位，是菩薩摩訶薩蒙佛世尊在大眾中自然歡喜稱揚讚歎名字、

種姓及諸功德。復有菩薩摩訶薩隨寶幢菩薩摩訶薩、尸棄菩薩摩訶薩

等所修而學，是菩薩摩訶薩雖未受記而勤精進，行深般若波羅蜜多方

便善巧，亦蒙諸佛在大眾中自然歡喜稱揚讚歎名字、種姓及諸功德。

「復次，善現！有菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，於一切法無生

性中雖深信解而未證得無生法忍，於深般若波羅蜜多雖深信解而未證

得無生法忍，於一切法畢竟空性雖深信解而未證得無生法忍，於一切

法皆寂靜性雖深信解而未證得無生法忍，於一切法皆遠離性雖深信解

而未證得無生法忍，於一切法無所有性雖深信解而未證得無生法忍，

於一切法不自在性雖深信解而未證得無生法忍，於一切法不堅實性雖

深信解而未證得無生法忍。善現！如是等菩薩摩訶薩亦蒙諸佛在大眾

中自然歡喜稱揚讚歎名字、種姓及諸功德。

「善現當知！若菩薩摩訶薩蒙佛世尊在大眾中自然歡喜稱揚讚歎

名字、種姓及諸功德，是菩薩摩訶薩超諸聲聞、獨覺等地，必得無上

正等菩提。善現當知！若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多方便善巧，蒙

佛世尊在大眾中自然歡喜稱揚讚歎名字、種姓及諸功德，是菩薩摩訶

薩必當安住不退轉位，住是位已，疾證無上正等菩提。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩聞說如是甚深般若波羅蜜多所有義

趣，無疑、無惑、不迷、不悶，但作是念：『如佛所說甚深般若波羅

蜜多，其理必然無有顛倒。』是菩薩摩訶薩由於般若波羅蜜多深生淨

信，漸次當於不動佛所及諸菩薩摩訶薩所廣聞般若波羅蜜多，於其義

趣深生信解。既信解已當得住於不退轉位，住是位已，疾證無上正等



21

菩提。

「善現當知！若菩薩摩訶薩但聞如是甚深般若波羅蜜多，能生信

解不生誹謗，尚多獲得殊勝善根，況能受持讀誦通利，依真如理繫念

思惟，安住真如精勤修學！是菩薩摩訶薩速當安住不退轉地，疾證無

上正等菩提，能盡未來利樂一切。」

爾時，善現即白佛言：「諸法實性皆不可得，如何可說諸菩薩摩

訶薩安住真如精勤修學，速當安住不退轉地，疾證無上正等菩提，能

盡未來利樂一切？」

佛告善現：「如佛所化安住真如修諸菩薩摩訶薩行，速當安住不

退轉地，疾證無上正等菩提，為諸有情作大饒益。諸菩薩摩訶薩亦復

如是，安住真如修諸菩薩摩訶薩行，速當安住不退轉地，疾證無上正

等菩提，為諸有情作大饒益。」

具壽善現復白佛言：「如來所化都無所有，法離真如竟不可得，

誰住真如修菩薩行？誰當安住不退轉地？誰證無上正等菩提？誰為有

情作大饒益？世尊！真如尚不可得，何況得有安住真如修菩薩行，速

當安住不退轉地，疾證無上正等菩提，為諸有情作大饒益！此若實有

必無是處。」

佛告善現：「如是！如是！如汝所說。如來所化都無所有，法離

真如竟不可得，誰住真如修菩薩行？誰當安住不退轉地？誰證無上正

等菩提？誰為有情作大饒益？善現！真如尚不可得，何況得有安住真

如修菩薩行，速當安住不退轉地，疾證無上正等菩提，為諸有情作大

饒益！此若實有必無是處。所以者何？如來出世若不出世，諸法法爾

不離真如、法界、法性廣說乃至不思議界，決定無有安住真如修菩薩

行，速當安住不退轉地，疾證無上正等菩提，為諸有情作饒益事。何

以故？諸法真如無生無滅，亦無住異少分可得。善現！若法無生無滅，

亦無住異少分可得，誰住其中修菩薩行？誰當安住不退轉地？誰證無

上正等菩提？誰為有情作大饒益？此若實有，必無是處，但於世俗假



22

施設有。」

時，天帝釋便白佛言：「如是般若波羅蜜多微妙甚深極難信解，

諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，雖知諸法皆不可得，而求無上正等

菩提，欲為有情作大饒益甚為難事。所以者何？決定無有安住真如修

菩薩行，速當安住不退轉地，疾證無上正等菩提、為諸有情作饒益事，

而諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，觀一切法都無所有，於深法性

心不沈沒，無惑、無疑、不驚、不恐亦不迷悶，如是等事甚為希有。」

爾時，善現語帝釋言：「憍尸迦！如汝所說。諸菩薩摩訶薩行深

般若波羅蜜多，觀一切法都無所有，於深法性心不沈沒，無惑、無疑、

不驚、不恐亦不迷悶，如是等事甚希有者。憍尸迦！諸菩薩摩訶薩行

深般若波羅蜜多，觀一切法本性皆空，於此空中都無所有，誰沈？誰

沒？誰惑？誰疑？誰驚？ 誰恐？誰迷？誰悶？是故菩薩摩訶薩行深

般若波羅蜜多時，於深法性心不沈沒、無惑、無疑、不驚、不恐亦不

迷悶，未為希有。」

時，天帝釋白善現言：「尊者所說無不依空，是故所言常無滯礙。

譬如以箭仰射虛空，若近若遠俱無滯礙，尊者所說亦復如是，誰能於

中敢作留難？」

時，天帝釋即白佛言：「我如是說、如是讚、如是記，為順如來、

應、正等覺實語、法語，於法隨法，為正記不？」

爾時，佛告天帝釋言：「憍尸迦！汝如是說、如是讚、如是記，

皆順如來、應、正等覺實語、法語，於法隨法無顛倒記。」

時，天帝釋復白佛言：「希有！世尊！大德善現諸有所說，無不

依空、無相、無願，亦依四念住乃至八聖道支，亦依四靜慮、四無量、

四無色定，亦依八解脫乃至十遍處，亦依布施乃至般若波羅蜜多，亦

依內空乃至無性自性空，亦依真如乃至不思議界，亦依苦、集、滅、

道聖諦，亦依菩薩摩訶薩地，亦依一切陀羅尼門、三摩地門，亦依五

眼、六神通，亦依如來十力乃至十八佛不共法，亦依大慈、大悲、大



23

喜、大捨，亦依三十二大士相、八十隨好，亦依無忘失法、恒住捨性，

亦依一切智、道相智、一切相智，亦依菩薩摩訶薩行及佛無上正等菩

提。」

爾時，世尊告天帝釋：「憍尸迦！具壽善現住諸法空，觀布施波

羅蜜多乃至般若波羅蜜多尚不可得，況有行布施波羅蜜多乃至般若波

羅蜜多者可得！ 觀四念住乃至八聖道支尚不可得，況有修四念住乃至

八聖道支者可得！觀四靜慮、四無量、四無色定尚不可得，況有修四

靜慮、四無量、四無色定者可得！觀八解脫乃至十遍處尚不可得，況

有修八解脫乃至十遍處者可得！觀內空乃至無性自性空尚不可得，況

有住內空乃至無性自性空者可得！觀真如乃至不思議界尚不可得，況

有住真如乃至不思議界者可得！觀苦、集、滅、道聖諦尚不可得，況

有住苦、集、滅、道聖諦者可得！觀空、無相、無願解脫門尚不可得，

況有修空、無相、無願解脫門者可得！觀諸菩薩摩訶薩地尚不可得，

況有修菩薩摩訶薩地者可得！觀陀羅尼門、三摩地門尚不可得，況有

修陀羅尼門、三摩地門者可得！觀五眼、六神通尚不可得，況有引發

五眼、六神通者可得！觀如來十力乃至十八佛不共法尚不可得，況有

引發如來十力乃至十八佛不共法者可得！觀大慈、大悲、大喜、大捨

尚不可得，況有安住大慈、大悲、大喜、大捨者可得！觀三十二大士

相、八十隨好尚不可得，況有以此相好莊嚴身者可得！觀無忘失法、

恒住捨性尚不可得，況有引發無忘失法、恒住捨性者可得！觀一切智、

道相智、一切相智尚不可得，況有引發一切智、道相智、一切相智者

可得！觀一切菩薩摩訶薩行尚不可得，況有能行一切菩薩摩訶薩行者

可得！觀諸佛無上正等菩提尚不可得，況有能證諸佛無上正等菩提者

可得！觀一切智智尚不可得，況有能得一切智智者可得！觀諸如來、

應、正等覺尚不可得，況有能轉無上法輪者可得！觀無生滅法尚不可

得，況有能證無生滅法者可得！何以故？憍尸迦！具壽善現於一切法

住遠離住，住寂靜住，住無所有住，住無所得住，住空住，住無相住，



24

住無願住。

「憍尸迦！具壽善現於一切法住如是等無量勝住，比諸菩薩摩訶

薩眾所住般若波羅蜜多深妙行住，百分、千分乃至鄔波尼殺曇分亦不

及一。何以故？ 憍尸迦！除諸佛住，是諸菩薩摩訶薩眾所住般若波羅

蜜多深妙行住，於諸聲聞、獨覺等住為最為勝、為尊為高、為妙為微

妙、為上為無上。以是故，憍尸迦！若菩薩摩訶薩，欲住一切有情上

者，當住般若波羅蜜多深妙行住。何以故？憍尸迦！諸菩薩摩訶薩住

此住中，超諸聲聞、獨覺等地，證入菩薩正性離生，疾能圓滿一切佛

法，永斷煩惱習氣相續，速能證得一切智智，得名如來、應、正等覺，

畢竟利樂一切有情，令住人、天、三乘解脫。」

時，眾會中無量無數三十三天歡喜踊躍，各取天上微妙音華，奉

散如來及諸弟子。是時，眾內八百苾芻，俱從座起頂禮佛足，偏覆左

肩右膝著地，曲躬恭敬合掌向佛，瞻仰尊顏目不暫捨。佛神力故，各

於掌中微妙音華自然盈滿，是苾芻眾踊躍歡喜得未曾有，各以此華奉

散佛上及諸菩薩。既散華已同發願言：「我等用斯勝善根力，願常安

住甚深般若波羅蜜多微妙行住，聲聞、獨覺所不能住，速趣無上正等

菩提，超諸聲聞、獨覺等地。」

爾時，如來知苾芻眾意樂清淨定不退轉，即便微笑如佛常法，從

其面門放種種光，青黃赤白紅紫碧綠金銀頗胝，遍照三千大千世界，

其光漸攝還繞佛身，經三匝已從頂上入。

時，阿難陀既覩斯瑞歡喜踊躍，即從座起禮佛合掌白言：「世尊！

何因何緣現此微笑？諸佛現笑非無因緣，唯願如來哀愍為說！」

爾時，佛告阿難陀言：「此諸苾芻，於當來世星喻劫中，皆得作

佛同名散華，十號具足。彼佛壽量、所居國土、苾芻弟子，一切皆同。

是諸如來皆住千歲，初生、出家及成佛後，隨所在處若晝若夜常雨五

色微妙音華。由此因緣故我微笑。是故，慶喜！若菩薩摩訶薩欲得安

住最勝住者，當學般若波羅蜜多。若菩薩摩訶薩欲得安住如來住者，



25

當學般若波羅蜜多。

「慶喜當知！若善男子、善女人等，精勤修學甚深般若波羅蜜多，

是善男子、善女人等，先世或從人中沒已還生此處，或從覩史多天上

沒來生人間。彼於先世或在人中或居天上，由曾廣聞甚深般若波羅蜜

多故，於今生能勤修學甚深般若波羅蜜多。慶喜當知！如來現見若善

男子、善女人等，能勤修學甚深般若波羅蜜多，於身、命、財無所顧

著，當知決定是大菩薩。

「復次，慶喜！若善男子、善女人等，愛樂聽聞甚深般若波羅蜜

多，聞已受持、讀誦、通利、精勤修學、如理思惟，為菩薩乘善男子

等宣說、開示、教誡教授。當知彼人是大菩薩，曾於過去親從如來聞

說如是甚深般若波羅蜜多，聞已受持、讀誦、通利、精勤修學、如理

思惟，亦曾為他宣說、開示、教誡教授甚深般若波羅蜜多故，於今生

能辦是事。慶喜當知！是善男子、善女人等，曾於過去無量佛所種諸

善根故，於今生能作是事。此善男子、善女人等應作是念：『我先不

從聲聞、獨覺聞說如是甚深般若波羅蜜多，定從諸佛聞說如是甚深般

若波羅蜜多。我先不於聲聞、獨覺親近供養種諸善根，定於如來、應、

正等覺親近供養種諸善根。由是因緣今得聞此甚深般若波羅蜜多，愛

樂受持、讀誦、通利、精勤修學、如理思惟、廣為有情宣說無倦。』

「慶喜當知！若善男子、善女人等，愛樂聽聞甚深般若波羅蜜多，

聞已受持、讀誦、通利、精勤修學、如理思惟，若法、若義、若文、

若意皆善通達隨順修行，是善男子、善女人等則為現見我等如來、應、

正等覺。

「慶喜當知！若善男子、善女人等，聞說如是甚深般若波羅蜜多

所有義趣，深心信解、不生毀謗、不可沮壞，是善男子、善女人等已

曾供養無量諸佛，於諸佛所多種善根，亦為無量善友攝受。

「慶喜當知！若善男子、善女人等，能於如來、應、正等覺勝福

田所種諸善根，雖定當得或聲聞果、或獨覺果、或如來果而證無上正



26

等菩提，要於般若波羅蜜多甚深義趣善達無礙，修行布施乃至般若波

羅蜜多，安住內空乃至無性自性空，安住真如乃至不思議界，安住苦、

集、滅、道聖諦，修行四念住乃至八聖道支，修行四靜慮、四無量、

四無色定，修行空、無相、無願解脫門，修行八解脫乃至十遍處，修

行菩薩摩訶薩地，修行一切陀羅尼門、三摩地門，修行五眼、六神通，

修行如來十力乃至十八佛不共法，修行大慈、大悲、大喜、大捨，修

行無忘失法、恒住捨性，修行一切智、道相智、一切相智，令極圓滿。

「慶喜當知！若菩薩摩訶薩能於般若波羅蜜多甚深義趣善達無礙，

修行布施波羅蜜多廣說乃至一切相智令極圓滿，是菩薩摩訶薩不證無

上正等菩提，而住聲聞、獨覺地者，必無是處。是故菩薩摩訶薩眾欲

得無上正等菩提，應於般若波羅蜜多甚深義趣善達無礙，修行布施波

羅蜜多廣說乃至一切相智令極圓滿。是故，慶喜！我以般若波羅蜜多

甚深經典付囑於汝，應正受持、讀誦、通利，莫令忘失。

「慶喜當知！除此般若波羅蜜多甚深經典，受持諸餘我所說法，

設有忘失其罪尚輕。若於般若波羅蜜多甚深經典不善受持，下至一句

有所忘失，其罪甚重。慶喜當知！若於般若波羅蜜多甚深經典，下至

一句能善受持不忘失者，獲福無量。若於般若波羅蜜多甚深經典不善

受持，下至一句有忘失者，所獲重罪同前福量。是故，慶喜！我以般

若波羅蜜多甚深經典慇懃付汝，當正受持、讀誦通利、如理思惟、廣

為他說、分別開示，令受持者究竟解了文義意趣。

「慶喜當知！若善男子、善女人等，於深般若波羅蜜多受持讀誦、

究竟通利、如理思惟、廣為他說、分別開示令其解了，則為受持攝取

過去、未來、現在諸佛世尊所證無上正等菩提。

「慶喜當知！若善男子、善女人等，起殷淨心，現於我所，欲持

種種上妙華鬘乃至燈明供養恭敬、尊重讚歎無懈倦者，當於般若波羅

蜜多，至心聽聞、受持讀誦、究竟通利、如理思惟、廣為他說、分別

開示令其解了，或復書寫眾寶莊嚴，恒以種種上妙華鬘乃至燈明供養



27

恭敬、尊重讚歎無得懈息。慶喜當知！若善男子、善女人等，供養恭

敬、尊重讚歎甚深般若波羅蜜多，則為現前供養恭敬、尊重讚歎我及

十方三世諸佛。慶喜當知！若善男子、善女人等聞深般若波羅蜜多，

起殷淨心恭敬愛樂，即於過去、未來、現在一切如來、應、正等覺所

證無上正等菩提，起殷淨心恭敬愛樂。慶喜！若汝愛樂於我、不捨於

我，亦當愛樂、不捨般若波羅蜜多甚深經典，下至一句無令忘失。

「慶喜！我說如是般若波羅蜜多甚深經典付囑因緣，雖經無量百

千大劫亦不可盡，舉要而言，如我既是汝等大師，甚深般若波羅蜜多

當知亦是汝等大師，汝等天、人敬重於我，亦當敬重甚深般若波羅蜜

多。是故，慶喜！我以無量善巧方便，付汝般若波羅蜜多甚深經典，

汝當受持勿令忘失，我今持此甚深般若波羅蜜多，對諸天、人、阿素

洛等無量大眾付囑於汝，應正受持無令忘失。

「慶喜！我今實言告汝，諸有淨信，欲不捨佛，欲不捨法，欲不

捨僧，復欲不捨三世諸佛所證無上正等菩提，定不應捨甚深般若波羅

蜜多，如是名為我等諸佛教誡教授諸弟子法。

「慶喜當知！若善男子、善女人等，愛樂聽聞甚深般若波羅蜜多，

受持、讀誦、究竟通利、如理思惟，以無量門廣為他說，分別開示、

施設建立，令其解了精進修行，是善男子、善女人等速證無上正等菩

提，能近圓滿一切智智。所以者何？諸佛無上正等菩提、一切智智，

皆依如是甚深般若波羅蜜多而得生故。

「慶喜當知！三世諸佛皆依如是甚深般若波羅蜜多出生無上正等

菩提。是故，慶喜！若菩薩摩訶薩欲得無上正等菩提，當勤精進修學

如是甚深般若波羅蜜多。所以者何？甚深般若波羅蜜多是諸菩薩摩訶

薩母，生諸菩薩摩訶薩故。

「慶喜當知！若菩薩摩訶薩勤學六種波羅蜜多，速證無上正等菩

提。是故，慶喜！我以此六波羅蜜多更付囑汝，當正受持無令忘失。

所以者何？如是六種波羅蜜多，是諸如來、應、正等覺無盡法藏，一



28

切佛法從此生故。

「慶喜當知！十方三世諸佛世尊所說法要，皆是六種波羅蜜多無

盡法藏之所流出。慶喜當知！十方三世諸佛世尊，皆依六種波羅蜜多

無盡法藏精勤修學，證得無上正等菩提。慶喜當知！十方三世諸佛世

尊聲聞弟子，皆依六種波羅蜜多無盡法藏精勤修學，已、正、當入無

餘涅槃。

「復次，慶喜！假使汝為聲聞乘人說聲聞法，由此法故三千大千

世界有情一切皆得阿羅漢果，猶未為我作佛弟子所應作事。汝若能為

菩薩乘人宣說一句甚深般若波羅蜜多相應之法，即名為我作佛弟子所

應作事，我於此事深生隨喜，勝汝教化三千大千世界有情一切皆得阿

羅漢果。

「復次，慶喜！假使三千大千世界一切有情，由他教力非前非後

皆得人身，俱時證得阿羅漢果，是諸阿羅漢所有施性、戒性、修性諸

福業事。於汝意云何？彼福業事寧為多不？」

慶喜答言：「甚多！世尊！甚多！善逝！彼福業事無量無邊。」

佛告慶喜：「若有聲聞能為菩薩宣說般若波羅蜜多相應之法，經

一日夜所獲福聚甚多於彼。慶喜當知！置一日夜但經一日，復置一日

但經半日，復置半日但經一時，復置一時但經食頃，復置食頃但經須

臾，復置須臾但經俄爾，復置俄爾經彈指頃，是聲聞人能為菩薩宣說

般若波羅蜜多相應之法，所獲福聚甚多於前。何以故？此聲聞人所獲

福聚超過一切聲聞、獨覺諸善根故。

「復次，慶喜！若菩薩摩訶薩為聲聞人宣說種種聲聞乘法，假使

三千大千世界一切有情由此法故，悉皆證得阿羅漢果，皆具種種殊勝

功德。於意云何？是菩薩摩訶薩由此因緣所獲福聚寧為多不？」

慶喜答言：「甚多！世尊！甚多！善逝！是菩薩摩訶薩所獲福聚

無量無邊。」

佛告慶喜：「若菩薩摩訶薩為聲聞乘、或獨覺乘、或無上乘善男



29

子等，宣說般若波羅蜜多相應之法，經一日夜所獲福聚甚多於前。慶

喜當知！置一日夜但經一日，復置一日但經半日，復置半日但經一時，

復置一時但經食頃，復置食頃但經須臾，復置須臾但經俄爾，復置俄

爾經彈指頃，是菩薩摩訶薩能為三乘善男子等，宣說般若波羅蜜多相

應之法，所獲福聚甚多於前無量無數。何以故？甚深般若波羅蜜多相

應法施，超過一切聲聞、獨覺相應法施及彼二乘諸善根故。所以者何？

是菩薩摩訶薩自求無上正等菩提，亦以大乘相應之法示現教導讚勵慶

喜他諸有情令於無上正等菩提得不退轉。

「慶喜當知！是菩薩摩訶薩自修六種波羅蜜多，亦教他修六種波

羅蜜多，廣說乃至自修一切智智，亦教他修一切智智。由是因緣，善

根增長，若於無上正等菩提有退轉者，無有是處。」

爾時，世尊四眾圍繞，讚說般若波羅蜜多付阿難陀令受持已，復

於一切天、龍、藥叉、健達縛等大眾會前現神通力，令眾皆見不動如

來、應、正等覺，聲聞、菩薩、大眾圍繞，為海喻會宣說妙法，及見

彼土嚴淨之相，其聲聞僧皆阿羅漢，諸漏已盡無復煩惱得真自在，心

善解脫、慧善解脫，如調慧馬亦如大龍，已作所作已辦所辦，棄諸重

擔逮得己利，盡諸有結正知解脫，至心自在第一究竟。其菩薩僧一切

皆是眾望所識，得陀羅尼及無礙辯，成就無量殊勝功德。佛攝神力，

令此眾會天、龍、藥叉、健達縛等，不復見彼不動如來、應、正等覺、

聲聞、菩薩及餘大眾并彼佛土嚴淨之相。彼佛眾會及嚴淨土皆非此土

眼根所對。所以者何？佛攝神力，於彼遠境無見緣故。

爾時，佛告阿難陀言：「不動如來、應、正等覺國土眾會，汝更

見不？」阿難陀言：「我不復見，彼事非此眼所行故。」

佛告具壽阿難陀言：「如彼如來眾會國土，非此土眼所行境界，

當知諸法亦復如是，非眼根等所行境界。

「慶喜當知！法不行法，法不見法，法不知法，法不證法。

「慶喜當知！一切法性無能行者，無能見者，無能知者，無能證



30

者，無動、無作。所以者何？以一切法皆無作用，能取、所取性遠離

故。以一切法不可思議，能、所思議性遠離故。以一切法如幻事等，

眾緣和合相似有故；以一切法無作、受者，妄現似有無堅實故。慶喜

當知！若菩薩摩訶薩能如是行，能如是見，能如是知，能如是證，是

行般若波羅蜜多，亦不執著此諸法相。慶喜當知！若菩薩摩訶薩如是

學時，是學般若波羅蜜多。

「慶喜當知！若菩薩摩訶薩欲得一切波羅蜜多速疾圓滿至一切法

究竟彼岸，應學般若波羅蜜多。所以者何？如是學者，於諸學中為最

為勝、為尊為高、為妙為微妙、為上為無上，利益安樂一切有情，無

依護者為作依護，諸佛世尊開許稱讚修學般若波羅蜜多。

「慶喜當知！諸佛、菩薩學此學已住此學中，能以右手若右足指，

舉取三千大千世界，擲置他方或還本處，其中有情不知不覺、無損無

怖。所以者 何？甚深般若波羅蜜多功德威力不可思議，過去未來現在

諸佛及諸菩薩，學此般若波羅蜜多，於去來今及無為法，悉皆獲得無

礙智見。是故，慶喜！我說能學甚深般若波羅蜜多，於諸學中為最為

勝、為尊為高、為妙為微妙、為上為無上。

「慶喜當知！諸有欲取甚深般若波羅蜜多量、邊際者，如愚癡者

欲取虛空量及邊際。何以故？甚深般若波羅蜜多功德無量、無邊際故。

「慶喜當知！我終不說甚深般若波羅蜜多功德勝利，如名、身等

有量、邊際。所以者何？名句、文身是有量法，甚深般若波羅蜜多功

德勝利非有量法，非名、身等能量般若波羅蜜多功德勝利，亦非般若

波羅蜜多功德勝利是彼所量。」

爾時，慶喜便白佛言：「何因緣故，甚深般若波羅蜜多說為無量？」

佛告慶喜：「甚深般若波羅蜜多性無盡故、性遠離故、性寂靜故、

如實際故、如虛空故，說為無量。慶喜當知！三世諸佛皆學般若波羅

蜜多，究竟圓滿證得無上正等菩提，為諸有情宣說開示，而此般若波

羅蜜多常無滅盡。所以者何？甚深般若波羅蜜多猶如虛空不可盡故。



31

諸有欲盡甚深般若波羅蜜多，則為欲盡虛空邊際。

「慶喜當知！布施等六波羅蜜多廣說乃至一切智智不可盡故，皆

非已盡、今盡、當盡。所以者何？如是等法無生、無滅亦無住異，如

何可得施設有盡？」

爾時，如來從面門出廣長舌相遍覆面輪，現舌相已，還從口入。

告慶喜曰：「於意云何？世間若有如是舌相，所發語言有虛妄不？」

慶喜對曰：「不也！世尊！」

佛告慶喜：「汝從今去，應為四眾廣說如是甚深般若波羅蜜多，

分別開示施設建立令其易了。慶喜當知！如是般若波羅蜜多深密藏中，

廣說一切菩提分法及諸法相，是故一切求聲聞乘、求獨覺乘、求無上

乘善男子等，皆應依此甚深般若波羅蜜多所說法門常勤修學勿生厭倦。

若能如是常勤修學，速當證得自所求義。

「復次，慶喜！甚深般若波羅蜜多是能悟入一切法相，是能悟入

一切文字，是能悟入陀羅尼門，諸菩薩摩訶薩應於如是陀羅尼門常勤

修學。若菩薩摩訶薩受持如是陀羅尼門，疾能證得一切辯才諸無礙解。

慶喜當知！甚深般若波羅蜜多，乃是過去未來現在諸佛世尊無盡法藏

住持一切微妙佛法。是故我今分明告汝，若有於此甚深般若波羅蜜多

受持讀誦、究竟通利、如理思惟，則為受持三世諸佛所得無上正等菩

提。慶喜當知！我說如是甚深般若波羅蜜多，是能遊趣菩提道者之堅

固足，亦是一切無上佛法大陀羅尼，汝等若能受持如是甚深般若波羅

蜜多陀羅尼者，則為總持一切佛法利益安樂一切有情。」

大般若波羅蜜多經卷第五百二十二

大般若波羅蜜多經卷第五百二十三



32

三藏法師玄奘奉 詔譯

第三分方便善巧品第二十六之一

爾時，善現作是念言：「如是般若波羅蜜多最為甚深，諸佛無上

正等菩提亦最甚深，我當問佛二甚深義。」

作是念已，便白佛言：「甚深般若波羅蜜多即佛無上正等菩提，

諸佛無上正等菩提即深般若波羅蜜多，如是般若波羅蜜多及佛無上正

等菩提，俱最甚深不可盡故，何緣此二說為無盡？」

佛告善現：「甚深般若波羅蜜多及佛無上正等菩提，皆如虛空不

可盡故，說為無盡。」具壽善現復白佛言：「云何菩薩摩訶薩應引發

般若波羅蜜多？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩應觀色無盡故，引發般若波羅蜜多；

應觀受、想、行、識無盡故，引發般若波羅蜜多；廣說乃至應觀一切

智智亦無盡故，引發般若波羅蜜多。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩應觀色如虛空無盡故，引發般若波

羅蜜多；應觀受、想、行、識如虛空無盡故，引發般若波羅蜜多；廣

說乃至應觀一切智智如虛空無盡故，引發般若波羅蜜多。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩應觀無明緣行如虛空無盡故，引發

般若波羅蜜多；應觀行緣識如虛空無盡故，引發般若波羅蜜多；應觀

識緣名色如虛空無盡故，引發般若波羅蜜多；應觀名色緣六處如虛空

無盡故，引發般若波羅蜜多；應觀六處緣觸如虛空無盡故，引發般若

波羅蜜多；應觀觸緣受如虛空無盡故，引發般若波羅蜜多；應觀受緣

愛如虛空無盡故，引發般若波羅蜜多；應觀愛緣取如虛空無盡故，引

發般若波羅蜜多；應觀取緣有如虛空無盡故，引發般若波羅蜜多；應

觀有緣生如虛空無盡故，引發般若波羅蜜多；應觀生緣老死愁歎苦憂

惱如虛空無盡故，引發般若波羅蜜多。



33

「善現當知！諸菩薩摩訶薩應作如是，引發般若波羅蜜多。善現

當知！諸菩薩摩訶薩如是觀察十二緣起遠離二邊，是諸菩薩摩訶薩眾

不共妙觀。善現當知！諸菩薩摩訶薩菩提樹下坐金剛座，如實觀察十

二緣起猶如虛空不可盡故，便能證得一切智智。善現當知！若菩薩摩

訶薩以如虛空無盡行相，行深般若波羅蜜多，如實觀察十二緣起，不

墮聲聞及獨覺地，速證無上正等菩提。

「善現當知！住菩薩乘善男子等，若於無上正等菩提有退轉者，

皆悉不依引發般若波羅蜜多巧便作意，由彼不了：云何菩薩摩訶薩修

行般若波羅蜜多，能以如虛空無盡行相，如實觀察十二緣起，引發般

若波羅蜜多？善現當知！住菩薩乘善男子等，若於無上正等菩提而有

退轉，皆由遠離引發般若波羅蜜多方便善巧。善現當知！若菩薩摩訶

薩能於無上正等菩提不退轉者，一切皆依引發般若波羅蜜多方便善巧。

是菩薩摩訶薩由依如是方便善巧，修行般若波羅蜜多，以如虛空無盡

行相，引發般若波羅蜜多，如實觀察十二緣起。是菩薩摩訶薩由此因

緣，速能圓滿甚深般若波羅蜜多。

「善現當知！諸菩薩摩訶薩如是觀察緣起法時，不見有法無因而

生，不見有法無因而滅，不見有法性相常住不生不滅，不見有法有我、

有情廣說乃至知者、見者，不見有法若常若無常、若樂若苦、若我若

無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離。善現當知！

諸菩薩摩訶薩常應如是觀察緣起，修行般若波羅蜜多。

「善現當知！若時菩薩摩訶薩如實觀察緣起法門，修行般若波羅

蜜多，是時菩薩摩訶薩不見色蘊乃至識蘊若常若無常、若樂若苦、若

我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離，廣說乃

至不見一切智智若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、

若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離。善現當知！若時菩薩摩訶薩行深

般若波羅蜜多，是時菩薩摩訶薩雖行般若波羅蜜多，而不見有所行般

若波羅蜜多，亦復不見有法能見所行般若波羅蜜多，亦不見有如是不



34

見。雖行靜慮、精進、安忍、淨戒、布施波羅蜜多，而不見有所行靜

慮乃至布施波羅蜜多，亦復不見有法能見所行靜慮乃至布施波羅蜜多，

亦不見有如是不見。廣說乃至雖修一切智智，而不見有所修一切智智，

亦復不見有法能見所修一切智智，亦不見有如是不見。

「善現當知！諸菩薩摩訶薩於一切法以無所得而為方便應行般若

波羅蜜多。善現當知！若時菩薩摩訶薩於一切法，以無所得而為方便，

修行般若波羅蜜多，是時惡魔生大憂惱如中毒箭，譬如有人父母卒喪，

身心苦痛，惡魔亦爾。」

具壽善現便白佛言：「為一惡魔見諸菩薩於一切法，以無所得而

為方便，修行般若波羅蜜多，生大憂惱如中毒箭？為遍三千大千世界

一切惡魔皆亦如是？」

佛告善現：「遍滿三千大千世界一切惡魔皆亦如是，各於本座不

能自安。

「善現當知！諸菩薩摩訶薩常應安住甚深般若波羅蜜多真淨行住，

若菩薩摩訶薩常能安住甚深般若波羅蜜多真淨行住，世間天、人、阿

素洛等伺求其短終不能得，亦復不能擾亂障礙。是故，善現！若菩薩

摩訶薩欲得無上正等菩提，當勤安住甚深般若波羅蜜多真淨行住。

「善現當知！若菩薩摩訶薩能正安住甚深般若波羅蜜多真淨行住，

則能修滿布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多，若菩薩摩

訶薩能正修行甚深般若波羅蜜多，便能具足修滿一切波羅蜜多。」

爾時，善現即白佛言：「云何菩薩摩訶薩能正修行甚深般若波羅

蜜多，便能修滿布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩無倒修行甚深般若波羅蜜多時，以一

切智智相應之心而行布施乃至般若，持此功德與諸有情同共迴向一切

智智。如是，善現！諸菩薩摩訶薩能正修行甚深般若波羅蜜多，便能

修滿布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩安住布施波羅



35

蜜多引攝淨戒乃至般若波羅蜜多？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩以無愛染、無慳悋心行布施時，持此

布施與諸有情同共迴向一切智智，於諸有情起慈身業、語業、意業，

遠離惡戒，是為菩薩摩訶薩安住布施波羅蜜多引攝淨戒波羅蜜多。

「若菩薩摩訶薩以無愛染、無慳悋心行布施時，持此布施與諸有

情同共迴向一切智智，若諸受者或餘有情非理毀罵、嫌害、凌辱，菩

薩於彼不起變異瞋忿害心、身、語加報，唯生憐愍慈悲之心，以和軟

言慚愧遜謝，是為菩薩摩訶薩安住布施波羅蜜多引攝安忍波羅蜜多。

「若菩薩摩訶薩以無愛染、無慳悋心行布施時，持此布施與諸有

情同共迴向一切智智，若諸受者或餘有情非理毀罵嫌害凌辱，爾時菩

薩便作是念：

『諸有造作如是類業，還自感得如是類果，我今不應計彼所作，

廢修自業。』復作是念：『我應於彼及餘有情，捨心施心倍更增長無

所顧惜。』作是念已，發起增上身心精進，常行惠捨，是為菩薩摩訶

薩安住布施波羅蜜多引攝精進波羅蜜多。

「若菩薩摩訶薩以無愛染、無慳悋心行布施時，持此布施與諸有

情同共迴向一切智智，於諸受者及餘境界心無散亂，不求諸欲三界二

乘，唯求佛果，是為菩薩摩訶薩安住布施波羅蜜多引攝靜慮波羅蜜多。

「若菩薩摩訶薩以無愛染、無慳悋心行布施時，持此布施與諸有

情同共迴向一切智智，觀諸受者、施者、施物皆如幻事，不見此施於

諸有情有損有益，達一切法畢竟皆空不可得故，是為菩薩摩訶薩安住

布施波羅蜜多引攝般若波羅蜜多。」

具壽善現復白佛言：「云何菩薩摩訶薩安住淨戒波羅蜜多引攝布

施乃至般若波羅蜜多？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩安住淨戒波羅蜜多，具身律儀，具語

律儀，具意律儀，造諸福業，由此福業離斷生命乃至邪見，不求聲聞、

獨覺等地，唯求無上正等菩提。菩薩爾時安住淨戒廣行惠施，隨諸有



36

情須食與食、須飲與飲、須餘資具與餘資具，復持如是布施善根，與

諸有情平等共有迴向無上正等菩提，不求聲聞、獨覺等地，是為菩薩

摩訶薩安住淨戒波羅蜜多引攝布施波羅蜜多。

「若菩薩摩訶薩安住淨戒波羅蜜多。設諸有情競來分割菩薩支節，

各取持去，菩薩於彼不生一念忿恚之心，但作是念：『我今獲得廣大

善利，謂捨臭穢危脆之身，得佛清淨金剛之身。』是為菩薩摩訶薩安

住淨戒波羅蜜多引攝安忍波羅蜜多。

「若菩薩摩訶薩安住淨戒波羅蜜多，身心精進常無間斷，被大悲

甲發弘誓言：『一切有情沈淪苦海，我當拔置甘露涅槃。』是為菩薩

摩訶薩安住淨戒波羅蜜多引攝精進波羅蜜多。

「若菩薩摩訶薩安住淨戒波羅蜜多，雖入初靜慮乃至滅想受定，

而不墮聲聞、獨覺等地亦不證實際，由本願力所任持故，作是念言：

『諸有情類沈溺苦海不能自出，我今既住清淨尸羅，方便引發神通靜

慮，定當拔置常樂涅槃。』是為菩薩摩訶薩安住淨戒波羅蜜多引攝靜

慮波羅蜜多。

「若菩薩摩訶薩安住淨戒波羅蜜多，不見有法若有為若無為、若

墮有相若墮無相、若墮有數若墮無數，唯觀諸法不離真如，廣說乃至

不思議界，此真如等亦不可得，由此般若波羅蜜多方便善巧，不墮聲

聞、獨覺等地，唯趣無上正等菩提，是為菩薩摩訶薩安住淨戒波羅蜜

多引攝般若波羅蜜多。」

具壽善現復白佛言：「云何菩薩摩訶薩安住安忍波羅蜜多引攝布

施乃至般若波羅蜜多？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩安住安忍波羅蜜多，從初發心乃至安

坐妙菩提座，於其中間，設有種種有情之類，非理毀罵輕蔑凌辱，乃

至分割支節持去，菩薩爾時都無忿恚，但作是念：『此諸有情深可憐

愍，為煩惱毒擾亂身心不得自在，無依無護貧苦所逼，我當施彼隨意

所須飲食、衣服及餘資具。』復持如是布施善根，與諸有情平等共有



37

迴向無上正等菩提，以無所得而為方便。如是迴向大菩提時遠離三心，

謂誰迴向？何所迴向？以何迴向？是為菩薩摩訶薩安住安忍波羅蜜多

引攝布施波羅蜜多。

「若菩薩摩訶薩安住安忍波羅蜜多，從初發心乃至安坐妙菩提座，

於其中間，乃至為救自命因緣，於諸有情終不損害，乃至不起諸惡邪

見。菩薩如是修淨戒時，不求聲聞、獨覺等地，復持如是淨戒善根，

與諸有情平等共有迴向無上正等菩提，以無所得而為方便。如是迴向

大菩提時遠離三心，謂誰迴向？何所迴向？以何迴向？是為菩薩摩訶

薩安住安忍波羅蜜多引攝淨戒波羅蜜多。

「若菩薩摩訶薩安住安忍波羅蜜多，發起勇猛增上精進，常作是

念：『若一有情在一踰繕那外，或十、或百乃至無量踰繕那外，或在

一世界外，或十、或百乃至無量諸世界外應可度者，我定當往方便教

化，令其受持或八學處、或五學處、或十學處、或具學處，或令住預

流果，或令住一來果，或令住不還果，或令住阿羅漢果，或令住獨覺

菩提，或令安住諸菩薩地乃至無上正等菩提，尚不辭勞，況為教化無

量無數無邊有情，皆令獲得利益安樂而當懈倦！』復持如是精進善根，

與諸有情平等共有迴向無上正等菩提，以無所得而為方便。如是迴向

大菩提時遠離三心，謂誰迴向？何所迴向？以何迴向？是為菩薩摩訶

薩安住安忍波羅蜜多引攝精進波羅蜜多。

「若菩薩摩訶薩安住安忍波羅蜜多，攝心不亂，離欲惡不善法，

有尋有伺，離生喜樂，入初靜慮，廣說乃至入滅想受定，此諸定中隨

所生起心、心所法及諸善根，一切和合與諸有情平等共有迴向無上正

等菩提，以無所得而為方便。如是迴向大菩提時遠離三心，謂誰迴向？

何所迴向？以何迴向？於諸靜慮及靜慮支都無所得。是為菩薩摩訶薩

安住安忍波羅蜜多引攝靜慮波羅蜜多。

「若菩薩摩訶薩安住安忍波羅蜜多，修行般若波羅蜜多，於諸法

中住循法觀，雖以遠離行相，或以寂靜行相，或以無盡行相，或以永



38

滅行相觀一切法，而於法性能不作證，乃至能坐妙菩提座，證得無上

正等菩提，從此座起轉妙法輪，利益安樂諸有情類。復持如是妙慧善

根，與諸有情平等共有迴向無上正等菩提，以無所得而為方便。如是

迴向大菩提時遠離三心，謂誰迴向？何所迴向？以何迴向？是為菩薩

摩訶薩安住安忍波羅蜜多引攝般若波羅蜜多，如是引攝非取非捨。」

具壽善現復白佛言：「云何菩薩摩訶薩安住精進波羅蜜多引攝布

施乃至般若波羅蜜多？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩安住精進波羅蜜多，身心精進常無懈

息，求諸善法亦無厭倦，恒作是念：『我定應得一切智智，不應不得。』

是菩薩摩訶薩為欲饒益一切有情常發誓願：『若一有情在一踰繕那外，

或十、或百乃至無量踰繕那外，或在一世界外，或十、或百乃至無量

諸世界外應可度者，我定當往方便教化若菩薩乘善男子等，令住無上

正等菩提；若聲聞乘善男子等，令住預流、一來、不還、阿羅漢果；

若獨覺乘善男子等，令其安住獨覺菩提；若餘有情，令其安住十善業

道，如是皆以法施、財施而充足之方便引攝。』復持如是布施善根，

與諸有情平等共有迴向無上正等菩提，不求聲聞、獨覺等地，以無所

得而為方便。如是迴向大菩提時遠離三心，謂誰迴向？何所迴向？以

何迴向？是為菩薩摩訶薩安住精進波羅蜜多引攝布施波羅蜜多。

「若菩薩摩訶薩安住精進波羅蜜多，從初發心乃至安坐妙菩提座，

自離害生命乃至邪見，亦勸他離害生命乃至邪見，無倒稱揚離害生命

乃至邪見法， 歡喜讚歎離害生命乃至邪見者。是菩薩摩訶薩持此淨戒

波羅蜜多，不求二乘及三界果，但持如是淨戒善根，與諸有情平等共

有迴向無上正等菩提，以無所得而為方便。如是迴向大菩提時遠離三

心，謂誰迴向？何所迴向？以何迴向？是為菩薩摩訶薩安住精進波羅

蜜多引攝淨戒波羅蜜多。

「若菩薩摩訶薩安住精進波羅蜜多，從初發心乃至安坐妙菩提座，

於其中間，人、非人等競來惱觸，或復斫刺、斷割支體隨意持去。菩



39

薩爾時不作是念：『誰斫刺我？誰斷割我？誰復持去？』但作是念：

『我今獲得廣大善利，彼諸有情為益我故，來斷割我身分支節。然我

本為一切有情而受此身，彼來自取己所有物而成我事。』菩薩如是審

諦思惟諸法實相而修安忍，持此安忍殊勝善根，不求聲聞、獨覺等地，

但持如是安忍善根，與諸有情平等共有迴向無上正等菩提，以無所得

而為方便。如是迴向大菩提時遠離三心，謂誰迴向？何所迴向？以何

迴向？是為菩薩摩訶薩安住精進波羅蜜多引攝安忍波羅蜜多。

「若菩薩摩訶薩安住精進波羅蜜多，勤修諸定，謂離欲惡不善法，

有尋有伺，離生喜樂，入初靜慮，廣說乃至入第四靜慮；於諸有情起

與樂想，入慈無量，廣說乃至入捨無量；於諸色中起厭麁想，入空無

邊處定，廣說乃至入滅想受定。是菩薩摩訶薩雖入如是靜慮、無量、

無色、滅定，而不攝受彼異熟果，但隨有情應可受化，作饒益處而於

中生。既生彼已，用四攝事、六到彼岸而饒益之。是菩薩摩訶薩依諸

靜慮起勝神通，從一佛土至一佛土，親近供養諸佛世尊，請問甚深諸

法性相，精勤引發殊勝善根。持此善根以無所得而為方便，與諸有情

平等共有迴向無上正等菩提。如是迴向大菩提時遠離三心，謂誰迴向？

何所迴向？以何迴向？是為菩薩摩訶薩安住精進波羅蜜多引攝靜慮波

羅蜜多。

「若菩薩摩訶薩安住精進波羅蜜多，不見布施乃至般若波羅蜜多

若名、若事、若性、若相，不見四念住乃至八聖道支若名、若事、若

性、若相，乃至不見一切智智若名、若事、若性、若相，亦不見一切

法若名、若事、若性、若相，於諸法中不起想念，無所執著，如說能

作。復持如是妙慧善根，與諸有情平等共有迴向無上正等菩提，以無

所得而為方便。如是迴向大菩提時遠離三心，謂誰迴向？何所迴向？

以何迴向？是為菩薩摩訶薩安住精進波羅蜜多引攝般若波羅蜜多。」

具壽善現復白佛言：「云何菩薩摩訶薩安住靜慮波羅蜜多引攝布

施乃至般若波羅蜜多？」



40

佛告善現：「若菩薩摩訶薩安住靜慮波羅蜜多，於諸有情行財、

法施，謂離欲惡不善法，有尋有伺，離生喜樂，入初靜慮，廣說乃至

入滅想受定。是菩薩摩訶薩以無亂心為諸有情宣說正法，行財、法施。

是菩薩摩訶薩常自行財、法施，亦常勸他行財、法施，常正稱揚行財、

法施法，常歡喜讚歎行財、法施者。是菩薩摩訶薩持此善根，不求聲

聞、獨覺等地，但持如是布施善根，與諸有情平等共有迴向無上正等

菩提，以無所得而為方便。如是迴向大菩提時遠離三心，謂誰迴向？

何所迴向？以何迴向？是為菩薩摩訶薩安住靜慮波羅蜜多引攝布施波

羅蜜多。

「若菩薩摩訶薩安住靜慮波羅蜜多，受持淨戒，常不發起貪、瞋、

癡害俱行之心，亦不發起慳嫉、破戒俱行之心，但常發起一切智智相

應作意。復持如是淨戒善根，不求聲聞、獨覺等地，與諸有情平等共

有迴向無上正等菩提，以無所得而為方便。如是迴向大菩提時遠離三

心，謂誰迴向？何所迴向？以何迴向？是為菩薩摩訶薩安住靜慮波羅

蜜多引攝淨戒波羅蜜多。

「若菩薩摩訶薩安住靜慮波羅蜜多修行安忍，觀色如聚沫，觀受

如浮泡，觀想如陽焰，觀行如芭蕉，觀識如幻事，作是觀時，於五取

蘊不堅實想常現在前。復作是念：『諸法皆空離我、我所，色是誰色？

受是誰受？想是誰想？行是誰行？識是誰識？』如是觀時復作是念：

『諸法皆空無我、我所，誰能斫截？誰受斫截？誰能毀罵？誰受毀罵？

誰復於中應起忿恚？』菩薩如是依止靜慮，審觀察時能具安忍，復持

如是安忍善根，與諸有情平等共有迴向無上正等菩提，以無所得而為

方便。如是迴向大菩提時遠離三心，謂誰迴向？何所迴向？以何迴向？

是為菩薩摩訶薩安住靜慮波羅蜜多引攝安忍波羅蜜多。

「若菩薩摩訶薩安住靜慮波羅蜜多，發勤精進，離欲惡不善法，

有尋有伺，離生喜樂，入初靜慮，廣說乃至入第四靜慮。菩薩如是修

靜慮時，於諸靜慮及靜慮支皆不取相，發起種種神境智通，能作無邊



41

大神變事。或復發起天耳智通，明了清淨過人、天耳，能如實聞十方

世界情非情類種種音聲。或復發起他心智通，能如實知十方世界他有

情眾心、心所法。或復發起宿住智通，如實念知十方世界無量有情諸

宿住事。或復發起天眼智通，明了清淨過人、天眼，能如實見十方世

界有情無情種種色像乃至業果皆如實知。是菩薩摩訶薩安住此五清淨

神通，從一佛國至一佛國，親近供養諸佛世尊，請問如來甚深法義，

種植無量真淨善根，成熟有情、嚴淨佛土，勤修種種菩薩勝行。持此

善根不求三界及二乘果，與諸有情平等共有迴向無上正等菩 提，以無

所得而為方便。如是迴向大菩提時遠離三心，謂誰迴向？何所迴向？

以何迴向？是為菩薩摩訶薩安住靜慮波羅蜜多引攝精進波羅蜜多。

「若菩薩摩訶薩安住靜慮波羅蜜多，觀色蘊乃至識蘊不可得，廣

說乃至觀一切智智亦不可得，觀有為界不可得，觀無為界亦不可得。

如是菩薩觀一切法不可得故無作無造，無作造故無生無滅，無生滅故

無取無捨，無取捨故畢竟清淨常住無變。所以者何？以一切法，諸佛

出世若不出世，安住法性、法界、法住，無生、無滅、常無變異。是

菩薩摩訶薩心常不亂，恒時安住一切智智相應作意，如實觀察一切法

性都無所有。復持如是妙慧善根，與諸有情平等共有迴向無上正等菩

提，以無所得而為方便。如是迴向大菩提時遠離三心，謂誰迴向？何

所迴向？以何迴向？是為菩薩摩訶薩安住靜慮波羅蜜多引攝般若波羅

蜜多。」

具壽善現復白佛言：「云何菩薩摩訶薩安住般若波羅蜜多引攝布

施乃至靜慮波羅蜜多？」佛告善現：「若菩薩摩訶薩安住般若波羅蜜

多，觀一切法空無所有。」

具壽善現便白佛言：「云何菩薩摩訶薩安住般若波羅蜜多，觀一

切法空無所有？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩安住般若波羅蜜多，觀內空，內空性

不可得；觀外空，外空性不可得；觀內外空，內外空性不可得；觀大



42

空，大空性不可得；觀空空，空空性不可得；觀勝義空，勝義空性不

可得；觀有為空，有為空性不可得；觀無為空，無為空性不可得；觀

畢竟空，畢竟空性不可得；觀無際空，無際空性不可得；觀無散空，

無散空性不可得；觀本性空，本性空性不可得；觀相空，相空性不可

得；觀一切法空，一切法空性不可得。是菩薩摩訶薩安住如是十四空

中，不得色若空若不空，不得受、想、行、識若空若不空，廣說乃至

不得一切智智若空若不空，不得有為界若空若不空，不得無為界若空

若不空。

「是菩薩摩訶薩安住般若波羅蜜多，於諸有情所有布施若食若飲

及餘資具皆觀為空，若能布施、若所布施、若布施福、若布施果，如

是一切亦觀為 空。菩薩爾時由住空，觀愛染、慳悋皆無容起。所以者

何？是菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，從初發心乃至安坐妙菩提座，

如是分別一切不起。如諸如來、應、正等覺無時暫起愛心、慳心，此

菩薩摩訶薩亦復如是，修行般若波羅蜜多，愛心、慳心皆永不起。善

現當知！如是般若波羅蜜多，是諸菩薩摩訶薩師，能令菩薩摩訶薩眾

不起一切妄想分別，所行布施皆無染著。是菩薩摩訶薩持此善根，以

無所得而為方便，與諸有情平等共有迴向無上正等菩提。如是迴向大

菩提時遠離三心，謂誰迴向？何所迴向？以何迴向？是為菩薩摩訶薩

安住般若波羅蜜多引攝布施波羅蜜多。

「若菩薩摩訶薩安住般若波羅蜜多受持淨戒，一切聲聞、獨覺等

心無容得起。所以者何？是菩薩摩訶薩觀諸聲聞、獨覺等地皆不可得，

迴向彼心亦不可得，迴向彼地身、語律儀亦不可得。是菩薩摩訶薩安

住般若波羅蜜多，從初發心乃至安坐妙菩提座，於其中間自離斷生命

乃至邪見，亦勸他離斷生命乃至邪見，無倒稱揚離斷生命乃至邪見法，

歡喜讚歎離斷生命乃至邪見者。是菩薩摩訶薩持此淨戒所生善根，不

求二乘及三界果，與諸有情平等共有迴向無上正等菩提，以無所得而

為方便。如是迴向大菩提時遠離三心，謂誰迴向？何所迴向？以何迴



43

向？是為菩薩摩訶薩安住般若波羅蜜多引攝淨戒波羅蜜多。

「若菩薩摩訶薩安住般若波羅蜜多起隨順忍，得此忍已常作是念：

『一切法中無有一法若起、若滅、若生、若老、若病、若死、若能罵

者、若受罵者、若能謗者、若受謗者。若能割截斫刺打縛惱觸加害、

若所割截斫刺打縛，如是一切性相皆空，不應於中妄想分別。』是菩

薩摩訶薩得此忍故，從初發心乃至安坐妙菩提座，於其中間，假使一

切有情之類，皆來呵毀誹謗凌辱，以諸刀、杖、瓦、石塊等，損害、

打擲、割截、斫刺，乃至分解身諸支節。爾時，菩薩心無變異，但作

是念：『深可怪哉！諸法性中都無呵毀、誹謗、凌辱、加害等事，而

諸有情妄想分別謂為實有，發起種種煩惱惡 業，現在當來受諸苦惱。』

是菩薩摩訶薩持此善根，與諸有情平等共有迴向無上正等菩提。如是

迴向大菩提時遠離三心，謂誰迴向？何所迴向？以何迴向？是為菩薩

摩訶薩安住般若波羅蜜多引攝安忍波羅蜜多。

「若菩薩摩訶薩安住般若波羅蜜多勇猛精進，為諸有情宣說正法，

令住布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多，或令住四念住乃至八聖道支，

或令安住諸餘功德。是菩薩摩訶薩成就種種方便善巧，身心精進，以

神通力，往一世界、或十、或百乃至無量無邊世界諸有情所，宣說正

法方便化導，令住預流、一來、不還、阿羅漢果，或令安住獨覺菩提，

或令證得一切智智。是菩薩摩訶薩雖為此事而不住有為界，亦不住無

為界。復持如是精進善根，與諸有情平等共有迴向無上正等菩提，以

無所得而為方便。如是迴向大菩提時遠離三心，謂誰迴向？何所迴向？

以何迴向？是為菩薩摩訶薩安住般若波羅蜜多引攝精進波羅蜜多。

「若菩薩摩訶薩安住般若波羅蜜多，除諸佛定，於餘一切聲聞、

獨覺、菩薩勝定，皆能自在隨意入出。是菩薩摩訶薩安住菩薩自在勝

定，於八解脫皆能自在順逆入出，謂有色觀諸色解脫乃至滅想受解脫。

是菩薩摩訶薩復於九次第定若逆若順自在入出，謂四靜慮、四無量、

四無色定、滅想受定。是菩薩摩訶薩於八解脫、九次第定順逆入出善



44

成熟已，能入菩薩摩訶薩師子頻申三摩地。云何名為菩薩摩訶薩師子

頻申三摩地？謂菩薩摩訶薩離欲惡不善法，有尋有伺，離生喜樂，入

初靜慮，次第乃至超一切非想非非想處入滅想受定，復從滅想受定起

還入非想非非想處定，次第乃至入初靜慮，是為菩薩摩訶薩師子頻申

三摩地。

「是菩薩摩訶薩於師子頻申三摩地善成熟已，復入菩薩摩訶薩集

散三摩地。云何名為菩薩摩訶薩集散三摩地？謂菩薩摩訶薩離欲惡不

善法，有尋有伺，離生喜樂，入初靜慮，從初靜慮起次第乃至入滅想

受定，從滅想受定起入初靜慮，從初靜慮起入滅想受定，從滅想受定

起入第二靜慮，從第二靜慮起入滅想受定，從滅想受定起入第三靜慮，

從第三靜慮起入滅想受定，從滅想受定起入第四靜慮，從第四靜慮起

入滅想受定，從滅想受定起入空無邊處定，從空無邊處定起入滅想受

定，從滅想受定起入識無邊處定，從識無邊處定起入滅想受定，從滅

想受定起入無所有處定，從無所有處定起入滅想受定，從滅想受定起

入非想非非想處定，從非想非非想處定起入滅想受定，從滅想受定起

復入非想非非想處定，從非想非非想處定起住不定心，從不定心還入

滅想受定，從滅想受定起住不定心，從不定心入非想非非想處定，從

非想非非想處定起住不定心，從不定心入無所有處定，從無所有處定

起住不定心，從不定心入識無邊處定，從識無邊處定起住不定心，從

不定心入空無邊處定，從空無邊處定起住不定心，從不定心入第四靜

慮，從第四靜慮起住不定心，從不定心入第三靜慮，從第三靜慮起住

不定心，從不定心入第二靜慮，從第二靜慮起住不定心，從不定心入

初靜慮，從初靜慮起住不定心，是為菩薩摩訶薩集散三摩地。

「若菩薩摩訶薩安住如是集散三摩地，得一切法平等實性。是菩

薩摩訶薩復持如是靜慮善根，與諸有情平等共有迴向無上正等菩提，

以無所得而為方便。如是迴向大菩提時遠離三心，謂誰迴向？何所迴

向？以何迴向？是為菩薩摩訶薩安住般若波羅蜜多引攝靜慮波羅蜜



45

多。」

大般若波羅蜜多經卷第五百二十三

大般若波羅蜜多經卷第五百二十四

三藏法師玄奘奉 詔譯

第三分方便善巧品第二十六之二

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！諸菩薩摩訶薩成就如是方便善

巧，發趣無上正等覺心已經幾時？」佛告善現：「是菩薩摩訶薩發趣

無上正等覺心，已經無數百千俱胝那庾多劫。」

具壽善現復白佛言：「諸菩薩摩訶薩成就如是方便善巧，已曾親

近供養幾佛？」佛告善現：「是菩薩摩訶薩已曾親近供養殑伽沙數諸

佛。」

具壽善現復白佛言：「諸菩薩摩訶薩成就如是方便善巧，已種何

等微妙善根？」

佛告善現：「是菩薩摩訶薩發心已來，無有布施波羅蜜多乃至般

若波羅蜜多所引善根而不精勤修學圓滿，由此因緣，成就如是方便善

巧。」具壽善現復白佛言：「諸菩薩摩訶薩成就如是方便善巧，甚為

希有！」

佛告善現：「如是！如是！如汝所說。諸菩薩摩訶薩成就如是方

便善巧，甚為希有！

「善現當知！如日月輪周行照觸四大洲界作諸事業，其中所有情、

非情類，隨彼光明勢力而轉各成己事。如是般若波羅蜜多，照觸餘五

波羅蜜多作諸事業，布施等五波羅蜜多，隨順般若波羅蜜多勢力而轉，



46

各成己事。

「善現當知！布施等五波羅蜜多，皆由般若波羅蜜多所攝受故，

乃得名為波羅蜜多。如轉輪王，若無七寶不名輪王，要具七寶乃名輪

王。布施等五波羅蜜多亦復如是，若離般若波羅蜜多，不得名為波羅

蜜多，要由般若波羅蜜多所攝受故乃得名為波羅蜜多。

「善現當知！如有女人端嚴巨富，若無強夫所攝護者，易為惡人

之所凌辱，若有強夫所攝護者，不為惡人之所凌辱。布施等五波羅蜜

多亦復如是，若無般若波羅蜜多力所攝護，易為天魔及彼眷屬之所沮

壞，若有般若波羅蜜多力所攝護，一切天魔及彼眷屬不能沮壞。

「善現當知！如勇軍將妙閑兵法，善備種種堅固鎧杖，隣國怨敵

所不能害。布施等五波羅蜜多亦復如是，不離般若波羅蜜多，天魔眷

屬、增上慢人乃至菩薩旃荼羅等皆不能壞。

「善現當知！如贍部洲諸小王等，隨時朝侍轉輪聖王，依轉輪王

得遊勝處。布施等五波羅蜜多亦復如是，隨助般若波羅蜜多，由彼勢

力所引導故，速趣無上正等菩提。

「善現當知！如贍部洲東方諸水，無不皆趣殑伽大河，隨殑伽河

流入大海。布施等五波羅蜜多亦復如是，皆為般若波羅蜜多所攝引故，

能至無上正等菩提。

「善現當知！如人右手能作眾事，如是般若波羅蜜多能引一切殊

勝善法。善現當知！如人左手所作不便，如是前五波羅蜜多不能引生

殊勝善法。

「善現當知！譬如眾流隨其大小，若入大海同一鹹味。布施等五

波羅蜜多亦復如是，要入般若波羅蜜多，乃能證得一切智智，由此得

名到彼岸者。

「善現當知！如轉輪王欲有所趣，四軍導從輪寶居先，王及四軍

念欲飲食輪即為住，既飲食已，王念欲行，輪即前去，其輪去住隨王



47

意欲，至所趣方不復前去。布施等五波羅蜜多亦復如是，與諸善法欲

趣無上正等菩提，要因般若波羅蜜多以為前導，進止俱隨不相捨離，

若至佛果更不前進。

「善現當知！如轉輪王七寶具足，欲有所至，四軍七寶前後導從，

爾時輪寶雖最居先，而不分別前後之相。如是前五波羅蜜多與諸善法

欲趣無上正等菩提，定以般若波羅蜜多為其前導，然此般若波羅蜜多

不作是念：『我於前五波羅蜜多最為前導，彼隨從我。』布施等五波

羅蜜多，不作是念：『甚深般若波羅蜜多居我等前，我隨從彼。』所

以者何？如是六種波羅蜜多及一切法，自性皆鈍無所能為，無有主宰

虛假不實，空無所有不自在相。譬如陽焰、光影、水月、幻事、夢等，

其中都無分別作用真實體相。」

具壽善現復白佛言：「若一切法自性皆空，都無真實體相作用，

諸菩薩摩訶薩云何修學布施等六波羅蜜多，能證無上正等菩提？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩於此六種波羅蜜多勤修學時，常作是

念：『世間有情心恒顛倒，沒生死苦，不能自脫，我若不修巧便勝行，

不能拔濟彼生死苦；我當為彼諸有情類，勤修布施乃至般若波羅蜜多

方便善巧，速趣無上正等菩提，拔諸有情生死大苦。』

「是菩薩摩訶薩作此念已，為諸有情捨內外物，捨已復作如是思

惟：『我於此物都無所捨。所以者何？此內外物自性皆空不可捨施，

非唯屬我。』是菩薩摩訶薩由此觀察，修行布施波羅蜜多速得圓滿，

疾證無上正等菩提。

「是菩薩摩訶薩為諸有情終不犯戒。所以者何？是菩薩摩訶薩常

作此念：『我為有情求趣無上正等菩提，決定不應斷眾生命乃至邪見，

亦定不應求妙欲境及諸天樂，亦定不應求二乘地唯自解脫。』是菩薩

摩訶薩由此觀察，修行淨戒波羅蜜多速得圓滿，疾證無上正等菩提。

「是菩薩摩訶薩為諸有情不起忿恚，假使恒遭毀謗、凌辱、分解

肢節、受諸苦惱，亦不發起一念惡心。所以者何？是菩薩摩訶薩觀察



48

一切聲如谷響、色如聚沫，不應於中妄生瞋恨。是菩薩摩訶薩由此觀

察，修行安忍波羅蜜多速得圓滿，疾證無上正等菩提。

「是菩薩摩訶薩為諸有情，勤求善法乃至無上正等菩提，於其中

間常不懈怠。所以者何？是菩薩摩訶薩常作是念：『我若懈怠，不能

濟拔一切有情令其遠離生死大苦，亦不能得一切智智。』是菩薩摩訶

薩由此觀察，修行精進波羅蜜多速得圓滿，疾證無上正等菩提。

「是菩薩摩訶薩為諸有情，勤修勝定乃至無上正等菩提，終不發

起貪、瞋、癡等散動之心。所以者何？是菩薩摩訶薩常作此念：『我

若發起貪、瞋、癡等散動之心，則不能成饒益他事，亦不能證所求佛

果。』是菩薩摩訶薩由此觀察，修行靜慮波羅蜜多速得圓滿，疾證無

上正等菩提。

「是菩薩摩訶薩為諸有情，不離般若波羅蜜多，乃至無上正等菩

提，常勤修學微妙勝慧。所以者何？是菩薩摩訶薩常作此念：『若離

般若波羅蜜多，於諸有情不能成熟，亦不能證無上菩提。』是菩薩摩

訶薩由此觀察，修行般若波羅蜜多速得圓滿，疾證無上正等菩提。由

此因緣，雖一切法自性皆 空，都無真實體相作用，而諸菩薩摩訶薩眾，

勤修六種波羅蜜多，證得無上正等菩提。」

具壽善現復白佛言：「若此六種波羅蜜多無差別性，皆是般若波

羅蜜多所攝受故，云何可說般若波羅蜜多於五波羅蜜多，為最為勝、

為尊為高、為妙為微妙、為上為無上？」

佛告善現：「如是！如是！如汝所說。布施等六波羅蜜多無差別

性，皆是般若波羅蜜多所攝受故。若無般若波羅蜜多，布施等五不得

名為波羅蜜多；要依般若波羅蜜多，布施等五乃得名為波羅蜜多。

「善現當知！如有情類，雖有種種身色差別，若往親近妙高山王

咸同一色。如是前五波羅蜜多，雖有種種品類差別，而為般若波羅蜜

多所攝受故，皆由般若波羅蜜多修成滿故，皆入般若波羅蜜多，不可

施設差別名姓。又前五種波羅蜜多，依止般若波羅蜜多，方能證得一



49

切智智，乃得名為到彼岸者，是故六種波羅蜜多，皆同一味，性無差

別，不可施設此是布施乃至般若波羅蜜多。所以者何？如是六種波羅

蜜多，皆能證得一切智智，能到彼岸，性無差別，由是因緣，布施等

六不可施設名姓有異。」

具壽善現復白佛言：「波羅蜜多及一切法，若隨實義皆無此彼勝

劣差別，何緣故說般若波羅蜜多於五波羅蜜多，為最為勝、為尊為高、

為妙為微妙、為上為無上？」

佛告善現：「如是！如是！如汝所說。若隨實義，波羅蜜多及一

切法，皆無此彼勝劣差別，但依世俗言說作用，說有此彼勝劣差別。

施設布施乃至般若波羅蜜多，為欲度脫諸有情類世俗作用生老病死，

然諸有情生老病死皆非實有但假施設。所以者何？有情無故，當知諸

法亦無所有，甚深般若波羅蜜多達一切法都無所有，能拔有情世俗作

用生老病死，由此故說般若波羅蜜多於五波羅蜜多，為最為勝、為尊

為高、為妙為微妙、為上為無上。

「善現當知！如轉輪王所有女寶於人中女，為最為勝、為尊為高、

為妙為微妙、為上為無上，如是般若波羅蜜多於前五種波羅蜜多，為

最為勝、為尊為高、為妙為微妙、為上為無上。」

具壽善現復白佛言：「如來何緣但數讚說甚深般若波羅蜜多於布

施等波羅蜜多，為最為勝、為尊為高、為妙為微妙、為上為無上？」

佛告善現：「由此般若波羅蜜多普能攝受一切善法，和合趣入一切智

智，安住不動，以無所得為方便故。」

具壽善現復白佛言：「如是般若波羅蜜多於諸善法有取捨不？」

佛言：「不也！如是般若波羅蜜多於一切法無取無捨。何以故？

以一切法自性皆空，都不可取、不可捨故。」具壽善現復白佛言：「如

是般若波羅蜜多於何等法無取無捨？」

佛告善現：「如是般若波羅蜜多，於色乃至一切智智無取無捨？」

具壽善現復白佛言：「如是般若波羅蜜多，云何於色廣說乃至一



50

切智智無取無捨？」

佛告善現：「如是般若波羅蜜多，不思惟色廣說乃至一切智智，

是故於色廣說乃至一切智智無取無捨。」具壽善現復白佛言：「云何

般若波羅蜜多，不思惟色廣說乃至一切智智？」

佛告善現：「由此般若波羅蜜多於色乃至一切智智，不思惟一切

相，亦不思惟一切所緣，是故於色廣說乃至一切智智皆不思惟。」

具壽善現復白佛言：「若菩薩摩訶薩不思惟色廣說乃至一切智智，

云何增長所種善根？若不增長所種善根，云何圓滿波羅蜜多？若不圓

滿波羅蜜多，云何證得一切智智？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩不思惟色廣說乃至一切智智，是菩薩

摩訶薩便能增長所種善根。所種善根得增長故便能圓滿波羅蜜多，波

羅蜜多得圓滿故便能證得一切智智。所以者何？諸菩薩摩訶薩要於諸

色廣說乃至一切智智能不思惟，乃能具足修諸菩薩摩訶薩行，證得無

上正等菩提。」

具壽善現復白佛言：「何因緣故，諸菩薩摩訶薩要於諸色廣說乃

至一切智智能不思惟，方能具足修諸菩薩摩訶薩行，證得無上正等菩

提。」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩若思惟色廣說乃至一切智智則有所得，

有所得故便著三界，若著三界，不能具足修諸菩薩摩訶薩行，證得無

上正等菩提。若菩薩摩訶薩不思惟色廣說乃至一切智智便無所得，無

所得故不著三界，以於三界不生著故，便能具足修諸菩薩摩訶薩行，

證得無上正等菩提。是故，善現！若菩薩摩訶薩欲能具足修諸菩薩摩

訶薩行，疾證無上正等菩提，當勤修學甚深般若波羅蜜多，不應思惟

染著諸法。」

具壽善現復白佛言：「若菩薩摩訶薩欲勤修學甚深般若波羅蜜多，

當於何住？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩欲勤修學甚深般若波羅蜜多，不應住



51

色，廣說乃至一切智智。」

具壽善現復白佛言：「何因緣故，諸菩薩摩訶薩欲勤修學甚深般

若波羅蜜多，不應住色廣說乃至一切智智？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩能勤修學甚深般若波羅蜜多，於一切

法無執著故，不應住色廣說乃至一切智智。所以者何？是菩薩摩訶薩

不見有法可於其中而起執著及可安住。如是，善現！諸菩薩摩訶薩以

無執著及無安住而為方便，能勤修學甚深般若波羅蜜多。

「善現當知！若菩薩摩訶薩作如是念：『若能如是無所執著、無

所安住，精勤修學甚深般若波羅蜜多，是修般若波羅蜜多，是行般若

波羅蜜多。我能如是無所執著、無所安住，精勤修學甚深般若波羅蜜

多，是修般若波羅蜜多，是行般若波羅蜜多。』是菩薩摩訶薩由如是

念取相執著，遠離般若波羅蜜多。若遠離般若波羅蜜多，則遠離布施

波羅蜜多廣說乃至一切智智。所以者何？甚深般若波羅蜜多於一切法

無所執著，非深般若波羅蜜多有執著者及執著性。所以者何？甚深般

若波羅蜜多都無自性可於諸法有所執著。是故，善現！諸菩薩摩訶薩

行深般若波羅蜜多，於一切法及深般若波羅蜜多皆無執著。

「善現當知！若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，起如是想：『此

是般若波羅蜜多，我行般若波羅蜜多，即是遍行諸法實相。』是菩薩

摩訶薩由起此想，便退般若波羅蜜多。若退般若波羅蜜多，則退布施

波羅蜜多廣說乃至一切智智。所以者何？甚深般若波羅蜜多是一切種

白法根本，若退般若波羅蜜多，則為退失一切白法。

「善現當知！若菩薩摩訶薩作如是念：『甚深般若波羅蜜多，攝

受布施波羅蜜多廣說乃至一切智智。』是菩薩摩訶薩退失般若波羅蜜

多，若退失般若波羅蜜多，則不能攝受布施波羅蜜多廣說乃至一切智

智。所以者何？非離般若波羅蜜多能遍攝受菩提分法，及能證得一切

智智。

「善現當知！若菩薩摩訶薩作如是念：『安住般若波羅蜜多，便



52

於無上正等菩提定得授記。』是菩薩摩訶薩由作是念，退失般若波羅

蜜多。若退失般若波羅蜜多，便於無上正等菩提不堪授記。所以者何？

非離般若波羅蜜多可於無上正等菩提有得授記。

「善現當知！若菩薩摩訶薩作如是念：『安住般若波羅蜜多，則

能引發布施波羅蜜多，乃至能引發大慈、大悲、大喜、大捨。』是菩

薩摩訶薩由如是念，則退失般若波羅蜜多，若退失般若波羅蜜多，則

不能引發布施波羅蜜多，乃至不能引發大慈、大悲、大喜、大捨。所

以者何？非離般若波羅蜜多，而能引發安住勝法。

「善現當知！若菩薩摩訶薩作如是念：『佛知諸法無攝受相，自

證無上正等菩提。得菩提已，為諸有情宣說開示諸法實相。』是菩薩

摩訶薩由如是念，則為退失甚深般若波羅蜜多。所以者何？如來於法

無知、無覺、無說、無示。所以者何？諸法實性不可知覺、不可施設，

云何得有知覺、說示一切法者？若言實有知覺說示一切法者，無有是

處。」

爾時，具壽善現復白佛言：「世尊！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅

蜜多，云何當得離如是等種種過失？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，作如是念：『一

切法無所有、不可取，若法無所有、不可取，則無有能現等覺者，亦

無有能宣說開示。』若能如是行，是行深般若波羅蜜多離諸過失。若

菩薩摩訶薩著無所有、不可取法，則離般若波羅蜜多。所以者何？甚

深般若波羅蜜多，於一切法無所執著、無所攝受，若於諸法有所執著、

有所攝受，則離般若波羅蜜多。」

具壽善現復白佛言：「般若波羅蜜多於般若波羅蜜多為遠離、為

不遠離？乃至布施波羅蜜多於布施波羅蜜多為遠離、為不遠離？廣說

乃至一切智智於一切智智為遠離、為不遠離？世尊！若般若波羅蜜多

於般若波羅蜜多設遠離、設不遠離，云何菩薩摩訶薩能無執著引發般

若波羅蜜多？如是乃至若布施波羅蜜多於布施波羅蜜多設遠離、設不



53

遠離，云何菩薩摩訶薩能無執著引發布施波羅蜜多？廣說乃至若一切

智智於一切智智設遠離、設不遠離，云何菩薩摩訶薩能無執著引發一

切智智？」

佛告善現：「般若波羅蜜多於般若波羅蜜多非遠離、非不遠離，

是故菩薩摩訶薩能無執著引發般若波羅蜜多。如是乃至布施波羅蜜多

於布施波羅蜜多非遠離、非不遠離，是故菩薩摩訶薩能無執著引發布

施波羅蜜多。廣說乃至一切智智於一切智智非遠離、非不遠離，是故

菩薩摩訶薩能無執著引發一切智智。所以者何？非即自性，非離自性，

而能引發安住自性。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，不執著色，謂

此是色、此色屬彼，廣說乃至亦不執著一切智智，謂此是一切智智、

此一切智智屬彼。是菩薩摩訶薩於如是一切法無執著故，便能引發般

若波羅蜜多，乃至能引發一切智智。所以者何？若菩薩摩訶薩行深般

若波羅蜜多，於諸法中有所執著，謂此是法、此法屬彼，則不能隨意

引發安住殊勝功德。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，不觀色若常若

無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若空若不空、若遠離若

不遠離，乃至不觀一切智智若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若

淨若不淨、若空若不空、若遠離若不遠離，是菩薩摩訶薩於如是一切

法不觀察，便引發般若波羅蜜多，乃至能引發一切智智。所以者何？

若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，於諸法中有所觀察若常若無常、若

樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若空若不空、若遠離若不遠離，

則不能隨意引發安住殊勝功德。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，則為修行布施

波羅蜜多，廣說乃至亦為修行一切智智。

「復次，善現！甚深般若波羅蜜多隨所行處，一切所有波羅蜜多，

及餘一切菩提分法皆悉隨行。甚深般若波羅蜜多隨所至處，一切所有



54

波羅蜜多及餘一切菩提分法皆悉隨至。如轉輪王隨所行處，四部勇軍

皆悉隨行，如轉輪王隨所至處，四部勇軍皆悉隨至。甚深般若波羅蜜

多亦復如是，隨有所行及有所至，布施等五波羅蜜多及餘一切菩提分

法皆悉隨逐，究竟至於一切智智。如善御者駕駟馬車，令避險路行於

正道，隨本意欲能往所至。甚深般若波羅蜜多亦復如是，善御一切波

羅蜜多及餘所有菩提分法，令避生死涅槃險路，行於自利利他正道，

至本所求一切智智。」

爾時，善現便白佛言：「諸菩薩摩訶薩云何為道？云何非道？」

佛告善現：「若聲聞道、若獨覺道、若異生道，非諸菩薩摩訶薩

道，依此不能往一切智智故；甚深般若波羅蜜多所引一切菩提分法，

是諸菩薩摩訶薩道，依此定能往一切智智故。」

具壽善現復白佛言：「甚深般若波羅蜜多出現世間能為大事，所

謂示現一切菩薩摩訶薩眾道、非道相，令諸菩薩摩訶薩眾知道、非道，

疾能證得一切智智。」

佛告善現：「如是！如是！如汝所說。甚深般若波羅蜜多出現世

間能為大事，所謂示現一切菩薩摩訶薩眾道、非道相，令諸菩薩摩訶

薩眾知道、非道，疾能證得一切智智。

「復次，善現！甚深般若波羅蜜多出現世間能為大事，所謂度脫

無量無數無邊有情，令獲殊勝利益安樂。善現當知！甚深般若波羅蜜

多雖作無邊利樂他事，而於此事無所取著。善現當知！甚深般若波羅

蜜多雖能示現所作事業，而不取色、受、想、行、識，乃至不取一切

智智，亦復不取聲聞、獨覺所作事業。善現當知！甚深般若波羅蜜多，

雖能引導一切菩薩摩訶薩眾令趣無上正等菩提，遠離聲聞、獨覺等地，

而於諸法無生無滅，以法住性為定量故。」

爾時，善現復白佛言：「甚深般若波羅蜜多若於諸法無生無滅，

云何菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，為諸有情應行布施，應持淨戒，

應起安忍，應勤精進，應入靜慮，應修般若？」



55

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，緣一切智智，

為諸有情應行布施，應持淨戒，應起安忍，應勤精進，應入靜慮，應

修般若。是菩薩摩訶薩持此善根，與諸有情平等共有迴向無上正等菩

提。是菩薩摩訶薩持此善根，迴向無上正等覺故，則修六種波羅蜜多

速得圓滿，亦修菩薩慈、悲、喜、捨速得圓滿，由斯疾得一切智智，

乃至安坐妙菩提座，常不遠離如是六種波羅蜜多。若菩薩摩訶薩常不

遠離如是六種波羅蜜多，則不遠離一切智智。是故，善現！若菩薩摩

訶薩欲疾證得一切智智，當勤精進修學六種波羅蜜多，常勤精進修行

六種波羅蜜多。若菩薩摩訶薩常勤精進修學、修行如是六種波羅蜜多，

一切善根疾得圓滿，速證無上正等菩提。是故，善現！諸菩薩摩訶薩

應與六種波羅蜜多恒共相應，無得暫捨。」

爾時，善現便白佛言：「云何菩薩摩訶薩能與六種波羅蜜多常共

相應，無時暫捨？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩如實觀色非相應非不相應，如實觀受、

想、行、識非相應非不相應，廣說乃至如實觀一切智智非相應非不相

應，是菩薩摩訶薩能與六種波羅蜜多，常共相應，無時暫捨。復次，

善現！若菩薩摩訶薩常作是念：『我不應住色，亦不應住非色，廣說

乃至我不應住一切智智，亦不應住非一切智智。何以故？色非能住、

非所住，廣說乃至一切智智亦非能住、非所住故。』是菩薩摩訶薩能

與六種波羅蜜多，常共相應無時暫捨。

「善現當知！若菩薩摩訶薩能以如是無住方便，修行六種波羅蜜

多，是菩薩摩訶薩疾證無上正等菩提。

「善現當知！如人欲食菴沒羅果、半娜娑果，先取其子種殖良田，

隨時溉灌守視營理，漸次生長芽莖枝葉，時節和合便有花果，果成熟

已取而食之。如是，善現！諸菩薩摩訶薩欲得無上正等菩提，先學六

種波羅蜜多，復於有情或以布施，或以愛語，或以利行，或以同事而

攝受之。既攝受已，教令安住布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若



56

波羅蜜多，及令安住四念住等菩提分法。既安住已，解脫一切生死大

苦，證得常住永寂安樂。菩薩如是當得無上正等菩提，能盡未來饒益

一切。

「是故，善現！若菩薩摩訶薩欲於諸法不假他緣而自開悟，欲能

成熟一切有情，欲能嚴淨所求佛土，欲疾安坐妙菩提座，欲能降伏諸

惡魔軍，欲疾證得一切智智，欲轉法輪，度有情眾，應學六種波羅蜜

多，以四攝事方便攝受諸有情類，令其解脫生死眾苦，菩薩如是勤修

學時，應於般若波羅蜜多常勤修學。」

具壽善現復白佛言：「佛說菩薩應於般若波羅蜜多勤修學耶？」

佛言：「善現！如是！如是！我說菩薩應於般若波羅蜜多常勤修

學。

「善現當知！若菩薩摩訶薩欲於諸法得大自在，當學般若波羅蜜

多。所以者何？甚深般若波羅蜜多具大威力，能令菩薩摩訶薩眾於一

切法得大自在。善現當知！甚深般若波羅蜜多是諸善法所趣向門。譬

如大海是一切水所趣向門。是故，善現！若聲聞乘善男子等，若獨覺

乘善男子等，若無上乘善男子等，皆應於此甚深般若波羅蜜多常勤修

學。

「善現當知！諸菩薩摩訶薩於深般若波羅蜜多勤修學時，應於布

施乃至般若波羅蜜多亦常修學，乃至應於一切智智亦常修學。

「善現當知！如善射人，甲冑堅固、執好弓箭，不懼怨敵。諸菩

薩摩訶薩亦復如是，攝受般若波羅蜜多廣說乃至一切智智方便善巧，

一切魔軍、外道、他論皆不能伏。是故，善現！若菩薩摩訶薩欲得無

上正等菩提，轉妙法輪度有情眾，當勤修學甚深般若波羅蜜多。若菩

薩摩訶薩常勤修學甚深般若波羅蜜多，便為過去未來現在諸佛世尊常

共護念。」

具壽善現即白佛言：「云何菩薩摩訶薩常勤修學甚深般若波羅蜜

多，便為過去未來現在諸佛世尊常共護念？」



57

佛告善現：「若菩薩摩訶薩常勤修學甚深般若波羅蜜多，即能修

行布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多廣說乃至一切智智

故，為過去未來現在諸佛世尊常共護念。」

具壽善現復白佛言：「是菩薩摩訶薩云何修行布施、淨戒、安忍、

精進、靜慮、般若波羅蜜多廣說乃至一切智智，便為過去未來現在諸

佛世尊常共護念？」

佛告善現：「是菩薩摩訶薩修行布施波羅蜜多廣說乃至一切智智

時，觀布施波羅蜜多乃至一切智智皆不可得故，為過去未來現在諸佛

世尊常共護念。

「復次，善現！過去未來現在諸佛，於是菩薩摩訶薩所雖常護念，

而不以色、受、想、行、識廣說乃至一切智智故興護念，以色乃至一

切智智不可得故。」

具壽善現復白佛言：「諸菩薩摩訶薩雖多處學而無學處。」

佛告善現：「如是！如是！諸菩薩摩訶薩雖多處學而無學處。所

以者何？實無有法可令菩薩摩訶薩眾於中修學。」

爾時，善現復白佛言：「佛為菩薩摩訶薩眾，或略或廣宣說六種

波羅蜜多相應之法。若菩薩摩訶薩欲得無上正等菩提，轉妙法輪度有

情眾，於此六種波羅蜜多相應法教若略若廣，皆應聽聞、受持、讀誦、

令極通利，既通利已，如理思惟，既思惟已，審正觀察，既觀察已，

令心、心所於所緣相皆不復轉。」

佛告善現：「如是！如是！如汝所說。復次，善現！諸菩薩摩訶

薩於佛世尊所說六種波羅蜜多相應法教若略、若廣勤修學時，應於諸

法如實了知略、廣之相。」

爾時，善現便白佛言：「云何菩薩摩訶薩於一切法如實了知略、

廣之相？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩如實了知色真如相，如實了知受、想、

行、識真如相，廣說乃至如實了知一切智智真如相，是菩薩摩訶薩於



58

一切法如實了知略、廣之相。」

具壽善現復白佛言：「云何色真如相？云何受、想、行、識真如

相？廣說乃至云何一切智智真如相？諸菩薩摩訶薩如實了知而於中學，

於一切法如實了知略、廣之相？」

佛告善現：「色真如無生無滅，亦無住異而可施設，是名色真如

相；受、想、行、識真如無生無滅，亦無住異而可施設，是名受、想、

行、識真如相。廣說乃至一切智智真如無生無滅，亦無住異而可施設，

是名一切智智真如相。諸菩薩摩訶薩如實了知當於中學，於一切法如

實了知略、廣之相。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩如實了知色實際相，如實了知受、

想、行、識實際相，廣說乃至如實了知一切智智實際相，是菩薩摩訶

薩於一切法如實了知略、廣之相。」

爾時，善現便白佛言：「云何色實際相？云何受、想、行、識實

際相？廣說乃至云何一切智智實際相？諸菩薩摩訶薩如實了知而於中

學，於一切法如實了知略、廣之相？」

佛告善現：「無色際是名色實際相，無受、想、行、識際是名受、

想、行、識實際相，廣說乃至無一切智智際是名一切智智實際相。諸

菩薩摩訶薩如實了知當於中學，於一切法如實了知略、廣之相。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩如實了知色法界相，如實了知受、

想、行、識法界相，廣說乃至如實了知一切智智法界相，是菩薩摩訶

薩於一切法如實了知略、廣之相。」

爾時，善現便白佛言：「云何色法界相？云何受、想、行、識法

界相？廣說乃至云何一切智智法界相？諸菩薩摩訶薩如實了知而於中

學，於一切法如實了知略、廣之相？」

佛告善現：「色如虛空，無障、無礙、無生、無滅、無斷、無續

而可施設，是名色法界相。受、想、行、識如虛空，無障、無礙、無

生、無滅、無斷、無續而可施設，是名受、想、行、識法界相。廣說



59

乃至一切智智如虛空，無障、無礙、無生、無滅、無斷、無續而可施

設，是名一切智智法界相。諸菩薩摩訶薩如實了知當於中學，於一切

法如實了知略、廣之相。」

爾時，善現復白佛言：「諸菩薩摩訶薩復云何應知一切法略、廣

之相？

佛告善現：「若菩薩摩訶薩如實了知一切法不合不散，是菩薩摩

訶薩應如是知一切法略、廣之相。」具壽善現便白佛言：「何等一切

法不合不散？」

佛告善現：「色不合不散，受、想、行、識不合不散，廣說乃至

一切智智不合不散，貪欲、瞋恚、愚癡不合不散，欲界、色界、無色

界不合不散，有為界、無為界不合不散。所以者何？如是諸法皆無自

性，若無自性則無所有，若無所有則不可說有合有散。諸菩薩摩訶薩

於一切法如是了知，則能了知略、廣之相。」

大般若波羅蜜多經卷第五百二十四

大般若波羅蜜多經卷第五百二十五

三藏法師玄奘奉 詔譯

第三分方便善巧品第二十六之三

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！如是名為略攝般若波羅蜜多，

諸菩薩摩訶薩若於中學能多所作。世尊！如是略攝般若波羅蜜多，新

學菩薩摩訶薩眾應於中學，乃至住第十地諸菩薩摩訶薩亦應於中常勤

修學。若菩薩摩訶薩能於如是略攝般若波羅蜜多常勤修學，於一切法



60

能如實知略廣之相。世尊！ 如是略攝般若波羅蜜多微妙法門，利根菩

薩摩訶薩眾乃能悟入。」

佛告善現：「如是法門，諸菩薩摩訶薩若利根者，若中根者，若

鈍根者，皆能悟入如是法門無障無礙；諸菩薩摩訶薩定、不定根專心

學者皆能悟入。善現當知！如是法門微妙清淨，諸懈怠者、劣精進者、

失正念者、散動心者、習惡慧者不能悟入，不懈怠者、勝精進者、具

正念者、善攝心者、修妙慧者乃能悟入。善現當知！若菩薩摩訶薩欲

住菩薩不退轉地展轉乃至第十地者，當勤方便入此法門。若菩薩摩訶

薩欲疾證得一切智智，當勤方便入此法門。

「善現當知！若菩薩摩訶薩如此般若波羅蜜多甚深經典所說而學，

是菩薩摩訶薩則能隨學布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜

多，亦能隨學內空乃至無性自性空，亦能隨學真如乃至不思議界，亦

能隨學苦聖諦乃至道聖諦，亦能隨學四念住乃至八聖道支，亦能隨學

四靜慮、四無量、四無色定，亦能隨學空、無相、無願解脫門，亦能

隨學八解脫乃至十遍處，亦能隨學極喜地乃至法雲地，亦能隨學陀羅

尼門、三摩地門，亦能隨學五眼、六神通，亦能隨學如來十力乃至十

八佛不共法，亦能隨學大慈、大悲、大喜、大捨，亦能隨學無忘失法、

恒住捨性，亦能隨學一切智、道相智、一切相智，亦能隨學一切菩薩

摩訶薩行，亦能隨學諸佛無上正等菩提，亦能隨學一切智智，是菩薩

摩訶薩既隨學已，能隨證得布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波

羅蜜多，廣說乃至一切智智。

「善現當知！若菩薩摩訶薩如此般若波羅蜜多甚深經典所說而學，

是菩薩摩訶薩所有魔事皆能覺知隨起即滅。是故，善現！若菩薩摩訶

薩欲疾除滅一切業障，欲正攝受方便善巧，當學般若波羅蜜多。

「善現當知！若時菩薩摩訶薩勤行修習如是般若波羅蜜多，是時

菩薩摩訶薩便為無量無邊世界一切如來、應、正等覺現在住持說正法

者常共護念。所以者何？過去未來現在諸佛，無不皆從甚深般若波羅



61

蜜多而出生故。是故，善現！若菩薩摩訶薩能行般若波羅蜜多，應作

是念：『過去未來現在諸佛所證得法，我亦當證。』如是，善現！諸

菩薩摩訶薩應勤修學甚深般若波羅蜜多，若勤修學甚深般若波羅蜜多，

疾證無上正等菩提。是故，善現！諸菩薩摩訶薩常應不離一切智智相

應作意，行深般若波羅蜜多。

「善現當知！若菩薩摩訶薩於深般若波羅蜜多，無倒修行，經彈

指頃，是菩薩摩訶薩所獲福聚其量甚多。假使有能方便善巧，教化三

千大千世界一切有情，皆令安住布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般

若波羅蜜多，或令安住清淨解脫、解脫智見，或令安住預流乃至阿羅

漢果，或令安住獨覺菩提，是人雖獲無邊福聚，而猶不及無倒修行甚

深般若波羅蜜多經彈指頃所得福聚。所以者何？甚深般若波羅蜜多，

能生一切布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多，能生一切

清淨解脫、解脫智見，能生一切預流乃至阿羅漢果，能生一切獨覺菩

提。過去未來現在諸佛，無不皆由甚深般若波羅蜜多，而得出現度脫

無量無邊有情。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩能常不離一切智智相應作意，行深

般若波羅蜜多，經須臾頃，或經半日，或經一日，或經半月，或經一

月，或經一時，或經一歲，或經百歲，或經一劫，或經百劫，乃至或

經無數大劫，是菩薩摩訶薩所獲福聚其量甚多，勝教十方各如殑伽沙

數世界諸有情類，皆令安住布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波

羅蜜多，或令安住清淨解脫、解脫智見，或令安住預流乃至阿羅漢果，

或令安住獨覺菩提，所獲福聚。所以者何？甚深般若波羅蜜多出生過

去未來現在一切如來、應、正等覺，為諸有情無倒施設布施、淨戒、

安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多，無倒施設清淨解脫、解脫智見，

無倒施設預流乃至阿羅漢果，無倒施設獨覺菩提，無倒施設諸佛無上

正等菩提故，此福聚勝過於彼。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩如深般若波羅蜜多所說而住，是菩



62

薩摩訶薩當知已住不退轉位，常為諸佛之所護念，成就最勝方便善巧，

已曾親近、供養恭敬無量俱胝那庾多佛，於諸佛所已植無量勝妙善根，

已為無量真淨善友之所攝護，久已修習布施等六波羅蜜多，廣說乃至

一切智智。善現當知！是菩薩摩訶薩住童真地，一切所願無不圓滿，

常見諸佛曾無暫捨，於諸善根恒不遠離，常能成熟所化有情，亦常嚴

淨所求佛土，從一佛國至一佛國， 供養恭敬、尊重讚歎諸佛世尊，聽

受修行菩薩乘法。善現當知！是菩薩摩訶薩已得無斷無盡辯才，已得

殊勝陀羅尼法，成就最上微妙色身，已得諸佛授圓滿記，於隨所樂為

度有情，受諸有身已得自在。

「善現當知！是菩薩摩訶薩善入所緣，善入行相，善入一切字、

非字門，善入有言、無言法義，善入一、二及多增語，善入女男非二

增語，善入過去未來現在諸法增語，善入諸文，善入諸義，善入諸蘊，

善入諸處，善入諸界，善入緣起及緣起支，善入世間，善入涅槃，善

入法界相，善入有為相， 善入無為相，善入行相，善入非行相，善入

相相，善入非相相，善入有性，善入無性，善入自性，善入他性，善

入結縛，善入離繫，善入結縛離繫， 善入相應，善入不相應，善入相

應、不相應，善入真如，善入不虛妄性，善入不變異性，善入法性，

善入法界，善入法定，善入法住，善入因性，善入非因性，善入緣性，

善入非緣性，善入聖諦，善入靜慮，善入無量，善入無色，善入布施

乃至般若波羅蜜多，善入四念住乃至八聖道支，善入空、無相、無願

解脫門，善入八解脫乃至十遍處，善入一切陀羅尼門，善入一切三摩

地門，善入五眼，善入六神通，善入菩薩摩訶薩地，善入如來十力乃

至十八佛不共法，善入大慈、大悲、大喜、大捨，善入諸相，善入隨

好，善入無忘失法、恒住捨性，善入一切智、道相智、一切相智，善

入有為界，善入無為界，善入界，善入非界，善入空，善入不空，善

入色作意乃至識作意，廣說乃至善入一切智智作意，善入色相空乃至

識相空，廣說乃至善入一切智智相空，善入輕安道，善入不輕安道，



63

善入生，善入滅，善入住、異，善入正見，善入邪見，善入見，善入

非見，善入貪、瞋、癡，善入無 貪、無瞋、無癡，善入見、纏、隨眠、

結縛，善入彼斷，善入名，善入色，善入名、色，善入所緣緣，善入

增上緣，善入因緣，善入等無間緣，善入行相，善入因果，善入苦、

集、滅、道，善入五趣，善入五趣道，善入預流果及預流果道，善入

一來果及一來果道，善入不還果及不還果道，善入阿羅漢果及阿羅漢

果道，善入獨覺菩提及獨覺菩提道，善入無上菩提及無上菩提道，善

入一切智及一切智道，善入道相智及道相智道，善入一切相智及一切

相智道，善入根及根圓滿，善入根勝劣，善入疾慧、利慧、速慧、達

慧、廣慧、深慧、大慧、無障礙慧，善入過去未來現在，善入方便，

善入意樂、增上意樂，善入文義，善入安立三乘方便。

「善現當知！若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，引深般若波羅蜜

多，修深般若波羅蜜多，得如是等無量無邊功德勝利。」

爾時，善現便白佛言：「諸菩薩摩訶薩云何行深般若波羅蜜多？

云何引深般若波羅蜜多？云何修深般若波羅蜜多？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩應觀色蘊乃至識蘊寂靜故，可破壞故，

不自在故，體虛偽故，不堅實故，應行深般若波羅蜜多。廣說乃至應

觀一切智智寂靜故，可破壞故，不自在故，體虛偽故，不堅實故，應

行深般若波羅蜜多。善現汝問『諸菩薩摩訶薩云何引深般若波羅蜜多？』

者，諸菩薩摩訶薩如引虛空空，應引深般若波羅蜜多。善現汝問『諸

菩薩摩訶薩云何修深般若波羅蜜多？』者，諸菩薩摩訶薩如修除遣，

應修深般若波羅蜜多。」

具壽善現復白佛言：「諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，引深般

若波羅蜜多，修深般若波羅蜜多，應經幾時？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩從初發心乃至安坐妙菩提座，應行深

般若波羅蜜多，應引深般若波羅蜜多，應修深般若波羅蜜多。」具壽

善現復白佛言：「諸菩薩摩訶薩住何等心無間，應行深般若波羅蜜多，



64

應引深般若波羅蜜多，應修深般若波羅蜜多？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩從初發心乃至究竟，無容暫起諸餘作

意，唯常安住一切智智相應作意，應行深般若波羅蜜多，應引深般若

波羅蜜多，應修深般若波羅蜜多。善現當知！是菩薩摩訶薩乃至能令

心、心所法於境不轉，乃得名為行深般若波羅蜜多，引深般若波羅蜜

多，修深般若波羅蜜多。

「世尊！諸菩薩摩訶薩於深般若波羅蜜多，為行、引、修，得一

切智智不？」

「不爾！善現！」

「世尊！諸菩薩摩訶薩於深般若波羅蜜多為不行、引、修，得一

切智智不？」

「不爾！善現！」

「世尊！諸菩薩摩訶薩於深般若波羅蜜多為亦行、引、修亦不行、

引、修，得一切智智不？」

「不爾！善現！」

「世尊！諸菩薩摩訶薩於深般若波羅蜜多為非行、引、修非不行、

引、修，得一切智智不？」

「不爾！善現！」

「世尊！若爾，諸菩薩摩訶薩云何當得一切智智？」

「善現！諸菩薩摩訶薩得一切智智當如真如。」

「世尊！云何當如真如？」

「善現！當如實際。」

「世尊！云何當如實際？」

「善現！當如法界。」

「世尊！云何當如法界？」

「善現！當如我界乃至補特伽羅界。」

「世尊！云何當如我界乃至補特伽羅界？」



65

「善現！於意云何？我乃至補特伽羅為可得不？」

「不也！世尊！」

「善現！若我乃至補特伽羅既不可得，我當云何可施設我界乃至

補特伽羅界？如是，善現！若菩薩摩訶薩不施設般若波羅蜜多，亦不

施設一切智智，亦不施設一切法，是菩薩摩訶薩定當證得一切智智。」

具壽善現復白佛言：「為但般若波羅蜜多不可施設，為靜慮等波

羅蜜多亦不可施設耶？」

佛告善現：「非但般若波羅蜜多不可施設，靜慮等五波羅蜜多亦

不可施設。若聲聞法、若獨覺法、若菩薩法、若諸佛法、若有為法、

若無為法，如是等一切法皆不可施設。」

具壽善現復白佛言：「若一切法皆不可施設，云何可施設是地獄、

是傍生、是鬼界、是人、是天、是預流、是一來、是不還、是阿羅漢、

是獨覺、是菩薩、是諸佛、是一切法耶？」

佛告善現：「於意云何？有情施設及法施設實可得不？」善現白

言：「不也！世尊！」

佛告善現：「若有情施設及法施設實不可得，我當云何可施設是

地獄，廣說乃至是一切法？如是，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅

蜜多，應學一切法皆不可施設，而趣無上正等菩提。」

爾時，善現便白佛言：「諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，豈

不應學色？豈不應學受、想、行、識？廣說乃至豈不應學一切智智？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，應學色不增不

減，應學受、想、行、識不增不減，廣說乃至應學一切智智不增不減。」

具壽善現復白佛言：「諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，云何

應學色不增不減？云何應學受、想、行、識不增不減？廣說乃至云何

應學一切智智不增不減？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，以不生不滅故

應學色，以不生不滅故應學受、想、行、識，廣說乃至以不生不滅故



66

應學一切智智。」

具壽善現復白佛言：「諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，云何

以不生不滅故應學色？云何以不生不滅故應學受、想、行、識？廣說

乃至云何以不生不滅故應學一切智智？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，應學不起不作

諸行若遣若修。」

具壽善現復白佛言：「諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，云何

應學不起不作諸行若遣若修？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，觀一切法自相

皆空，應學不起不作諸行若遣若修。」具壽善現復白佛言：「云何菩

薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，觀一切法自相皆空？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，應觀色由色相

空，應觀受、想、行、識由受、想、行、識相空，廣說乃至應觀諸佛

無上正等菩提由諸佛無上正等菩提相空，應觀一切智智由一切智智相

空。如是，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，應觀諸法自相

皆空。」

具壽善現復白佛言：「若色由色相空，受、想、行、識由受、想、

行、識相空，廣說乃至諸佛無上正等菩提由諸佛無上正等菩提相空，

一切智智由一切智智相空，云何菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩都無所行，是行深般若波羅蜜多。」

具壽善現復白佛言：「何緣菩薩摩訶薩都無所行，是行深般若波

羅蜜多？」

佛告善現：「由深般若波羅蜜多不可得，諸菩薩摩訶薩亦不可得，

行亦不可得，若能行者、若由此行、行時、行處皆不可得。是故，善

現！諸菩薩摩訶薩都無所行，是行深般若波羅蜜多，以於其中一切戲

論不可得故。」

具壽善現復白佛言：「若菩薩摩訶薩都無所行是行深般若波羅蜜



67

多，新學菩薩摩訶薩云何行深般若波羅蜜多？」

佛告善現：「新學菩薩摩訶薩從初發心，應於一切法常學無所得，

如是學已，用無所得而為方便，應修布施乃至般若波羅蜜多，廣說乃

至用無所得而為方便，應修一切智智。」

具壽善現復白佛言：「齊何名為有所得者？齊何名為無所得者？」

佛告善現：「諸有二者名有所得，諸無二者名無所得。」

具壽善現復白佛言：「云何有二名有所得？云何無二名無所得？」

佛告善現：「眼、色為二，乃至意、法為二，廣說乃至諸佛無上

正等菩提、諸佛為二；如是一切有戲論者皆名為二，諸有二者皆有所

得。非眼、非色為無二，乃至非意、非法為無二，廣說乃至非佛無上

正等菩提、非佛為無二；如是一切離戲論者皆名無二，諸無二者皆無

所得。」

具壽善現復白佛言：「為由有所得故無所得？為由無所得故無所

得？」

佛告善現：「非由有所得故無所得，亦非由無所得故無所得，然

有所得及無所得平等之性名無所得。如是，善現！諸菩薩摩訶薩於有

所得及無所得平等性中應勤修學。善現當知！諸菩薩摩訶薩如是學時，

名學般若波羅蜜多無所得義離諸過失。」

具壽善現復白佛言：「若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不著

有所得，不著無所得，是菩薩摩訶薩云何修行甚深般若波羅蜜多，能

從一地進趣一地漸次圓滿，由斯證得一切智智？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，非住有所得、

非住無所得行深般若波羅蜜多，能從一地進趣一地漸次圓滿，乃至證

得一切智智。所以者何？甚深般若波羅蜜多無所得，一切智智亦無所

得，能行深般若波羅蜜多者、行處、行時亦無所得，此無所得亦無所

得。善現當知！諸菩薩摩訶薩應如是行甚深般若波羅蜜多。」

具壽善現復白佛言：「若甚深般若波羅蜜多不可得，一切智智亦



68

不可得，能行深般若波羅蜜多者、行處、行時亦不可得，此不可得亦

不可得，云何菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，於一切法常樂決擇，

謂此是色，此是受、想、行、識，廣說乃至此是無上正等菩提，此是

清淨一切智智？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，雖於諸法常樂

決擇而不得色，不得受、想、行、識，乃至不得一切智智。」

具壽善現復白佛言：「諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，若不

得色，不得受、想、行、識，乃至不得一切智智，云何能圓滿六波羅

蜜多？若不能圓滿六波羅蜜多，云何能入菩薩正性離生位？若不能入

菩薩正性離生位，云何能嚴淨佛土、成熟有情？若不能嚴淨佛土、成

熟有情，云何能得一切智 智？若不能得一切智智，云何能轉妙法輪作

諸佛事？若不能轉妙法輪作諸佛事，云何能解脫有情生死眾苦，令得

究竟安樂涅槃？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不為色故行深

般若波羅蜜多，不為受、想、行、識故行深般若波羅蜜多，廣說乃至

不為無上正等菩提故行深般若波羅蜜多，不為一切智智故行深般若波

羅蜜多。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！諸菩薩摩訶薩為何事故行深般

若波羅蜜多？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩無所為故行深般若波羅蜜多。所以者

何？以一切法都無所為、都無所作，甚深般若波羅蜜多亦無所為、亦

無所作，諸佛無上正等菩提亦無所為、亦無所作，諸菩薩摩訶薩亦無

所為、亦無所作。如是，善現！諸菩薩摩訶薩以無所為及無所作而為

方便，行深般若波羅蜜多。」

具壽善現復白佛言：「若一切法皆無所為亦無所作，不應建立三

乘差別，謂聲聞乘、若獨覺乘、若無上乘。」

佛告善現：「非無所為、無所作法可得建立，要有所為、有所作



69

法可得建立。所以者何？有諸愚夫無聞異生，執著諸色、受、想、行、

識，廣說乃至一切智智；由執著故，念色得色，念受、想、行、識得

受、想、行、識，廣說乃至念一切智智得一切智智。由念得故，作是

思惟：『我定當得無上菩提，脫諸有情生死大苦，令得究竟安樂涅槃。』

善現當知！是諸愚夫無聞異生，由顛倒故，作是思惟則為謗佛。所以

者何？佛以五眼求色不可得，求受、想、行、識不可得，乃至求佛無

上菩提亦不可得，求諸有情亦不可得。彼諸愚夫無聞異生，盲無慧目

執著諸法，若當證得無上菩提、脫諸有情生死大苦，令得究竟安樂涅

槃，必無是處。」

具壽善現復白佛言：「若諸如來、應、正等覺皆以五眼求色不可

得，求受、想、行、識亦不可得，乃至求佛無上菩提亦不可得，求諸

有情亦不可得，應無證得無上菩提，脫諸有情生死大苦，令得究竟安

樂涅槃。若爾，云何世尊證得無上菩提，安立有情三聚差別，謂正性

定聚、邪性定聚及不定聚？」

佛告善現：「我以五眼如實觀察，決定無我實能證得無上菩提，

安立有情三聚差別。然諸有情愚癡顛倒，於非實法起實法想，於非實

有情起實有情想，我為除遣彼虛妄執，依世俗說不依勝義。」

具壽善現復白佛言：「如來豈不安住勝義證大菩提？」

「不也！善現！」

「如來豈住妄想顛倒證大菩提？」

「不也！善現！」

具壽善現便白佛言：「如來若不安住勝義證大菩提，亦不安住妄

想顛倒證大菩提，將無如來不能證得無上菩提？」佛言：「不也！我

雖證得無上菩提而無所住，謂不住有為界亦不住無為界。

「善現當知！譬如諸佛所變化者，雖不住有為界亦不住無為界，

而有去來坐臥等事。如是諸佛所變化者，若行布施乃至般若波羅蜜多，

若住內空乃至無性自性空，若住真如乃至不思議界，若住苦、集、滅、



70

道聖諦，若修四念住乃至八聖道支，若修四靜慮、四無量、四無色定，

若修空、無相、無願解脫門，若修八解脫乃至十遍處，若修極喜地乃

至法雲地，若修一切陀羅尼門、三摩地門，若修五眼、六神通，若修

如來十力乃至十八佛不共法，若修大慈、大悲、大喜、大捨，若修無

忘失法、恒住捨性，若修一切智、道相智、一切相智，若修菩薩摩訶

薩行，若證無上正等菩提轉妙法輪、作諸佛事。是所化者，復轉化作

無量有情，於中安立三聚差別。於意云何？如是諸佛所變化者，為實

有去來坐臥等事，乃至為實有安立有情三聚別不？」

善現對曰：「不也！世尊！」

佛告善現：「如是！如是！諸佛世尊知一切法皆如變化，說一切

法亦如變化，雖有所為而無真實，雖度有情而無所度，如所化者度化

有情。如是，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，應如諸佛所變

化者，雖有所作而無執著。」

具壽善現復白佛言：「若一切法皆如變化，諸佛亦爾，是則諸佛

與所化者有何差別？」

佛告善現：「佛與所化及一切法實無差別。所以者何？諸佛所作

一切事業，佛所化者亦皆能作，佛所化者所作事業，諸佛世尊亦皆能

作，是故諸佛與所化者及一切法實無差別。」

具壽善現復白佛言：「若無諸佛所變化者，佛獨能作所作事業？

若無諸佛，彼所化者為獨能作所作事不？」佛告善現：「彼亦能作。」

善現復問：「其事云何？」

佛告善現：「如有如來名善寂慧，自應度者皆已度訖，時無菩薩

堪受佛記，便化作一佛令住世間，自入無餘依大涅槃界。時，彼化佛

於半劫中作諸佛事，過半劫已，授一菩薩大菩提記現入涅槃。時，諸

天、人、阿素洛等，皆謂彼佛今入涅槃，然化佛身實無生滅。如是，

善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，應信諸法皆如變化。」

具壽善現復白佛言：「若諸佛身與化無別，云何能作真淨福田？



71

若諸有情為解脫故，於諸佛所恭敬供養乃至涅槃，其福無盡，於化佛

所恭敬供養，其福亦應究竟無盡。」

佛告善現：「如諸佛身由法性故，能與施主作淨福田，佛所化身

亦復如是，俱令施主恭敬供養，窮生死際其福無盡。善現當知！且置

恭敬供養諸佛及佛化身所獲福聚。若善男子、善女人等於諸佛所起慈

敬心，思惟憶念真淨功德，是善男子、善女人等窮生死際善根無盡。

善現當知！復置於佛起慈敬心，思惟憶念真淨功德所獲福聚。若善男

子、善女人等，為供養佛，下至一花散虛空中，是善男子、善女人等

窮生死際善根無盡。善現當知！復置為欲供養佛故下至一花散虛空中

所獲福聚。若善男子、善女人等，下至一稱南謨佛陀大慈悲者，是善

男子、善女人等窮生死際善根無盡，於天、人中恒受富樂，乃至最後

得般涅槃。如是，善現！於諸佛所及佛化身恭敬供養，獲如是等廣大

饒益。是故，善現當知！諸佛與佛化身俱為施主，真淨福田等無差別，

諸法法性為定量故。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩應以如是諸法法性而為定量，行深

般若波羅蜜多方便善巧，入諸法法性已，而於諸法不壞法性。謂不分

別：此是般若乃至布施波羅蜜多，此是般若乃至布施波羅蜜多法性，

廣說乃至此是一切智智，此是一切智智法性。善現當知！諸菩薩摩訶

薩行深般若波羅蜜多時，不應如是分別諸法法性差別而壞法性。」

具壽善現復白佛言：「若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，不應分

別諸法法性壞法性者，云何世尊自說諸法法性差別而壞法性？謂佛常

說：此是色乃至識，此是眼處乃至意處，此是色處乃至法處，此是眼

界乃至意界，此是色界乃至法界，此是眼識界乃至意識界，此是六觸，

此是六受，此是六界，此是四緣，此是無明乃至老死，此是內法，此

是外法；此是善法，此是非善法；此是有漏法，此是無漏法；此是世

間法，此是出世間法；此是共法，此是不共法；此是有為法，此是無

為法。佛既常說如是等法種種差別，將無世尊自壞法性？」



72

佛告善現：「我不自壞諸法法性，但以名相方便假說，令諸有情

悟入諸法法性平等，出離生死證得涅槃。是故，善現！如來雖說諸法

差別，而不名為壞諸法性。」

具壽善現復白佛言：「若佛但以名相假說諸法法性，令諸有情方

便悟入法性平等，云何佛於無名相法以名相說而言不壞？」佛告善現：

「我隨世俗，於一切法假立名相，為諸有情方便宣說，無所執著故無

所壞。

「善現當知！如愚夫類聞說苦等，執著名相不了假說，非諸如來

及佛弟子聞說苦等執著名相，然如實知隨世俗說，無有真實諸法名相。

善現當知！若諸聖者於名著名，於相著相，彼則亦應於空著空，於無

相著無相，於無願著無願，於真如著真如，於實際著實際，於法界著

法界，於無為著無為。善現當知！是一切法唯有假名，唯有假相而無

真實，聖者於中亦不執著唯假名相。如是，善現！諸菩薩摩訶薩住一

切法但假名相行深般若波羅蜜多，而於其中無所執著。」

具壽善現復白佛言：「若一切法但有名相，諸菩薩摩訶薩為何事

故發菩提心，受諸勤苦行菩薩行，謂自勤苦修行布施乃至般若波羅蜜

多，廣說乃至勤苦修行一切智智，皆令圓滿？」

佛告善現：「以一切法但有名相，如是名相唯假施設，名相性空。

諸有情類顛倒執著，流轉生死受諸苦惱不能解脫。是故菩薩為饒益彼，

發菩提心受諸勤苦行菩薩行，漸次證得一切智智轉妙法輪，以三乘法

方便濟拔，令出生死住涅槃界。然諸名相無生無滅，亦無住異施設可

得。」

爾時，善現便白佛言：「佛說一切智智為一切智智耶？」佛告善

現：「我說一切智智為一切智智。」

具壽善現復白佛言：「世尊！常說一切智智略有三種，謂一切智、

道相智、一切相智。如是三智其相云何？有何差別？」

佛告善現：「一切智者，謂共聲聞及獨覺智。道相智者，謂共菩



73

薩摩訶薩智。一切相智者，謂諸如來、應、正等覺不共妙智。」具壽

善現復白佛言：「何緣一切智是共聲聞及獨覺智？」

佛告善現：「一切智謂內外法等差別法門，聲聞、獨覺亦能了知

此內外等法門差別，而不能知一切道相及一切法、一切種相故，一切

智是共聲聞及獨覺智。」

具壽善現復白佛言：「何緣道相智是共菩薩摩訶薩智？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩應學遍知一切道相，謂聲聞道相、獨

覺道相、菩薩道相、如來道相。諸菩薩摩訶薩於此諸道常應修學皆令

圓滿。雖令此道作所應作，而不令其證於實際故，道相智是共菩薩摩

訶薩智。」

具壽善現復白佛言：「諸菩薩摩訶薩修如來道得圓滿已，豈於實

際亦不作證？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩成熟有情、嚴淨佛土，修諸大願若未

圓滿，猶於實際未應作證。若已圓滿，乃於實際應可作證。」具壽善

現復白佛言：「諸菩薩摩訶薩為住於道證實際耶？」

佛言：「不也！」

善現復問：「諸菩薩摩訶薩為住非道證實際耶？」佛言：「不也！」

善現復問：「諸菩薩摩訶薩為住道、非道證實際耶？」佛言：「不

也！」

善現復問：「諸菩薩摩訶薩為住非道、非非道證實際耶？」佛言：

「不也！」

具壽善現復白佛言：「若如是者，諸菩薩摩訶薩為何所住證於實

際？」佛告善現：「於意云何？汝為住道得盡諸漏心解脫不？」

「不也！世尊！」

「善現！汝為住非道得盡諸漏心解脫不？」

「不也！世尊！」

「善現！汝為住道非道得盡諸漏心解脫不？」



74

「不也！世尊！」

「善現！汝為住非道非非道得盡諸漏心解脫不？」

「不也！世尊！」

佛告善現：「汝何所住得盡諸漏心永解脫？」

善現答言：「非我有住得盡諸漏心永解脫，然我盡漏心得解脫都

無所住。」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩亦復如是，行深般若波羅蜜多，都無

所住而證實際。」具壽善現復白佛言：「何緣一切相智名一切相智耶？」

佛告善現：「知一切法皆同一相，謂寂滅相，是故名為一切相智。

復次，善現！諸行、狀、相能表諸法，如來如實能遍覺知，是故說名

一切相智。」具壽善現復白佛言：「若一切智、若道相智、若一切相

智，如是三智諸煩惱斷有差別不？有有餘斷、無餘斷不？」

佛告善現：「非諸煩惱斷有差別，然諸如來一切煩惱習氣相續皆

已永斷，聲聞、獨覺習氣相續猶未永斷。」善現復問：「諸煩惱斷得

無為不？」

佛言：「如是！」

善現復問：「聲聞、獨覺不得無為，煩惱斷不？」佛言：「不也！」

善現復問：「無為法中有差別不？」佛言：「不也！」

具壽善現復白佛言：「若無為法無差別者，佛何緣說一切如來習

氣相續皆已永斷，聲聞、獨覺習氣相續猶未永斷？」

佛告善現：「習氣相續實非煩惱，然諸聲聞及諸獨覺煩惱已斷，

猶有少分似貪、瞋等發身、語相，即說此為習氣相續。此於愚夫異生

相續能引無義， 非在聲聞、獨覺相續能引無義，如是一切習氣相續如

來永斷。」

爾時，善現復白佛言：「道與涅槃俱無自性，佛何緣說此是預流

乃至獨覺，此是菩薩，此是如來？」佛告善現：「若諸預流乃至獨覺，

若諸菩薩，若諸如來，一切皆是無為所顯。」



75

具壽善現復白佛言：「無為法中實有預流乃至如來義差別不？」

佛言：「不也！」

善現復問：「若爾，何緣佛說預流乃至如來一切皆是無為所顯？」

佛告善現：「我依世俗言說顯示有預流等所顯差別，不依勝義，

非勝義中有可顯示。所以者何？非勝義中有語言道或分別慧，若復二

種，然由彼彼世俗言說諸法斷故，施設彼彼世俗言說諸法後際。」

具壽善現復白佛言：「若一切法自相皆空，前際尚無，況有後際，

如何施設有後際耶？」

佛告善現：「如是！如是！如汝所說。諸所有法自相皆空，前際

尚無，況有後際！後際實有必無是處，然諸有情不能了達諸所有法自

相皆空，為饒益彼方便假說：『此是前際，此是後際。』然一切法自

相空中，前際、後際俱不可得。如是，善現！諸菩薩摩訶薩達一切法

自相空已，行深般若波羅蜜多。善現當知！若菩薩摩訶薩達一切法自

相皆空，行深般若波羅蜜多，於諸法中無所執著，謂不執著若內若外、

若善若非善、若世間若出世間、若有漏若無漏、若有為若無為、若聲

聞法、若獨覺法、若菩薩法、若諸佛法，唯依世俗施設為有，不依勝

義，故無執著。」

大般若波羅蜜多經卷第五百二十五


	大眾閱藏經典彙編 CBETA2018 版
	佛经安置须知
	读诵佛经须知
	保宁勇禅师示看经警策文
	起诵仪
	请佛发愿
	南无本师释迦牟尼佛南无本师释迦牟尼佛南无本师释迦牟尼佛
	南无香云盖菩萨摩诃萨（三称）


