
1

大眾閱藏經典彙編 CBETA2018 版

大般若波罗蜜多經
（六百卷：第511卷至第515卷）

唐三藏法師玄奘奉 詔譯



2

佛经安置须知

1. 经典应恭敬放在清净高处以及其他书籍的上面，不可随意

扔放床上、座椅上等不净处。

2. 凡经书等法宝阅毕，可辗转流通，赠送其他道友，不可任

意烧毁或丢弃。

3. 如手捧或装于口袋携带时，不得低于腰部，不可挟腋下。

4. 不得口吹经上灰尘，应以专用净布拭去。

5. 不可在经典所在的地方，有种种污秽行为。

读诵佛经须知

1. 经典乃三世诸佛之师，如来法身舍利，亦当作真佛看，不

可作纸墨等看。礼诵持念，种种修持，皆当以诚敬为主。

2. 不可躺着看经书，以口水沾指翻经页，不可以污手触经。

3. 经书上不可涂写。不得一边散心杂话，一边看经书。

4. 中断不看时，应夹放纸条、书签做记号。不可折页、折角，或经

书面朝下作“人”字形搁置。

保宁勇禅师示看经警策文

夫看经之法后学须知：当净三业。若三业无亏，则百福俱集。三业者，

身、口、意业也。

（一）端身正坐，如对圣容，则身业净也。

（二）口无杂言，断诸嬉笑，则口业净也。

（三）意不散乱，屏息万缘，则意业净也。

内心既寂，外境俱捐。方契悟于真源，庶研穷于法理，可谓水澄珠

莹，云散月明。义海涌于胸襟，智岳凝于耳目。辄莫容易，实非小缘。

心法双忘，自他俱利。若能如是，真报佛恩。



3

起诵仪

请佛发愿

稽首禮諸佛 及法比丘僧 我今為自利 亦利諸有情

與諸善同修 正聞大藏經 傳承三聖學 令正法久住

南无本师释迦牟尼佛
南无本师释迦牟尼佛
南无本师释迦牟尼佛

香赞

（一遍）

炉香乍爇. 法界蒙薰. 诸佛海会悉遥闻.

随处结祥云.诚意方殷.诸佛现全身.

南无香云盖菩萨摩诃萨（三称）

开经偈

（一遍）

无上甚深微妙法 百千万劫难遭遇

我今见闻得受持 愿解如来真实义

讽诵经时 当愿众生：

顺佛所说 总持不忘.

（注：此阅藏仪轨可以根据需要自行调整）



4

大般若波羅蜜多經卷第五百一十一

三藏法師玄奘奉 詔譯

第三分不思議等品第十六

爾時，具壽善現復白佛言：「世尊！甚深般若波羅蜜多，為大事

故出現世間，為不可思議事故出現世間，為不可稱量事故出現世間，

為無數量事故出現世間，為無等等事故出現世間。」

佛告善現：「如是！如是！如汝所說。善現！云何甚深般若波羅

蜜多，為大事故出現世間？謂諸如來、應、正等覺皆以拔濟一切有情，

無時暫捨而為大事，甚深般若波羅蜜多，為此事故出現世間。

「善現！云何甚深般若波羅蜜多，為不可思議事故出現世間？謂

諸如來、應、正等覺所有佛性、如來性、自然覺性、一切智性皆不可

思議，甚深般若波羅蜜多，為此事故出現世間。

「善現！云何甚深般若波羅蜜多，為不可稱量事故出現世間？謂

諸如來、應、正等覺所有佛性、如來性、自然覺性、一切智性，無有

情類能稱量者，甚深般若波羅蜜多，為此事故出現世間。

「善現！云何甚深般若波羅蜜多，為無數量事故出現世間？謂諸

如來、應、正等覺所有佛性、如來性、自然覺性、一切智性，無有如

實知數量者，甚深般若波羅蜜多，為此事故出現世間。

「善現！云何甚深般若波羅蜜多，為無等等事故出現世間？謂諸

如來、應、正等覺所有佛性、如來性、自然覺性、一切智性，無與等

者，況有能過！甚深般若波羅蜜多，為此事故出現世間。」

具壽善現復白佛言：「為但如來、應、正等覺所有佛性、如來性、

自然覺性、一切智性不可思議、不可稱量、無數量、無等等，為更有

餘法耶？」



5

佛告善現：「非但如來、應、正等覺所有佛性、如來性、自然覺

性、一切智性不可思議、不可稱量、無數量、無等等，亦有餘法不可

思議、不可稱量、無數量、無等等。謂色、受、想、行、識，廣說乃

至一切相智，亦不可思議、不可稱量、無數量、無等等。如是等一切

法亦不可思議、不可稱 量、無數量、無等等，於一切法真實性中心及

心所皆不可得。所以者何？色乃至識不可施設故不可思議、不可稱量、

無數量、無等等，廣說乃至一切相智不可施設故不可思議、不可稱量、

無數量、無等等。」

具壽善現即白佛言：「復何因緣，色乃至識，廣說乃至一切相智，

皆不可施設故不可思議、不可稱量、無數量、無等等？」佛告善現：

「色乃至識，廣說乃至一切相智，無自性故不可施設，由不可施設故

不可思議、不可稱量、無數量、無等等。」具壽善現復白佛言：「何

因緣故，色乃至識，廣說乃至一切相智，皆無自性？」

佛告善現：「色乃至識，廣說乃至一切相智，思議、稱量、數量、

平等、不平等性不可得故。」

具壽善現復白佛言：「何因緣故，色乃至識，廣說乃至一切相智，

思議、稱量、數量、平等、不平等性皆不可得？」佛告善現：「色乃

至識，廣說乃至一切相智，自性不可思議、不可稱量、無數量、無等

等，自性空故。

「復次，善現！色乃至識，廣說乃至一切相智，皆不可得故不可

思議、不可稱量、無數量、無等等。」

具壽善現即白佛言：「復何因緣，色乃至識，廣說乃至一切相智，

皆不可得故不可思議、不可稱量、無數量、無等等。」佛告善現：「色

乃至識，廣說乃至一切相智，皆無限量故不可得，不可得故不可思議、

不可稱量、無數量、無等等。」 具壽善現即白佛言：「復何因緣，色

乃至識，廣說乃至一切相智，皆無限量故不可得？」

佛告善現：「色乃至識，廣說乃至一切相智，皆不可思議、不可



6

稱量、無數量、無等等故無限量，無限量故皆不可得。

「復次，善現！於意云何？色乃至識，廣說乃至一切相智，不可

思議、不可稱量、無數量、無等等中，色乃至識，廣說乃至一切相智，

為可得不？」善現答言：「不也！世尊！」

佛告善現：「如是！如是！由此因緣，一切法皆不可思議、不可

稱量、無數量、無等等。

「善現當知！以一切法皆不可思議、不可稱量、無數量、無等等

故，一切如來、應、正等覺所有佛法、如來法、自然覺法、一切智法

亦不可思議、不可稱量、無數量、無等等。善現當知！一切如來、應、

正等覺所有佛法、如來法、自然覺法、一切智法皆不可思議，思議滅

故；不可稱量，稱量滅 故；無數量，數量滅故；無等等，等等滅故。

由此因緣，一切法亦不可思議、不可稱量、無數量、無等等。善現當

知！一切如來、應、正等覺所有佛法、如來法、自然覺法、一切智法

皆不可思議，過思議故；不可稱量，過稱量故；無數量，過數量故；

無等等，過等等故。由此因緣，一切法亦不可思議、不可稱量、無數

量、無等等。

「善現當知！不可思議者，但有不可思議增語；不可稱量者，但

有不可稱量增語；無數量者，但有無數量增語；無等等者，但有無等

等增語。由此因緣，一切如來、應、正等覺所有佛法、如來法、自然

覺法、一切智法皆不可思議、不可稱量、無數量、無等等。善現當知！

不可思議者，如虛空不可思議故，廣說乃至無等等者，如虛空無等等

故。由此因緣，一切如來、應、正等覺所有佛法、如來法、自然覺法、

一切智法皆不可思議、不可稱量、無數量、無等等。

「善現當知！一切如來、應、正等覺所有佛法、如來法、自然覺

法、一切智法，聲聞、獨覺、世間、天、人、阿素洛等，皆悉不能思

議、稱量、數量、等等。由此因緣，故說如來、應、正等覺所有佛法、

如來法、自然覺法、一切智法皆不可思議、不可稱量、無數量、無等



7

等。」

佛說如是不可思議、不可稱量、無數量、無等等品時，眾中有五

百苾芻，不受諸漏心得解脫；復有二千苾芻尼，亦不受諸漏心得解脫；

復有六萬鄔波索迦，於諸法中遠塵離垢生淨法眼；復有三萬鄔波斯迦，

亦於諸法中遠塵離垢生淨法眼；復有二十菩薩摩訶薩，得無生法忍，

於賢劫中受記作佛。

第三分譬喻品第十七

爾時，具壽善現復白佛言：「世尊！甚深般若波羅蜜多，為大事

故出現世間，為不可思議事故出現世間，為不可稱量事故出現世間，

為無數量事故出現世間，為無等等事故出現世間。」

佛告善現：「如是！如是！所以者何？甚深般若波羅蜜多，能成

辦六波羅蜜多能成辦內空乃至無性自性空，能成辦真如乃至不思議界，

能成辦苦、集、滅、道聖諦，能成辦四靜慮、四無量、四無色定，能

成辦四念住乃至八聖道支，能成辦八解脫、八勝處、九次第定、十遍

處，能成辦空、無相、無願解脫門，能成辦淨觀地乃至如來地，能成

辦極喜地乃至法雲地，能成辦一切陀羅尼門、三摩地門，能成辦五眼、

六神通，能成辦如來十力乃至十八佛不共法，能成辦大慈、大悲、大

喜、大捨，能成辦三十二相、八十隨好，能成辦無忘失法、恒住捨性，

能成辦預流果乃至獨覺菩提，能成辦一切菩薩摩訶薩行、諸佛無上正

等菩提，能成辦一切智、道相智、一切相智。

「善現當知！如剎帝利灌頂大王，威德自在降伏一切，以諸國事

付囑大臣，端拱無為安隱快樂，如來亦爾，為大法王，威德自在降伏

一切，以聲聞法、若獨覺法、若菩薩法、若如來法，悉皆付囑甚深般

若波羅蜜多，以深般若波羅蜜多普能成辦一切事業。是故，善現！甚

深般若波羅蜜多，為大事故出現世間，廣說乃至為無等等事故出現世

間。所以者何？甚深般若波羅蜜多於色無取無執故，出現世間能成辦



8

事；於受、想、行、識無取無執故， 出現世間能成辦事。廣說乃至於

一切智無取無執故，出現世間能成辦事，於道相智、一切相智無取無

執故，出現世間能成辦事；於預流果無取無執故，出現世間能成辦事，

乃至於佛無上正等菩提無取無執故，出現世間能成辦事。」

具壽善現即白佛言：「云何如是甚深般若波羅蜜多，於色乃至於

佛無上正等菩提皆無取無執故，出現世間能成辦事？」佛告善現：「於

意云何？汝頗見色，乃至頗見諸佛無上正等菩提可取可執不？」

善現答言：「不也！世尊！不也！善逝！」

佛告善現：「善哉！善哉！我亦不見色，乃至不見諸佛無上正等

菩提可取可執，由不見故不取，由不取故不執。由是因緣，甚深般若

波羅蜜多於色乃至於佛無上正等菩提無取無執。善現當知！我亦不見

一切如來、應、正等覺所有佛性、如來性、自然覺性、一切智性可取

可執，由不見故不取，由不取故不執；甚深般若波羅蜜多亦復如是，

都不見有一切如來、應、正等覺所有佛性、如來性、自然覺性、一切

智性可執可取，由此因緣無執無取。是故，善現！諸菩薩摩訶薩行深

般若波羅蜜多時，不應於色、受、想、行、識，廣說乃至一切如來、

應、正等覺所有佛性、如來性、自然覺性、一切智性若取若執。」

爾時，欲界、色界天子俱白佛言：「如是般若波羅蜜多最為甚深，

難見難覺，不可尋思超尋思境，寂靜微妙審諦沈密，極聰慧者乃能了

知。若諸有情能深信解如是般若波羅蜜多，當知彼曾供養過去多百千

佛，於諸佛所發弘誓願多種善根，多事善友，已為無量善友攝受，乃

能信解如是般若波羅蜜多。若有得聞如是般若波羅蜜多深生信解，當

知彼類是大菩薩定得無上正等菩提。假使三千大千世界諸有情類，一

切皆成隨信行、隨法行、第八、預流、一來、不還、阿羅漢、獨覺，

彼所成就若智若斷，不如有人一日於此甚深般若波羅蜜多忍樂思惟，

稱量觀察。是人於此甚深般若波羅蜜多所成就忍，勝彼智斷無量無邊。

所以者何？隨信行等若智若斷，皆是已得無生法忍諸菩薩摩訶薩忍少



9

分故。」

爾時，佛告諸天子言：「善哉！善哉！如汝所說。天子當知！若

善男子、善女人等，能於般若波羅蜜多暫時聽聞，聞已信解、書寫、

受持、讀誦、修習、思惟、演說，是善男子、善女人等，速出生死疾

證涅槃，勝求聲聞、獨覺乘者，遠離般若波羅蜜多，學餘經典若經一

劫若一劫餘。所以者何？於此般若波羅蜜多甚深經中，廣說一切微妙

勝法，諸隨信行、隨法行等，皆應於此精勤修學，隨所願求皆速究竟

所作事業，一切如來、應、正等覺皆依此學，已、正、當證無上菩提。」

時，諸天子俱發聲言：「如是般若波羅蜜多是大波羅蜜多，是不

可思議波羅蜜多，是不可稱量波羅蜜多，是無數量波羅蜜多，是無等

等波羅蜜多。諸隨信行乃至獨覺，皆於此中精勤修學，速證涅槃。一

切菩薩摩訶薩眾皆於此中精勤修學，速證無上正等菩提。雖諸聲聞、

獨覺、菩薩，皆依此學各至究竟，而深般若波羅蜜多無增無減。」

天子說是語已，歡喜踊躍頂禮佛足，右繞三匝辭佛還宮，去會未

遠俱時不現，隨所屬界各住本宮。爾時，具壽善現復白佛言：「世尊！

若菩薩摩訶薩聞說般若波羅蜜多深生信解，從何處沒來生此間？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩聞說般若波羅蜜多深生信解，不沈不

沒、不迷不悶，無惑無疑、無取無執，歡喜聽受、恭敬供養，常隨法

師請問義趣，若行、若立、若坐、若臥無時暫捨，如新生犢不離其母，

乃至未得甚深般若波羅蜜多所有義趣，究竟通利，能為他說，終不遠

離如是般若波羅蜜多甚深經典及說法師。善現當知！是菩薩摩訶薩從

人中沒來生此間。所以者何？是菩薩摩訶薩先世已聞甚深般若波羅蜜

多，聞已受持、讀誦、修習、思惟、演說、書寫莊嚴，供養恭敬、尊

重讚歎，由此善根離八無暇，從人趣沒還生人中，暫聞此經深生信解。」

具壽善現復白佛言：「頗有菩薩摩訶薩成就如是殊勝功德，供養

承事他方佛已，從彼處沒來生此間，聞說如是甚深般若波羅蜜多深生

信解，書寫、受持、讀誦、修習、思惟、演說，供養恭敬，無懈惓不？」



10

佛告善現：「有諸菩薩摩訶薩成就如是殊勝功德，供養承事他方

佛已，從彼處沒來生此間，聞說如是甚深般若波羅蜜多深生信解，書

寫、受持、讀誦、修習、思惟、演說，供養恭敬，無懈惓心。所以者

何？是菩薩摩訶薩先從他方無量佛所，聞說般若波羅蜜多深生信解，

書寫、受持、讀誦、修習、思惟、演說，供養恭敬，無懈惓心，乘是

善根，從彼處沒來生此間，聞說此經深生信解。

「復次，善現！有菩薩摩訶薩從覩史多天眾同分沒來生人中，彼

亦成就如是功德。所以者何？是菩薩摩訶薩先世已於覩史多天慈氏菩

薩摩訶薩所，請問般若波羅蜜多甚深義趣，乘是善根，從彼處沒來生

人中，聞說般若波羅蜜多深生信解，書寫、受持、讀誦、修習、思惟、

演說，供養恭敬，無懈惓心。

「復次，善現！有住大乘善男子等，雖於前世得聞般若乃至布施

波羅蜜多，或聞內空乃至無性自性空，或聞真如乃至不思議界，或聞

苦、集、滅、道聖諦，或聞四靜慮、四無量、四無色定，或聞四念住

乃至八聖道支，或聞八解脫、八勝處、九次第定、十遍處，或聞空、

無相、無願解脫門，或聞淨觀地乃至如來地，或聞極喜地乃至法雲地，

或聞一切陀羅尼門、三摩地門，或聞五眼、六神通，或聞如來十力乃

至十八佛不共法，或聞大慈、大悲、大喜、大捨，或聞三十二相、八

十隨好，或聞無忘失法、恒住捨性，或聞一切菩薩摩訶薩行、諸佛無

上正等菩提，或聞一切智、道相智、一切相智， 而不請問甚深義趣。

今生人中聞說如是甚深般若波羅蜜多，其心迷悶、猶豫、怯弱，或生

異解，難可開悟。

「復次，善現！有住大乘善男子等，雖於前世得聞般若波羅蜜多，

亦曾請問甚深義趣，或經一日乃至十日，而不如說精進修行。今生人

中聞說如是甚深般若波羅蜜多，設經一日乃至十日，其心堅固無能壞

者，若離所聞甚深般若波羅蜜多，尋便退失心生猶豫。所以者何？此

住大乘善男子等，由於前世得聞般若波羅蜜多，雖亦請問甚深義趣，



11

而不如說精進修行故，於今生若遇善友殷勤勸勵，便樂聽受甚深般若

波羅蜜多，若無善友殷勤勸勵，便於此經不樂聽受。彼於般若波羅蜜

多或時樂聞、或時不樂，或時堅固、或時退失，其心輕動進退非恒，

如堵羅綿隨風飄轉。當知如是安住大乘善男子等，發趣大乘經時未久，

未多親近真善知識，未多供養諸佛世尊，未曾受持、讀誦、書寫、思

惟、演說甚深般若波羅蜜多，未曾精勤修學般若乃至布施波羅蜜多廣

說乃至一切相智。當知如是安住大乘善男子等新趣大乘，於大乘法成

就少分信敬愛樂，未能書寫、受持、讀誦、修習、思惟、為他演說甚

深般若波羅蜜多。

「復次，善現！安住大乘善男子等，若不書寫、受持、讀誦、修

習、思惟、為他演說甚深般若波羅蜜多，若不能以甚深般若乃至布施

波羅蜜多廣說乃至一切相智攝受有情，是住大乘善男子等，不為般若

乃至布施波羅蜜多，廣說乃至一切相智之所守護。是住大乘善男子等，

不能隨順修行般若乃至布施波羅蜜多廣說乃至一切相智，由此因緣墮

聲聞地或獨覺地。所以者何？此住大乘善男子等，於深般若波羅蜜多

不能書寫、受持、讀誦、修習、思惟、為他演說，亦不能以甚深般若

波羅蜜多廣說乃至一切相智攝受有情，不能隨順修行般若波羅蜜多廣

說乃至一切相智，不為般若波羅蜜多廣說乃至一切相智之所守護，由

此因緣墮聲聞地或獨覺地。

「善現當知！如汎大海所乘船破，其中諸人若不取木器物、浮囊、

板片、死屍為依附者，定知溺死不至彼岸。若能取木器物、浮囊、板

片、死屍為所依附，當知是類終不沒死，得至安隱大海彼岸，無損無

害受諸快樂。如是，善現！安住大乘善男子等，雖於大乘成就少分信

敬愛樂，若不書寫、受持、讀誦、思惟、修習、為他演說甚深般若波

羅蜜多，廣說乃至一切相智相應經典為所依附，當知如是安住大乘善

男子等，中道衰敗不證無上正等菩提，退入聲聞或獨覺地。若住大乘

善男子等，有於大乘成就圓滿信敬愛樂，復能書寫、受持、讀誦、思



12

惟、修習、為他演說甚深般若波羅蜜多，廣說乃至一切相智相應經典

為所依附，當知如是安住大乘善男子等，終不中道退入聲聞或獨覺地，

定證無上正等菩提。

「復次，善現！如人欲度險惡曠野，若不攝受資糧器具，則不能

至安樂國土，於其中道遭苦失命。如是，善現！安住大乘善男子等，

設於無上正等菩提有信、有忍、有清淨心、有勝意樂、有欲、有勝解、

有捨、有精進，若不攝受甚深般若波羅蜜多，廣說乃至一切相智，當

知如是安住大乘善男子 等，中道衰敗不證無上正等菩提，退入聲聞或

獨覺地。

「善現當知！如人欲度險惡曠野，若能攝受資糧器具，決定能至

安樂國土，終不中道遭苦失命。如是，善現！若住大乘善男子等，已

於無上正等菩提有信、有忍、有清淨心、有勝意樂、有欲、有勝解、

有捨、有精進，復能攝受甚深般若波羅蜜多，廣說乃至一切相智，當

知如是安住大乘善男子等，終不中道衰耗退敗，超聲聞地及獨覺地，

成就有情、嚴淨佛土，速證無上正等菩提。

「復次，善現！如有男子或諸女人，執持坏瓶詣河取水，若池、

若井、若泉、若渠，當知此瓶不久爛壞。何以故？是瓶未熟不堪盛水，

終歸地故。如是，善現！有住大乘善男子等，設於無上正等菩提有信、

有忍、有清淨心、有勝意樂、有欲、有勝解、有捨、有精進，若不攝

受甚深般若波羅蜜多方便善巧，廣說乃至一切相智，當知如是安住大

乘善男子等，中道衰敗不證無上正等菩提，退入聲聞或獨覺地。

「善現當知！如有男子或諸女人，持燒熟瓶詣河取水，若池、若

井、若泉、若渠，當知此瓶終不爛壞。何以故？是瓶善熟堪任盛水，

極堅牢故。如是，善現！有住大乘善男子等，若於無上正等菩提有信、

有忍、有清淨心、有勝意樂、有欲、有勝解、有捨、有精進，復能攝

受甚深般若波羅蜜多方便善巧，廣說乃至一切相智，當知如是安住大

乘善男子等，常為諸佛及諸菩薩攝受護念，終不中道衰耗退敗，超諸



13

聲聞及獨覺地，成熟有情、嚴淨佛土，速證無上正等菩提。

「復次，善現！如有商人無善巧智，船在海岸未固修營，即持財

物安置其上，牽入水中速便進發，當知是船中道壞沒，人船財物各散

異處，如是商人無善巧智，喪失身命及大財寶。如是，善現！有住大

乘善男子等，設於無上正等菩提有信、有忍、有清淨心、有勝意樂、

有欲、有勝解、有捨、有精進，若不攝受甚深般若波羅蜜多方便善巧，

廣說乃至一切相智，當知如是安住大乘善男子等中道衰敗，喪失身命

及大財寶，喪身命者謂墮聲聞或獨覺地，失財寶者謂失無上正等菩提。

「善現當知！如有商人有善巧智，先在海岸固修舡已，方牽入水

知無穿穴，後持財物置上而去，當知是船必不壞沒，人物安隱達所至

處。如是，善現！有住大乘善男子等，若於無上正等菩提有信、有忍、

有清淨心、有勝意樂、有欲、有勝解、有捨、有精進，復能攝受甚深

般若波羅蜜多方便善巧，廣說乃至一切相智，當知如是安住大乘善男

子等，常為諸佛及諸菩薩攝受護念，終不中道衰耗退敗，超諸聲聞獨

覺等地，成熟有情、嚴淨佛土， 速證無上正等菩提。

「復次，善現！譬如有人年百二十，老耄衰朽又加眾病，所謂風

病、熱病、痰病或三雜病。於意云何？是老病人頗從床座能自起不？」

善現答言：「不也！世尊！」

佛告善現：「是人設有扶令起立，亦無力行一俱盧舍、二俱盧舍、

三俱盧舍。所以者何？極老病故。如是，善現！有住大乘善男子等，

設於無上正等菩提有信、有忍、有清淨心、有勝意樂、有欲、有勝解、

有捨、有精進，若不攝受甚深般若波羅蜜多方便善巧，廣說乃至一切

相智，當知如是安住大乘善男子等中道衰敗，不證無上正等菩提，退

入聲聞或獨覺地。何以故？以不攝受甚深般若波羅蜜多方便善巧，廣

說乃至一切相智，諸佛菩薩不護念故。

「善現當知！譬如有人年百二十老耄衰朽，又加眾病，謂風、熱、

痰或三雜病。是老病人欲從床座起往他處而自不能，有二健人各扶一



14

腋，徐策令起而告之言：『勿有所難，隨意欲往，我等兩人終不相棄，

必達所趣安隱無損。』如是，善現！有住大乘善男子等，若於無上正

等菩提有信、有忍、有清淨心、有勝意樂、有欲、有勝解、有捨、有

精進，復能攝受甚深般若波羅蜜多方便善巧，廣說乃至一切相智，當

知如是安住大乘善男子等，終不中道衰耗退敗，超諸聲聞獨覺等地，

成熟有情、嚴淨佛土，速證無上正等菩提。何以故？以能攝受甚深般

若波羅蜜多方便善巧，廣說乃至一切相智，諸佛菩薩共護念故。」

爾時，善現便白佛言：「云何大乘善男子等，由不攝受甚深般若

波羅蜜多方便善巧，廣說乃至一切相智，退墮聲聞或獨覺地，不證無

上正等菩提？」佛告善現：「善哉！善哉！能問如來如是要義，汝今

諦聽，當為汝說。

「有住大乘善男子等，從初發心執我、我所修行布施乃至般若波

羅蜜多，此住大乘善男子等，修布施時作如是念：『我能行施，我施

此物，彼受我施。』修淨戒時作如是念：『我能持戒，我持此戒，我

具是戒。』修安忍時作如是念：『我能修忍，我於彼忍，我具是忍。』

修精進時作如是念：

『我能精進，我為此精進，我具是精進。』修靜慮時作如是念：

『我能修定，我為此修定，我具是定。』修般若時作如是念：『我能

修慧，我為此修慧，我具是慧。』

「復次，善現！此住大乘善男子等，修布施時執有此布施，執由

是布施，執布施為我所；修淨戒時執有此淨戒，執由是淨戒，執淨戒

為我所；修安忍時執有此安忍，執由是安忍，執安忍為我所；修精進

時執有此精進，執由是精進，執精進為我所；修靜慮時執有此靜慮，

執由是靜慮，執靜慮為我所；修般若時執有此般若，執由是般若，執

般若為我所。此住大乘善男子等，我、我所執恒隨逐故，所修布施乃

至般若波羅蜜多，增長生死不能解脫生等眾苦。所以者何？以布施等

六波羅蜜多中，無此分別可起是執，何以故？遠離此彼岸是布施等六



15

波羅蜜多相故。

「善現當知！此住大乘善男子等，不知此岸、彼岸相故，不能攝

受布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多廣說乃至一切相智。

由是因緣，此住大乘善男子等，退墮聲聞或獨覺地，不證無上正等菩

提。」

具壽善現復白佛言：「云何大乘善男子等無方便善巧故，雖行六

種波羅蜜多，而墮聲聞或獨覺地，不證無上正等菩提？」

佛告善現：「有住大乘善男子等從初發心無方便善巧故，修布施

時作如是念：『我能行施，我具布施，此是布施。』修淨戒時作如是

念：『我能持戒，我具淨戒，此是淨戒。』修安忍時作如是念：『我

能修忍，我具安忍，此是安忍。』修精進時作如是念：『我能精進，

我具精進，此是精進。』修靜慮時作如是念：『我能修定，我具靜慮，

此是靜慮。』修般若時作如是念：『我能修慧，我具般若，此是般若。』

「復次，善現！此住大乘善男子等修布施時，執有此布施，執由

是布施，執布施為我所而生憍逸；修淨戒時，執有此淨戒，執由是淨

戒，執淨戒為我所而生憍逸；修安忍時，執有此安忍，執由是安忍，

執安忍為我所而生憍逸；修精進時，執有此精進，執由是精進，執精

進為我所而生憍逸；修靜慮時，執有此靜慮，執由是靜慮，執靜慮為

我所而生憍逸；修般若時，執有此般若，執由是般若，執般若為我所

而生憍逸。此住大乘善男子等，我、我所執恒隨逐故，所修布施乃至

般若波羅蜜多，增長生死不能解脫生等眾苦，所以者何？以布施等六

波羅蜜多中，無如是分別亦不如彼所分別。何以故？非至此、彼岸是

布施等六波羅蜜多相故。

「善現當知！此住大乘善男子等，不知此岸、彼岸相故，不能攝

受布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多，廣說乃至一切相

智。由是因緣， 此住大乘善男子等，退墮聲聞或獨覺地，不證無上正

等菩提。如是，善現！安住大乘善男子等，由不攝受甚深般若波羅蜜



16

多及餘功德，亦不攝受方便善巧，雖行六種波羅蜜多，而墮聲聞或獨

覺地，不證無上正等菩提。」

具壽善現復白佛言：「云何大乘善男子等，由能攝受甚深般若波

羅蜜多方便善巧，廣說乃至一切相智，不墮聲聞及獨覺地，速證無上

正等菩提？」

佛告善現：「有住大乘善男子等，從初發心離我、我所執修行布

施乃至般若波羅蜜多，此住大乘善男子等，修布施時不作是念：『我

能行施，我施此物，彼受我施。』修淨戒時不作是念：『我能持戒，

我持此戒，我具是戒。』修安忍時不作是念：『我能修忍，我於彼忍，

我具是忍。』修精進時不作是念：『我能精進，我為此精進，我具是

精進。』修靜慮時不作是念：『我能修定，我為此修定，我具是定。』

修般若時不作是念：『我能修慧， 我為此修慧，我具是慧。』

「復次，善現！此住大乘善男子等，修布施時不執有此布施，不

執由是布施，不執布施為我所；修淨戒時不執有此淨戒，不執由是淨

戒，不執淨戒為我所；修安忍時不執有此安忍，不執由是安忍，不執

安忍為我所；修精進時不執有此精進，不執由是精進，不執精進為我

所；修靜慮時不執有此靜 慮，不執由是靜慮，不執靜慮為我所；修般

若時不執有此般若，不執由是般若，不執般若為我所。此住大乘善男

子等，我、我所執不隨逐故，所修布施乃至般若波羅蜜多，損減生死

速能解脫生等眾苦。所以者何？以布施等六波羅蜜多中無此分別可起

是執。何以故？遠離此彼岸是布施等六波羅蜜多相故。

「善現當知！此住大乘善男子等，善知此岸、彼岸相故，便能攝

受布施等六波羅蜜多，廣說乃至一切相智。由是因緣，此住大乘善男

子等，不墮聲聞及獨覺地，速證無上正等菩提？」

具壽善現復白佛言：「云何大乘善男子等有方便善巧故，修行六

種波羅蜜多，不墮聲聞及獨覺地，疾證無上正等菩提。」

佛告善現：「有住大乘善男子等，從初發心有方便善巧故，修布



17

施時不作是念：『我能行施，我具布施，此是布施。』修淨戒時不作

是念：『我能持戒，我具淨戒，此是淨戒。』修安忍時不作是念：『我

能修忍，我具安忍，此是安忍。』修精進時不作是念：『我能精進，

我具精進，此是精進。』修靜慮時不作是念：『我能修定，我具靜慮，

此是靜慮。』修般若時不作是念：『我能修慧，我具般若，此是般若。』

「復次，善現！此住大乘善男子等修布施時，不執有此布施，不

執由是布施，不執布施為我所不生憍逸；修淨戒時，不執有此淨戒，

不執由是淨戒， 不執淨戒為我所不生憍逸；修安忍時，不執有此安忍，

不執由是安忍，不執安忍為我所不生憍逸；修精進時，不執有此精進，

不執由是精進，不執精進為我所不生憍逸；修靜慮時，不執有此靜慮，

不執由是靜慮，不執靜慮為我所不生憍逸；修般若時，不執有此般若，

不執由是般若，不執般若為我所不生憍逸。此住大乘善男子等，我、

我所執不隨逐故，所修布施乃至般若波羅蜜多，損減生死速能解脫生

等眾苦。所以者何？以布施等六波羅蜜多中，無如是分別亦不如彼所

分別，何以故？非至此彼岸是布施等六波羅蜜多相故。

「善現當知！此住大乘善男子等，善知此岸彼岸相故，便能攝受

布施等六波羅蜜多，廣說乃至一切相智。由是因緣，此住大乘善男子

等，不墮聲聞及獨覺地，速證無上正等菩提。

「如是，善現！安住大乘善男子等，以能攝受甚深般若波羅蜜多

及餘功德，亦能攝受方便善巧修行六種波羅蜜多，不墮聲聞及獨覺地，

速證無上正等菩提。」

大般若波羅蜜多經卷第五百一十一

大般若波羅蜜多經卷第五百一十二

三藏法師玄奘奉 詔譯



18

第三分善友品第十八

爾時，具壽善現復白佛言：「世尊！新學大乘諸菩薩摩訶薩，云

何應學般若、靜慮、精進、安忍、淨戒、布施波羅蜜多？」

佛告善現：「新學大乘諸菩薩摩訶薩，欲學般若乃至布施波羅蜜

多，應先親近、承事、供養能善宣說分別般若乃至布施波羅蜜多真淨

善友。謂說般若波羅蜜多甚深經時，教誡教授新學大乘諸菩薩言：『來！

善男子！汝應勤修布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多。

汝勤修時應以無所得而為方便，與一切有情平等共有迴向無上正等菩

提。汝勿以色蘊乃至識蘊而取無上正等菩提，亦勿以眼處乃至意處而

取無上正等菩提，亦勿以色處乃至法處而取無上正等菩提，亦勿以眼

界乃至意界而取無上正等菩提，亦勿以色界乃至法界而取無上正等菩

提，亦勿以眼識界乃至意識界而取無上正等菩提，亦勿以眼觸乃至意

觸而取無上正等菩提，亦勿以眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸

受而取無上正等菩提，亦勿以地界乃至識界而取無上正等菩提，亦勿

以因緣乃至增上緣而取無上正等菩提，亦勿以無明乃至老死而取無上

正等菩提，亦勿以布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多而取無上正等菩 提，

亦勿以內空乃至無性自性空而取無上正等菩提，亦勿以真如乃至不思

議界而取無上正等菩提，亦勿以苦、集、滅、道聖諦而取無上正等菩

提，亦勿以四念住乃至八聖道支而取無上正等菩提，亦勿以四靜慮、

四無量、四無色定而取無上正等菩提，亦勿以八解脫、八勝處、九次

第定、十遍處而取無上正等菩提，亦勿以空、無相、無願解脫門而取

無上正等菩提，亦勿以淨觀地乃至如來地而取無上正等菩提，亦勿以

極喜地乃至法雲地而取無上正等菩提，亦勿以一切陀羅尼門、三摩地

門而取無上正等菩提，亦勿以五眼、六神通而取無上正等菩提，亦勿

以如來十力乃至十八佛不共法而取無上正等菩提，亦勿以三十二相、

八十隨好而取無上正等菩提，亦勿以無忘失法、恒住捨性而取無上正

等菩提，亦勿以預流果乃至獨覺菩提而取無上正等菩提，亦勿以一切



19

菩薩摩訶薩行、諸佛無上正等菩提而取無上正等菩提，亦勿以一切智、

道相智、一切相智而取無上正等菩提。何以故？善男子！若不取色便

得無上正等菩提，乃至不取一切相智便得無上正等菩提。

「『汝善男子！行深般若波羅蜜多時，勿貪著色、受、想、行、

識，廣說乃至一切相智。所以者何？以色乃至一切相智非可貪著。何

以故？善男子！以一切法自性空故。』」

爾時，善現復白佛言：「諸菩薩摩訶薩能為難事，於一切法自相

空中，希求無上正等菩提，欲證無上正等菩提。」

佛告善現：「如是！如是！諸菩薩摩訶薩能為難事，於一切法自

相空中，希求無上正等菩提，欲證無上正等菩提。善現當知！諸菩薩

摩訶薩雖知諸法皆如幻事，廣說乃至如尋香城自相皆空，而為世間得

義利故，發趣無上正等菩提；為令世間得利益故，發趣無上正等菩提；

為令世間得安樂故，發趣無上正等菩提；為欲拔濟諸世間故，發趣無

上正等菩提；為與世間作歸依故，發趣無上正等菩提；為與世間作舍

宅故，發趣無上正等菩提；欲示世間究竟道故，發趣無上正等菩提；

為與世間作洲渚故，發趣無上正等菩提；為與世間作日月故，發趣無

上正等菩提；為與世間作燈燭故，發趣無上正等菩提；為與世間作導

師故，發趣無上正等菩提；為與世間作將帥故，發趣無上正等菩提；

為與世間作所趣故，發趣無上正等菩提。

「云何菩薩摩訶薩為令世間得義利故，發趣無上正等菩提？善現！

菩薩摩訶薩為欲解脫一切有情諸苦惱事，修行布施乃至般若，發趣無

上正等菩提，是為菩薩摩訶薩為令世間得義利故，發趣無上正等菩提。

「云何菩薩摩訶薩為令世間得利益故，發趣無上正等菩提？善現！

菩薩摩訶薩為拔五趣怖畏有情置於涅槃無畏彼岸，發趣無上正等菩提，

是為菩薩摩訶薩為令世間得利益故，發趣無上正等菩提。

「云何菩薩摩訶薩為令世間得安樂故，發趣無上正等菩提？善現！

菩薩摩訶薩為拔憂苦愁惱有情置於涅槃安隱彼岸，發趣無上正等菩提，



20

是為菩薩摩訶薩為令世間得安樂故，發趣無上正等菩提。

「云何菩薩摩訶薩為欲拔濟諸世間故，發趣無上正等菩提？善現！

菩薩摩訶薩見諸有情墮三惡趣，為欲拔濟令修善業，漸依三乘而趣出

離，發趣無上正等菩提，是為菩薩摩訶薩為欲拔濟諸世間故，發趣無

上正等菩提。

「云何菩薩摩訶薩為與世間作歸依故，發趣無上正等菩提？善現！

菩薩摩訶薩為令一切生老病死愁歎憂苦所逼有情，速得解脫生等眾苦，

住無餘依般涅槃界，發趣無上正等菩提，是為菩薩摩訶薩為與世間作

歸依故，發趣無上正等菩提。

「云何菩薩摩訶薩為與世間作舍宅故，發趣無上正等菩提？善現！

菩薩摩訶薩欲為有情說一切法皆不和合，發趣無上正等菩提，是為菩

薩摩訶薩為與世間作舍宅故，發趣無上正等菩提。」

具壽善現白佛言：「世尊！云何一切法皆不和合？」

佛告善現：「諸色不和合即色不相屬，若色不相屬即色無生，若

色無生即色無滅，若色無滅即色不和合，受、想、行、識廣說乃至一

切相智亦復如是。諸菩薩摩訶薩欲為有情說一切法皆有如是不和合相，

發趣無上正等菩提。

「云何菩薩摩訶薩欲示世間究竟道故，發趣無上正等菩提？善現！

菩薩摩訶薩發趣無上正等菩提，欲為有情說如是法，謂色彼岸即非色，

受、想、行、識彼岸即非受、想、行、識，廣說乃至一切智彼岸即非

一切智，道相智、一切相智彼岸即非道相智、一切相智。善現當知！

如色等彼岸相，一切法亦爾。」

具壽善現便白佛言：「若一切法皆如色等彼岸相者，云何菩薩摩

訶薩於一切法應現等覺？所以者何？非色彼岸中有如是分別，謂此是

色，此是受、想、行、識，廣說乃至一切相智。非受、想、行、識廣

說乃至一切相智彼岸中有如是分別，謂此是色，此是受、想、行、識，

廣說乃至一切相智。」



21

佛告善現：「如是！如是！非色彼岸中有如是分別，謂此是色，

廣說乃至一切相智，如是乃至非一切相智彼岸中有如是分別，謂此是

色，廣說乃至一切相智。以一切法本性空故。善現當知！諸菩薩摩訶

薩甚為難事，謂雖觀一切法皆寂滅相甚深微妙而心不沈沒，作是念言：

『我於此法現等覺已，證得無上正等菩提，為諸有情宣說開示如是寂

滅深妙之法。』是為菩薩摩訶薩欲示世間究竟道故，發趣無上正等菩

提。

「云何菩薩摩訶薩為與世間作洲渚故，發趣無上正等菩提？善現！

譬如大小海河池中，高地可居周迴水斷說為洲渚。如是，善現！色乃

至識前後際 斷，廣說乃至一切相智前後際斷。由此前際後際斷故，一

切法斷，此一切法前後際斷，即是寂滅微妙如實，謂空無所得道斷愛

盡無餘，雜染永滅究竟涅槃。善現！菩薩摩訶薩求證無上正等菩提，

欲為有情宣說開示如是諸法前後際斷甚深寂滅微妙如實，是為菩薩摩

訶薩為與世間作洲渚故，發趣無上正等菩提。

「云何菩薩摩訶薩為與世間作日月故，發趣無上正等菩提？善現！

菩薩摩訶薩為破長夜無明卵[穀-禾+卵]所覆有情重黑闇故，為療有情

無知瞖目令明朗故，為與一切愚冥有情作照明故，發趣無上正等菩提，

是為菩薩摩訶薩為與世間作日月故，發趣無上正等菩提。

「云何菩薩摩訶薩為與世間作燈燭故，發趣無上正等菩提？善現！

菩薩摩訶薩欲為有情宣說六種波羅蜜多及四攝事相應經典真實義趣，

方便教導令勤修學，除滅種種無明黑闇，發趣無上正等菩提，是為菩

薩摩訶薩為與世間作燈燭故發趣無上正等菩提。

「云何菩薩摩訶薩為與世間作導師故，發趣無上正等菩提？善現！

菩薩摩訶薩欲令趣向邪道有情離行四種不應行處，為說一道令歸正故，

為雜染者得清淨故，為愁惱者得歡悅故，為憂苦者得喜樂故，為非理

者得如理故，為流轉者得還滅故，發趣無上正等菩提，是為菩薩摩訶

薩為與世間作導師故，發趣無上正等菩提。



22

「云何菩薩摩訶薩為與世間作將帥故，發趣無上正等菩提？善現！

菩薩摩訶薩希求無上正等菩提，欲為有情宣說開示色無生無滅、無染

無淨，受、想、行、識無生無滅、無染無淨，廣說乃至一切智無生無

滅、無染無淨，道相智、一切相智無生無滅、無染無淨。是為菩薩摩

訶薩為與世間作將帥故，發趣無上正等菩提。

「云何菩薩摩訶薩為與世間作所趣故，發趣無上正等菩提？善現！

菩薩摩訶薩希求無上正等菩提，欲為有情宣說開示色以虛空為所趣，

受、想、行、識以虛空為所趣，廣說乃至一切智以虛空為所趣，道相

智、一切相智以虛空為所趣。以一切法皆如虛空無所有故，欲為有情

宣說開示色非趣非不趣。何以故？以色性空，空中無趣無不趣故。受、

想、行、識非趣非不趣。何以故？以受、想、行、識性空，空中無趣

無不趣故。廣說乃至一切智非趣非不趣。何以故？以一切智性空，空

中無趣無不趣故。道相智、一切相智非趣非不趣。何以故？以道相智、

一切相智性空，空中無趣無不趣故。是為菩薩摩訶薩為與世間作所趣

故，發趣無上正等菩提。所以者何？

「善現！一切法皆以空、無相、無願為趣，諸菩薩摩訶薩於如是

趣不可超越。何以故？空、無相、無願中，趣與非趣不可得故。

「善現！一切法皆以無起無作為趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣不可

超越。何以故？無起無作中，趣與非趣不可得故。

「善現！一切法皆以無生無滅為趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣不可

超越。何以故？無生無滅中，趣與非趣不可得故。

「善現！一切法皆以無染無淨為趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣不可

超越。何以故？無染無淨中，趣與非趣不可得故。

「善現！一切法皆以無所有為趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣不可超

越。何以故？無所有中，趣與非趣不可得故。

「善現！一切法皆以如夢乃至如尋香城為趣，諸菩薩摩訶薩於如



23

是趣不可超越。何以故？如夢乃至尋香城中，趣與非趣不可得故。

「善現！一切法皆以無量無邊為趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣不可

超越。何以故？無量無邊中，趣與非趣不可得故。

「善現！一切法皆以不與不取為趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣不可

超越。何以故？不與不取中，趣與非趣不可得故。

「善現！一切法皆以不舉不下為趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣不可

超越。何以故？不舉不下中，趣與非趣不可得故。

「善現！一切法皆以無去無來為趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣不可

超越。何以故？無去無來中，趣與非趣不可得故。

「善現！一切法皆以無增無減為趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣不可

超越。何以故？無增無減中，趣與非趣不可得故。

「善現！一切法皆以無入無出為趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣不可

超越。何以故？無入無出中，趣與非趣不可得故。

「善現！一切法皆以無集無散為趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣不可

超越。何以故？無集無散中，趣與非趣不可得故。

「善現！一切法皆以無合無離為趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣不可

超越。何以故？無合無離中，趣與非趣不可得故。

「善現！一切法皆以我乃至見者為趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣不

可超越。何以故？我乃至見者尚畢竟無所有，況於其中有趣非趣可得！

「善現！一切法皆以無我乃至無見者為趣，諸菩薩摩訶薩於如是

趣不可超越。何以故？無我乃至無見者尚畢竟無所有，況於其中有趣

非趣可得！

「善現！一切法皆以常、樂、我、淨為趣，諸菩薩摩訶薩於如是

趣不可超越。何以故？常、樂、我、淨尚畢竟無所有，況於其中有趣

非趣可得！

「善現！一切法皆以無常、苦、無我、不淨為趣，諸菩薩摩訶薩

於如是趣不可超越。何以故？無常、苦、無我、不淨尚畢竟無所有，



24

況於其中有趣、非趣可得！

「善現！一切法皆以貪、瞋、癡事為趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣

不可超越。何以故？貪、瞋、癡事尚畢竟無所有，況於其中有趣非趣

可得！

「善現！一切法皆以見所作事為趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣不可

超越。何以故？見所作事尚畢竟無所有，況於其中有趣非趣可得！

「善現！一切法皆以真如乃至不思議界為趣，諸菩薩摩訶薩於如

是趣不可超越。何以故？真如乃至不思議界尚畢竟無所有，況於其中

有趣非趣可得！

「善現！一切法皆以無動為趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣不可超越。

何以故？無動性尚畢竟無所有，況於其中有趣非趣可得！

「善現！一切法皆以五蘊為趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣不可超越。

何以故？色乃至識尚畢竟無所有，況於其中有趣非趣可得！

「善現！一切法皆以六內處為趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣不可超

越。何以故？眼處乃至意處尚畢竟無所有，況於其中有趣非趣可得！

「善現！一切法皆以六外處為趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣不可超

越。何以故？色處乃至法處尚畢竟無所有，況於其中有趣非趣可得！

「善現！一切法皆以六內界為趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣不可超

越。何以故？眼界乃至意界尚畢竟無所有，況於其中有趣非趣可得！

「善現！一切法皆以六外界為趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣不可超

越。何以故？色界乃至法界尚畢竟無所有，況於其中有趣非趣可得！

「善現！一切法皆以六識界為趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣不可超

越。何以故？眼識界乃至意識界尚畢竟無所有，況於其中有趣非趣可

得！

「善現！一切法皆以六觸為趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣不可超越。

何以故？眼觸乃至意觸尚畢竟無所有，況於其中有趣非趣可得！

「善現！一切法皆以六受為趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣不可超越。



25

何以故？眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸受尚畢竟無所有，況

於其中有趣非趣可得！

「善現！一切法皆以六界為趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣不可超越。

何以故？地界乃至識界尚畢竟無所有，況於其中有趣非趣可得！

「善現！一切法皆以四緣為趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣不可超越。

何以故？因緣乃至增上緣尚畢竟無所有，況於其中有趣非趣可得！

「善現！一切法皆以十二支緣起為趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣不

可超越。何以故？無明乃至老死尚畢竟無所有，況於其中有趣非趣可

得！

「善現！一切法皆以六波羅蜜多為趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣不

可超越。何以故？布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多尚畢竟無所有，況

於其中有趣非趣可得！

「善現！一切法皆以十六空為趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣不可超

越。何以故？內空乃至無性自性空尚畢竟無所有，況於其中有趣非趣

可得！

「善現！一切法皆以四聖諦為趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣不可超

越。何以故？苦、集、滅、道聖諦尚畢竟無所有，況於其中有趣非趣

可得！

「善現！一切法皆以三十七菩提分法為趣，諸菩薩摩訶薩於如是

趣不可超越。何以故？四念住乃至八聖道支尚畢竟無所有，況於其中

有趣非趣可得！

「善現！一切法皆以四靜慮、四無量、四無色定為趣，諸菩薩摩

訶薩於如是趣不可超越。何以故？四靜慮、四無量、四無色定尚畢竟

無所有，況於其中有趣非趣可得！

「善現！一切法皆以八解脫、八勝處、九次第定、十遍處為趣，

諸菩薩摩訶薩於如是趣不可超越。何以故？八解脫、八勝處、九次第

定、十遍處尚畢竟無所有，況於其中有趣非趣可得！



26

「善現！一切法皆以三解脫門為趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣不可

超越。何以故？空、無相、無願解脫門尚畢竟無所有，況於其中有趣

非趣可得！

「善現！一切法皆以三乘十地為趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣不可

超越。何以故？淨觀地乃至如來地尚畢竟無所有，況於其中有趣非趣

可得！

「善現！一切法皆以菩薩十地為趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣不可

超越。何以故？極喜地乃至法雲地尚畢竟無所有，況於其中有趣非趣

可得！

「善現！一切法皆以陀羅尼門、三摩地門為趣，諸菩薩摩訶薩於

如是趣不可超越。何以故？陀羅尼門、三摩地門尚畢竟無所有，況於

其中有趣非趣可得！

「善現！一切法皆以五眼、六神通為趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣

不可超越。何以故？五眼、六神通尚畢竟無所有，況於其中有趣非趣

可得！

「善現！一切法皆以如來十力、四無所畏、四無礙解、十八佛不

共法為趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣不可超越。何以故？如來十力乃至

十八佛不共法尚畢竟無所有，況於其中有趣非趣可得！

「善現！一切法皆以大慈、大悲、大喜、大捨為趣，諸菩薩摩訶

薩於如是趣不可超越。何以故？大慈、大悲、大喜、大捨尚畢竟無所

有，況於其中有趣非趣可得！

「善現！一切法皆以三十二相、八十隨好為趣，諸菩薩摩訶薩於

如是趣不可超越。何以故？三十二相、八十隨好尚畢竟無所有，況於

其中有趣非趣可得！

「善現！一切法皆以無忘失法、恒住捨性為趣，諸菩薩摩訶薩於

如是趣不可超越。何以故？無忘失法、恒住捨性尚畢竟無所有，況於

其中有趣非趣可得！



27

「善現！一切法皆以一切智、道相智、一切相智為趣，諸菩薩摩

訶薩於如是趣不可超越。何以故？一切智、道相智、一切相智尚畢竟

無所有，況於其中有趣非趣可得！

「善現！一切法皆以預流果乃至獨覺菩提為趣，諸菩薩摩訶薩於

如是趣不可超越。何以故？預流果乃至獨覺菩提尚畢竟無所有，況於

其中有趣非趣可得！

「善現！一切法皆以一切菩薩摩訶薩行、諸佛無上正等菩提為趣，

諸菩薩摩訶薩於如是趣不可超越。何以故？一切菩薩摩訶薩行、諸佛

無上正等菩提尚畢竟無所有，況於其中有趣非趣可得！

「善現！一切法皆以預流乃至如來為趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣

不可超越。何以故？預流乃至如來尚畢竟無所有，況於其中有趣非趣

可得！如是，善現！諸菩薩摩訶薩為與世間作所趣故，發趣無上正等

菩提。」

爾時，善現復白佛言：「誰能於此甚深般若波羅蜜多深生信解？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩久於無上正等菩提，發意趣求精勤修

行，已曾供養無量諸佛，於諸佛所發弘誓願，所種善根皆已純熟，無

量善友攝受護念，乃能於此甚深般若波羅蜜多深生信解。」

具壽善現復白佛言：「是菩薩摩訶薩何性？何相？何狀？何貌？

能深信解如是般若波羅蜜多？」

佛告善現：「是菩薩摩訶薩以調伏貪、瞋、癡性為性，以遠離貪、

瞋、癡相為相，以遠離貪、瞋、癡狀為狀，以遠離貪、瞋、癡貌為貌。

「復次，善現！是菩薩摩訶薩以調伏貪、瞋、癡及無貪、瞋、癡

性為性，以遠離貪、瞋、癡及無貪、瞋、癡相為相，以遠離貪、瞋、

癡及無貪、瞋、癡狀為狀，以遠離貪、瞋、癡及無貪、瞋、癡貌為貌。

善現當知！若菩薩摩訶薩成就如是性、相、狀、貌，乃能於此甚深般

若波羅蜜多深生信解。」

具壽善現復白佛言：「若菩薩摩訶薩能於如是甚深般若波羅蜜多



28

深信解者，是菩薩摩訶薩當何所趣？」佛告善現：「是菩薩摩訶薩當

趣一切智智。」

具壽善現復白佛言：「若菩薩摩訶薩趣一切智智者，是菩薩摩訶

薩能與一切有情為所歸趣。」

佛告善現：「如是！如是！若菩薩摩訶薩能於如是甚深般若波羅

蜜多深生信解，則能趣向一切智智，若能趣向一切智智，是則能與一

切有情為所歸趣。」

具壽善現復白佛言：「是菩薩摩訶薩能為難事，謂著如是堅固甲

冑：『我當度脫一切有情，皆令證得究竟涅槃。雖於有情作如是事，

而都不見有情施設。』」

佛告善現：「如是！如是！如汝所說。復次，善現！是菩薩摩訶

薩所著甲冑，不屬色乃至識。何以故？色乃至識皆畢竟無所有，非菩

薩非甲冑故，說彼甲冑不屬色乃至識。如是乃至是菩薩摩訶薩所著甲

冑不屬一切智、道相智、一切相智。何以故？一切智、道相智、一切

相智皆畢竟無所有，非菩薩非甲冑故，說彼甲冑不屬一切智、道相智、

一切相智。是菩薩摩訶薩所著甲冑不屬我乃至見者。何以故？我乃至

見者皆畢竟無所有，非菩薩非甲冑故，說彼甲冑不屬我乃至見者。是

菩薩摩訶薩所著甲冑不屬一切法。何以故？一切法皆畢竟無所有，非

菩薩非甲冑故，說彼甲冑不屬一切法。

「善現！是菩薩摩訶薩修行如是甚深般若波羅蜜多，能著如是堅

固甲冑，謂我當度一切有情，皆令證得究竟涅槃。」

具壽善現復白佛言：「若菩薩摩訶薩能著如是堅固甲冑，謂我當

度一切有情，皆令證得般涅槃者，不墮聲聞及獨覺地。是菩薩摩訶薩

無處無容墮於聲聞或獨覺地。所以者何？是菩薩摩訶薩不於有情安立

分限，而著如是堅固甲冑。」

佛告善現：「汝觀何義而作是言：若菩薩摩訶薩能著如是堅固甲

冑，不墮聲聞或獨覺地？」



29

爾時，善現白言：「世尊！是菩薩摩訶薩非為度脫少分有情而著

如是堅固甲冑，亦非為求少分智故而著如是堅固甲冑。所以者何？是

菩薩摩訶薩普為濟拔一切有情令般涅槃而著如是堅固甲冑，但為求得

一切智智而著如是堅固甲冑，由此因緣不墮聲聞及獨覺地。」

佛告善現：「如是！如是！如汝所說。是菩薩摩訶薩普為濟拔一

切有情令般涅槃，但為求得一切智智而著如是堅固甲冑，由此因緣不

墮聲聞及獨覺地。」

爾時，善現復白佛言：「如是般若波羅蜜多最為甚深，無能修者、

無所修法、亦無修處、亦無由此而得修習。所以者何？非此般若波羅

蜜多甚深義中，而有少分實法可得名能修者及所修法、若修習處、若

由此修。

「世尊！若修虛空，是修般若波羅蜜多；若修一切法，是修般若

波羅蜜多；若修不實法，是修般若波羅蜜多；若修無所有，是修般若

波羅蜜多；若修無攝受，是修般若波羅蜜多；若修除遣法，是修般若

波羅蜜多。」

佛告善現：「修除遣何法，是修般若波羅蜜多？」

善現答言：「修除遣五蘊，是修般若波羅蜜多；修除遣六內處，

是修般若波羅蜜多；修除遣六外處，是修般若波羅蜜多；修除遣六內

界，是修般若波羅蜜多；修除遣六外界，是修般若波羅蜜多；修除遣

六識界，是修般若波羅蜜多；修除遣六觸，是修般若波羅蜜多；修除

遣六受，是修般若波羅蜜多；修除遣六界，是修般若波羅蜜多；修除

遣四緣，是修般若波羅蜜多；修除遣十二支緣起，是修般若波羅蜜多；

修除遣我乃至見者，是修般若波羅蜜多；修除遣布施波羅蜜多乃至般

若波羅蜜多，是修般若波羅蜜多；修除遣內空乃至無性自性空，是修

般若波羅蜜多；修除遣真如乃至不思議界，是修般若波羅蜜多；修除

遣四聖諦，是修般若波羅蜜多；修除遣四念住乃至八聖道支，是修般

若波羅蜜多；修除遣四靜慮、四無量、四無色定，是修般若波羅蜜多；



30

修除遣八解脫、八勝處、九次第定、十遍處，是修般若波羅蜜多；修

除遣空、無相、無願解脫門，是修般若波羅蜜多；修除遣淨觀地乃至

如來地，是修般若波羅蜜多；修除遣極喜地乃至法雲地，是修般若波

羅蜜多；修除遣一切陀羅尼門、三摩地門，是修般若波羅蜜多；修除

遣五眼、六神通，是修般若波羅蜜多；修除遣如來十力乃至十八佛不

共法，是修般若波羅蜜多；修除遣大慈、大悲、大喜、大捨，是修般

若波羅蜜多；修除遣三十二相、八十隨好，是修般若波羅蜜多；修除

遣無忘失法、恒住捨性，是修般若波羅蜜多；修除遣預流果乃至獨覺

菩提，是修般若波羅蜜多；修除遣一切菩薩摩訶薩行、諸佛無上正等

菩提，是修般若波羅蜜多；修除遣一切智、道相智、一切相智，是修

般若波羅蜜多。」

佛告善現：「如是！如是！若菩薩摩訶薩修除遣色廣說乃至一切

相智，是修般若波羅蜜多。

「復次，善現！應依如是甚深般若波羅蜜多，驗知不退轉菩薩摩

訶薩。若菩薩摩訶薩雖行般若乃至布施波羅蜜多而無執著，當知是為

不退轉菩薩摩訶薩，廣說乃至若菩薩摩訶薩雖行一切智、道相智、一

切相智而無執著，當知是為不退轉菩薩摩訶薩。

「復次，善現！諸有不退轉菩薩摩訶薩，行深般若波羅蜜多時，

不觀他語及他教勅以為真要，非但信他而有所作，不為貪欲、瞋恚、

愚癡、憍慢等過之所雜染，亦不為彼牽引其心。諸有不退轉菩薩摩訶

薩，行深般若波羅蜜多時，不離布施乃至般若波羅蜜多。諸有不退轉

菩薩摩訶薩，行深般若波羅蜜多時，聞說如是甚深般若波羅蜜多，其

心不驚、不恐、不怖、不沈、不沒，亦不退捨所求無上正等菩提，於

深般若波羅蜜多，歡喜樂聞、受持、讀誦、究竟通利、繫念思惟如說

修行常無厭倦。當知如是不退轉菩薩摩訶薩，先世已聞甚深般若波羅

蜜多所有義趣，受持、讀誦、如理思惟，精進修行心無厭倦。所以者

何？由此不退轉菩薩摩訶薩，聞說如是甚深般若波羅蜜多，其心不驚、



31

不恐、不怖，廣說乃至如說修行常無厭倦。」

具壽善現便白佛言：「若菩薩摩訶薩聞說如是甚深般若波羅蜜多，

其心不驚、不恐、不怖、不沈、不沒，亦不退捨所求無上正等菩提，

於深般若波羅蜜多，歡喜樂聞、受持、讀誦、究竟通利、繫念思惟，

如說修行常無厭倦。是菩薩摩訶薩云何修行甚深般若波羅蜜多？」

佛告善現：「是菩薩摩訶薩相續隨順趣向臨入一切智智，應作如

是行深般若波羅蜜多。」

具壽善現復白佛言：「是菩薩摩訶薩云何相續隨順趣向臨入一切

智智，行深般若波羅蜜多？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩相續隨順趣向臨入空、無相、無願、

虛空、無所有、無生、無滅、無染、無淨、真如乃至不思議界、無造、

無作、如夢乃至如尋香城，行深般若波羅蜜多，是為菩薩摩訶薩相續

隨順趣向臨入一切智智，行深般若波羅蜜多。」

具壽善現復白佛言：「如世尊說『若菩薩摩訶薩相續隨順趣向臨

入空、無相、無願廣說乃至如尋香城，行深般若波羅蜜多，是為菩薩

摩訶薩相續隨順趣向臨入一切智智，行深般若波羅蜜多。』者，是菩

薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，為行五蘊乃至一切相智不？」

佛告善現：「是菩薩摩訶薩不行五蘊乃至一切相智。所以者何？

是菩薩摩訶薩所隨順趣向臨入一切智智，無能作者、無能壞者、無所

從來、無所至去、亦無所住、無方無域、無數無量、無往無來，既無

數量往來可得，亦無能證。

「善現！如是一切智智，不可以五蘊證，廣說乃至不可以一切相

智證。所以者何？五蘊即是一切智智，廣說乃至一切相智即是一切智

智。何以故？若五蘊真如，若一切智智真如，若一切法真如，皆一真

如無二無別，廣說乃至若一切相智真如，若一切智智真如，若一切法

真如，皆一真如無二無別。是故，一切智智不可以五蘊證，廣說乃至

不可以一切相智證。」



32

大般若波羅蜜多經卷第五百一十二

大般若波羅蜜多經卷第五百一十三

三藏法師玄奘奉 詔譯

第三分真如品第十九之一

爾時，欲界、色界天子，各持天上種種香末及諸天花遙散佛上，

頂禮雙足却住一面，合掌恭敬白言：「世尊！如是般若波羅蜜多最為

甚深，難見難覺，不可尋思、超尋思境，微妙沖寂，聰敏智者之所能

知，非諸世間卒能信受，即是無上正等菩提。一切如來、應、正等覺

於此般若波羅蜜多甚深經中，皆作是說：五蘊即是一切智智，一切智

智即是五蘊。廣說乃至一切相智即是一切智智，一切智智即是一切相

智；諸佛即是一切智智，一切智智即是諸佛。所以者何？若五蘊真如，

若一切智智真如，若一切法真如，皆一真如無二無別。廣說乃至若一

切相智真如，若一切智智真如，若一切法真如，皆一真如無二無別。

若諸佛真如，若一切智智真如，若一切法真如，皆一真如無二無別。」

爾時，佛告諸天子言：「如是！如是！如汝所說。天子當知！我

觀此義，心恒趣寂不樂說法。所以者何？此法甚深，難見難覺，不可

尋思，超尋思境，微妙沖寂，聰敏智者之所能知，非諸世間卒能信受，

謂深般若波羅蜜多即是如來、應、正等覺所證無上正等菩提。

「天子當知！如是諸佛所證無上正等菩提，無能證、非所證、無

證處、無證時。天子當知！此法深妙不二現行，非諸世間所能比度。

「天子當知！虛空甚深故此法甚深，真如乃至不思議界甚深故此

法甚深，無量無邊甚深故此法甚深，無去無來甚深故此法甚深，無生

無滅甚深故此法甚深，無染無淨甚深故此法甚深，無知無得甚深故此



33

法甚深，無造無作甚深故此法甚深，我乃至見者甚深故此法甚深，五

蘊甚深故此法甚深，廣說乃至一切相智甚深故此法甚深，一切佛法甚

深故此法甚深。」

時，諸天子復白佛言：「此所說法甚深微妙，非諸世間卒能信受。

所以者何？此深妙法不為攝取五蘊故說，不為棄捨五蘊故說。廣說乃

至不為攝取一切相智故說；不為棄捨一切相智故說；不為攝取一切佛

法故說，不為棄捨一切佛法故說。世間有情多行攝取我、我所執，謂

色是我是我所，受、想、行、識是我是我所，廣說乃至一切智是我是

我所，道相智、一切相智是我是我所。」

爾時，世尊告諸天子：「如是！如是！如汝所說。天子當知！若

菩薩摩訶薩為攝取五蘊故行，為棄捨五蘊故行，廣說乃至為攝取一切

佛法故行，為棄捨一切佛法故行。是菩薩摩訶薩不能修行般若、靜慮、

精進、安忍、淨戒、布施波羅蜜多，廣說乃至不能修行一切相智。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！此甚深法能隨順一切法，謂能

隨順般若、靜慮、精進、安忍、淨戒、布施波羅蜜多，廣說乃至一切

相智。此甚深法都無所礙，謂不礙色、受、想、行、識，廣說乃至一

切相智。此甚深法無礙為相。所以者何？虛空平等故，真如乃至不思

議界平等故，空、無相、無願平等故，無生無滅平等故，無造無作平

等故，無染無淨平等故，此甚深法無礙為相。此甚深法無生無滅。所

以者何？色無生無滅故，受、想、行、識無生無滅故，廣說乃至一切

智無生無滅故，道相智、一切相智無生無滅故，此甚深法無生無滅。

此甚深法都無足迹。所以者何？色足迹不可得故， 受、想、行、識足

迹不可得故，廣說乃至一切智足迹不可得故，道相智、一切相智足迹

不可得故，此甚深法都無足迹。」

爾時，欲界、色界天子復白佛言：「大德善現是佛真子隨如來生。

所以者何？大德善現諸所說法，一切皆與空性相應。」

具壽善現告欲、色界諸天子言：「汝等說我是真佛子隨如來生，



34

云何善現隨如來生？謂隨如來真如生故。所以者何？如來真如無來無

去，善現真如亦無來去，故說善現隨如來生。如來真如即一切法真如，

一切法真如即如來真如，如是真如無真如性亦無不真如性，善現真如

亦復如是，故說善現隨如來生。如來真如常住為相，善現真如亦復如

是，故說善現隨如來生。如來真如無變異、無分別、遍諸法轉，善現

真如亦復如是，故說善現隨如來生。如來真如無所罣礙，一切法真如

亦無所罣礙，若如來真如，若一切法真如，同一真如無二無別、無造

無作。如是真如常真如相，無時非真如相，以常真如相，無時非真如

相故無二無別，善現真如亦復如是，故說善現隨如來生。如來真如於

一切處無憶念無分別，善現真如亦復如是，故說善現隨如來生。如來

真如無別異不可得，善現真如亦復如是，故說善現隨如來生。如來真

如不離一切法真如，一切法真如不離如來真如，如是真如常真如相，

無時非真如相，善現真如亦復如是，故說善現隨如來生。雖說隨生而

無所隨生，以善現真如不異佛故，如來真如非過去、非未來、非現在，

一切法真如亦非過去、非未來、非現在，善現真如亦復如是，故說善

現隨如來生。過去真如平等故如來真如平等，如來真如平等故過去真

如平等；未來真如平等故如來真如平等，如來真如平等故未來真如平

等；現在真如平等故如來真如平等，如來真如平等故現在真如平等。

若過去真如，若未來真如，若現在真如平等，若如來真如平等，同一

真如平等無二無別。色真如平等故如來真如平等，如來真如平等故色

真如平等；受、想、行、識真如平等故如來真如平等，如來真如平等

故受、想、行、識真如平等。若色真如，若受、想、行、識真如平等，

若如來真如平等，同一真如平等無二無別。廣說乃至一切智真如平等

故如來真如平等，如來真如平等故一切智真如平等；道相智、一切相

智真如平等故如來真如平等，如來真如平等故道相智、一切相智真如

平等。若一切智真如，若道相智、一切相智真如平等，若如來真如平

等，同一真如平等無二無別。



35

「天子當知！諸菩薩摩訶薩現證如是一切法真如平等，故說名如

來、應、正等覺。我於如是諸法真如深生信解，故說善現隨如來生。」

當說如是真如相時，於此三千大千世界六種震動：東踊西沒，西

踊東沒，南踊北沒，北踊南沒，中踊邊沒，邊踊中沒。爾時，欲界、

色界天子，復以種種天妙香末及諸天華，奉散世尊及善現上而白佛言：

「甚奇！世尊！未曾有也！大德善現由真如故隨如來生。」

爾時，善現告欲、色界諸天子言：「天子當知！然我善現不由色

故隨如來生，不由受、想、行、識故隨如來生；不由色真如故隨如來

生，不由受、想、行、識真如故隨如來生；不離色故隨如來生，不離

受、想、行、識故隨如來生；不離色真如故隨如來生，不離受、想、

行、識真如故隨如來生。廣說乃至不由一切智故隨如來生，不由道相

智、一切相智故隨如來生；不由一切智真如故隨如來生，不由道相智、

一切相智真如故隨如來生；不離一切智故隨如來生，不離道相智、一

切相智故隨如來生；不離一切智真如故隨如來生，不離道相智、一切

相智真如故隨如來生；不由有為故隨如來生， 不由無為故隨如來生；

不由有為真如故隨如來生，不由無為真如故隨如來生；不離有為故隨

如來生，不離無為故隨如來生；不離有為真如故隨如來 生，不離無為

真如故隨如來生。所以者何？是一切法都無所有，諸隨生者、若所隨

生、由此隨生及隨生處皆不可得，以一切法自性空故。」

爾時，舍利子白佛言：「世尊！諸法真如廣說乃至不思議界皆最

甚深，謂於此中色不可得，受、想、行、識亦不可得；色真如不可得，

受、想、行、識真如亦不可得。所以者何？此中色乃至識尚不可得，

況有色真如乃至識真如可得！廣說乃至此中一切智不可得，道相智、

一切相智亦不可得，一切智真如不可得，道相智、一切相智真如亦不

可得。所以者何？此中一切智、道相智、一切相智尚不可得，況有一

切智真如、道相智、一切相智真如可得！」

爾時，佛告舍利子言：「如是！如是！如汝所說。」



36

當說如是真如相時，二百苾芻諸漏永盡，心得解脫，成阿羅漢。

復有五百苾芻尼眾遠塵離垢，於諸法中得淨法眼。五千菩薩俱時證得

無生法忍，六千菩薩諸漏永盡，心得解脫，成阿羅漢。

爾時，佛告舍利子言：「今此眾中六千菩薩，已於過去五百佛所

親近供養、正信出家、勤修梵行，雖行布施、淨戒、安忍、精進、靜

慮，而不攝受甚深般若波羅蜜多方便善巧，起別異想，行別異行。修

布施時作如是念：『此是布施，此是施物，此是受者，我能行施。』

修淨戒時作如是念：『此是淨戒，此是罪業，此所護境，我能持戒。』

修安忍時作如是念：『此是安忍，此是忍障，此所忍境，我能安忍。』

修精進時作如是念：『此是精進， 此是懈怠，此是所為，我能精進。』

修靜慮時，作如是念：『此是靜慮此是散動，此是所為，我能修定。』

彼不攝受甚深般若波羅蜜多方便善巧，依別異想而行布施、淨戒、安

忍、精進、靜慮別異之行。由別異想、別異行故，不得菩薩無別異想

及失菩薩無別異行。由此因緣不得入菩薩正性離生位，由不得入菩薩

正性離生位故，得預流果漸次乃至阿羅漢果。是故，舍利子！若菩薩

摩訶薩雖有菩薩摩訶薩道，及有空、無相、無願解脫門，而不攝受甚

深般若波羅蜜多方便善巧，便證實際墮於聲聞或獨覺地。」

時，舍利子復白佛言：「何因緣故，有諸菩薩修空、無相、無願

之法，由不攝受甚深般若波羅蜜多方便善巧，便證實際墮於聲聞或獨

覺地；有諸菩薩修空、無相、無願之法，復由攝受甚深般若波羅蜜多

方便善巧，得入菩薩正性離生，漸次修行諸菩薩行，當證無上正等菩

提？」

爾時，世尊告舍利子：「若諸菩薩遠離一切智智心，不以大悲為

上首，修空、無相、無願之法，由不攝受甚深般若波羅蜜多方便善巧，

便證實際墮於聲聞或獨覺地；若諸菩薩不離一切智智心，復以大悲為

上首，修空、無相、無願之法，復由攝受甚深般若波羅蜜多方便善巧，

能入菩薩正性離生，漸次修行諸菩薩行，當得無上正等菩提。



37

「舍利子！譬如有鳥，其身廣大百踰繕那，或復二百乃至五百踰

繕那量而無有翅。是鳥或從三十三天，投身而下趣贍部洲，於其中路

復作是念：『我欲還上三十三天。』於汝意云何？是鳥能還三十三天

不？」

舍利子言：「不也！世尊！不也！善逝！」

佛告舍利子：「是鳥中路或作是願：『至贍部洲當令我身無損無

惱。』於意云何？是鳥所願可得遂不？」

舍利子言：「不也！世尊！不也！善逝！是鳥至此贍部洲時，其

身決定有損有惱，或致命終或近死苦。所以者何？是鳥身大，從遠而

墮，無有翅故。」

佛告舍利子：「如是！如是！如汝所說。舍利子！有諸菩薩亦復

如是，雖經無量無數大劫，勤修布施、淨戒、安忍、精進、靜慮，亦

修空、無相、無願解脫門，而不攝受甚深般若波羅蜜多方便善巧，便

證實際墮於聲聞或獨覺地。所以者何？是諸菩薩遠離一切智智心，不

以大悲為上首，雖經無量無數大劫，勤修布施、淨戒、安忍、精進、

靜慮，亦修空、無相、無願解脫門，而不攝受甚深般若波羅蜜多方便

善巧，遂墮聲聞或獨覺地。是諸菩薩雖念過去未來現在諸佛世尊戒蘊、

定蘊、慧蘊、解脫蘊、解脫智見蘊，供養恭敬、隨順修行，而於其中

執取相故，不能正解諸佛世尊戒蘊、定蘊、慧蘊、解脫蘊、解脫智見

蘊真實功德。是諸菩薩不能正解佛功德故，雖聞菩薩摩訶薩道及空、

無相、無願法聲，而依此聲執取其相，執取相已迴向無上正等菩提。

此諸菩薩如是迴向，不得無上正等菩提，墮於聲聞或獨覺地。何以故？

舍利子！是諸菩薩由不攝受甚深般若波羅蜜多方便善巧，雖持種種所

修善根迴向無上正等菩提，而墮聲聞或獨覺地。

「復次，舍利子！有諸菩薩從初發心，不離一切智智心，恒以大

悲為上首，勤修布施、淨戒、安忍、精進、靜慮，亦常攝受甚深般若

波羅蜜多方便善巧，雖念過去未來現在諸佛世尊戒蘊、定蘊、慧蘊、



38

解脫蘊、解脫智見蘊而不取相，雖修空、無相、無願解脫門亦不取相，

雖念自他種種功德，與諸有情平等共有迴向無上正等菩提亦不取相。

「舍利子當知！是菩薩摩訶薩直趣無上正等菩提，不墮聲聞及獨

覺地。所以者何？是菩薩摩訶薩從初發心乃至究竟，不離一切智智心，

恒以大悲為上首，雖修布施、淨戒、安忍、精進、靜慮而不取相，雖

念過去未來現在諸佛世尊戒蘊、定蘊、慧蘊、解脫蘊、解脫智見蘊亦

不取相，雖修菩薩摩訶薩道及空、無相、無願之法亦不取相。

「舍利子！是菩薩摩訶薩有方便善巧故，以離相心修行布施乃至

般若波羅蜜多，廣說乃至以離相心修行一切智、道相智、一切相智，

由斯定證所求無上正等菩提。」

時，舍利子便白佛言：「如我解佛所說義者，若菩薩摩訶薩從初

發心乃至究竟，常能攝受甚深般若波羅蜜多方便善巧，是菩薩摩訶薩

隣近無上正等菩提。所以者何？是菩薩摩訶薩從初發心乃至究竟，都

不見有少法可得，謂若能證、若所證、若證處、若證時、若由此證都

不可得，所謂若色、若受、想、行、識，廣說乃至一切相智皆不可得。

「復次，世尊！有菩薩乘善男子等，不能攝受甚深般若波羅蜜多

方便善巧，而求無上正等菩提。當知彼於所求無上正等菩提，疑惑猶

豫或得不得。所以者何？是菩薩乘善男子等，不能攝受甚深般若波羅

蜜多方便善巧，於所修行布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅

蜜多皆取其相，廣說乃至於所修行一切智、道相智、一切相智皆取其

相。由此因緣，是菩薩乘善男子等，皆於無上正等菩提疑惑猶豫或得

不得。

「是故，世尊！若菩薩摩訶薩欲得無上正等菩提，決定不應遠離

般若波羅蜜多方便善巧。是菩薩摩訶薩安住般若波羅蜜多方便善巧，

用無所得而為方便，以無相俱行心，應修布施乃至般若波羅蜜多，廣

說乃至以無相俱行心，應修一切智、道相智、一切相智。若菩薩摩訶

薩安住般若波羅蜜多方便善巧，用無所得而為方便，以無相俱行心，



39

修住如是一切佛法，必獲無上正等菩提。」

爾時，欲界、色界天子俱白佛言：「諸佛無上正等菩提，極難信

解、甚難證得。所以者何？諸菩薩摩訶薩於一切法自相、共相皆應證

知，方能獲得所求無上正等菩提，而諸菩薩所知法相都無所有、皆不

可得。」

爾時，佛告諸天子言：「如是！如是！如汝所說。諸佛無上正等

菩提，極難信解、甚難證得。天子當知！我亦現覺一切法相，證得無

上正等菩提，而都不得勝義法相，可說名為此是能證、此是所證、此

是證處、此是證時，及可說為由此而證。何以故？諸天子！以一切法

畢竟淨故，有為、無為畢竟空故，由斯無上正等菩提，極難信解、甚

難證得。」

具壽善現便白佛言：「如世尊說諸佛無上正等菩提，極難信解、

甚難證得，如我思惟佛所說義，諸佛無上正等菩提，極易信解、甚易

證得。所以者何？若能信解無法能證、無法所證、無有證處、無有證

時，亦無由此而有所證，即能信解諸佛無上正等菩提。若有證知無法

能證、無法所證、無有證處、無有證時，亦無由此而有所證，即能證

得所求無上正等菩提。所以者何？以一切法畢竟皆空，畢竟空中都無

有法可名能證、可名所證、可名證處、可名證時、可名由此而有所證。

何以故？以一切法性相皆空，若增若減都無所有皆不可得。由是因緣

諸菩薩摩訶薩所修布施乃至般若波羅蜜多， 都無所有皆不可得，廣說

乃至一切智、道相智、一切相智，都無所有皆不可得。諸菩薩摩訶薩

所觀諸法，若有色若無色、若有見若無見、若有對若無對、若有漏若

無漏、若有為若無為，都無所有皆不可得。由此因緣我思惟佛所說義

趣，諸佛無上正等菩提，極易信解、甚易證得，諸菩薩摩訶薩不應於

中謂難信解及難證得。所以者何？色色自性空，受、想、行、識受、

想、行、識自性空，廣說乃至一切智一切智自性空，道相智、一切相

智道相智、一切相智自性空。若菩薩摩訶薩能於如是自性空義，深生



40

信解無倒而證，便得無上正等菩提。由如是義，我說無上正等菩提非

難信解、非難證得。」

時，舍利子語善現言：「由此因緣諸佛無上正等菩提，極難信解、

甚難證得。所以者何？諸菩薩摩訶薩觀一切法，都無自性皆如虛空。

譬如虛空不作是念：『我當信解證得無上正等菩提。』諸菩薩摩訶薩

亦應如是不作是念：『我當信解證得無上正等菩提。』所以者何？以

一切法性相皆空與虛空 等，諸菩薩摩訶薩要能信解諸法皆空與虛空等，

無倒而證方得無上正等菩提。若菩薩摩訶薩信解諸法與虛空等，便於

無上正等菩提，易生信解、易證得者，則不應有殑伽沙等菩薩摩訶薩

被大功德鎧，發趣無上正等菩提於其中間而有退屈。故知無上正等菩

提，極難信解、甚難證得。」

時，具壽善現白舍利子言：「於意云何？色於佛無上正等菩提有

退屈不？」舍利子言：「不也！善現！」

「於意云何？受、想、行、識於佛無上正等菩提有退屈不？」舍

利子言：「不也！善現！」

「於意云何？離色有法於佛無上正等菩提有退屈不？」舍利子言：

「不也！善現！」

「於意云何？離受、想、行、識有法於佛無上正等菩提有退屈不？」

舍利子言：「不也！善現！」

「於意云何？色真如於佛無上正等菩提有退屈不？」舍利子言：

「不也！善現！」

「於意云何？受、想、行、識真如於佛無上正等菩提有退屈不？」

舍利子言：「不也！善現！」

「於意云何？離色真如有法於佛無上正等菩提有退屈不？」舍利

子言：「不也！善現！」

「於意云何？離受、想、行、識真如有法於佛無上正等菩提有退

屈不？」舍利子言：「不也！善現！」



41

「廣說乃至，於意云何？一切智於佛無上正等菩提有退屈不？」

舍利子言：「不也！善現！」

「道相智、一切相智於佛無上正等菩提有退屈不？」舍利子言：

「不也！善現！」

「於意云何？離一切智有法於佛無上正等菩提有退屈不？」舍利

子言：「不也！善現！」

「於意云何？離道相智、一切相智有法於佛無上正等菩提有退屈

不？」舍利子言：「不也！善現！」

「於意云何？一切智真如於佛無上正等菩提有退屈不？」舍利子

言：「不也！善現！」

「於意云何？道相智、一切相智真如於佛無上正等菩提有退屈

不？」舍利子言：「不也！善現！」

「於意云何？離一切智真如有法於佛無上正等菩提有退屈不？」

舍利子言：「不也！善現！」

「於意云何？離道相智、一切相智真如有法於佛無上正等菩提有

退屈不？」舍利子言：「不也！善現！」

「復次，舍利子！於意云何？諸法真如廣說乃至不思議界，於佛

無上正等菩提有退屈不？」舍利子言：「不也！善現！」

「於意云何？離諸法真如廣說乃至不思議界，有法於佛無上正等

菩提有退屈不？」舍利子言：「不也！善現！」

時，具壽善現謂舍利子言：「若一切法諦故、住故都無所有皆不

可得，說何等法可於無上正等菩提而有退屈？」

時，舍利子語善現言：「如仁者所說，無生法忍中都無有法，亦

無菩薩可於無上正等菩提說有退屈，若爾，何故佛說三種住菩薩乘補

特伽羅但應說一？又如仁說，應無三乘菩薩差別，唯應有一正等覺乘。」

時，滿慈子便白具壽舍利子言：「應問善現：為許有一菩薩乘不？

然後可難：應無三乘建立差別，唯應有一正等覺乘。」時，舍利子問



42

善現言：「為許有一菩薩乘不？」

時，具壽善現謂舍利子言：「於意云何？一切法真如中，為有三

種住菩薩乘補特伽羅差別相不？謂有退住聲聞乘者，或有退住獨覺乘

者，或有證得無上乘者？」

舍利子言：「不也！善現！」

「於意云何？一切法真如中為有三乘菩薩異不？」舍利子言：「不

也！善現！」

「於意云何？一切法真如中為實有一正等覺乘諸菩薩不？」舍利

子言：「不也！善現！」

「於意云何？諸法真如有一有二有三相不？」舍利子言：「不也！

善現！」

「於意云何？一切法真如中為有一法或一菩薩而可得不？」舍利

子言：「不也！善現！」

時，具壽善現謂舍利子言：「若一切法諦故、住故都無所有皆不

可得，云何舍利子可作是念言：如是菩薩於佛無上正等菩提定有退屈，

如是菩薩於佛無上正等菩提定無退屈，如是菩薩於佛無上正等菩提說

不決定，如是菩薩是聲聞乘，如是菩薩是獨覺乘，如是菩薩是無上乘，

如是為三，如是為一？

「舍利子！若菩薩摩訶薩於一切法都無所得，於一切法真如亦能

善信解都無所得，於諸菩薩亦無所得，於佛無上正等菩提亦無所得，

當知是為真菩薩摩訶薩。舍利子！若菩薩摩訶薩聞說如是諸法真如不

可得相，其心不驚、不恐、不怖、無疑、無悔、無退、無沒，是菩薩

摩訶薩疾證無上正等菩提， 於其中間定無退屈。」

爾時，世尊讚善現曰：「善哉！善哉！汝今乃能為諸菩薩善說法

要，汝之所說皆是如來威神之力。善現當知！若菩薩摩訶薩於法真如

不可得相深生信解，知一切法無差別相，聞說如是諸法真如不可得相，

其心不驚、不恐、不怖、無疑、無悔、無退、無沒，是菩薩摩訶薩疾



43

證無上正等菩提。」

爾時，舍利子白佛言：「世尊！若菩薩摩訶薩成就此法，疾證無

上正等覺耶？」

爾時，佛告舍利子言：「如是！如是！如汝所說。若菩薩摩訶薩

成就此法，疾證無上正等菩提，不墮聲聞、獨覺等地。」爾時，善現

復白佛言：「若菩薩摩訶薩欲疾證得所求無上正等菩提，當於何住？

應云何住？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩欲疾證得所求無上正等菩提，當於一

切有情住平等心，不應住不平等心；當於一切有情起平等心，不應起

不平等心；當於一切有情以平等心與語，不應以不平等心與語；當於

一切有情起大慈心，不應起瞋恚心；當於一切有情以大慈心與語，不

應以瞋恚心與語；當於一切有情起大悲心，不應起惱害心；當於一切

有情以大悲心與語，不應以惱害心與語；當於一切有情起大喜心，不

應起嫉妬心；當於一切有情以大喜心與語，不應以嫉妬心與語；當於

一切有情起大捨心，不應起偏黨心；當於一切有情以大捨心與語，不

應以偏黨心與語；當於一切有情起恭敬心，不應起憍慢心；當於一切

有情以恭敬心與語，不應以憍慢心與語；當於一切有情起質直心，不

應起諂詐心；當於一切有情以質直心與語，不應以諂詐心與 語；當於

一切有情起調柔心，不應起剛強心；當於一切有情以調柔心與語，不

應以剛強心與語；當於一切有情起利益心，不應起不利益心；當於一

切有情以利益心與語，不應以不利益心與語；當於一切有情起安樂心，

不應起不安樂心；當於一切有情以安樂心與語，不應以不安樂心與語；

當於一切有情起無礙心，不應起有礙心；當於一切有情以無礙心與語，

不應以有礙心與語。

「當於一切有情起如父母、如兄弟、如姊妹、如男女、如親族心，

亦以此心應與其語；當於一切有情起朋友心，亦以此心應與其語；當

於一切有情起如親教師、如軌範師、如弟子、如同學心，亦以此心應



44

與其語；當於一切有情起如預流、一來、不還、阿羅漢、獨覺、菩薩

摩訶薩、如來、應、正等覺心，亦以此心應與其語；當於一切有情起

應供養恭敬、尊重讚歎心，亦以此心應與其語；當於一切有情起應救

濟、憐愍、覆護心，亦以此心應與其語；當於一切有情起畢竟空無所

有、不可得心，亦以此心應與其語；當於一切有情起空、無相、無願

心，亦以此心應與其語。善現！若菩薩摩訶薩欲疾證得所求無上正等

菩提，以無所得而為方便，當於此住。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩欲疾證得所求無上正等菩提，應自

離害生命，亦勸他離害生命，恒正稱揚離害生命法，歡喜讚歎離害生

命者，廣說乃至應自離邪見，亦勸他離邪見，恒正稱揚離邪見法，歡

喜讚歎離邪見者。應自修四靜慮、四無量、四無色定，亦勸他修四靜

慮、四無量、四無色定，恒正稱揚修四靜慮、四無量、四無色定法，

歡喜讚歎修四靜慮、四無量、四無色定者。應自圓滿布施波羅蜜多乃

至般若波羅蜜多，亦勸他圓滿布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多，恒正

稱揚圓滿布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多法，歡喜讚歎圓滿布施波羅

蜜多乃至般若波羅蜜多者。應自住內空乃至無性自性空，亦勸他住內

空乃至無性自性空，恒正稱揚住內空乃至無性自性空法，歡喜讚歎住

內空乃至無性自性空者。應自住真如乃至不思議界，亦勸他住真如乃

至不思議界，恒正稱揚住真如乃至不思議界法，歡喜讚歎住真如乃至

不思議界者。應自住四聖諦，亦勸他住四聖諦，恒正稱揚住四聖諦法，

歡喜讚歎住四聖諦者。應自修四念住乃至八聖道支，亦勸他修四念住

乃至八聖道支，恒正稱揚修四念住乃至八聖道支法，歡喜讚歎修四念

住乃至八聖道支者。應自修空、無相、無願解脫門，亦勸他修空、無

相、無願解脫門，恒正稱揚修空、無相、無願解脫門法，歡喜讚歎修

空、無相、無願解脫門 者。應自修八解脫乃至十遍處，亦勸他修八解

脫乃至十遍處，恒正稱揚修八解脫乃至十遍處法，歡喜讚歎修八解脫

乃至十遍處者。應自圓滿諸菩薩 地，亦勸他圓滿諸菩薩地，恒正稱揚



45

圓滿諸菩薩地法，歡喜讚歎圓滿諸菩薩地者。應自圓滿陀羅尼門、三

摩地門，亦勸他圓滿陀羅尼門、三摩地門， 恒正稱揚圓滿陀羅尼門、

三摩地門法，歡喜讚歎圓滿陀羅尼門、三摩地門者。應自圓滿五眼、

六神通，亦勸他圓滿五眼、六神通，恒正稱揚圓滿五 眼、六神通法，

歡喜讚歎圓滿五眼、六神通者。應自圓滿如來十力乃至十八佛不共法，

亦勸他圓滿如來十力乃至十八佛不共法，恒正稱揚圓滿如來十力乃至

十八佛不共法法，歡喜讚歎圓滿如來十力乃至十八佛不共法者。應自

圓滿大慈、大悲、大喜、大捨，亦勸他圓滿大慈、大悲、大喜、大捨，

恒正稱揚圓滿大慈、大悲、大喜、大捨法，歡喜讚歎圓滿大慈、大悲、

大喜、大捨者。應自圓滿三十二相、八十隨好，亦勸他圓滿三十二相、

八十隨好，恒正稱揚圓滿三十二相、八十隨好法，歡喜讚歎圓滿三十

二相、八十隨好者。應自圓滿無忘失法、恒住捨性，亦勸他圓滿無忘

失法、恒住捨性， 恒正稱揚圓滿無忘失法、恒住捨性法，歡喜讚歎圓

滿無忘失法、恒住捨性者。應自順逆觀十二支緣起，亦勸他順逆觀十

二支緣起，恒正稱揚順逆觀十二支緣起法，歡喜讚歎順逆觀十二支緣

起者。應自知苦、斷集、證滅、修道，亦勸他知苦、斷集、證滅、修

道，恒正稱揚知苦、斷集、證滅、修道 法，歡喜讚歎知苦、斷集、證

滅、修道者。應自起證預流果乃至獨覺菩提智而不證實際得預流果乃

至獨覺菩提，亦勸他起證預流果乃至獨覺菩提智及證實際得預流果乃

至獨覺菩提，恒正稱揚起證預流果乃至獨覺菩提智及證實際得預流果

乃至獨覺菩提法，歡喜讚歎起證預流果乃至獨覺菩提智及證實際得預

流果乃至獨覺菩提者。應自入菩薩正性離生位，亦勸他入菩薩正性離

生位，恒正稱揚入菩薩正性離生位法，歡喜讚歎入菩薩正性離生位者。

大般若波羅蜜多經卷第五百一十三



46

大般若波羅蜜多經卷第五百一十四

三藏法師玄奘奉 詔譯

第三分真如品第十九之二

「復次，善現！若菩薩摩訶薩欲疾證得所求無上正等菩提，應自

成熟有情，亦勸他成熟有情，恒正稱揚成熟有情法，歡喜讚歎成熟有

情者。應自嚴淨佛土，亦勸他嚴淨佛土，恒正稱揚嚴淨佛土法，歡喜

讚歎嚴淨佛土者。應自起菩薩殊勝神通，亦勸他起菩薩殊勝神通，恒

正稱揚起菩薩殊勝神通法，歡喜讚歎起菩薩殊勝神通者。應自起一切

智，亦勸他起一切智，恒正稱揚起一切智法，歡喜讚歎起一切智者。

應自起道相智，亦勸他起道相智，恒正稱揚起道相智法，歡喜讚歎起

道相智者。應自起一切相智，亦勸他起一切相智，恒正稱揚起一切相

智法，歡喜讚歎起一切相智者。應自永斷一切煩惱習氣相續，亦勸他

永斷一切煩惱習氣相續，恒正稱揚永斷一切煩惱習氣相續法，歡喜讚

歎永斷一切煩惱習氣相續者。應自攝受圓滿壽量，亦勸他攝受圓滿壽

量，恒正稱揚攝受圓滿壽量法，歡喜讚歎攝受圓滿壽量者。應自轉妙

法輪，亦勸他轉妙法輪，恒正稱揚轉妙法輪法，歡喜讚歎轉妙法輪者。

應自攝護正法令住，亦勸他攝護正法令住，恒正稱揚攝護正法令住法，

歡喜讚歎攝護正法令住者。善現！若菩薩摩訶薩欲疾證得所求無上正

等菩提，於如是法，以無所得而為方便，應如是住。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩應如是學甚深般若波羅蜜多方便善

巧，若如是學乃能安住所應住法。若如是學、如是安住，則於五蘊得

無障礙，亦於六內處得無障礙，亦於六外處得無障礙，亦於六內界得

無障礙，亦於六外界得無障礙，亦於六識界得無障礙，亦於六觸得無

障礙，亦於六受得無障礙，亦於六界得無障礙，亦於四緣得無障礙，

亦於無明乃至老死得無障礙，亦於離害生命乃至邪見得無障礙，亦於



47

四靜慮、四無量、四無色定得無障礙，亦於布施乃至般若波羅蜜多得

無障礙，亦於內空乃至無性自性空得無障礙，亦於真如乃至不思議界

得無障礙，亦於苦、集、滅、道聖諦得無障礙，亦於四念住乃至八聖

道支得無障礙，亦於空、無相、無願解脫門得無障礙，亦於八解脫乃

至十遍處得無障礙，亦於淨觀地乃至如來地得無障礙，亦於極喜地乃

至法雲地得無障礙，亦於陀羅尼門、三摩地門得無障礙，亦於五眼、

六神通得無障礙，亦於如來十力乃至十八佛不共法得無障礙，亦於大

慈、大悲、大喜、大捨得無障礙，亦於三十二相、八十隨好得無障礙，

亦於無忘失法、恒住捨性得無障礙，亦於順逆觀十二支緣起得無障礙，

亦於知苦、斷集、證滅、修道得無障礙，亦於預流果乃至獨覺菩提得

無障礙，亦於入菩薩正性離生位得無障礙，亦於成熟有情、嚴淨佛土

及起菩薩殊勝神通得無障礙，亦於一切智、道相智、一切相智得無障

礙，亦於永斷一切煩惱習氣相續得無障礙，亦於圓滿壽量得無障礙，

亦於轉妙法輪得無障礙，亦於攝護法住得無障礙。

「何以故？善現！是菩薩摩訶薩從本際來，不攝受色蘊乃至識蘊，

不攝受眼處乃至意處，不攝受色處乃至法處，不攝受眼界乃至意界，

不攝受色界乃至法界，不攝受眼識界乃至意識界，不攝受眼觸乃至意

觸，不攝受眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸受，不攝受地界乃

至識界，不攝受因緣乃至增上緣，不攝受無明乃至老死，不攝受離害

生命乃至邪見，不攝受四靜慮、四無量、四無色定，不攝受布施波羅

蜜多乃至般若波羅蜜多，不攝受內空乃至無性自性空，不攝受真如乃

至不思議界，不攝受苦、集、滅、道聖諦，不攝受四念住乃至八聖道

支，不攝受空、無相、無願解脫門，不攝受八解脫乃至十遍處，不攝

受淨觀地乃至如來地，不攝受極喜地乃至法雲地，不攝受陀羅尼門、

三摩地門，不攝受五眼、六神通、不攝受如來十力乃至十八佛不共法，

不攝受大慈、大悲、大喜、大捨，不攝受三十二相、八十隨好，不攝

受無忘失法、恒住捨性，不攝受十二支緣起順逆觀，不攝受知苦、斷



48

集、證滅、修道，不攝受預流果乃至獨覺菩提，不攝受入菩薩正性離

生位，不攝受成熟有情、嚴淨佛土，不攝受菩薩殊勝神通，不攝受永

斷一切煩惱習氣相續，不攝受圓滿壽量，不攝受轉妙法輪正法久住，

不攝受一切智、道相智、一切相智。所以者何？色蘊乃至識蘊不可攝

受，若不可攝受則非色蘊乃至識蘊，廣說乃至一切智、道相智、一切

相智不可攝受，若不可攝受則非一切智、道相智、一切相智。」

說是菩薩摩訶薩所應住法時，於眾會中二千菩薩同時證得無生法

忍。

第三分不退相品第二十之一

爾時，善現復白佛言：「我等當以何行、狀、相知是不退轉菩薩

摩訶薩？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩能如實知若異生地、若聲聞地、若獨

覺地、若菩薩地、若如來地，如是諸地雖說有異，而於諸法真如性中，

無變異、無分別，皆無二無二分。是菩薩摩訶薩雖實悟入諸法真如，

而於真如無所分別，以無所得為方便故。是菩薩摩訶薩既實悟入諸法

真如，雖聞真如與一切法無二無別而無疑滯。何以故？真如與法不可

說一，不可說異，不可說俱及不俱故。是菩薩摩訶薩終不輕爾而發語

言，諸有所說皆引義利，若無義利終不發言；是菩薩摩訶薩終不觀他

好惡長短，平等怜愍而為說法；是菩薩摩訶薩不觀法師種姓好惡，唯

求所說真淨法義。善現！不退轉菩薩摩訶薩有如是等諸行、狀、相，

應以如是諸行、狀、相知是不退轉菩薩摩訶薩。」

具壽善現復白佛言：「更以何等諸行、狀、相，知是不退轉菩薩

摩訶薩？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩能觀諸法無行、狀、相，當知是不退

轉菩薩摩訶薩。」

爾時，善現復白佛言：「若一切法無行、狀、相，是菩薩摩訶薩



49

於何法轉故名不退轉？」

佛告善現：「是菩薩摩訶薩於色蘊乃至識蘊轉故名不退轉，於眼

處乃至意處轉故名不退轉，於色處乃至法處轉故名不退轉，於眼界乃

至意界轉故名不退轉，於色界乃至法界轉故名不退轉，於眼識界乃至

意識界轉故名不退轉，於眼觸乃至意觸轉故名不退轉，於眼觸為緣所

生諸受乃至意觸為緣所生諸受轉故名不退轉，於地界乃至識界轉故名

不退轉，於因緣乃至增上緣轉故名不退轉，於無明乃至老死轉故名不

退轉，於布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多轉故名不退轉，於內空乃至

無性自性空轉故名不退轉，於真如乃至不思議界轉故名不退轉，於苦、

集、滅、道聖諦轉故名不退轉，於四靜慮、四無量、四無色定轉故名

不退轉，於四念住乃至八聖道支轉故名不退轉，於空、無相、無願解

脫門轉故名不退轉，於八解脫乃至十遍處轉故名不退轉，於淨觀地乃

至如來地轉故名不退轉，於極喜地乃至法雲地轉故名不退轉，於陀羅

尼門、三摩地門轉故名不退轉，於五眼、六神通轉故名不退轉，於如

來十力乃至十八佛不共法轉故名不退轉，於大慈、大悲、大喜、大捨

轉故名不退轉，於三十二大士相、八十隨好轉故名不退轉，於無忘失

法、恒住捨性轉故名不退轉，於預流果乃至獨覺菩提轉故名不退轉，

於一切智、道相智、一切相智轉故名不退轉，於異生地、若聲聞地、

若獨覺地、若菩薩地、若如來地轉故名不退轉，於諸菩薩摩訶薩行轉

故名不退轉，於佛無上正等菩提轉故名不退轉。所以者何？色自性無

所有，乃至諸佛無上正等菩提自性無所有，是菩薩摩訶薩於中不住故

名為轉。若菩薩摩訶薩能如是知，是名不退轉菩薩摩訶薩。

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩終不樂觀外道沙門、婆羅

門等形相言說。彼諸沙門、婆羅門等於所知法實知實見，或能施設正

見法門，定無是處。若菩薩摩訶薩成就如是諸行、狀、相，知是不退

轉菩薩摩訶薩。

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩於佛善說法毘奈耶，深生



50

信解不生疑惑，於世間事無戒禁取，不墮惡見，不執世俗諸吉祥事以

為清淨，終不禮敬諸餘天神，如諸世間外道所事，亦終不以種種花鬘、

塗散等香、衣服、瓔珞、寶幢、幡蓋、伎樂、燈明供養天神及諸外道。

若菩薩摩訶薩成就如是諸行、狀、相，知是不退轉菩薩摩訶薩。

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩不生地獄、傍生、鬼界、

阿素洛中，亦不生於卑賤種族，謂旃茶羅、補羯娑等，亦終不受扇[打

-丁+虎]、半擇、無形、二形及女人身，亦復不受盲聾、瘖瘂、攣躄、

癲癎、矬陋等身，亦終不生無暇時處。若菩薩摩訶薩成就如是諸行、

狀、相，知是不退轉菩薩摩訶薩。

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩常樂受行十善業道，自離

害生命乃至邪見，亦勸他離害生命乃至邪見，恒正稱揚離害生命乃至

邪見法，歡喜讚歎離害生命乃至邪見者。是菩薩摩訶薩乃至夢中亦不

現受行十不善業道，況在覺時受行是事！若菩薩摩訶薩成就如是諸行、

狀、相，知是不退轉菩薩摩訶薩。

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩普為饒益一切有情，以無

所得而為方便，常修布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多恒無懈廢。若菩

薩摩訶薩成就如是諸行、狀、相，知是不退轉菩薩摩訶薩。

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩，諸所受持、思惟、讀誦

所有契經乃至論議，一切皆令究竟通利，以如是法常樂布施一切有情，

恒作是念：

『云何當令諸有情類求正發願皆得滿足？』復持如是法施善根，

與諸有情平等共有，以無所得而為方便，迴向無上正等菩提。若菩薩

摩訶薩成就如是諸行、狀、相，知是不退轉菩薩摩訶薩。

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩於佛所說甚深法門，終不

生於疑惑、猶豫。」

具壽善現便白佛言：「何緣不退轉菩薩摩訶薩於佛所說甚深法門，

終不生於疑惑、猶豫？」



51

佛告善現：「一切不退轉菩薩摩訶薩，都不見有法可疑惑、猶豫。

謂不見有色蘊乃至識蘊，亦不見有眼處乃至意處，亦不見有色處乃至

法處，亦不見有眼界乃至意界，亦不見有色界乃至法界，亦不見有眼

識界乃至意識界，亦不見有眼觸乃至意觸，亦不見有眼觸為緣所生諸

受乃至意觸為緣所生諸受，亦不見有地界乃至識界，亦不見有因緣乃

至增上緣，亦不見有無明乃至老死，亦不見有布施波羅蜜多乃至般若

波羅蜜多，亦不見有內空乃至無性自性空，亦不見有真如乃至不思議

界，亦不見有苦、集、滅、道聖諦，亦不見有四靜慮、四無量、四無

色定，亦不見有四念住乃至八聖道支，亦不見有空、無相、無願解脫

門，亦不見有八解脫乃至十遍處，亦不見有淨觀地乃至如來地，亦不

見有極喜地乃至法雲地，亦不見有陀羅尼門、三摩地門， 亦不見有五

眼、六神通，亦不見有如來十力乃至十八佛不共法，亦不見有大慈、

大悲、大喜、大捨，亦不見有三十二相、八十隨好，亦不見有無忘失

法、恒住捨性，亦不見有一切智、道相智、一切相智，亦不見有預流

果乃至獨覺菩提，亦不見有一切菩薩摩訶薩行、諸佛無上正等菩提，

可於其中疑惑、猶豫。若菩薩摩訶薩成就如是諸行、狀、相，知是不

退轉菩薩摩訶薩。

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩，成就調柔可愛可樂身、

語、意業，於諸有情心無罣礙。若菩薩摩訶薩成就如是諸行、狀、相，

知是不退轉菩薩摩訶薩。

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩恒常成就慈、悲、喜、捨

等，起相應身、語、意業，於諸有情作利樂事。若菩薩摩訶薩成就如

是諸行、狀、相，知是不退轉菩薩摩訶薩。

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩心常不與五蓋共居，所謂

貪欲、瞋恚、惛沈睡眠、掉舉惡作、疑蓋。若菩薩摩訶薩成就如是諸

行、狀、相，知是不退轉菩薩摩訶薩。

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩一切隨眠皆已摧伏。一切



52

結縛、隨煩惱縛皆永不起。若菩薩摩訶薩成就如是諸行、狀、相，知

是不退轉菩薩摩訶薩。

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩入出往來心不迷謬，恒時

安住正念正知，進止威儀、行住坐臥、舉足下足亦復如是，諸所遊履

必觀其地，安庠繫念直視而行，運動語言常無卒暴。若菩薩摩訶薩成

就如是諸行、狀、相，知是不退轉菩薩摩訶薩。

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩諸所受用臥具、衣服，皆

常香潔無諸臭穢，亦無垢膩、蟣虱等蟲；心樂清華，身無疾病。若菩

薩摩訶薩成就如是諸行、狀、相，知是不退轉菩薩摩訶薩。

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩身心清淨，非如常人身中

恒為八萬戶蟲之所侵食。所以者何？是諸菩薩善根增上出過世間，所

受身形內外清淨，故無蟲類侵食其身。如如善根漸漸增益，如是如是

身心轉淨，由此因緣，是諸菩薩身心堅固猶若金剛，不為違緣之所侵

惱。若菩薩摩訶薩成就如是諸行、狀、相，知是不退轉菩薩摩訶薩。」

具壽善現復白佛言：「如是不退轉菩薩摩訶薩，云何常得身、語、

意淨？」

佛告善現：「是菩薩摩訶薩如如善根漸漸增長，如是如是身、語、

意曲，由善根力所除遣故，窮未來際畢竟不起，由此常得身、語、意

淨。復次，善現！是菩薩摩訶薩身三、語四、意三妙行常現在前故，

一切時身、語、意淨，由此淨故，超過聲聞、獨覺等地，住菩薩位堅

固不動，由斯常得身、語、意淨。若菩薩摩訶薩成就如是諸行、狀、

相，知是不退轉菩薩摩訶薩。

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩不重利養，不徇名譽，於

諸飲食、衣服、臥具、房舍、資財不生耽著，雖受十二杜多功德，而

於其中無所恃怙。若菩薩摩訶薩成就如是諸行、狀、相，知是不退轉

菩薩摩訶薩。

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩，常修布施乃至般若波羅



53

蜜多，畢竟不起慳貪、破戒、忿恚、懈怠、散亂、愚癡，及餘種種煩

惱、纏、結相應之心。若菩薩摩訶薩成就如是諸行、狀、相，知是不

退轉菩薩摩訶薩。

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩所有覺慧堅固甚深，聽聞

正法恭敬信受，繫念思惟究竟理趣，隨所聽受世、出世法，皆能方便

會入般若波羅蜜多甚深理趣，諸所造作世間事業，亦依般若波羅蜜多

會入法性，不見一事出法性者，設有不與法性相應，亦能方便會入般

若波羅蜜多甚深理趣，由斯不見出法性者。若菩薩摩訶薩成就如是諸

行、狀、相，知是不退轉菩薩摩訶薩。

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩，設有惡魔現前化作八大

地獄，復於一一大地獄中，化作無量百千菩薩，皆被猛焰交徹燒燃，

各受辛酸楚毒大苦，作是化已，語不退轉諸菩薩言：『此諸菩薩皆受

無上正等菩提不退轉記，故墮如是大地獄中，恒受如斯種種劇苦。汝

等菩薩既受無上正等菩提不退轉記，亦當墮此大地獄中受諸劇苦。佛

授汝等大地獄中受極苦記，非授無上正等菩提不退轉記，是故汝等應

疾棄捨大菩提心，可得免脫此地獄苦，當生天上或生人中，受諸妙樂。』

是時，不退轉菩薩摩訶薩見聞此事，其心不動亦不驚疑，但作是念：

『受不退轉記菩薩摩訶薩，若墮地獄、傍生、鬼界、阿素洛中定無是

處。所以者何？諸不退轉菩薩，定無不善業故，亦無善業招苦果故，

諸佛必無虛誑語故，如來所說皆為利樂一切有情，大慈悲心所流出故。

今見聞者，定是惡魔所作、所說、皆非實有。』若菩薩摩訶薩成就如

是諸行、狀、相，知是不退轉菩薩摩訶薩。

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩，設有惡魔作沙門像，來

至其所說如是言：『汝先所聞應修布施乃至般若波羅蜜多令速圓滿，

乃至應證所求無上正等菩提，如是所聞皆是邪說，應疾棄捨勿謂為真。

又汝先聞應於過去、未來、現在一切如來、應、正等覺及諸弟子，從

初發心乃至法住，其中所有功德善根，皆生隨喜一切合集，與諸有情



54

平等共有，以無所得而為方便，迴求無上正等菩提，如是所聞亦是邪

說，應疾棄捨勿謂為真。若汝捨彼所聞邪法，我當教汝真淨佛法，令

汝修學速證無上正等菩提。汝先所聞非真佛語，是文頌者虛妄撰集，

我之所說是真佛語。』善現當知！若菩薩摩訶薩聞如是語心動驚疑，

當知未受不退轉記，彼於無上正等菩提猶未決定，未名不退轉菩薩摩

訶薩。

「善現當知！若菩薩摩訶薩聞如是語，其心不動亦不驚疑，但隨

無作、無相、無生法性而住，是菩薩摩訶薩諸有所作，不信他語，不

隨他教而修布施乃至般若波羅蜜多不隨他教乃至趣證所求無上正等菩

提，當知如是菩薩摩訶薩已於無上正等菩提得不退轉。如漏盡阿羅漢

諸有所為，不信他語現證法性無惑無疑，一切惡魔不能傾動，如是不

退轉菩薩摩訶薩，一切聲聞、獨覺、外道、諸惡魔等不能破壞、折伏

其心，令於菩提而生退屈。是菩薩摩訶薩決定已住不退轉地，所有事

業皆自審思，非但信他而便起作，乃至如來、應、正等覺所有言教，

尚不輕爾信受奉行，況信聲聞、獨覺、外道、惡魔等語而有所作！是

菩薩摩訶薩諸有所作不自審思，但信他言終無是處。所以者何？是菩

薩摩訶薩不見有法可信行者。何以故？是菩薩摩訶薩不見有色可信行

者，不見有受、想、行、識可信行者；亦不見有色真如可信行者，不

見有受、想、行、識真如可信行者。廣說乃至不見有一切菩薩摩訶薩

行可信行者，不見有諸佛無上正等菩提可信行者；亦不見有一切菩薩

摩訶薩行真如可信行者，亦不見有諸佛無上正等菩提真如可信行者。

若菩薩摩訶薩成就如是諸行、狀、相，知是不退轉菩薩摩訶薩。

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩設有惡魔作苾芻像，來至

其所唱如是言：『汝等所行是生死法，非菩薩行，非由此得所求無上

正等菩提。汝等今應修盡苦道，速盡眾苦得般涅槃。』是時，惡魔即

為菩薩說墮生死相似道法，所謂骨想、或青瘀想、或膿爛想、或膖脹

想、或蟲食想、或異赤想、或慈、或悲、或喜、或捨、或初靜慮、或



55

乃至第四靜慮、或空無邊處、或乃至非想非非想處，告菩薩言：『此

是真道真行，汝由此道此行當得預流果、或一來果、或不還果、或阿

羅漢果、或獨覺菩提。汝由此道由此行故，速盡一切生老病死，何用

久受生死苦為？現在苦身尚應厭捨，況更求受當來苦身！宜自審思捨

先所信。』

「善現當知！是菩薩摩訶薩聞彼語時，其心不動亦不驚疑，但作

是念：『今此苾芻益我不少，能為我說相似道法，令我識知此道不能

得預流果乃至不得獨覺菩提，況當能證所求無上正等菩提！』是菩薩

摩訶薩作此念已，深生歡喜復作是念：『今此苾芻甚為益我，方便為

我說障道法，令我識知障道法已，於三乘道自在修學。』

「善現當知！時，彼惡魔知此菩薩深心歡喜，復作是言：『咄！

善男子！汝今欲見諸菩薩摩訶薩，長時勤行無益行不？謂諸菩薩摩訶

薩眾經如殑伽沙數大劫，以無量種上妙飲食、衣服、臥具、醫藥、資

財、華香等物，供養恭敬、尊重讚歎諸佛世尊。復於殑伽沙等佛所，

修行布施乃至般若波羅蜜多，學住內空乃至無性自性空，學住真如乃

至不思議界，學住苦、集、滅、道聖諦，修四念住乃至八聖道支，修

四靜慮、四無量、四無色定，修空、無相、無願解脫門，修八解脫乃

至十遍處，修諸菩薩摩訶薩地，修一切陀羅尼門、三摩地門，修五眼、

六神通，修如來十力乃至十八佛不共法，修大慈、大悲、大喜、大捨，

修無忘失法、恒住捨性，修順逆觀十二支緣起，成熟有情、嚴淨佛土，

修諸菩薩殊勝神通，乃至修一切智、道相智、一切相智。是諸菩薩摩

訶薩眾亦親近承事如殑伽沙佛，於諸佛所請問菩薩摩訶薩道，謂作是

言：「云何菩薩摩訶薩安住大乘？云何菩薩摩訶薩修行布施波羅蜜多

乃至般若波羅蜜多，安住內空乃至無性自性空，安住真如乃至不思議

界，安住苦、集、滅、道聖諦，修行四念住乃至八聖道支，修行四靜

慮、四無量、四無色定，修行空、無相、無願解脫門，修行八解脫乃

至十遍處，修行菩薩摩訶薩地，修行一切陀羅尼門、三摩地門，修行



56

如來十力乃至十八佛不共法，修行大慈、大悲、大喜、大捨，修行無

忘失法、恒住捨性，修行十二支緣起順逆觀，成熟有情、嚴淨佛土，

修行菩薩殊勝神通，乃至修行一切智、道相智、一切相智？」殑伽沙

等諸佛世尊如所請問次第為說，是諸菩薩摩訶薩眾如佛教誡安住修學，

經無量劫熾然精進，尚不能得所求無上正等菩提，況今汝等所修所學

能得無上正等菩提！』

「善現當知！是菩薩摩訶薩雖聞其言而心無異，不驚不恐，無疑

無惑，倍復歡喜作是念言：『今此苾芻多益於我，方便為我說障道法，

令我知此障道之法決定不能得預流果，乃至不得獨覺菩提，況當能得

所求無上正等菩提！』

「時，彼惡魔知此菩薩心不退屈，無惑無疑，即於是處化作無量

苾芻形像，語菩薩言：『此諸苾芻皆於過去勤求無上正等菩提，經無

量劫修行種種難行苦行，而不能得所求無上正等菩提，今皆退住阿羅

漢果，諸漏已盡至苦邊際，云何汝等能得無上正等菩提？』

「善現當知！是菩薩摩訶薩見聞此已，即作是念：『定是惡魔化

作如此苾芻形像擾亂我心，因說障礙相似道法，定無菩薩摩訶薩眾修

行般若波羅蜜多至圓滿位，不證無上正等菩提，退墮聲聞、獨覺等地。』

爾時，菩薩復作是念：『若菩薩摩訶薩修行布施乃至般若波羅蜜多至

究竟位，不得無上正等菩提必無是處；廣說乃至若菩薩摩訶薩修行一

切智、道相智、一切相智至圓滿位，不得無上正等菩提必無是處。』

若菩薩摩訶薩成就如是諸行、相、狀，知是不退轉菩薩摩訶薩。

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩恒行般若波羅蜜多，常作

是念：『若菩薩摩訶薩如諸佛教精勤修學，恒不遠離六波羅蜜多所攝

妙行，恒不遠離六波羅蜜多相應作意，恒不遠離一切智智相應作意，

常以方便勸諸有情，精勤修學布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若

波羅蜜多，是菩薩摩訶薩決定不退布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多，

決定不退內空乃至無性自性空，決定不退真如乃至不思議界，決定不



57

退四聖諦理，決定不退四念住乃至八聖道支，決定不退四靜慮、四無

量、四無色定，決定不退三解脫門，決定不退八解脫乃至十遍處，決

定不退諸菩薩地，決定不退陀羅尼門、三摩地門， 決定不退五眼、六

神通，決定不退如來十力乃至十八佛不共法，決定不退大慈、大悲、

大喜、大捨，決定不退無忘失法、恒住捨性，決定不退一切 智、道相

智、一切相智，必證無上正等菩提。』若菩薩摩訶薩成就如是諸行、

狀、相，知是不退轉菩薩摩訶薩。

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩恒行般若波羅蜜多，常作

是念：『若菩薩摩訶薩覺知魔事不隨魔事，覺知惡友不隨惡友語，覺

知境界不隨境界轉，是菩薩摩訶薩決定不退布施波羅蜜多乃至般若波

羅蜜多，決定不退內空乃至無性自性空，決定不退真如乃至不思議界，

決定不退四聖諦理，決定不退四念住乃至八聖道支，決定不退四靜慮、

四無量、四無色定，決定不退空、無相、無願解脫門，決定不退八解

脫乃至十遍處，決定不退諸菩薩 地，決定不退陀羅尼門、三摩地門，

決定不退五眼、六神通，決定不退如來十力乃至十八佛不共法，決定

不退大慈、大悲、大喜、大捨，決定不退無忘失法、恒住捨性，決定

不退一切智、道相智、一切相智，必證無上正等菩提。』若菩薩摩訶

薩成就如是諸行、狀、相，知是不退轉菩薩摩訶薩。

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩聞諸如來、應、正等覺所

說法要，深心歡喜、恭敬信受、善解義趣，其心堅固猶若金剛，不可

動轉不可引奪， 常勤修學布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅

蜜多，亦勸他學心無厭倦。若菩薩摩訶薩成就如是諸行、狀、相，知

是不退轉菩薩摩訶薩。」

爾時，善現復白佛言：「如是不退轉菩薩摩訶薩，於何退轉故名

不退轉耶？」

佛告善現：「是菩薩摩訶薩於色蘊想乃至識蘊想有退轉故名不退

轉，於眼處想乃至意處想有退轉故名不退轉，於色處想乃至法處想有



58

退轉故名不退轉，於眼界想乃至意界想有退轉故名不退轉，於色界想

乃至法界想有退轉故名不退轉，於眼識界想乃至意識界想有退轉故名

不退轉，於眼觸想乃至意觸想有退轉故名不退轉，於眼觸為緣所生諸

受想乃至意觸為緣所生諸受想有退轉故名不退轉，於地界想乃至識界

想有退轉故名不退轉，於因緣想乃至增上緣想有退轉故名不退轉，於

無明想乃至老死想有退轉故名不退轉，於貪、瞋、癡想、諸見趣想有

退轉故名不退轉，於布施波羅蜜多想乃至般若波羅蜜多想有退轉故名

不退轉，於內空想乃至無性自性空想有退轉故名不退轉，於真如想乃

至不思議界想有退轉故名不退轉，於四聖諦想有退轉故名不退轉，於

四念住想乃至八聖道支想有退轉故名不退轉，於四靜慮、四無量、四

無色定想有退轉故名不退轉，於空、無相、無願解脫門想有退轉故名

不退轉，於八解脫想乃至十遍處想有退轉故名不退轉，於淨觀地想乃

至如來地想有退轉故名不退轉，於極喜地想乃至法雲地想有退轉故名

不退轉，於陀羅尼門、三摩地門想有退轉故名不退轉，於五眼、六神

通想有退轉故名不退轉，於如來十力想乃至十八佛不共法想有退轉故

名不退轉，於大慈、大悲、大喜、大捨想有退轉故名不退轉，於三十

二相、八十隨好想有退轉故名不退轉，於無忘失法、恒住捨性想有退

轉故名不退轉，於預流果想乃至獨覺菩提想有退轉故名不退轉，於諸

菩薩摩訶薩行及佛無上正等菩提想有退轉故名不退轉，於一切智、道

相智、一切相智想有退轉故名不退轉，於諸異生、聲聞、獨覺、菩薩、

佛想有退轉故名不退轉。所以者何？如是不退轉菩薩摩訶薩，以自相

空觀一切法，已入菩薩正性離生，乃至不見少法可得，不可得故無所

造作，無造作故名畢竟不生，畢竟不生故名無生法忍，由得如是無生

法忍故名不退轉菩薩摩訶薩。若菩薩摩訶薩成就如是諸行、狀、相，

知是不退轉菩薩摩訶薩。

大般若波羅蜜多經卷第五百一十四



59

大般若波羅蜜多經卷第五百一十五

三藏法師玄奘奉 詔譯

第三分不退相品第二十之二

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩，設有惡魔來至其所，欲

令厭背無上菩提，作如是言：『一切智智與虛空等，無性為性，自相

本空，諸法亦爾，與虛空等，無性為性。自相空中，無有一法可名能

證，無有一法可名所證，證處、證時及由此證亦不可得。既一切法與

虛空等，無性為性、自相本空，汝等云何唐受勤苦求證無上正等菩提？

汝先所聞諸菩薩眾應求無上正等菩提，皆是魔說非真佛語。汝等應捨

求證無上正等覺心，勿於長夜徒為利樂一切有情自受勤苦，雖行種種

難行苦行，欲求菩提終不能得。』是菩薩摩訶薩聞說如是呵諫語時，

能審觀察：『此惡魔事，欲退敗我大菩提心，我今不應信受彼說。雖

一切法與虛空等，無性為性，自相本空，而諸有情生死長夜不知不見，

顛倒放逸，造作諸業受生死苦。我當被戴性相皆空如太虛空功德甲冑，

速趣無上正等菩提，為諸有情如應說法，令其解脫生死眾苦得預流果、

或一來果、或不還果、或阿羅漢果、或獨覺菩提、或證無上正等菩提，

能盡未來利樂一切。』是菩薩摩訶薩從初發心已聞此法，其心堅固不

動不轉，依斯堅固不動轉心，恒正修行六到彼岸，已入菩薩正性離生。

復正修行六到彼岸，漸次圓滿伏諸纏結，由斯得入不退轉地。是故惡

魔雖設種種退敗方便，而不能退菩薩所發大菩提心。若菩薩摩訶薩成

就如是諸行、狀、相，知是不退轉菩薩摩訶薩。」

具壽善現即白佛言：「是菩薩摩訶薩為不退轉故名不退轉，為退

轉故名不退轉耶？」佛告善現：「是菩薩摩訶薩以不退轉故名不退轉，

亦以退轉故名不退轉。」



60

爾時，善現復白佛言：「是菩薩摩訶薩云何以不退轉故名不退轉？

云何亦以退轉故名不退轉耶？」

佛告善現：「是菩薩摩訶薩超過聲聞及獨覺地，不復退墮彼二地

中，由斯故說不退轉故名不退轉。是菩薩摩訶薩遠離聲聞及獨覺地，

於彼二地決定退捨，由斯故說以退轉故名不退轉。故此菩薩得二種名，

非如餘位唯名退轉。若菩薩摩訶薩成就如是諸行、狀、相，定得無上

正等菩提，諸惡魔軍不能退敗。

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩欲入初靜慮乃至第四靜慮

即隨意能入，欲入慈無量乃至捨無量即隨意能入，欲入空無邊處定乃

至非想非非想處定即隨意能入，欲入四念住乃至八聖道支即隨意能入，

欲入初解脫乃至滅想受解脫即隨意能入，欲入初勝處乃至第八勝處即

隨意能入，欲入初靜慮定乃至滅想受定即隨意能入，欲入初遍處乃至

第十遍處即隨意能入，欲入空、無相、無願解脫門即隨意能入，欲引

發五神通即隨意能引發。

「善現當知！是菩薩摩訶薩雖入四靜慮乃至引發五神通，而不受

彼果。由此因緣，不隨靜慮、無量、等至乃至滅定及餘功德勢力而生，

亦不取預流 果、或一來果、或不還果、或阿羅漢果、或獨覺菩提，為

欲利樂諸有情故，隨欲攝受所應受身，即隨所願皆能攝受，作所作已

即便捨之。若菩薩摩訶薩成就如是諸行、狀、相，知是不退轉菩薩摩

訶薩。

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩成就無上菩提作意，恒不

遠離大菩提心，不貴色蘊乃至識蘊，不貴眼處乃至意處，不貴色處乃

至法處，不貴眼界乃至意界，不貴色界乃至法界，不貴眼識界乃至意

識界，不貴眼觸乃至意觸，不貴眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生

諸受，不貴地界乃至識界， 不貴因緣乃至增上緣，不貴一切緣性緣起，

不貴諸相，不貴隨好，不貴所依，不貴有色無色法，不貴有見無見法，

不貴有對無對法，不貴有漏無漏 法，不貴有為無為法，不貴世間、出



61

世間法，不貴我，不貴有情，乃至不貴知者、見者，不貴徒眾，不貴

眷屬，不貴祿位，不貴財寶，不貴布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多，

不貴內空乃至無性自性空，不貴真如乃至不思議界，不貴苦、集、滅、

道聖諦，不貴十善業道，不貴四靜慮、四無量、四無色定，不貴五神

通，不貴四念住乃至八聖道支，不貴空、無相、無願解脫門，不貴八

解脫乃至十遍處，不貴淨觀地乃至如來地，不貴極喜地乃至法雲地，

不貴陀羅尼門、三摩地門，不貴五眼、六神通，不貴如來十力乃至十

八佛不共法，不貴大慈、大悲、大喜、大捨，不貴無忘失法、恒住捨

性，不貴一切智、道相智、一切相智，不貴預流果乃至獨覺菩提，不

貴一切菩薩摩訶薩行，不貴諸佛無上正等菩提，不貴嚴淨佛土，不貴

成熟有情，不貴多見諸佛，不貴種植善根。所以者何？是菩薩摩訶薩

達一切法與虛空等，無性為性，自相皆空，不見有法可生貴重，能生、

所生、生時、生處、由此而生皆不可得。所以者何？是一切法與虛空

等，性相皆空，無生義故。是菩薩摩訶薩成就無上菩提作意，恒不遠

離大菩提心，身四威儀往來入出，舉足下足心無散亂，行住坐臥進止

威儀，所作事業皆住正念。若菩薩摩訶薩成就如是諸行、狀、相，知

是不退轉菩薩摩訶薩。

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩為欲利樂諸有情故，現處

居家，方便善巧，雖現攝受五欲樂具，而於其中不生染著，皆為濟給

諸有情故，謂諸有情須食與食，須飲與飲，須衣與衣，須乘與乘，乃

至一切所須之物皆濟給之，令其意滿。是菩薩摩訶薩自行布施乃至般

若波羅蜜多，亦勸他行布施乃至般若波羅蜜多，恒正稱揚行布施乃至

般若波羅蜜多法，歡喜讚歎行布施乃至般若波羅蜜多者。是菩薩摩訶

薩現處居家，以神通力或大願力，攝受種種珍寶資具滿贍部洲乃至三

千大千世界，持以供養佛、法、僧寶，及施貧乏諸有情類。是菩薩摩

訶薩雖現處居家而常修梵行，終不受用諸妙欲境，雖現攝受種種珍財，

而於其中不起染著，又於攝受諸欲樂具及珍財時，終不逼迫諸有情類



62

令生憂苦。若菩薩摩訶薩成就如是諸行、狀、相，知是不退轉菩薩摩

訶薩。

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩，有執金剛藥叉神王常隨

左右密為守護，恒作是念：『此菩薩摩訶薩不久當證無上菩提，願我

常隨密為守護， 乃至無上正等菩提，五執金剛藥叉神族常隨守護時無

暫捨，人非人等不能損害，諸天、魔、梵及餘世間亦無有能以法破壞

所發無上正等覺心。』由此因緣，是諸菩薩乃至無上正等菩提，身意

泰然常無擾惱。是菩薩摩訶薩世間五根常無缺減，所謂眼、耳、鼻、

舌、身根，出世五根亦無缺減，謂信、精進、念、定、慧根。是菩薩

摩訶薩身支圓滿相好莊嚴，心諸功德念念增進，乃至無上正等菩提。

若菩薩摩訶薩成就如是諸行、狀、相，知是不退轉菩薩摩訶薩。

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩，常為上士，不為下士。」

具壽善現即白佛言：「是菩薩摩訶薩云何當得常為上士，不為下

士？」

佛告善現：「是菩薩摩訶薩一切煩惱不復現前，剎那剎那善法增

進，乃至無上正等菩提，於一切時心無散亂。是故我說此菩薩摩訶薩

常為上士，不為下士。若菩薩摩訶薩成就如是諸行、狀、相，知是不

退轉菩薩摩訶薩。

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩成就無上菩提作意，恒不

遠離大菩提心，恒修淨命，不行呪術、醫藥、占卜諸邪命事，不為名

利呪諸鬼神，令著男女問其凶吉，亦不呪禁男女、大小、傍生、鬼等

現希有事，亦不占相壽量長短、財位、男女諸善惡事，亦不懸記寒熱、

豐儉、吉凶、好惡惑亂有情，亦不呪禁合和湯藥、左道療疾、結好貴

人，亦不為他通致使命，現親友相徇利求名，尚不染心觀視男女戲笑

與語，況有餘事！亦不恭敬供養鬼神，是故我說常為上士、不為下士。

所以者何？是菩薩摩訶薩知一切法性相皆空，性相空中不見有相，不

見相故，遠離種種邪命、呪術、醫藥、占相，唯求無上正等菩提，與



63

諸有情常作饒益。若菩薩摩訶薩成就如是諸行、狀、相，知是不退轉

菩薩摩訶薩。

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩於諸世間文章、伎藝，雖

得善巧而不愛著。所以者何？是菩薩摩訶薩達一切法皆畢竟空，畢竟

空中世間所有文章、伎藝皆不可得，又諸世間文章、伎藝，皆雜穢語

邪命所攝，是故菩薩知而不為。善現當知！是菩薩摩訶薩於諸世俗外

道書論，雖亦善知而不樂 著。所以者何？是菩薩摩訶薩達一切法性相

皆空，性相空中一切書論皆不可得，又諸世俗外道書論，所說理事多

有增減，於菩薩道非為隨順，皆是戲論雜穢語攝，故諸菩薩知而不樂。

若菩薩摩訶薩成就如是諸行、狀、相，知是不退轉菩薩摩訶薩。

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩，復有所餘諸行、狀、相，

知是不退轉菩薩摩訶薩。吾當為汝分別解說，汝應諦聽，極善思惟！」

善現請言：「唯然！願說！我等今者專意樂聞。」

佛告善現：「所有不退轉菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，通達諸

法皆無所有，恒不遠離大菩提心，不樂觀察論說諸蘊、諸處、諸界。

所以者何？是菩薩摩訶薩於蘊、處、界性相空理，已善思惟、善通達

故。

「善現當知！是菩薩摩訶薩不樂觀察論說眾事。所以者何？是菩

薩摩訶薩於一切眾性相空理，已善思惟、善通達故。

「善現當知！是菩薩摩訶薩不樂觀察論說王事。所以者何？是菩

薩摩訶薩住本性空，不見少法有勝有劣貴賤相故。

「善現當知！是菩薩摩訶薩不樂觀察論說賊事。所以者何？是菩

薩摩訶薩住自相空，不見少法有得有失與奪相故。

「善現當知！是菩薩摩訶薩不樂觀察論說軍事。所以者何？是菩

薩摩訶薩住本性空，不見諸法有多有少聚散相故。

「善現當知！是菩薩摩訶薩不樂觀察論說鬪戰。所以者何？是菩

薩摩訶薩善住諸法真如空理，不見少法有強有弱愛恚相故。



64

「善現當知！是菩薩摩訶薩不樂觀察論說男女。所以者何？是菩

薩摩訶薩住諸法空，不見少法有好有醜愛憎相故。

「善現當知！是菩薩摩訶薩不樂觀察論說聚落。所以者何？是菩

薩摩訶薩住諸法空，不見少法有增有減合離相故。

「善現當知！是菩薩摩訶薩不樂觀察論說城邑。所以者何？是菩

薩摩訶薩住諸法空，不見少法有攝不攝好惡相故。

「善現當知！是菩薩摩訶薩不樂觀察論說國土。所以者何？是菩

薩摩訶薩安住實際，不見諸法有屬不屬此彼相故。

「善現當知！是菩薩摩訶薩不樂觀察論說相好。所以者何？是菩

薩摩訶薩安住無相，不見諸法有好有醜差別相故。

「善現當知！是菩薩摩訶薩不樂觀察論說是我、是有情，乃至是

知者、是見者。所以者何？是菩薩摩訶薩住畢竟空，都不見我乃至見

者若有若無差別相故。

「善現當知！是菩薩摩訶薩不樂觀察論說世間如是等事，但樂觀

察論說般若波羅蜜多。所以者何？甚深般若波羅蜜多遠離眾相，能證

無上大菩提故。

「善現當知！是菩薩摩訶薩常不遠離一切智智相應作意，修行布

施波羅蜜多離慳貪事，修行淨戒波羅蜜多離犯戒事，修行安忍波羅蜜

多離忿諍事，修行精進波羅蜜多離懈怠事，修行靜慮波羅蜜多離散亂

事，修行般若波羅蜜多離惡慧事。

「善現當知！是菩薩摩訶薩雖住一切法空，而愛樂正法、不樂非

法；雖住不可得空，而常稱讚三寶功德。

「善現當知！是菩薩摩訶薩雖行諸法真如法界一味之相，而樂稱

揚真如法界種種功德。

「善現當知！是菩薩摩訶薩雖知諸法皆畢竟空，而愛善友不樂惡

友。言善友者，謂諸如來、應、正等覺及諸菩薩摩訶薩眾；若諸聲聞、

獨覺乘等，善能教化安立有情，令趣無上正等菩提，亦名善友。



65

「善現當知！是菩薩摩訶薩常樂親覲一切如來、應、正等覺聽聞

正法。若聞如來、應、正等覺在餘世界現說正法，即以願力往生彼界，

供養恭敬、尊重讚歎、聽受正法。

「善現當知！是菩薩摩訶薩若晝若夜恒不遠離念佛作意，亦不遠

離聞法作意，由此因緣，隨諸國土有佛世尊現說正法，即乘願力往彼

受生，或乘神通往彼聽法。由是因緣，此諸菩薩生生之處常不離佛，

恒聞正法無間無斷。

「善現當知！是菩薩摩訶薩恒為利樂諸有情故，雖能現起靜慮、

無色諸甚深定，而巧方便起欲界心，教諸有情十善業道，亦隨願力現

生欲界有佛國土，供養恭敬、尊重讚歎諸佛世尊，聽聞正法修諸勝行。

若菩薩摩訶薩成就如是諸行、狀、相，知是不退轉菩薩摩訶薩。

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩，常行布施波羅蜜多乃至

般若波羅蜜多，常行內空乃至無性自性空，常行真如乃至不思議界，

常行苦、集、滅、道聖諦，常行四念住乃至八聖道支，常行四靜慮、

四無量、四無色定，常行空、無相、無願解脫門，常行八解脫乃至十

遍處，常行殊勝諸菩薩地，常行一切陀羅尼門、三摩地門，常行五眼、

六神通，常行如來十力乃至十八佛不共法，常行大慈、大悲、大喜、

大捨，常行無忘失法、恒住捨性，常行一切智、道相智、一切相智，

常行一切菩薩摩訶薩行，常求諸佛無上正等菩提。

「善現當知！是菩薩摩訶薩恒於自地不起疑惑，不作是念：『我

是不退轉、我非不退轉。』所以者何？是菩薩摩訶薩不見少法可於無

上正等菩提說有退轉、說無退轉。

「善現當知！是菩薩摩訶薩於自地法無惑無疑。所以者何？是菩

薩摩訶薩於自地法，已善了知、善通達故。

「善現當知！如預流者住預流果，於自果法無惑無疑，一來、不

還、阿羅漢、獨覺及諸如來、應、正等覺，各住自果於自果法無惑無

疑。是菩薩摩訶薩亦復如是，於自所住不退轉地所攝諸法，現知現見、



66

無惑無疑。

「善現當知！是菩薩摩訶薩住此地中成熟有情、嚴淨佛土、修諸

功德，有魔事起即能覺知，不隨魔事勢力而轉，善能摧滅種種魔事，

令不障礙所修功德。

「善現當知！如有造作無間業者，彼無間心恒常隨逐，乃至命終

亦不能捨。所以者何？彼能等起無間業纏增上勢力恒常隨轉，乃至命

盡亦不能伏，設有餘心不能遮礙。此菩薩摩訶薩亦復如是，安住自地

其心不動無所分別，世間天、人、阿素洛等皆不能轉。所以者何？是

菩薩摩訶薩其心堅固超諸世間天、人、魔、梵、阿素洛等，已入菩薩

正性離生住不退地，已得菩薩殊勝神通，成熟有情、嚴淨佛土，從一

佛國趣一佛國供養恭敬、尊重讚歎諸佛世尊及佛弟子，聽聞正法，於

諸佛所種諸善根，請問菩薩所學法義。

「善現當知！是菩薩摩訶薩安住自地，有魔事起即能覺知，終不

隨順魔事而轉，方便善巧集諸魔事，置實際中方便除滅，於自地法無

惑無疑。所以者何？是菩薩摩訶薩知一切法皆入實際，通達實際非一

非多，於實際中無所分別，以於實際無惑無疑，於自地法亦無猶豫。

「善現當知！是菩薩摩訶薩設轉受生，亦於實際無復退轉，終不

發起趣向聲聞、獨覺地意。所以者何？是菩薩摩訶薩知一切法自相皆

空，於此空中不見有法若生若滅、若染若淨。

「善現當知！是菩薩摩訶薩乃至轉身，亦不疑惑當得無上正等菩

提為不當得。所以者何？是菩薩摩訶薩通達諸法自相皆空，即是無上

正等菩提。

「善現當知！是菩薩摩訶薩安住自地不隨他緣，於自地法無能壞

者。所以者何？是菩薩摩訶薩成就無動無退轉智，一切惡緣不能傾動。

若菩薩摩訶薩成就如是諸行、狀、相，知是不退轉菩薩摩訶薩。

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩，設有惡魔作佛形像，來

到其所作如是言：『汝今應求阿羅漢果，永盡諸漏證般涅槃。汝未堪



67

受大菩提記，亦未證得無生法忍，汝今未有不退轉地諸行、狀、相，

如來不應授汝無上大菩提記，要有具足不退轉地諸行、狀、相，乃可

蒙佛授與無上大菩提記。』是菩薩摩訶薩聞彼語已，心無變動，不退

不沒、無驚無怖。是菩薩摩訶薩應自證知：『我於過去諸如來所，必

已受得大菩提記。所以者何？菩薩成就如是勝法，定蒙諸佛授菩提記。

我已成就如是勝法，云何世尊不授我記？故我過去於如來所，定已受

得大菩提記。』若菩薩摩訶薩成就如是諸行、狀、相，知是不退轉菩

薩摩訶薩。

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩，設有惡魔或魔使者作佛

形像，來授菩薩聲聞地記，或授菩薩獨覺地記，告菩薩言：『咄！善

男子！何用無上正等菩提，生死輪迴久受大苦？宜自速證無餘涅槃，

永離生死畢竟安樂。』是菩薩摩訶薩聞彼語已，作是念言：『此定惡

魔或魔使者詐現佛像擾亂我心，授我聲聞、獨覺地記，令退無上正等

菩提。所以者何？定無諸佛教諸菩薩趣向聲聞或獨覺地，棄捨無上正

等菩提。』若菩薩摩訶薩成就如是諸 行、狀、相，知是不退轉菩薩摩

訶薩。

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩，設有惡魔或魔使者，詐

現佛像告菩薩言：『汝所受持大乘經典非佛所說，亦非如來弟子所說，

是諸惡魔或諸外道為誑惑汝作如是說，汝今不應受持、讀誦。』是菩

薩摩訶薩聞彼語已，作是念言：『此定惡魔或魔眷屬，令我厭捨無上

菩提故，說大乘甚深經典非佛所說，亦非如來弟子所說。所以者何？

離此經典能得無上正等菩提，必無是處。』

「善現當知！是菩薩摩訶薩定已安住不退轉地，過去諸佛久已授

彼大菩提記。所以者何？是菩薩摩訶薩具足成就不退轉地諸行、狀、

相，若諸菩薩成就如是諸行、狀、相，當知已受大菩提記，必已安住

不退轉地，故能覺知惡魔事業。若菩薩摩訶薩成就如是諸行、狀、相，

知是不退轉菩薩摩訶薩。



68

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，攝

護正法，不惜身命，況餘珍財、朋友、眷屬！是菩薩摩訶薩恒作是念：

『我寧棄捨親友、珍財及自身命，終不棄捨諸佛正法。所以者何？親

友、珍財及自身命，生生常有甚為易得，諸佛正法百千俱胝那庾多劫

乃得一遇，遇已長夜獲大利樂故，我定應精勤攝護，不顧身命、親友、

珍財。』善現當知！是菩薩摩訶薩攝護法時，應作是念：『我今不為

攝護一佛、二佛、三佛乃至百千諸佛正法，普為攝護十方三世諸佛正

法令不虧損。』」

具壽善現便白佛言：「何等名為諸佛正法？是菩薩摩訶薩云何攝

護不惜珍財、親友、身命？」

佛告善現：「一切如來、應、正等覺為諸菩薩說諸法空，如是名

為諸佛正法。有愚癡類誹謗毀訾，言此非法、非毘奈耶、非天人師所

說聖教，修學此法不得無上正等菩提，不證涅槃永寂安樂。是菩薩摩

訶薩攝護此法，不惜珍財、親友、身命，常作是念：『如來所說一切

法空是諸有情真歸依處，菩薩修學疾證無上正等菩提，拔諸有情生老

病死，令得畢竟常樂涅槃，故我今應不惜身命、珍財、親友攝護此法。』

又作是念：『我亦墮在未來佛數， 佛已授我大菩提記。由此因緣，諸

佛正法即是我法，我應攝護不惜身命、珍財、親友，我未來世得作佛

時，亦為有情宣說如是諸法空故。』善現當 知！是菩薩摩訶薩見斯義

利，攝護如來所說正法，不惜身命、親友、珍財乃至菩提，常無懈惓。

若菩薩摩訶薩成就如是諸行、狀、相，知是不退轉菩薩摩訶薩。

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩聞諸如來、應、正等覺所

說正法無惑無疑，聞已受持能不忘失，乃至無上正等菩提。所以者何？

是菩薩摩訶薩已得善巧陀羅尼故。」

具壽善現便白佛言：「是菩薩摩訶薩已得何等陀羅尼故，聞諸如

來、應、正等覺所說正法無惑無疑，聞已受持常不忘失？」

佛告善現：「是菩薩摩訶薩已得聞持陀羅尼等方便善巧，聞諸如



69

來、應、正等覺所說正法無惑無疑，聞已受持能不忘失，乃至無上正

等菩提，常如現前聞佛所說。」

爾時，善現復白佛言：「是菩薩摩訶薩但聞如來、應、正等覺所

說正法無惑無疑，聞已受持常不忘失，為聞菩薩、獨覺、聲聞、天、

龍、藥叉、人非人等所說正法，亦能於彼無惑無疑，聞已受持常不忘

失？」

佛告善現：「是菩薩摩訶薩普聞一切有情言音文字義理，皆能通

達無惑無疑，窮未來際常不忘失。所以者何？是菩薩摩訶薩已得聞持

陀羅尼等方便善巧，任持所說令不失故。若菩薩摩訶薩成就如是諸行、

狀、相，知是不退轉菩薩摩訶薩。」

第三分空相品第二十一之一

爾時，具壽善現復白佛言：「世尊！如是不退轉菩薩摩訶薩，成

就廣大無量無邊不可思議希有功德。」

佛告善現：「如是！如是！如汝所說。所以者何？是菩薩摩訶薩

已得殊勝無量無邊不共聲聞及獨覺智，住此智中引發殊勝四無礙解。

由此殊勝四無礙解，世間天、人、阿素洛等無能問難，令此菩薩智慧

辯才至窮盡者。」

具壽善現復白佛言：「世尊能如殑伽沙劫宣說不退轉菩薩摩訶薩

諸行、狀、相，由佛所說諸行、狀、相，顯示不退轉菩薩摩訶薩成就

無量殊勝功德。唯願如來、應、正等覺復為宣說甚深義處，令諸菩薩

安住其中，能行布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多令速圓滿，能行內空

乃至無性自性空令速圓滿，能行真如乃至不思議界令速圓滿，能行苦、

集、滅、道聖諦令速圓滿，能行四念住乃至八聖道支令速圓滿，能行

四靜慮、四無量、四無色定令速圓 滿，能行八解脫乃至十遍處令速圓

滿，能行空、無相、無願解脫門令速圓滿，能行菩薩摩訶薩地令速圓

滿，能行一切陀羅尼門、三摩地門令速圓滿， 能行五眼、六神通令速



70

圓滿，能行如來十力乃至十八佛不共法令速圓滿，能行大慈、大悲、

大喜、大捨令速圓滿，能行三十二相、八十隨好令速圓 滿，能行無忘

失法、恒住捨性令速圓滿，能行一切智、道相智、一切相智令速圓滿。」

佛告善現：「善哉！善哉！汝今乃能為諸菩薩摩訶薩眾請問如來、

應、正等覺甚深義處，令諸菩薩安住其中，行諸功德令速圓滿。善現

當知！甚深義處，謂空、無相、無願、無作、無生、無滅、離染、涅

槃、真如、法界、法性、實際，如是等名甚深義處。善現當知！如是

所說甚深義處種種增語， 皆顯涅槃為甚深義。」

具壽善現復白佛言：「為但涅槃名甚深義，為諸餘法亦名甚深？」

佛告善現：「餘一切法亦名甚深，所謂色蘊乃至識蘊亦名甚深，

眼處乃至意處亦名甚深，色處乃至法處亦名甚深，眼界乃至意界亦名

甚深，色界乃至法界亦名甚深，眼識界乃至意識界亦名甚深，眼觸乃

至意觸亦名甚深，眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸受亦名甚深，

地界乃至識界亦名甚深，因緣乃至增上緣亦名甚深，無明乃至老死亦

名甚深，布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多亦名甚深，內空乃至無性自

性空亦名甚深，真如乃至不思議界亦名甚深，苦、集、滅、道聖諦亦

名甚深，四念住乃至八聖道支亦名甚深，四靜慮、四無量、四無色定

亦名甚深，八解脫乃至十遍處亦名甚深，空、無相、無願解脫門亦名

甚深，淨觀地乃至如來地亦名甚深，極喜地乃至法雲地亦名甚深，陀

羅尼門、三摩地門亦名甚深，五眼、六神通亦名甚深，如來十力乃至

十八佛不共法亦名甚深，大慈、大悲、大喜、大捨亦名甚深，三十二

相、八十隨好亦名甚深，無忘失法、恒住捨性亦名甚深，一切智、道

相智、一切相智亦名甚深，預流果乃至獨覺菩提亦名甚深，一切菩薩

摩訶薩行、諸佛無上正等菩提亦名甚深。」

爾時，善現復白佛言：「云何色蘊亦名甚深？云何受、想、行、

識蘊亦名甚深？廣說乃至云何一切菩薩摩訶薩行亦名甚深？云何諸佛

無上正等菩提亦名甚深？」



71

佛告善現：「色蘊真如甚深故，色蘊亦名甚深；受、想、行、識

蘊真如甚深故，受、想、行、識蘊亦名甚深。廣說乃至一切菩薩摩訶

薩行真如甚深故，一切菩薩摩訶薩行亦名甚深；諸佛無上正等菩提真

如甚深故，諸佛無上正等菩提亦名甚深。」

具壽善現復白佛言：「云何色蘊真如甚深？云何受、想、行、識

蘊真如甚深？廣說乃至云何一切菩薩摩訶薩行真如甚深？云何諸佛無

上正等菩提真如甚深？」

佛告善現：「色蘊真如，非即色蘊，非離色蘊，是故甚深；受、

想、行、識蘊真如，非即受、想、行、識蘊，非離受、想、行、識蘊，

是故甚深。廣說乃至一切菩薩摩訶薩行真如，非即一切菩薩摩訶薩行，

非離一切菩薩摩訶薩行，是故甚深；諸佛無上正等菩提真如，非即諸

佛無上正等菩提，非離諸佛無上正等菩提，是故甚深。」

爾時，善現復白佛言：「世尊甚奇微妙方便，為不退轉地菩薩摩

訶薩遮遣色蘊顯示涅槃，遮遣受、想、行、識蘊顯示涅槃，廣說乃至

遮遣一切菩薩摩訶薩行顯示涅槃，遮遣諸佛無上正等菩提顯示涅槃。

世尊甚奇微妙方便，為不退轉地菩薩摩訶薩，遮遣一切若世間法若出

世間法、若共法若不共法、若有漏法若無漏法、若有諍法若無諍法、

若有罪法若無罪法、若有為法若無為法，顯示涅槃。」

佛告善現：「如是！如是！如汝所說。世尊甚奇微妙方便，為不

退轉地菩薩摩訶薩遮遣色蘊顯示涅槃，遮遣受、想、行、識蘊顯示涅

槃，廣說乃至遮遣一切菩薩摩訶薩行顯示涅槃，遮遣諸佛無上正等菩

提顯示涅槃。世尊甚奇微妙方便，為不退轉地菩薩摩訶薩遮遣一切若

世間法若出世間法、若共法若不共法、若有漏法若無漏法、若有諍法

若無諍法、若有罪法若無罪法、若有為法若無為法，顯示涅槃。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩應於如是甚深義處，依深般若波羅

蜜多相應理趣，審諦思惟籌量觀察，應作是念：『我今應如甚深般若

波羅蜜多所教而住，我今應如甚深般若波羅蜜多所說而學。』



72

「善現當知！若菩薩摩訶薩能於如是甚深義處，依深般若波羅蜜

多相應理趣，審諦思惟籌量觀察，如深般若波羅蜜多所教而住，如深

般若波羅蜜多所說而學。是菩薩摩訶薩由能如是精勤修學，依深般若

波羅蜜多起一念心，尚能攝受無量無數無邊善根，超無量劫生死流轉，

速證無上正等菩提，況能無間常修般若波羅蜜多，恒住菩提相應作意！

「如耽欲人與端正女，更相愛染共為期契，彼女限礙不獲赴期，

此人欲心熾盛流注。善現！於意云何？其人欲心於何處轉？」

「世尊！此人欲心於女處轉，謂作是念：『彼何當來共會於此歡

娛戲樂？』」

「善現！於意云何？其人晝夜幾欲念生？」

「世尊！此人晝夜欲念甚多。」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩依深般若波羅蜜多起一念心，如深般

若波羅蜜多所說而學，所超生死流轉劫數，與耽欲人經一晝夜所起欲

念其數量等。善現當知！是菩薩摩訶薩隨依般若波羅蜜多甚深義趣思

惟修學，隨能解脫能礙無上正等菩提所有過失，是故菩薩依深般若波

羅蜜多精勤修學，速證無上正等菩提。善現當知！若菩薩摩訶薩如深

般若波羅蜜多所說而住，經一晝夜所獲功德，若此功德有形礙者，殑

伽沙等三千大千諸佛世界不能容受。假使充滿如殑伽沙三千大千佛之

世界諸餘功德比此功德，百分不及一，千分不及一，乃至鄔波尼殺曇

分亦不及一。

大般若波羅蜜多經卷第五百一十五



73


	大眾閱藏經典彙編 CBETA2018 版
	佛经安置须知
	读诵佛经须知
	保宁勇禅师示看经警策文
	起诵仪
	请佛发愿
	南无本师释迦牟尼佛南无本师释迦牟尼佛南无本师释迦牟尼佛
	南无香云盖菩萨摩诃萨（三称）


