
1

寶積經大寶積經

大眾閱藏經典彙編 CBETA2018 版

大般若波罗蜜多經
（六百卷：第501卷至第505卷）

唐三藏法師玄奘奉 詔譯



2

佛经安置须知

1. 经典应恭敬放在清净高处以及其他书籍的上面，不可随意

扔放床上、座椅上等不净处。

2. 凡经书等法宝阅毕，可辗转流通，赠送其他道友，不可任

意烧毁或丢弃。

3. 如手捧或装于口袋携带时，不得低于腰部，不可挟腋下。

4. 不得口吹经上灰尘，应以专用净布拭去。

5. 不可在经典所在的地方，有种种污秽行为。

读诵佛经须知

1. 经典乃三世诸佛之师，如来法身舍利，亦当作真佛看，不

可作纸墨等看。礼诵持念，种种修持，皆当以诚敬为主。

2. 不可躺着看经书，以口水沾指翻经页，不可以污手触经。

3. 经书上不可涂写。不得一边散心杂话，一边看经书。

4. 中断不看时，应夹放纸条、书签做记号。不可折页、折角，或经

书面朝下作“人”字形搁置。

保宁勇禅师示看经警策文

夫看经之法后学须知：当净三业。若三业无亏，则百福俱集。三业者，

身、口、意业也。

（一）端身正坐，如对圣容，则身业净也。

（二）口无杂言，断诸嬉笑，则口业净也。

（三）意不散乱，屏息万缘，则意业净也。

内心既寂，外境俱捐。方契悟于真源，庶研穷于法理，可谓水澄珠

莹，云散月明。义海涌于胸襟，智岳凝于耳目。辄莫容易，实非小缘。

心法双忘，自他俱利。若能如是，真报佛恩。



3

起诵仪

请佛发愿

稽首禮諸佛 及法比丘僧 我今為自利 亦利諸有情

與諸善同修 正聞大藏經 傳承三聖學 令正法久住

南无本师释迦牟尼佛
南无本师释迦牟尼佛
南无本师释迦牟尼佛

香赞

（一遍）

炉香乍爇. 法界蒙薰. 诸佛海会悉遥闻.

随处结祥云.诚意方殷.诸佛现全身.

南无香云盖菩萨摩诃萨（三称）

开经偈

（一遍）

无上甚深微妙法 百千万劫难遭遇

我今见闻得受持 愿解如来真实义

讽诵经时 当愿众生：

顺佛所说 总持不忘.

（注：此阅藏仪轨可以根据需要自行调整）



4

大般若波羅蜜多經卷第五百一

三藏法師玄奘奉 詔譯

第三分現窣堵波品第五之二

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等，能於如是甚深般若波羅

蜜多，至心聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思惟、書寫、解說、

廣令流布，是善男子、善女人等所獲現法當來勝利，汝應諦聽，極善

思惟，吾當為汝分別解說。」

天帝釋言：「唯然！願說！我等樂聞。」

佛言：「憍尸迦！若有諸惡外道梵志，若諸惡魔及魔眷屬，若餘

暴惡增上慢者，於是菩薩摩訶薩所，欲作種種不饒益事，彼適興心速

自遭禍，必當殄滅不果所願。何以故？憍尸迦！是菩薩摩訶薩以應一

切智智心，用無所得為方便，常修布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多，

以大悲願而為上首。若諸有情長夜慳貪興諸鬪諍，是菩薩摩訶薩於內

外法一切皆捨，方便令彼安住布施波羅蜜多。若諸有情長夜破戒作諸

惡業，是菩薩摩訶薩於內外法一切皆 捨，方便令彼安住淨戒波羅蜜多。

若諸有情長夜忿恚更相損害，是菩薩摩訶薩於內外法一切皆捨，方便

令彼安住安忍波羅蜜多。若諸有情長夜懈怠捨諸善業，是菩薩摩訶薩

於內外法一切皆捨，方便令彼安住精進波羅蜜多。若諸有情長夜散亂

心務囂動，是菩薩摩訶薩於內外法一切皆捨，方便令彼安住靜慮波羅

蜜多。若諸有情長夜愚癡不知善惡，是菩薩摩訶薩於內外法一切皆捨，

方便令彼安住般若波羅蜜多。若諸有情流轉生死，貪、瞋、癡等纏繞

其心，造作眾多不饒益事，是菩薩摩訶薩善權方便，令彼伏滅貪、瞋、

癡等生死因緣，或令安住四靜慮、四無量、四無色定，或令安住四念

住乃至八聖道支，或令安住空、無相、無願解脫門，或令安住八解脫、

九次第定，或令安住諸菩薩地，或令安住內空乃至無性自性空，或令



5

安住真如乃至不思議界，或令安住斷界乃至無為界，或令安住苦、集、

滅、道聖諦，或令安住淨觀地乃至如來地，或令安住五眼、六神通，

或令安住如來十力乃至十八佛不共法，或令安住無忘失法、恒住捨性，

或令安住一切陀羅尼門、三摩地門，或令安住一切智、道相智、一切

相智，或令安住預流果乃至獨覺菩提，或令安住一切菩薩摩訶薩行，

或令安住諸佛無上正等菩提，或令安住諸餘世間、出世善法。

「憍尸迦！如是名為於深般若波羅蜜多至心聽聞、受持、讀誦、

精勤修學、如理思惟、書寫、解說、廣令流布，諸菩薩摩訶薩現法勝

利。

「憍尸迦！是菩薩摩訶薩由此因緣，於當來世速證無上正等菩提，

轉妙法輪度無量眾，隨本所願安立有情，令於三乘修學究竟，乃至證

得無餘涅槃。

「憍尸迦！如是名為於深般若波羅蜜多至心聽聞、受持、讀誦、

精勤修學、如理思惟、書寫、解說、廣令流布，諸菩薩摩訶薩當來勝

利。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等於此般若波羅蜜多，至心

聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思惟、書寫、解說、廣令流布，

其地方所，若有惡魔及魔眷屬，或有種種外道梵志及餘暴惡增上慢者，

憎嫉般若波羅蜜多，欲為障礙、詰責、違拒、令速隱沒，雖有此願終

不能成。彼因暫聞般若聲故，眾惡漸滅功德漸生，後依三乘得盡苦際，

或脫惡趣生天、人中。

「憍尸迦！如有妙藥名曰莫耆，是藥威勢能銷眾毒，如是妙藥隨

所在處，諸毒蟲類不能逼近。有大毒蛇飢行求食，遇見生類欲螫噉之，

其生怖死奔趣妙藥，蛇聞藥氣尋便退走。何以故？憍尸迦！如是妙藥

具大威勢，能益身命銷伏眾毒。當知般若波羅蜜多具大威勢亦復如是，

若善男子、善女人等至心聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思惟、

書寫、解說、廣令流布，諸惡魔等於此菩薩摩訶薩所欲為惡事，由此



6

般若波羅蜜多威神力故，令彼惡事於其方所自當殄滅無所能為。何以

故？憍尸迦！由此般若波羅蜜多具大威力，能摧眾惡增善法故。

「云何般若波羅蜜多能摧眾惡增長諸善？謂此般若波羅蜜多滅貪、

瞋、癡，無明乃至純大苦蘊，障蓋、隨眠、纏垢、結縛，我見、有情

見乃至見者見，斷見、常見、無見、有見乃至種種諸惡見趣，慳貪、

破戒、忿恚、懈怠、散亂、愚癡，常想、樂想、我想、淨想及餘一切

貪、瞋、癡、慢、疑、見行等無不能滅，亦滅色執乃至識執，乃至亦

滅一切相智執、菩提涅槃執。憍尸迦！如是般若波羅蜜多，能滅此等

一切惡法，及能增長一切善事。是故般若波羅蜜多，有無數量大威神

力。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等於此般若波羅蜜多，至心

聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思惟、書寫、解說、廣令流布，

是菩薩摩訶薩常為三千大千世界，四大天王及天帝釋、堪忍界主、大

梵天王、淨居天等并餘善神常來擁護，不令一切災橫侵惱，如法所求

無不滿足。十方世界現在如來、應、正等覺亦常護念，令惡漸滅善法

漸增，謂令增長布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多，如是乃至亦令增長

一切智、道相智、一切相智，以無所得為方便故，所修所住常無退減。

憍尸迦！是菩薩摩訶薩由此因緣，言詞威肅聞皆敬愛，發言稱量語不

諠雜，堅事善友深知恩報，不為慳嫉、忿恨、覆惱、諂誑、憍等隱蔽

其心。

「憍尸迦！是菩薩摩訶薩自能離斷生命，亦勸他離斷生命，無倒

稱揚離斷生命法，歡喜讚歎離斷生命者。如是乃至自能離邪見，亦勸

他離邪見，無倒稱揚離邪見法，歡喜讚歎離邪見者。憍尸迦！是菩薩

摩訶薩自能行布施乃至般若波羅蜜多，亦勸他行布施乃至般若波羅蜜

多，無倒稱揚行布施乃至般若波羅蜜多法，歡喜讚歎行布施乃至般若

波羅蜜多者。如是乃至自能修一切智、道相智、一切相智，亦勸他修

一切智、道相智、一切相智，無倒稱揚修一切智、道相智、一切相智



7

法，歡喜讚歎修一切智、道相智、一切相智者。

「憍尸迦！是菩薩摩訶薩修行布施乃至般若波羅蜜多，以無所得

而為方便，與諸有情平等共有迴向無上正等菩提。是菩薩摩訶薩常作

是念：『我若不能修行布施波羅蜜多，當生貧窮下賤種類；我若不能

修行淨戒波羅蜜多，閉人、天門墮諸惡趣；我若不能修行安忍波羅蜜

多，當缺諸根形貌醜陋，不具菩薩圓滿色身；我若不能修行精進波羅

蜜多，便不能修菩薩勝道，常懷懈怠眾事不成；我若不能修行靜慮波

羅蜜多，便不能修菩薩勝定，心恒散亂所欲不成；我若不能修行般若

波羅蜜多，便不能得方便善巧超諸聲聞、獨覺等地。若有如是貧窮等

事，尚無勢力成熟有情，亦復不能嚴淨佛土，況當能得一切智智！』

是菩薩摩訶薩常作是念：『我不應隨慳貪勢力，若隨彼力則我布施波

羅蜜多不得圓滿；我不應隨破戒勢力，若隨彼力則我淨戒波羅蜜多不

得圓滿；我不應隨忿恚勢力，若隨彼力則我安忍波羅蜜多不得圓滿；

我不應隨懈怠勢力，若隨彼力則我精進波羅蜜多不得圓滿；我不應隨

散亂勢力，若隨彼力則我靜慮波羅蜜多不得圓滿；我不應隨愚癡勢力，

若隨彼力則我般若波羅蜜多不得圓滿。若我六種波羅蜜多不得圓滿，

終不能得一切智智利益安樂一切有情。』

「憍尸迦！是菩薩摩訶薩不離一切智智心，以無所得為方便，於

此般若波羅蜜多，至心聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思惟、書

寫、解說、廣令流布，得如是等現法當來世、出世間功德勝利。」

爾時，天帝釋白佛言：「世尊！如是般若波羅蜜多甚奇希有，能

調菩薩摩訶薩眾令離高心，復能迴向一切智智。」 爾時，佛告天帝釋

言：「憍尸迦！云何般若波羅蜜多甚奇希有，能調菩薩摩訶薩眾令離

高心，復能迴向一切智智？」

時，天帝釋白言：「世尊！諸菩薩摩訶薩行世間布施波羅蜜多時，

若於如來應正等覺及諸菩薩、獨覺、聲聞、孤窮、老病、道行、乞者

而行布施，便作是念：『我能施佛乃至乞者。』是菩薩摩訶薩無方便



8

善巧故，雖行布施波羅蜜多，而起高心不能迴向一切智智。諸菩薩摩

訶薩行世間淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多時，便作是念：

『我能修行淨戒乃至般若波羅蜜多。』亦作是念：『我能圓滿淨戒乃

至般若波羅蜜多。』是菩薩摩訶薩無方便善巧故，雖行淨戒乃至般若

波羅蜜多，而起高心不能迴向一切智智。如是乃至諸菩薩摩訶薩修行

一切智、道相智、一切相智時，若作是念：『我能修行一切智、道相

智、一切相智。』亦作是念：『我能圓滿一切智、道相智、一切相智。』

是菩薩摩訶薩無方便善巧故，雖修行一切智、道相智、一切相智，而

起高心不能迴向一切智智。諸菩薩摩訶薩成熟有情、嚴淨佛土時，若

作是念：『我能成熟有情、嚴淨佛土，餘無此能。』是菩薩摩訶薩無

方便善巧故，雖成熟有情、嚴淨佛土，而起高心不能迴向一切智智。

「世尊！如是菩薩摩訶薩眾，依世間心修諸善法，無方便善巧故，

我、我所執擾亂心故，雖修般若波羅蜜多而未得故，不能調伏高心，

亦不能迴向一切智智。世尊！若菩薩摩訶薩行出世布施波羅蜜多時，

善修般若波羅蜜多故不得施者，不得受者，不得布施，是菩薩摩訶薩

依止般若波羅蜜多而行布施故，能調伏高心，亦能迴向一切智智。若

菩薩摩訶薩行出世淨戒乃至般若波羅蜜多時，善修般若波羅蜜多故，

不得淨戒乃至般若及一切法，是菩薩摩訶薩依止般若波羅蜜多，而行

淨戒乃至般若故能調伏高心，亦能迴向一切智智。如是乃至若菩薩摩

訶薩修行一切智、道相智、一切相智時，善修般若波羅蜜多故，不得

一切智、道相智、一切相智及一切法，是菩薩摩訶薩依止般若波羅蜜

多，而修一切智、道相智、一切相智故能調伏高心，亦能迴向一切智

智。若菩薩摩訶薩成熟有情、嚴淨佛土時，善修般若波羅蜜多故，不

得成熟有情、嚴淨佛土及一切法，是菩薩摩訶薩依止般若波羅蜜多，

而成熟有情、嚴淨佛土故能調伏高心，亦能迴向一切智智。

「世尊！由此因緣，我作是說：如是般若波羅蜜多甚奇希有，能

調菩薩摩訶薩眾令離高心，復能迴向一切智智。」



9

爾時，佛告天帝釋言：「憍尸迦！若善男子、善女人等能於般若

波羅蜜多甚深經典，不離一切智智心，以無所得為方便，至心聽聞、

受持、讀誦、精勤修學、如理思惟、書寫、解說、廣令流布，是善男

子、善女人等身心安樂，不為一切災橫侵惱。若在軍旅交戰陣時，至

心念誦如是般若波羅蜜多， 於諸有情慈悲護念，不為刀杖之所傷殺，

所對怨敵皆起慈心，設起惡心自然退敗，是善男子、善女人等，若在

軍旅刀箭所傷失命喪身，終無是處。何以故？憍尸迦！是善男子、善

女人等不離一切智智心，以無所得為方便，長夜修行甚深般若波羅蜜

多，自能降伏貪、瞋、癡、慢、惡見、隨眠、纏 垢、惡業種種刀杖，

亦能除他貪、瞋、癡、慢、惡見、隨眠、纏垢、惡業諸刀杖故。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等，能於般若波羅蜜多甚深

經典，不離一切智智心，以無所得為方便，至心聽聞、受持、讀誦、

精勤修學、如理思惟、恭敬供養、尊重讚歎、書寫、解說、廣令流布，

是善男子、善女人等，一切毒藥、蠱道、鬼魅、厭禱、呪術皆不能害，

水不能溺，火不能燒， 刀杖、惡獸、怨賊、惡神、眾邪、魍魎不能傷

害。何以故？憍尸迦！如是般若波羅蜜多是大神呪，如是般若波羅蜜

多是大明呪，如是般若波羅蜜多是無上呪，如是般若波羅蜜多是無等

等呪，如是般若波羅蜜多是一切呪王，最上最妙，無能及者，具大威

力能伏一切，不為一切之所降伏。是善男子、善女人等精勤修學如是

呪王，不為自害，不為他害，不為俱害。何以故？憍尸迦！是善男子、

善女人等學此般若波羅蜜多，了自他俱不可得故。憍尸迦！是善男子、

善女人等學此般若波羅蜜多大呪王時，不得我乃至見者，不得色乃至

識，如是乃至不得一切智、道相智、一切相智，以於我等無所得故，

不為自害，不為他害，不為俱害。

「憍尸迦！是善男子、善女人等學此般若波羅蜜多大呪王時，於

我及法雖無所得，而證無上正等菩提，觀諸有情心行差別，隨宜為轉

無上法輪，令如說行得大饒益。何以故？憍尸迦！過去未來現在菩薩



10

摩訶薩眾，皆於如是甚深般若波羅蜜多大神呪王精勤修學，已、當、

現證無上菩提，轉妙法輪度無量眾。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等於此般若波羅蜜多甚深經

典，不離一切智智心，以無所得為方便，至心聽聞、受持、讀誦、精

勤修學、如理思惟、書寫、解說、廣令流布，是善男子、善女人等隨

所居止國土城邑人及非人，不為一切災橫疾疫之所傷害。何以故？憍

尸迦！是善男子、善女人等隨所住處，為此三千大千世界及餘十方無

量無數無邊世界，所有四大王眾天乃至色究竟天，并諸龍、神、阿素

洛等，常來守護、恭敬供養、尊重讚 歎，不令般若波羅蜜多大神呪王

有留難故。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等書此般若波羅蜜多大神呪

王，置清淨處恭敬供養、尊重讚歎，雖不聽聞、受持、讀誦、精勤修

學、如理思惟， 亦不為他開示分別，而此住處國邑王都，人非人等不

為一切災橫疾疫之所傷害。何以故？憍尸迦！如是般若波羅蜜多大神

呪王隨所住處，為此三千大千世界及餘十方無量無數無邊世界，所有

四大王眾天乃至色究竟天并諸龍神、阿素洛等，常來守護、恭敬供養、

尊重讚歎，不令般若波羅蜜多大神呪王有留難故。

「憍尸迦！是善男子，善女人等但書般若波羅蜜多大神呪王，置

清淨處恭敬供養、尊重讚歎，尚獲如是現法勝利，況能聽聞、受持、

讀誦、精勤修學、如理思惟，及廣為他開示分別！當知是輩功德無邊，

速證菩提饒益一切。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等怖畏怨家、惡獸、災橫、

厭禱、疾疫、毒藥、呪等，應書般若波羅蜜多大神呪王，隨多少分香

囊盛貯置寶筒中，恒隨逐身供養恭敬、尊重讚歎，諸怖畏事皆自銷除，

天龍、鬼神常守護故。憍尸迦！譬如有人或傍生類入菩提樹院，或至

彼院邊，人非人等不能傷害。何以故？憍尸迦！過去、未來、現在諸

佛皆坐此處證得無上正等菩提，得菩提已，施諸有情，無恐、無怖、



11

無怨、無害、身心安樂。安立無量無數有情，令住天人尊貴妙行；安

立無量無數有情，令住三乘安樂妙行；安立無量無數有情，令現證得

或預流果、或一來果、或不還果、或阿羅漢 果；安立無量無數有情，

令當證得獨覺菩提；安立無量無數有情，令修菩薩摩訶薩行當得無上

正等菩提。如是勝事皆由般若波羅蜜多威神之力，是故此處一切天、

龍、阿素洛等皆同守護、恭敬供養、尊重讚歎。當知般若波羅蜜多甚

深經典隨所住處亦復如是，一切天、龍、阿素洛等常來守護、恭敬供

養、尊重讚歎不令般若波羅蜜多有留難故。

「憍尸迦！如是般若波羅蜜多甚深經典隨所在處，當知是處即真

制多，一切有情皆應敬禮，當以種種上妙花鬘、塗散等香、衣服、瓔

珞、寶幢、幡蓋、眾妙、珍奇、伎樂、燈明供養恭敬、尊重讚歎。」

爾時，天帝釋白佛言：「世尊！若善男子、善女人等書此般若波

羅蜜多甚深經典，種種莊嚴恭敬供養、尊重讚歎，復以種種上妙花鬘、

塗散等香、衣服、瓔珞、寶幢、幡蓋、眾妙、珍奇、伎樂、燈明而為

供養。有善男子、善女人等佛涅槃後起窣堵波七寶嚴飾，寶函盛貯佛

設利羅安置其中，恭敬供養、尊重讚歎，復以種種上妙花鬘、塗散等

香、衣服、瓔珞、寶幢、幡蓋、眾妙、珍奇、伎樂、燈明而為供養。

二所獲福，何者為多？」佛告憍尸迦：「我還問汝，當隨意答。於意

云何？如來所得一切智智及相好身，依何等法修學而得？」

天帝釋言：「如來所得一切智智及相好身，依此般若波羅蜜多甚

深經典修學而得。」

佛告憍尸迦：「如是！如是！如汝所說。我依般若波羅蜜多甚深

經典修學故，得一切智智及相好身。何以故？憍尸迦！不學般若波羅

蜜多甚深經典，能得無上正等菩提無有是處。

「憍尸迦！非但獲得相好身故說名如來、應、正等覺，要由證得

一切智智說名如來、應、正等覺。憍尸迦！如來所得一切智智，要由

般若波羅蜜多為因故起，佛相好身但為依處，若不依止佛相好身，一



12

切智智無由而起，是故般若波羅蜜多正為因生一切智智，欲令此智現

前相續故，復修集佛相好身。此相好身若非遍智所依處者，一切天、

龍、阿素洛等不應竭誠供養恭敬，以相好身與佛遍智為所依止故，諸

天、龍神、阿素洛等供養恭敬。由此緣故，我涅槃後諸天、龍神、人

非人等供養恭敬我設利羅。

「憍尸迦！若善男子、善女人等，但於般若波羅蜜多甚深經典恭

敬供養、尊重讚歎，則為供養一切智智及所依止佛相好身并涅槃後佛

設利羅。何以 故？憍尸迦！一切智智及相好身并設利羅，皆以般若波

羅蜜多為根本故。憍尸迦！若善男子、善女人等但於佛身及設利羅恭

敬供養、尊重讚歎，非為供養一切智智及此般若波羅蜜多。何以故？

憍尸迦！佛身遺體非此般若波羅蜜多、一切智智之根本故。憍尸迦！

由此因緣，若善男子、善女人等，欲供養佛若身若心及餘功德，先當

聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思惟、書寫、解說如是般若波羅

蜜多甚深經典，復以種種上妙花鬘、塗散等香、衣服、瓔珞、寶幢、

幡蓋、眾妙、珍奇、伎樂、燈明、供養恭敬、尊重讚歎。

「以是故，憍尸迦！若善男子、善女人等，書此般若波羅蜜多甚

深經典，種種莊嚴恭敬供養、尊重讚歎，復以種種上妙花鬘、塗散等

香、衣服、瓔 珞、寶幢、幡蓋、眾妙、珍奇、伎樂、燈明而為供養。

有善男子、善女人等佛涅槃後起窣堵波七寶嚴飾，寶函盛貯佛設利羅

安置其中，恭敬供養、尊重讚歎，復以種種上妙花鬘、塗散等香、衣

服、瓔珞、寶幢、幡蓋、眾妙、珍奇、伎樂、燈明而為供養。二所獲

福，前者為多無量倍數。

「何以故？憍尸迦！如是般若波羅蜜多甚深經典，速能成辦布施

波羅蜜多乃至般若波羅蜜多，內空乃至無性自性空，真如乃至不思議

界，斷界乃至無為界，苦、集、滅、道聖諦，四念住乃至八聖道支，

四靜慮、四無量、四無色定，八解脫、九次第定，空、無相、無願解

脫門，淨觀地乃至如來地， 極喜地乃至法雲地，五眼、六神通，如來



13

十力乃至十八佛不共法，無忘失法、恒住捨性，一切陀羅尼門、三摩

地門，一切智、道相智、一切相智，成熟有情、嚴淨佛土，亦能成辦

諸菩薩摩訶薩族姓圓滿、色力圓滿、財寶圓滿、眷屬圓滿，亦能成辦

世間所有十善業道，供養沙門、父母、師長，施、戒、修等無量善法，

亦能成辦剎帝利大族、婆羅門大族、長者大族、居士大族、四大王眾

天乃至非想非非想處天，亦能成辦預流、一來、不還、阿羅漢果、獨

覺菩提、一切菩薩摩訶薩行、諸佛無上正等菩提，亦能成辦聲聞、獨

覺、菩薩、如來應正等覺，亦能成辦不可思量、不可宣說、無上無上 上、

無等無等等一切智智。」

時，天帝釋復白佛言：「贍部洲人於此般若波羅蜜多甚深經典不

恭敬供養、尊重讚歎者，彼豈不知恭敬供養、尊重讚歎如是般若波羅

蜜多甚深經典，獲得種種功德勝利？」

佛告憍尸迦：「我還問汝，隨汝意答。於意云何？贍部洲內有幾

許人成佛證淨、成法證淨、成僧證淨？有幾許人於佛無疑、於法無疑、

於僧無疑？有幾許人於佛究竟、於法究竟、於僧究竟？有幾許人修十

善業道？有幾許人行施、戒、修？有幾許人得三十七菩提分法？有幾

許人得三解脫門？有幾許人得八解脫？有幾許人得九次第定？有幾許

人得四無礙解？有幾許人得六神通？有幾許人永斷三結得預流果？有

幾許人薄貪、瞋、癡得一來果？有幾許人斷五順下分結得不還果？有

幾許人斷五順上分結得阿羅漢果？有幾許人發心定趣獨覺菩提？有幾

許人發心定趣諸佛無上正等菩提？」

天帝釋言：「贍部洲內有少分人成佛證淨、成法證淨、成僧證淨，

如是乃至有少分人發心定趣諸佛無上正等菩提。」

爾時，佛告天帝釋言：「如是！如是！如汝所說。憍尸迦！贍部

洲內極少分人成佛證淨、成法證淨、成僧證淨，轉少分人於佛無疑、

於法無疑、於僧無疑，如是乃至轉少分人發心定趣諸佛無上正等菩提，

轉少分人既發心已精勤修習趣菩提行，轉少分人精勤修習趣菩提行能



14

不退轉證得無上正等菩 提。何以故？憍尸迦！諸有情類流轉生死，無

量世來多不見佛，不聞正法，不親近僧，多不修行十善業道及施、戒、

修；不聞布施乃至般若波羅蜜 多，不修布施乃至般若波羅蜜多。如是

乃至不聞一切智、道相智、一切相智，不修一切智、道相智、一切相

智。憍尸迦！由是因緣，當知於此贍部洲內極少分人成佛證淨、成法

證淨、成僧證淨，轉少分人於佛無疑、於法無疑、於僧無疑，如是乃

至轉少分人發心定趣諸佛無上正等菩提，轉少分人既發心已精勤修習

趣菩提行，轉少分人精勤修習趣菩提行能不退轉證得無上正等菩提。

「復次，憍尸迦！我今問汝，隨汝意答。於意云何？置贍部洲所

有人類。於此三千大千世界，幾許有情供養恭敬父母、師長？幾許有

情供養沙門、婆羅門？幾許有情布施、持戒修諸福業？幾許有情行十

善業道？幾許有情於諸欲中住厭患想、無常想、苦想、無我想、不淨

想、厭食想、一切世間不可樂想？幾許有情修四靜慮、四無量、四無

色定？幾許有情成佛證淨、成法證淨、成僧證淨？如是乃至幾許有情

發心定趣諸佛無上正等菩提？幾許有情既發心已精勤修習趣菩提行？

幾許有情練磨長養趣菩提心？幾許有情方便善巧修行般若波羅蜜多？

幾許有情得住菩薩不退轉地？幾許有情疾證無上正等菩提？」

天帝釋言：「於此三千大千世界，少分有情供養恭敬父母、師長，

如是乃至少分有情疾證無上正等菩提。」

佛告憍尸迦：「如是！如是！如汝所說。憍尸迦！於此三千大千

世界，極少有情供養恭敬父母、師長，轉少有情供養恭敬沙門、婆羅

門，如是乃至轉少有情得住菩薩不退轉地，轉少有情疾證無上正等菩

提。

「復次，憍尸迦！我以無障清淨佛眼遍觀十方無邊世界，雖有無

量無數有情發菩提心修菩薩行，而由遠離甚深般若波羅蜜多方便善巧，

若一、若二、若三有情得住菩薩不退轉地，多分退墮聲聞、獨覺下意、

下行、下劣地中。何以故？憍尸迦！諸佛無上正等菩提功德無邊甚難



15

可證，惡慧、懈怠、下劣精進、下劣勝解下劣有情不能得故。

「是故，憍尸迦！若善男子、善女人等發菩提心修菩薩行，欲住

菩薩不退轉地，疾證無上正等菩提無留難者，應於般若波羅蜜多甚深

經典，數數聽 聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思惟、好請問師、樂

為他說；復應書寫，眾寶莊嚴、恭敬供養、尊重讚歎，復以種種上妙

花鬘、塗散等香、衣服、瓔珞、寶幢、幡蓋、眾妙、珍奇、伎樂、燈

明而為供養。

「憍尸迦！是善男子、善女人等，於餘攝入甚深般若波羅蜜多諸

勝善法，亦應聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思惟、好請問師、

樂為他說，復應書寫供養恭敬。何謂攝入甚深般若波羅蜜多餘勝善法？

所謂布施乃至靜慮波羅蜜多，內空乃至無性自性空，真如乃至不思議

界，斷界乃至無為界， 苦、集、滅、道聖諦，四念住乃至八聖道支，

四靜慮、四無量、四無色定，八解脫、九次第定，三解脫門，極喜地

乃至法雲地，五眼、六神通，如來十力乃至十八佛不共法，無忘失法、

恒住捨性，陀羅尼門、三摩地門，一切智、道相智、一切相智，若餘

無量無邊佛法，是謂攝入甚深般若波羅蜜多餘勝善法。

「憍尸迦！是善男子、善女人等，於餘隨順甚深般若波羅蜜多蘊、

處、界等無量法門，亦應聽聞、受持、讀誦、如理思惟，不應非毀令

於無上正等菩提而作留難。何以故？憍尸迦！是善男子、善女人等應

作是念：『如來昔住菩薩位時，常勤修學順菩提法，所謂般若乃至布

施波羅蜜多，如是乃至一切智、道相智、一切相智，及餘無量無邊佛

法，并餘隨順甚深般若波羅蜜多蘊、處、界等無量法門，由斯證得所

求無上正等菩提。我等今者為求無上正等菩提，亦應隨學。甚深般若

波羅蜜多及餘隨順諸勝善法，定是我等真實大師，我隨彼學所願當滿；

定是諸佛真實法印，一切如來、應、正等覺隨彼學故，證得無上正等

菩提；亦是一切聲聞、獨覺真實法印，皆隨彼學得至涅槃究竟彼岸。』



16

「是故，憍尸迦！諸善男子、善女人等若佛住世若涅槃後，應依

般若波羅蜜多，廣說乃至一切相智，及餘無量無邊佛法，蘊、界、處

等無量法門，常勤修學。何以故？憍尸迦！如是般若波羅蜜多，廣說

乃至一切相智，及餘無量無邊佛法，蘊、界、處等無量法門，是諸聲

聞、緣覺、菩薩及餘天、人、阿素洛等利益安樂所依處故。」

大般若波羅蜜多經卷第五百一

大般若波羅蜜多經卷第五百二

三藏法師玄奘奉 詔譯

第三分現窣堵波品第五之三

爾時，天帝釋白佛言：「世尊！若善男子、善女人等不離一切智

智心，以無所得為方便，於此般若波羅蜜多甚深經典，至心聽聞、受

持、讀誦、精勤修學、如理思惟，廣為有情宣說流布，或有書寫眾寶

嚴飾，復持種種上妙華鬘、塗散等香、衣服、瓔珞、寶幢、幡蓋、眾

妙、珍奇、伎樂、燈明，經須臾頃供養恭敬、尊重讚歎，是善男子、

善女人等由此因緣得幾許福？」

佛告憍尸迦：「我還問汝，當隨意答。有善男子、善女人等，於

諸如來般涅槃後，為供養佛設利羅故，以妙七寶起窣堵波，種種珍奇

間雜嚴飾，其量高大一踰繕那，廣減高半，復持種種天妙花鬘、塗散

等香、衣服、瓔珞、寶幢、幡蓋、眾妙、珍奇、伎樂、燈明，盡其形

壽供養恭敬、尊重讚歎。於意云何？是善男子、善女人等由此因緣得

福多不？」

天帝釋言：「甚多！世尊！甚多！善逝！」



17

佛告憍尸迦：「彼善男子、善女人等所獲福聚，甚多於此無量無

邊。

「復次，憍尸迦！置此一事。有善男子、善女人等於諸如來般涅

槃後，為供養佛設利羅故，以妙七寶起窣堵波，種種珍奇間雜嚴飾，

其量高大一踰繕那，廣減高半，如是充滿一贍部洲、或四大洲、或小

千界、或中千界、或復三千大千世界，皆持種種天妙花鬘乃至燈明，

盡其形壽供養恭敬、尊重讚歎。於意云何？是善男子、善女人等由此

因緣得福多不？」

天帝釋言：「甚多！世尊！甚多！善逝！」

佛告憍尸迦：「彼善男子、善女人等所獲福聚，甚多於此無量無

邊。復次，憍尸迦！置一三千大千世界。假使三千大千世界諸有情類，

各於如來般涅槃後，為供養佛設利羅故，以妙七寶起窣堵波，種種珍

奇間雜嚴飾，其量高大一踰繕那，廣減高半，各滿三千大千世界中無

空隙，皆持種種天妙花鬘乃至燈明，盡其形壽供養恭敬、尊重讚歎。

於意云何？如是三千大千世界諸有情類，由此因緣得福多不？」

天帝釋言：「甚多！世尊！甚多！善逝！」

佛告憍尸迦：「彼善男子、善女人等所獲福聚，甚多於此無量無

邊。」

時，天帝釋便白佛言：「如是！世尊！如是！善逝！若善男子、

善女人等供養恭敬、尊重讚歎甚深般若波羅蜜多，當知則為供養恭敬、

尊重讚歎過去未來現在諸佛世尊。假使十方各如殑伽沙等世界一切有

情，各於如來般涅槃後，為供養佛設利羅故，以妙七寶起窣堵波，種

種珍奇間雜嚴飾，其量高大一踰繕那，廣減高半，各滿十方殑伽沙等

諸佛世界中無空隙，各持種種天妙花鬘乃至燈明，或經一劫或一劫餘

供養恭敬、尊重讚歎。世尊！是諸有情由此因緣得福多不？」

佛言：「甚多！」

天帝釋言：「若善男子、善女人等不離一切智智心，以無所得為



18

方便，於此般若波羅蜜多甚深經典，至心聽聞、受持、讀誦、精勤修

學、如理思惟， 廣為有情宣說流布，或有書寫眾寶嚴飾，復持種種上

妙花鬘乃至燈明經須臾頃供養恭敬、尊重讚歎，是善男子、善女人等

由此因緣所獲福聚，甚多於彼無量無邊、不可思議、不可稱計。何以

故？世尊！由此般若波羅蜜多能總攝藏一切善法，所謂十善業道，若

四靜慮、四無量、四無色定，若三十七菩提分法，若三解脫門，若八

解脫、九次第定，若五眼、六神通，若布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜

多，若內空乃至無性自性空，若真如乃至不思議 界，若斷界乃至無為

界，若四聖諦觀，若十二緣起觀，若淨觀地乃至如來地，若極喜地乃

至法雲地，若一切陀羅尼門、三摩地門，若如來十力乃至十八佛不共

法，若無忘失法、恒住捨性，若一切智、道相智、一切相智，若餘無

量無邊佛法，皆攝入此甚深般若波羅蜜多。

「世尊！如是般若波羅蜜多是諸如來真實法印，亦是一切聲聞、

獨覺真實法印。一切如來、應、正等覺於此中學，已、正、當證無上

菩提；一切聲聞及諸獨覺於此中學，已、正、當至涅槃彼岸。由此因

緣，若善男子、善女人等不離一切智智心，以無所得為方便，於此般

若波羅蜜多甚深經典，至心聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思惟，

廣為有情宣說流布，或有書寫眾寶嚴飾，復持種種上妙花鬘乃至燈明

供養恭敬、尊重讚歎，所獲福聚無量無邊、不可思議、不可稱計，諸

餘福聚皆不能及。」

第三分稱揚功德品第六之一

爾時，佛告天帝釋言：「如是！如是！如汝所說。憍尸迦！若善

男子、善女人等不離一切智智心，以無所得為方便，於此般若波羅蜜

多甚深經典，至心聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思惟，廣為有

情宣說流布，或有書寫眾寶嚴飾，復持種種上妙花鬘乃至燈明供養恭

敬、尊重讚歎，所獲福聚無量無邊、不可思議、不可稱計。何以故？



19

憍尸迦！由此般若波羅蜜多普能成辦一切如來、應、正等覺一切智、

道相智、一切相智，亦能成辦布施等五波羅蜜多，亦能成辦內空乃至

無性自性空，亦能成辦真如乃至不思議界，亦能成辦斷界乃至無為界，

亦能成辦苦、集、滅、道聖諦，亦能成辦三十七種菩提分法，亦能成

辦四靜慮、四無量、四無色定，亦能成辦八解脫、九次第定，亦能成

辦三解脫門，亦能成辦淨觀地乃至如來地，亦能成辦極喜地乃至法雲

地，亦能成辦五眼、六神通，亦能成辦如來十力乃至十八佛不共法，

亦能成辦無忘失法、恒住捨性，亦能成辦陀羅尼門、三摩地門，亦能

成辦成熟有情、嚴淨佛土，亦能成辦聲聞、獨覺及無上乘，亦能成辦

諸佛無上正等菩提。

「是故，憍尸迦！若善男子、善女人等不離一切智智心，以無所

得為方便，於此般若波羅蜜多甚深經典，至心聽聞、受持、讀誦、精

勤修學、如理思惟，廣為有情宣說流布，或有書寫眾寶嚴飾，復持種

種上妙花鬘乃至燈明供養恭敬、尊重讚歎，以前所造窣堵波福比此福

聚百分不及一，千分不及 一，乃至鄔波尼殺曇分亦不及一。何以故？

憍尸迦！若此般若波羅蜜多甚深經典在贍部洲人中住者，即此世間佛、

法、僧寶常不滅沒。由此因緣，世間常有十善業道，若四靜慮、四無

量、四無色定，若布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多，如是乃至若一切

智、道相智、一切相智，若剎帝利大族、婆羅門大族、長者大族、居

士大族，若四大王眾天乃至非想非非想處天，若聲聞、獨覺、無上大

乘，若預流果乃至獨覺菩提，若菩薩摩訶薩成熟有情、嚴淨佛土修諸

菩薩摩訶薩行，若諸如來、應、正等覺證得無上正等菩提轉妙法輪度

有情類，如是勝事常不滅沒。」

爾時，於此三千大千堪忍世界，所有四大王眾天乃至色究竟天，

同聲共白天帝釋言：「大仙！於此甚深般若波羅蜜多常應聽聞、受持、

讀誦、精勤修學、如理思惟、供養恭敬、尊重讚歎。所以者何？若能

於此甚深般若波羅蜜多，至心聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思



20

惟、供養恭敬、尊重讚 歎，則令一切惡法損減、善法增益，亦令一切

天眾增益、諸阿素洛朋黨損減，亦令一切佛、法、僧眼常不損壞，亦

令一切佛、法、僧種常不斷絕。大仙當知！由三寶種不斷絕故，世間

便有布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多，亦有內空乃至

無性自性空，廣說乃至亦有一切智、道相智、一切相智，亦有預流果

乃至獨覺菩提，亦有菩薩摩訶薩行、諸佛無上正等菩提，亦有聲聞、

獨覺、菩薩及諸如來應正等覺。是故，大仙！常應於此甚深般若波羅

蜜多，至心聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思惟、供養恭敬、尊

重讚歎。」

爾時，佛告天帝釋言：「憍尸迦！汝應於此甚深般若波羅蜜多，

至心聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思惟、供養恭敬、尊重讚歎。

所以者何？若阿素洛及惡朋黨起如是念：『我等當與諸天戰諍。』爾

時，汝等諸天眷屬，應各至誠誦念如是甚深般若波羅蜜多，供養恭敬、

尊重讚歎。時，阿素洛及彼朋黨所起惡心即皆自滅。若諸天子或諸天

女五衰相現，其心驚惶怖畏殞沒墮諸惡趣。爾時，汝等諸天眷屬，應

住其前至誠誦念甚深般若波羅蜜 多。時，彼天子或彼天女，聞此般若

波羅蜜多，善根力故，於此般若波羅蜜多生淨信故，五衰相沒身心安

隱。設有命終還生本處，受天富樂倍勝於 前。所以者何？聞信般若波

羅蜜多福力大故。

「憍尸迦！若善男子、善女人等，或諸天子及諸天女，甚深般若

波羅蜜多一經其耳，善根力故，定得無上正等菩提。所以者何？三世

諸佛及諸弟子，皆學如是甚深般若波羅蜜多，已、正、當證所求無上

正等菩提入無餘依般涅槃界。何以故？憍尸迦！甚深般若波羅蜜多普

攝一切菩提分法，若聲聞 法、若獨覺法、若菩薩法、若如來法皆具攝

故。」

時，天帝釋即白佛言：「甚深般若波羅蜜多是大神呪，是大明呪，

是無上呪，是無等等呪，是一切呪王，最尊最勝、最上最妙，能伏一



21

切，不為一切之所降伏。所以者何？甚深般若波羅蜜多能滅一切惡不

善法，能滿一切殊勝善法。」

爾時，佛告天帝釋言：「如是！如是！如汝所說。所以者何？三

世諸佛皆依如是甚深般若波羅蜜多大神呪王，證得無上正等菩提，轉

妙法輪度有情 眾。何以故？憍尸迦！依深般若波羅蜜多世間便有十善

業道，若施、戒、修，若四靜慮、四無量、四無色定，若布施波羅蜜

多乃至般若波羅蜜多，廣說乃至若一切智、道相智、一切相智，若預

流果乃至獨覺菩提，若諸菩薩摩訶薩行，若佛無上正等菩提。

「復次，憍尸迦！依深般若波羅蜜多有菩薩摩訶薩，依菩薩摩訶

薩有十善業道，廣說乃至有佛無上正等菩提，亦有聲聞、獨覺、菩薩

及正等覺出現世間。譬如依因滿月輪故，藥星山海皆得增盛，如是依

因諸菩薩故，十善業道廣說乃至諸佛無上正等菩提功德藥物皆得增盛，

一切人、天、聲聞、獨 覺、有學、無學、賢聖星辰亦得增盛，一切菩

薩及諸如來應正等覺諸山、大海亦得增盛。若諸如來、應、正等覺未

出世時，唯有菩薩摩訶薩眾具大方便善巧力故，為諸有情無倒宣說世、

出世法。所以者何？世間所有人乘、天乘、若聲聞乘、若獨覺乘、若

無上乘，皆從菩薩摩訶薩眾方便善巧而得成辦，菩薩所有方便善巧，

皆由般若波羅蜜多而得成辦。諸菩薩摩訶薩成就方便善巧力故，能滿

布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多，廣說乃至能滿一切 智、道相智、一

切相智，能得三十二大士相、八十隨好，不墮聲聞、獨覺等地，成熟

有情、嚴淨佛土，攝受菩薩壽量圓滿、眾具圓滿、淨土圓滿、種姓圓

滿、色力圓滿，乃至證得一切智智。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等，於此般若波羅蜜多甚深

經典，至心聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思惟、書寫、解說、

廣令流布，當得成就現在未來世、出世間功德勝利。」

時，天帝釋即白佛言：「是善男子、善女人等，云何成就現在未

來世、出世間功德勝利？」



22

佛告憍尸迦：「是善男子、善女人等，現在不為一切毒藥、厭禱、

呪術之所傷害，火不能燒，水不能溺，諸刀杖等亦不能害，乃至不為

四百四病之所夭歿，唯除先世定業異熟現世應受。憍尸迦！是善男子、

善女人等若遭官事怨賊逼迫，至心誦念甚深般若波羅蜜多，若至其所

終不為彼譴罰加害。何以故？憍尸迦！甚深般若波羅蜜多威德勢力法

令爾故。憍尸迦！是善男子、善女人等，若有欲至國王、王子、大臣

等處，至心誦念甚深般若波羅蜜 多，必為王等歡喜問訊恭敬供養。何

以故？憍尸迦！是善男子、善女人等，常於有情不離慈、悲、喜、捨

心故。憍尸迦！是善男子、善女人等，當得成就諸如是等所有現在功

德勝利。

「憍尸迦！是善男子、善女人等，隨所生處常不遠離十善業道，

若施、戒、修，若四靜慮、四無量、四無色定，若六波羅蜜多，廣說

乃至若一切智、道相智、一切相智，若三十二大士相、八十隨好，不

墮地獄、傍生、鬼界，除乘願力往彼受生與諸有情作饒益事。隨所生

處常具諸根，形貌端嚴支分無缺，永不生在貧窮、下賤、工商、雜類、

屠膾、漁獵、盜賊、獄吏、旃荼羅家、補羯娑家、戍達羅等諸鄙穢族，

多生有佛嚴淨土中蓮花化生，不造眾惡，常不遠離迅疾神通，隨心所

欲遊諸佛土，親近供養諸佛世尊，成熟有情、嚴淨佛土，聽聞正法如

說修行，漸次證得一切智智。憍尸迦！是善男子、善女人等當得成就

諸如是等所有未來功德勝利。

「是故，憍尸迦！若善男子、善女人等欲得如是現在未來世、出

世間功德勝利，乃至無上正等菩提常不離者，應於如是甚深般若波羅

蜜多，不離一切智智心，以無所得為方便，至心聽聞、受持、讀誦、

精勤修學、如理思惟、書寫、解說、廣令流布，復持種種上妙花鬘、

塗散等香、衣服、瓔珞、寶幢、幡蓋、眾妙、珍奇、伎樂、燈明，供

養恭敬、尊重讚歎無得暫捨。」

爾時，眾多外道梵志欲求佛過來詣佛所。時，天帝釋見已念言：



23

「今此眾多外道梵志來趣法會伺求佛短，將非般若留難事耶？我當誦

念從佛所受甚深般若波羅蜜多，令彼邪徒復道而去。」

念已，便誦甚深般若波羅蜜多，於是眾多外道梵志，遙申敬禮右

遶世尊，復道而去。時，舍利子見已念言：「彼有何緣適來還去？」

佛知其意告舍利子：「彼外道等來求我失，由天帝釋誦念般若波

羅蜜多令彼還去。舍利子！我都不見彼外道等有少白法，唯懷惡心為

求我過來至我 所。舍利子！我都不見一切世間有諸天魔及外道等有情

之類，說般若時，懷悖惡心來求得便。何以故？舍利子！由此三千大

千世界一切天眾，若諸聲聞、獨覺、菩薩、佛及一切具大威力龍神、

藥叉、阿素洛等，皆共守護甚深般若波羅蜜多，不令邪徒為作留難。

何以故？舍利子！是諸天等皆依般若波羅蜜多威力生故。

「又，舍利子！十方各如殑伽沙界一切如來應正等覺、聲聞、獨

覺、菩薩、諸天、龍神、藥叉、阿素洛等，皆共守護甚深般若波羅蜜

多，不令邪徒為作留難。何以故？舍利子！彼如來等皆依般若波羅蜜

多威力生故。」

爾時，惡魔竊作是念：「今佛四眾前後圍遶，欲、色界天皆來集

會，宣說般若波羅蜜多。此中定有諸大菩薩親於佛前受菩提記，當得

無上正等菩提，轉妙法輪空我境界，我當往至破壞其眼。」作是念已，

化作四軍奮威勇銳來詣佛所。

時，天帝釋見已念言：「將非惡魔化作斯事欲來惱佛，并與般若

波羅蜜多而作留難？何以故？如是四軍嚴飾殊麗，摩揭陀國影堅大王

四種勝軍所不能及，憍薩羅國勝軍大王四種勝軍亦不能及，劫比羅國

釋種大王四種勝軍亦不能及，吠舍離國栗呫毘王四種勝軍亦不能及，

吉祥茅國諸力士王四種勝軍亦不能及，由斯觀察，如是四軍定是惡魔

之所化作。惡魔長夜伺求佛短，壞諸有情所修勝事，我當誦念從佛所

受甚深般若波羅蜜多，令彼惡魔復道而去。」

時，天帝釋念已，便誦甚深般若波羅蜜多，於是惡魔復道而去，



24

甚深般若波羅蜜多大神呪王力所逼故。

爾時，會中所有四大王眾天乃至色究竟天，俱時化作諸妙天花及

香鬘等種種供具，踊身空中而散佛上，合掌恭敬同白佛言：「願此般

若波羅蜜多在贍部洲人中久住。所以者何？乃至般若波羅蜜多在贍部

洲人間流布，當知是處佛、法、僧寶常不滅沒，於此三千大千世界乃

至十方無量無數無邊佛國亦復如是，由是因緣，諸菩薩摩訶薩所修勝

行亦可了知。隨諸方域有善男子、善女人等，以淨信心書持般若波羅

蜜多供養恭敬，當知是處有妙光明除滅闇冥生諸勝福。」

爾時，佛告諸天眾言：「如是！如是！如汝所說。乃至般若波羅

蜜多在贍部洲人間流布，當知是處佛、法、僧寶常不滅沒，廣說乃至

隨諸方域有善男子、善女人等，以淨信心書持般若波羅蜜多供養恭敬，

當知是處有妙光明除滅闇冥生諸勝福。」

時，諸天眾復各化作諸妙天花及香鬘等而散佛上，重白佛言：「若

善男子、善女人等能於般若波羅蜜多，至心聽聞、受持、讀誦、精勤

修學、如理思惟、書寫、解說、廣令流布，一切惡魔及彼眷屬不能得

便，我等天眾亦常隨逐勤加守護令無損惱。所以者何？我等天眾尊重

法故，敬彼如佛或如世尊所重弟子。」

時，天帝釋復白佛言：「是善男子、善女人等非少善根能辦此事，

定於先世無量佛所多集善根、多發正願、多供養佛、多事善友，乃能

於此甚深般若波羅蜜多，至心聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思

惟、書寫、解說、廣令流布。世尊！若善男子、善女人等欲得諸佛一

切智智，當學般若波羅蜜多，欲得般若波羅蜜多，當學諸佛一切智智。

何以故？諸佛所得一切智智，皆從般若波羅蜜多而得起故；一切般若

波羅蜜多，皆從諸佛一切智智而得起故。所以者何？諸佛所得一切智

智不異般若波羅蜜多，一切般若波羅蜜多不異諸佛一切智智，諸佛所

得一切智智與此般若波羅蜜多，當知無二亦無二分。」

爾時，佛告天帝釋言：「如是！如是！如汝所說。是故般若波羅



25

蜜多功德威神甚奇希有。」

爾時，具壽慶喜白佛言：「世尊！何緣如來、應、正等覺不廣稱

讚布施等五波羅蜜多廣說乃至一切相智名字功德，但廣稱讚第六般若

波羅蜜多名字功德？」

佛告慶喜：「第六般若波羅蜜多能與前五波羅蜜多廣說乃至一切

相智為尊為導，故我但廣稱讚般若波羅蜜多名字功德。

「復次，慶喜！於意云何？若不迴向一切智智，而修布施廣說乃

至一切相智，名真修布施波羅蜜多乃至一切相智不？」慶喜答言：「不

也！世尊！不也！善逝！」

佛告慶喜：「要由迴向一切智智，而修布施廣說乃至一切相智，

乃可名為真修布施波羅蜜多廣說乃至一切相智。是故我說第六般若波

羅蜜多能與前五波羅蜜多廣說乃至一切相智為尊為導，故我但廣稱讚

般若波羅蜜多名字功德。」

爾時，慶喜復白佛言：「云何迴向一切智智，而修布施波羅蜜多

廣說乃至一切相智？」

佛告慶喜：「以無二為方便、無生為方便、無所得為方便，迴向

一切智智，應修布施波羅蜜多廣說乃至一切相智。」

具壽慶喜復白佛言：「以何無二為方便、無生為方便、無所得為

方便，迴向一切智智，應修布施波羅蜜多廣說乃至一切相智？」

佛告慶喜：「以色乃至一切相智無二為方便、無生為方便、無所

得為方便，迴向一切智智，應修布施波羅蜜多廣說乃至一切相智。」

爾時，慶喜復白佛言：「云何以色乃至一切相智無二為方便、無

生為方便、無所得為方便，迴向一切智智，應修布施波羅蜜多廣說乃

至一切相智？」佛告慶喜：「色色性空，乃至一切相智一切相智性空。

何以故？以色乃至一切相智性空，與布施波羅蜜多廣說乃至一切相智

皆無二無二分故。

「慶喜當知！由般若波羅蜜多故能迴向一切智智，由迴向一切智



26

智故能令布施波羅蜜多廣說乃至一切相智究竟圓滿。是故般若波羅蜜

多於布施等波羅蜜多廣說乃至一切相智為尊為導，故我但廣稱讚般若

波羅蜜多。

「慶喜當知！譬如大地以種散中，眾緣和合便得生長，應知大地

與種生長，為所依止，為能建立。如是般若波羅蜜多及所迴向一切智

智，與布施等波羅蜜多廣說乃至一切相智為所依止，為能建立，令得

生長，故此般若波羅蜜多於布施等波羅蜜多廣說乃至一切相智為尊為

導，故我但廣稱讚般若波羅蜜多。」

爾時，天帝釋白佛言：「世尊！今者如來、應、正等覺於此般若

波羅蜜多功德勝利說猶未盡。所以者何？我從世尊所受般若波羅蜜多

功德勝利甚深甚廣量無邊際。諸善男子、善女人等，於此般若波羅蜜

多甚深經典，至心聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思惟、書寫、

解說、廣令流布，復持種種上妙花鬘乃至燈明而為供養，所獲功德亦

無邊際。若善男子、善女人等，於此般若波羅蜜多甚深經典，至心聽

聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思 惟、書寫、解說、廣令流布，則

為攝受一切佛法。由此因緣，世間便有十善業道，若施、戒、修，若

四靜慮、四無量、四無色定，若六波羅蜜多乃至一切相智，若預流果

乃至無上正等菩提，若剎帝利大族乃至居士大族，若四大王眾天乃至

非想非非想處天，若餘世間一切勝事無不出現。」

爾時，佛告天帝釋言：「憍尸迦！我不說此甚深般若波羅蜜多但

有前說功德勝利。何以故？憍尸迦！甚深般若波羅蜜多具足無邊功德

勝利，分別演說不可盡故。憍尸迦！我亦不說於此般若波羅蜜多甚深

經典，至心聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思惟、書寫、解說、

廣令流布，復持種種上妙花鬘乃至燈明而為供養，諸善男子、善女人

等但有前說功德勝利。何以故？憍尸迦！若善男子、善女人等不離一

切智智心，以無所得為方便，於此般若波羅蜜多甚深經典，至心聽聞、

受持、讀誦、精勤修學、如理思惟、書寫、解說、廣令流布，復持種



27

種上妙花鬘乃至燈明而為供養。是善男子、善女人等，成就無量殊勝

戒蘊、定蘊、慧蘊、解脫蘊、解脫智見蘊。

「憍尸迦！是善男子、善女人等當知如佛。何以故？受持過去、

未來、現在一切如來、應、正等覺無上道故，決定趣向佛菩提故，利

益安樂一切有情無窮盡故，超諸聲聞、獨覺地故。憍尸迦！聲聞、獨

覺所有戒蘊、定蘊、慧蘊、解脫蘊、解脫智見蘊，比此善男子、善女

人等所有戒蘊、定蘊、慧蘊、解脫蘊、解脫智見蘊，百分不及一，千

分不及一，乃至鄔波尼殺曇分亦不及一。何以故？憍尸迦！是善男子、

善女人等超過一切聲聞、獨覺下劣心想，於諸聲聞、獨覺乘法終不稱

讚，於一切法無所不知，謂能正知無所有故。

「憍尸迦！若善男子、善女人等不離一切智智心，以無所得為方

便，於此般若波羅蜜多甚深經典，至心聽聞、受持、讀誦、精勤修學、

如理思惟、書寫、解說、廣令流布，復持種種上妙華鬘乃至燈明供養

恭敬、尊重讚歎，我說獲得現在、未來無量無邊功德勝利。」

時，天帝釋即白佛言：「我等諸天常隨守護是善男子、善女人等，

不令一切人非人等種種惡緣之所損害。」

爾時，佛告天帝釋言：「若善男子、善女人等以應一切智智心，

用無所得為方便，於此般若波羅蜜多甚深經典受持、讀誦，時有無量

百千天子，為聽法故皆來集會，歡喜踊躍敬受如是甚深般若波羅蜜多。

「憍尸迦！若善男子、善女人等以應一切智智心，用無所得為方

便，宣說如是甚深般若波羅蜜多相應之法，時有無量諸天子等，皆來

集會，以天威力令說法師增益辯才宣揚無盡。

「憍尸迦！若善男子、善女人等以應一切智智心，用無所得為方

便，宣說如是甚深般若波羅蜜多時，有無量諸天子等，敬重法故皆來

集會，以天威力令說法師辯才無滯，設有障難不能遮斷。

「憍尸迦！諸善男子、善女人等以應一切智智心，用無所得為方

便，於此般若波羅蜜多甚深經典，至心聽聞、受持、讀誦、精勤修學、



28

如理思惟、書寫、解說、廣令流布，復持種種上妙花鬘乃至燈明而為

供養，於現在世當獲無邊功德勝利，魔及魔軍不能惱害。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等，於四眾中宣說般若波羅

蜜多，心無怯怖不為一切論難所伏。所以者何？彼由如是甚深般若波

羅蜜多大神呪王所護持故，又此般若波羅蜜多祕密藏中具廣分別一切

法故，謂善法、非善法，有記法、無記法，有漏法、無漏法，有為法、

無為法，世間法、出世間法，共法、不共法，聲聞法、獨覺法、菩薩

法、如來法，諸如是等無量無邊差別法門皆入此攝。又由如是諸善男

子、善女人等善住內空乃至無性自性空，都不見有能論難者，亦不見

有所論難者，亦不見有所說般若波羅蜜多。以是故，憍尸迦！此善男

子、善女人等，由深般若波羅蜜多大神呪王所護持故，不為一切異學

論難之所屈伏。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等於此般若波羅蜜多甚深經

典，至心聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思惟、書寫、解說、廣

令流布，是善男子、善女人等，心常不驚不恐不怖，心不沈沒亦不憂

悔。所以者何？是善男子、善女人等，不見有法可令驚恐乃至憂悔。

憍尸迦！若善男子、善女人輩欲得此等現在無邊功德勝利，當於般若

波羅蜜多甚深經典，至心聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思惟、

書寫、解說、廣令流布，復持種種上妙花鬘乃至燈明供養恭敬、尊重

讚歎無得暫捨。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等以應一切智智心，用無所

得為方便，能於般若波羅蜜多甚深經典，至心聽聞、受持、讀誦、精

勤修學、如理思惟、書寫、解說、廣令流布，復持種種上妙花鬘乃至

燈明供養恭敬、尊重讚歎；是善男子、善女人等，恒為父母、師長、

親友、國王、大臣及諸沙 門、婆羅門等之所敬愛，亦為十方無邊世界

諸佛、菩薩、獨覺、聲聞之所護念，復為世間諸天、魔、梵、人及非

人、阿素洛等之所守衛。是善男子、善女人等成就最勝無斷辯才，於



29

一切時能修布施乃至般若波羅蜜多廣說乃至一切相智，成熟有情、嚴

淨佛土常無懈廢。是善男子、善女人等成就菩薩殊勝神通，遊諸佛土

自在無礙；是善男子、善女人等不為一切外道異論之所降伏，而能降

伏外道異論。

「憍尸迦！若善男子、善女人等欲得如是現在未來無斷無盡功德

勝利，應於般若波羅蜜多甚深經典，以應一切智智心，用無所得為方

便，至心聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思惟、書寫、解說、廣

令流布，復持種種上妙花鬘乃至燈明供養恭敬、尊重讚歎。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等書寫如是甚深般若波羅蜜

多，種種莊嚴置清淨處供養恭敬、尊重讚歎。時，此三千大千國土及

餘十方無邊世界，所有四大王眾天乃至廣果天已發無上菩提心者常來

是處，觀禮、讀誦如是般若波羅蜜多，供養恭敬、尊重讚歎，右遶禮

拜合掌而去；所有淨居天亦常來此，觀禮、讀誦、供養恭敬、尊重讚

歎，右遶禮拜合掌而去；有大威德諸龍、藥叉廣說乃至人非人等亦常

來此，觀禮、讀誦、供養恭敬、尊重讚歎，右遶禮拜合掌而去。憍尸

迦！是善男子、善女人等應作是念：『今此三千大千國土及餘十方無

邊世界，一切天、龍廣說乃至人非人等常來至 此，觀禮、讀誦我所書

寫甚深般若波羅蜜多，供養恭敬、尊重讚歎，右遶禮拜合掌而去，此

我則為已設法施。』作是念已歡喜踊躍，令所獲福倍復增長。

「憍尸迦！是善男子、善女人等，由此三千大千國土及餘十方無

邊世界天、龍、藥叉、阿素洛等常隨擁護，不為一切人非人等之所惱

害，唯除宿世定惡業因現在應熟，或轉重惡現世輕受。憍尸迦！是善

男子、善女人等，由此般若波羅蜜多甚深經典大威神力，獲如是等現

世種種功德勝利，謂諸天等已發無上菩提心者，或依佛法已得殊勝利

樂事者，敬重法故常隨守護增其勢力。何以故？憍尸迦！是善男子、

善女人等已發無上正等覺心，恒為救拔諸有情故，恒為成熟諸有情故，

恒為不捨諸有情故，恒為利樂諸有情故。彼諸天等亦復如是，由此因



30

緣常來擁護，令諸災橫不能侵惱。」

大般若波羅蜜多經卷第五百二

大般若波羅蜜多經卷第五百三

三藏法師玄奘奉 詔譯

第三分稱揚功德品第六之二

爾時，天帝釋白佛言：「世尊！是善男子、善女人等，以何驗知

有此三千大千國土及餘十方無邊世界天、龍、藥叉、阿素洛等來至其

處，觀禮、讀誦彼所書持甚深般若波羅蜜多，供養恭敬、尊重讚歎，

合掌右遶、歡喜護念？」

爾時，佛告天帝釋言：「是善男子、善女人等，若見般若波羅蜜

多甚深經典所在之處有妙光明，或聞其處異香氛郁，或復聞有微細樂

音，當知爾時有大神力威德熾盛諸天、龍等來至其處，觀禮、讀誦彼

所書持甚深般若波羅蜜多，供養恭敬、尊重讚歎，合掌右遶、歡喜護

念。

「復次，憍尸迦！是善男子、善女人等修鮮淨行嚴麗其處，至心

供養甚深般若波羅蜜多，當知爾時有大神力威德熾盛諸天、龍等來至

其處，觀禮、讀誦彼所書持甚深般若波羅蜜多，供養恭敬、尊重讚歎，

合掌右遶、歡喜護念。

「憍尸迦！隨有如是具大神力威德熾盛諸天、龍等來至其處，此

中所有惡鬼、邪神驚怖退散無敢住者。由此因緣，是善男子、善女人

等心便廣大起淨勝解，所修善業倍復增明，諸有所為皆無障礙。

「以是故，憍尸迦！甚深般若波羅蜜多隨所在處，應當周匝除去

糞穢，掃拭、塗治、香水散灑，敷設寶座而安置之；燒香、散花、張



31

施幰蓋，寶幢、幡鐸間飾其中，眾妙、珍奇、金銀寶器、衣服、瓔珞、

伎樂、燈明，種種雜綵莊嚴其處。若能如是供養般若波羅蜜多甚深經

典，便有無量具大神力威德熾盛諸天、龍等來至其處，觀禮、讀誦彼

所書持甚深般若波羅蜜多，供養恭敬、尊重讚歎，合掌右遶、歡喜護

念。

「復次，憍尸迦！是善男子、善女人等若能如是供養恭敬、尊重

讚歎甚深般若波羅蜜多，決定當得身心無倦、身心安樂、身心調柔、

身心輕利。繫心般若波羅蜜多，夜寢息時無諸惡夢唯得善夢，謂見如

來、應、正等覺身真金色相好莊嚴，放大光明普照一切，聲聞、菩薩

前後圍遶，身處眾中，聞佛為說布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般

若波羅蜜多乃至無上正等菩提相應之法，復聞分別布施、淨戒、安忍、

精進、靜慮、般若波羅蜜多乃至無上正等菩提相應之義。或於夢中見

菩提樹，其量高廣眾寶莊嚴，有菩薩摩訶薩往詣其下結跏趺坐，證得

無上正等菩提，轉妙法輪度有情眾。或於夢中見有無量百千俱胝那庾

多數大菩薩眾，論議決擇種種法義，謂應如是成熟有情、嚴淨佛土，

修菩薩行降伏魔軍，斷煩惱習趣證無上正等菩提。或復夢中見十方界

各有無量百千俱胝那庾多佛，亦聞其聲，謂某世界有某如來、應、正

等覺，若干百千俱胝那庾多菩薩摩訶薩聲聞弟子恭敬圍遶說如是法。

或復夢中見十方界各有無量百千俱胝那庾多佛入般涅槃，彼一一佛般

涅槃後，各有施主為供養佛設利羅故，以妙七寶各起無量百千俱胝那

庾多數大窣堵波，復於一一窣堵波所，各以無量上妙花鬘、塗散等香、

衣服、瓔珞、寶幢、幡蓋、眾妙、珍奇、伎樂、燈明，經無量劫供養

恭敬、尊重讚歎。

「憍尸迦！是善男子、善女人等見如是類諸善夢相，若睡若覺身

心安樂，諸天神等益其精氣，令彼自覺身體輕便。由此因緣，不多貪

著飲食、醫藥、衣服、臥具，於四供養其心輕微，如瑜伽師入勝妙定，

由彼定力滋潤身心，從定出已雖遇美饍而心輕微，此亦如是。何以故？



32

憍尸迦！是善男子、善女人等，由此三千大千國土及餘十方無邊世界，

一切如來應正等覺、聲聞、菩薩、天、龍、藥叉、阿素洛等具大神力

勝威德者慈悲護念，以妙精氣冥注身心，令其志勇體充盛故。

「憍尸迦！若善男子、善女人等，欲得如是現在種種功德勝利，

應發一切智智心，以無所得為方便，於此般若波羅蜜多甚深經典，至

心聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思惟、書寫、解說、廣令流布。

「憍尸迦！若善男子、善女人等，雖於般若波羅蜜多甚深經典，

不能聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思惟，廣為有情宣說流布，

而但書寫眾寶嚴飾，復持無量上妙花鬘乃至燈明供養恭敬、尊重讚歎，

亦得如前所說種種功德勝利。何以故？憍尸迦！是善男子、善女人等，

能廣利樂無量無邊諸有情故。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等以應一切智智心，用無所

得為方便，於此般若波羅蜜多甚深經典，至心聽聞、受持、讀誦、精

勤修學、如理思惟、書寫、解說、廣令流布，復持種種上妙花鬘乃至

燈明而為供養。是善男子、善女人等所獲福聚無量無邊，勝餘有情盡

其形壽，以無量種上妙飲 食、衣服、臥具、醫藥資緣，供養十方一切

世界諸佛菩薩及聲聞眾，亦勝十方佛及弟子般涅槃後，有為供養設利

羅故，以妙七寶起窣堵波高廣嚴麗， 復以無量天妙花鬘乃至燈明，盡

其形壽供養恭敬、尊重讚歎。何以故？憍尸迦！十方諸佛及弟子眾，

皆因如是甚深般若波羅蜜多而生長故。」

第三分佛設利羅品第七

爾時，佛告天帝釋言：「憍尸迦！假使充滿此贍部洲佛設利羅以

為一分，有書般若波羅蜜多甚深經典復為一分，此二分中汝取何者？」

天帝釋言：「我意寧取甚深般若波羅蜜多。所以者何？我於諸佛

設利羅所非不信樂、供養恭敬、尊重讚歎，然諸佛身及設利羅，皆因

般若波羅蜜多甚深經典而出生故，皆由般若波羅蜜多功德勢力所熏修



33

故，乃為一切世間天、人、阿素洛等供養恭敬、尊重讚歎。」

時，舍利子謂帝釋言：「憍尸迦！甚深般若波羅蜜多，無色、無

見、無對、一相，所謂無相，無相之法既不可取，汝云何取？何以故？

憍尸迦！甚深般若波羅蜜多無取無捨、無增無減、無聚無散、無益無

損、無染無淨，不與諸佛、菩薩、獨覺、聲聞之法，不棄愚夫異生之

法，不與無為界，不棄有為界，不與諸空，不棄諸有，不與波羅蜜多

乃至一切相智，不棄一切雜染之法。」

爾時，天帝釋報舍利子言：「如是！如是！誠如所說。大德！若

如實知甚深般若波羅蜜多，無色、無見、無對、一相，所謂無相，無

取無捨乃至不與一切相智，不棄一切雜染之法，是為真取甚深般若波

羅蜜多，亦真修行甚深般若波羅蜜多。所以者何？般若、靜慮、精進、

安忍、淨戒、布施波羅蜜多不隨二行，無二相故。」

爾時，佛讚天帝釋言：「善哉！善哉！如汝所說。甚深般若波羅

蜜多乃至布施波羅蜜多不隨二行，無二相故。憍尸迦！諸有欲令甚深

般若波羅蜜多乃至布施波羅蜜多有二相者，則為欲令真如乃至不思議

界亦有二相。何以故？憍尸迦！甚深般若波羅蜜多乃至布施波羅蜜多，

與真如乃至不思議界皆無二、無二分故。」

時，天帝釋復白佛言：「甚深般若波羅蜜多，世間天、人、阿素

洛等皆應至誠禮拜右遶，供養恭敬、尊重讚歎。所以者何？一切菩薩

摩訶薩眾皆於般若波羅蜜多，精勤修學證得無上正等菩提。

「世尊！如我坐在三十三天善法殿中天帝座上，為諸天眾宣說正

法時，有無量諸天子等來至我所聽我所說，供養恭敬、尊重讚歎，右

遶禮拜合掌而去。我若不在彼法座時，諸天子等亦來其處，雖不見我，

如我在時恭敬供養，咸言：『此處是天帝釋為諸天等說法之座，我等

皆應如天主在，供養右遶禮拜而去。』世尊！如是般若波羅蜜多，若

有書寫、受持、讀誦、廣為有情宣說流布，當知是處恒有此土并餘十

方無邊世界無量無數天、龍、藥叉、阿素洛等皆來集會。設無說者，



34

敬重法故，亦於是處供養恭敬、尊重讚歎，禮拜而去。何以故？一切

如來、應、正等覺及諸菩薩摩訶薩眾、獨覺、聲聞、一切有情所有樂

具，皆依般若波羅蜜多而得有故。佛設利羅，亦由般若波羅蜜多功德

熏修受供養故。

「世尊！甚深般若波羅蜜多，與諸菩薩摩訶薩行及所證得一切智

智為因為緣，為所依止，為能引發，是故我說：假使充滿此贍部洲佛

設利羅以為一分，有書般若波羅蜜多甚深經典復為一分，此二分中我

意寧取甚深般若波羅蜜多。

「世尊！我若於此甚深般若波羅蜜多，受持、讀誦、正憶念時，

心契法故，都不見有諸怖畏相。所以者何？甚深般若波羅蜜多無相無

狀無言無說。由深般若波羅蜜多無相無狀無言無說，靜慮等五波羅蜜

多廣說乃至一切相智亦無相無狀無言無說。世尊！若深般若波羅蜜多

有相有狀有言有說，非無相狀及言說者，不應如來、應、正等覺，知

一切法無相無狀無言無說，證得無上正等菩提，為諸有情說一切法無

相無狀無言無說。世尊！由深般若波羅蜜多無相無狀無言無說，非有

相狀及有言說，是故如來、應、正等覺，知一切法無相無狀無言無說，

證得無上正等菩提，為諸有情說一切法無相無狀無言無說。

「世尊！是故般若波羅蜜多甚深經典，應受一切世間天、人、阿

素洛等，以無量種上妙花鬘乃至燈明供養恭敬、尊重讚歎。世尊！若

有於此甚深般若波羅蜜多，至心聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理

思惟、書寫、解說、廣令流布，復以無量上妙花鬘乃至燈明供養恭敬、

尊重讚歎，決定不復墮諸惡趣、邊鄙、達絮、蔑戾車中，不墮聲聞、

獨覺等地，必趣無上正等菩提，常見諸佛、恒聞正法、不離善友，嚴

淨佛土、成熟有情，從一佛國至一佛國，以無量種上妙供具，供養恭

敬、尊重讚歎諸佛世尊及諸菩薩摩訶薩眾。

「復次，世尊！假使充滿三千世界佛設利羅以為一分，有書般若

波羅蜜多甚深經典復為一分，此二分中我意寧取甚深般若波羅蜜多。



35

何以故？一切如來、應、正等覺及三千界佛設利羅，皆從般若波羅蜜

多而出生故；又三千界佛設利羅，皆由般若波羅蜜多功德勢力所熏修

故，得諸天、人、阿素洛等供養恭敬、尊重讚歎。由此因緣，若善男

子、善女人等，供養恭敬、尊重讚歎佛設利羅，決定不生諸險惡趣，

常生善趣受諸富樂，隨心所願乘三乘法，畢竟證得三乘涅槃。

「復次，世尊！諸善男子、善女人等若見如來、應、正等覺，若

見般若波羅蜜多甚深經典，此二功德平等無異。何以故？甚深般若波

羅蜜多與諸如來、應、正等覺平等無二、無二分故。

「復次，世尊！若有如來、應、正等覺住三示導，為諸有情宣說

正法，所謂契經乃至論議，若善男子、善女人等於深般若波羅蜜多，

受持、讀誦、廣為他說，此二功德平等無異。何以故？若彼如來、應、

正等覺，若三示導，若所宣說十二分教，皆依般若波羅蜜多而出生故。

「復次，世尊！若十方界如殑伽沙諸佛世尊住三示導，為諸有情

宣說正法，所謂契經乃至論議，若善男子、善女人等於深般若波羅蜜

多，受持、讀誦、廣為他說。此二功德平等無異。何以故？若十方界

如殑伽沙諸佛世尊，若三示導，若所宣說十二分教，皆依般若波羅蜜

多而出生故。

「復次，世尊！若善男子、善女人等以無量種上妙花鬘乃至燈明，

供養恭敬、尊重讚歎十方世界如殑伽沙諸佛世尊；有善男子、善女人

等，書持般若波羅蜜多甚深經典，復以種種上妙花鬘乃至燈明供養恭

敬、尊重讚歎。此二功德平等無異。何以故？諸佛世尊皆依般若波羅

蜜多而出生故。

「復次，世尊！若善男子、善女人等於深般若波羅蜜多，至心聽

聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思惟、書寫、解說、廣令流布，彼

於當來不墮地 獄、傍生、鬼界，不墮聲聞及獨覺地。何以故？是善男

子、善女人等決定當住不退轉地，遠離一切災橫、疾疫、衰惱、怖畏。

如負債人怖畏債主，即便親近奉事國王，依王勢力得免怖畏。王喻般



36

若波羅蜜多，彼負債人喻善男子、善女人等，依恃般若波羅蜜多得離

一切衰惱怖畏。世尊！譬如有人依附王故，王攝受故，為諸世人供養

恭敬、尊重讚歎；佛設利羅亦復如是，由深般若波羅蜜多所熏修故，

為諸天、人、阿素洛等供養恭敬、尊重讚歎。王喻般若波羅蜜多，佛

設利羅喻依王者。

「世尊！諸佛所得一切智智，亦依般若波羅蜜多而得成就，是故

我說假使充滿此三千界佛設利羅以為一分，有書般若波羅蜜多甚深經

典復為一分，此二分中我意寧取甚深般若波羅蜜多。何以故？佛設利

羅堅踰金剛具種種色，三十二相八十隨好所莊嚴身，如來十力廣說乃

至一切相智，皆由般若波羅蜜多而成辦故。布施等五波羅蜜多，皆由

般若波羅蜜多名到彼岸。何以故？若無般若波羅蜜多，施等不能到彼

岸故。

「復次，世尊！若此三千大千世界或餘世界所有王都、城邑、聚

落，其中若有受持、讀誦、書寫、解說、供養恭敬甚深般若波羅蜜多，

是處有情不為一切人、非人等之所惱害，唯除決定惡業應受，此中有

情漸次修學三乘正行，隨其所願乃至證得三乘涅槃。

「復次，世尊！甚深般若波羅蜜多於三千界作大饒益具大神力，

隨所在處則為有佛作諸佛事，所謂利樂一切有情。世尊！譬如無價大

寶神珠，具無量種勝妙威德，隨所住處有此神珠，人及非人終無惱害。

設有男子或復女人，為鬼所執身心苦惱，若有持此神珠示之，由珠威

力鬼便捨去。諸有熱病或風、或痰、或熱風痰合集為病，若有繫此神

珠著身，如是諸病無不除愈。此珠在闇能作照明，熱時能涼、寒時能

暖，隨地方所有此神珠，時節調和不寒不熱。若地方所有此神珠，蛇

蝎等毒無敢停止。設有男子或復女人，為毒所中楚痛難忍，若有持此

神珠令見，珠威勢故毒即消滅。若諸有情身嬰癩疾、惡瘡、腫疱、目

眩、瞖等、眼病、耳病、鼻病、舌病、喉病、身病、諸肢節病，帶此

神珠眾病皆愈。若諸池沼泉井等中，其水濁穢或將枯涸，以珠投之水



37

便盈滿，香潔澄淨具八功德；若以青黃赤白紅紫碧綠雜綺種種色衣，

裹此神珠投之於水，水隨衣綵作種種色。如是無價大寶神珠，威德無

邊說不能盡，若置箱篋亦令其器具足成就無邊威德，設空箱篋由曾置

珠，其器仍為眾人愛重。」

具壽慶喜問帝釋言：「如是神珠為天獨有，人亦有耶？」

天帝釋言：「人中、天上俱有此珠，若在人中形小而重，若在天

上形大而輕。又人中珠相不具足，在天上者其相周圓，天上神珠威德

殊勝無量倍數過人所有。」

時，天帝釋復白佛言：「甚深般若波羅蜜多亦復如是，為眾德本，

能滅無量惡不善法，隨所在處，令諸有情身心苦惱皆悉除滅，人、非

人等不能為害。

「世尊！所說無價大寶神珠，非但喻於甚深般若波羅蜜多，亦喻

如來一切智智，亦喻靜慮乃至布施波羅蜜多，亦喻內空乃至無性自性

空，亦喻四念住乃至十八佛不共法，亦喻真如乃至不思議界，亦喻無

忘失法、恒住捨性，亦喻一切智、道相智、一切相智，亦喻一切陀羅

尼門、三摩地門，亦喻無量無邊佛法。何以故？如是功德皆由般若波

羅蜜多大神呪王之所引顯，功德深廣無量無邊，佛設利羅由諸功德所

熏修故，佛涅槃後堪受一切世間天、 人、阿素洛等供養恭敬、尊重讚

歎。

「復次，世尊！佛設利羅是極圓滿最勝清淨般若、靜慮、精進、

安忍、淨戒、布施波羅蜜多廣說乃至永斷煩惱習氣相續及餘無量無邊

佛法所依器故， 佛涅槃後，堪受一切世間天、人、阿素洛等供養恭敬、

尊重讚歎。

「復次，世尊！佛設利羅是極圓滿最勝清淨功德珍寶波羅蜜多所

依器故，是極圓滿最勝清淨、無染無淨、無生無滅、無入無出、無增

無減、無來無 去、無動無止、無此無彼波羅蜜多所依器故，是極圓滿

最勝清淨諸法實性波羅蜜多所依器故，佛涅槃後堪受一切世間天、人、



38

阿素洛等供養恭敬、尊重讚歎。

「復次，世尊！置三千界佛設利羅，假使充滿十方各如殑伽沙界

佛設利羅以為一分，有書般若波羅蜜多甚深經典復為一分，此二分中

我意寧取甚深般若波羅蜜多。何以故？一切如來、應、正等覺及設利

羅，皆因般若波羅蜜多而出生故，皆由般若波羅蜜多所熏修故，皆為

般若波羅蜜多所依器故，堪受一切世間天、人、阿素洛等供養恭敬、

尊重讚歎。

「世尊！若善男子、善女人等供養恭敬、尊重讚歎佛設利羅，天

上、人中受諸富樂無有窮盡。人中所謂剎帝利大族乃至居士大族，天

上所謂四大王眾天乃至他化自在天，即由如是殊勝善根至最後身得盡

苦際。

「世尊！若善男子、善女人等於深般若波羅蜜多，至心聽聞、受

持、讀誦、書寫、解說、如理思惟，甚深般若波羅蜜多速得圓滿。甚

深般若波羅蜜多得圓滿故，復令靜慮波羅蜜多乃至布施波羅蜜多乃至

三十七菩提分法乃至十八佛不共法亦得圓滿。由此復能超諸聲聞及獨

覺地，證入菩薩正性離生， 獲得菩薩勝妙神通。乘此神通遊諸佛國，

從一佛土至一佛土，供養恭敬、尊重讚歎諸佛世尊，成熟有情、嚴淨

佛土，發勝思願受種種身；為欲饒益諸有情故，或作大輪王，或作小

輪王，或作大國王，或作小國王，或作剎帝利，或作婆羅門，或作毘

沙門，或作天帝釋，或作梵王，或作餘類，利益安樂無量有情。是故，

世尊！我於諸佛設利羅所，非不信樂供養恭敬、尊重讚歎，然於般若

波羅蜜多甚深經典供養恭敬、尊重讚歎，所獲功德甚多於 彼，由此因

緣，我意寧取甚深般若波羅蜜多。

「世尊！若善男子、善女人等，供養恭敬、尊重讚歎甚深般若波

羅蜜多，則為增長一切佛法，亦為攝受世、出世間富樂自在，如是已

為供養恭敬、尊重讚歎佛設利羅及諸如來、應、正等覺。」

爾時，佛告天帝釋言：「如是！如是！如汝所說。」



39

第三分福聚品第八之一

爾時，天帝釋白佛言：「世尊！若善男子、善女人等，欲得常見

十方無量無數世界一切如來、應、正等覺法身、色身，當於般若波羅

蜜多甚深經典至心聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思惟、書寫、

解說、廣令流布。是善男子、善女人等，既得常見十方無量無數世界

一切如來、應、正等覺法 身、色身，漸次修行甚深般若波羅蜜多令速

圓滿，是時應以法性修習觀佛隨念。

「世尊！一切法性略有二種：一者、有為。二者、無為。云何名

為有為法性？謂內空乃至無性自性空智，若四念住乃至十八佛不共法

智，若善非善法智，若有記無記法智，若有漏無漏法智，若有為無為

法智，若有罪無罪法智，若世間出世間法智，若雜染清淨法智，諸如

是等無量門智，皆悉說名有為法性。云何名為無為法性？謂一切法無

生無滅、無住無異、無染無淨、無增無減、無相無為、無性自性，如

是說名無為法性。是善男子、善女人等，應以如是二種法性，於諸如

來、應、正等覺修佛隨念。」

爾時，佛告天帝釋言：「如是！如是！如汝所說。憍尸迦！過去

未來現在諸佛，皆依般若波羅蜜多，已證當證現證無上正等菩提；過

去未來現在諸佛聲聞弟子，皆依般若波羅蜜多，已得當得現得預流、

一來、不還、阿羅漢果；過去未來現在獨覺，皆依般若波羅蜜多，已

現當證獨覺菩提。何以故？ 憍尸迦！甚深般若波羅蜜多祕密藏中，廣

說三乘相應法故。然此所說以無所得為方便故，無性無相為方便故，

無生無滅為方便故，無染無淨為方便 故，無造無作為方便故，無入無

出為方便故，無增無減為方便故，無取無捨為方便故，如是所說皆依

世俗，不依勝義。所以者何？甚深般若波羅蜜多非般若波羅蜜多、非

非般若波羅蜜多，非此岸非彼岸非中流、非陸非水、非高非下、非平

等非不平等、非有相非無相、非世間非出世間、非有漏非無漏、非有

為非無為、非善非非善、非有記非無記、非過去非未來非現在。



40

「憍尸迦！甚深般若波羅蜜多，不與諸佛法，不與菩薩法，不與

獨覺法，不與聲聞法，亦不棄捨異生諸法。」

時，天帝釋復白佛言：「甚深般若波羅蜜多是大波羅蜜多，是無

上波羅蜜多，是無等等波羅蜜多。諸菩薩摩訶薩修行如是甚深般若波

羅蜜多時，雖知一切有情心行境界差別，而不得我，不得有情乃至不

得知者、見者，亦不得色、受、想、行、識，乃至不得六觸為緣所生

諸受，亦復不得布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多，如是乃至不得十八

佛不共法及餘無量無邊佛法。何以故？非深般若波羅蜜多於一切法，

依有所得而出現故。所以者何？甚深般若波羅蜜多都無自性亦不可得，

能得、所得及二依處性相皆空不可得故。」

爾時，佛告天帝釋言：「如是！如是！如汝所說。憍尸迦！諸菩

薩摩訶薩以無所得而為方便，長夜修學甚深般若波羅蜜多，尚不得菩

提及薩埵，況得菩薩摩訶薩！既不得菩薩摩訶薩，豈得菩薩摩訶薩法！

尚不得菩薩摩訶薩法，況得諸佛無上正等菩提！」

時，天帝釋復白佛言：「諸菩薩摩訶薩為但應修甚深般若波羅蜜

多，為亦應修餘五波羅蜜多耶？」

爾時，佛告天帝釋言：「諸菩薩摩訶薩以無所得而為方便，具修

六種波羅蜜多。修布施時，不得布施，不得施者，不得受者；修淨戒

時，不得淨戒， 不得持戒者，不得犯戒者；修安忍時，不得安忍，不

得安忍者，不得忿恚者；修精進時，不得精進，不得精進者，不得懈

怠者，不得精進所應作事， 不得能作若身若心；修靜慮時，不得靜慮，

不得靜慮者，不得散亂者；修般若時，不得般若，不得具妙慧者，不

得具惡慧者，不得般若所觀諸法性相差別。

「復次，憍尸迦！諸菩薩摩訶薩，甚深般若波羅蜜多為明為導，

修習一切波羅蜜多，無所執著令速圓滿。

「復次，憍尸迦！諸菩薩摩訶薩於一切法，以無所得而為方便，

甚深般若波羅蜜多為明為導，雖觀諸法而無所著，令所修習速得圓滿，



41

謂無所得而為方便，甚深般若波羅蜜多為明為導，雖觀諸蘊、諸處、

諸界廣說乃至一切相智而無所著。由此因緣，令所修習速得圓滿。憍

尸迦！如贍部洲所有諸樹枝條、莖幹、花葉、果實，雖有種種形色不

同，而其蔭影都無差別，具大功德眾所歸依，如是前五波羅蜜多雖各

有異，而由般若波羅蜜多攝受，迴向一切智智，以無所得為方便故，

諸差別相都不可得，具大功德眾所歸依。」

時，天帝釋復白佛言：「甚深般若波羅蜜多成就廣大殊勝功德，

成就一切殊勝功德，成就圓滿殊勝功德，成就無量殊勝功德，成就無

數殊勝功德，成就無邊殊勝功德，成就無等殊勝功德，成就無盡殊勝

功德。若善男子、善女人等書寫如是甚深般若波羅蜜多，眾寶莊嚴受

持，讀誦、供養恭敬、尊重讚歎，依此經說如理思惟。有善男子、善

女人等書寫如是甚深般若波羅蜜多，施他、受持、廣令流布。此二福

聚何者為多？」

爾時，佛告天帝釋言：「我還問汝，當隨意答。若善男子、善女

人等從他請得佛設利羅，盛以寶函置高勝處，復持種種上妙花鬘乃至

燈明供養恭敬、尊重讚歎；有善男子、善女人等從他請得佛設利羅，

分施與他如芥子許，令彼敬受如法安置，復以無量上妙花鬘乃至燈明

供養恭敬、尊重讚歎。於意云何？此二福聚何者為勝？」

天帝釋言：「如我解佛所說義者，此二福聚後者為勝。何以故？

以諸如來、應、正等覺以大悲心為有情類應於諸佛設利羅所供養恭敬

而得度者，將涅槃時以金剛喻三摩地力，碎金剛身令如芥子，復以深

廣大悲神力加持如是佛設利羅，令於如來般涅槃後，有得一粒如芥子

量供養恭敬獲福無邊，於天、人中受多勝樂，乃至最後得盡苦際，故

施他者其福為勝。」

爾時，佛讚天帝釋言：「善哉！善哉！如汝所說。憍尸迦！於深

般若波羅蜜多，若自受持供養恭敬，若轉施他廣令流布，此二福聚後

者為多。何以故？由施他者能令無量無數有情得利樂故。



42

「復次，憍尸迦！若有於此甚深般若波羅蜜多所說義趣，如實為

他分別解說令得正解，所獲福聚復勝施他流布功德多百千倍。敬此法

師當如敬佛，亦如奉事尊梵行者。所以者何？甚深般若波羅蜜多即是

諸佛，諸佛即是甚深般若波羅蜜多，甚深般若波羅蜜多不異諸佛，諸

佛不異甚深般若波羅蜜多。何以故？三世諸佛皆依般若波羅蜜多精勤

修學，證得無上正等菩提；尊梵行者當知即是住不退轉地菩薩摩訶薩，

是菩薩摩訶薩亦依般若波羅蜜多精勤修學，證得無上正等菩提；聲聞

種性補特伽羅亦依般若波羅蜜多精勤修學，得阿羅漢果，獨覺種性補

特伽羅亦依般若波羅蜜多精勤修學，得獨覺菩 提；菩薩種性補特伽羅

亦依般若波羅蜜多精勤修學，超諸聲聞、獨覺等地，證入菩薩正性離

生，漸次修行諸菩薩行，得住菩薩不退轉地。以是故，憍尸迦！若善

男子、善女人等欲以無量上妙花鬘乃至燈明供養恭敬、尊重讚歎現在

佛者，當書般若波羅蜜多甚深經典，以無量種上妙花鬘乃至燈明供養

恭敬、尊重讚歎。

「憍尸迦！我觀是義初得無上正等覺時，作是思惟：『我依誰住？

誰堪受我供養恭敬？』作是念時，都不見有諸天、魔、梵、人非人等

與我等者，況當有勝！復自思惟：『我依此法已證無上正等菩提，此

法甚深寂靜微妙，我當還依此法而住，供養恭敬謂深般若波羅蜜多。』

「憍尸迦！我已成佛，尚依般若波羅蜜多供養恭敬，況善男子、

善女人等欲求無上正等菩提，而不依此甚深般若波羅蜜多精勤修學，

供養恭敬、尊重讚歎！何以故？憍尸迦！甚深般若波羅蜜多能生菩薩

摩訶薩眾，從此菩薩摩訶薩眾生諸如來、應、正等覺，依諸如來、應、

正等覺，聲聞、獨覺而得生故。以是故，憍尸迦！若菩薩乘、若獨覺

乘、若聲聞乘諸善男子、善女人等，皆於般若波羅蜜多應勤修學，以

無量種上妙花鬘乃至燈明供養恭敬、尊重讚歎。所以者何？聲聞、獨

覺及菩薩乘，要依般若波羅蜜多，精勤修學得至究竟。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等教贍部洲諸有情類，皆令



43

安住十善業道，於意云何？是善男子、善女人等由此因緣得福多不？」

天帝釋言：「甚多！世尊！甚多！善逝！」

佛告憍尸迦：「若善男子、善女人等，書寫般若波羅蜜多甚深經

典，施他、讀誦，若轉書寫、廣令流布，是善男子、善女人等所獲福

聚甚多於前。何以故？憍尸迦！甚深般若波羅蜜多祕密藏中，廣說一

切無漏之法，諸善男子、善女人等於中已學今學當學；或有已入今入

當入聲聞種性正性離生，漸次乃至已正當得阿羅漢果；或有已入今入

當入獨覺種性正性離生，漸次乃至已正當得獨覺菩提；或有已入今入

當入菩薩種性正性離生，漸次修行諸菩薩行，已得今得當得無上正等

菩提。

「憍尸迦！甚深般若波羅蜜多祕密藏中所說一切無漏法者，謂布

施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多，若內空乃至無性自性空，若真如乃至

不思議界，若斷界乃至無為界，若苦、集、滅、道聖諦，若四念住乃

至八聖道支，若四靜慮、四無量、四無色定，若八解脫、九次第定，

若空、無相、無願解脫門， 若淨觀地乃至如來地，若極喜地乃至法雲

地，若五眼、六神通。若如來十力乃至十八佛不共法，若無忘失法、

恒住捨性，若一切陀羅尼門、三摩地門，若一切智、道相智、一切相

智，若餘無量無邊佛法，皆是此中所說一切無漏之法。

大般若波羅蜜多經卷第五百三

大般若波羅蜜多經卷第五百四

三藏法師玄奘奉 詔譯

第三分福聚品第八之二

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等教一有情住預流果所獲福



44

聚，尚勝教化一贍部洲諸有情類皆令安住十善業道。所以者何？諸有

安住十善業道， 不免地獄、傍生、鬼界，若諸有情住預流果便得永脫

諸險惡趣，況教令住一來、不還、阿羅漢果所獲福聚而不勝彼！憍尸

迦！若善男子、善女人等， 教贍部洲諸有情類皆住預流、一來、不還、

阿羅漢果所獲福聚，不如有人教一有情令其安住獨覺菩提。所以者何？

獨覺菩提所有功德，勝預流等多百千倍。憍尸迦！若善男子、善女人

等，教贍部洲諸有情類皆令安住獨覺菩提所獲福聚，不如有人教一有

情令趣無上正等菩提。所以者何？若教有情令趣無上正等菩提，則令

世間佛眼不斷。何以故？憍尸迦！由有菩薩摩訶薩故，便有預流、一

來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提，亦有如來、應、正等覺轉妙法輪度

有情眾。諸菩薩摩訶薩皆依般若波羅蜜多而得成就。

「以是故，憍尸迦！若善男子、善女人等書寫般若波羅蜜多甚深

經典施他讀誦，若轉書寫、廣令流布，所獲福聚勝前福聚無量無邊。

所以者何？甚深般若波羅蜜多祕密藏中，廣說世間、出世善法，依此

善法世間便有剎帝利大族乃至居士大族、四大王眾天乃至非想非非想

處天，亦有布施波羅蜜多廣說乃至一切相智，亦有預流、一來、不還、

阿羅漢果、獨覺菩提、一切菩薩摩訶薩行、諸佛無上正等菩提，亦有

預流乃至諸佛施設可得。

「復次，憍尸迦！置贍部洲諸有情類。若善男子、善女人等教四

大洲諸有情類皆令安住十善業道，於意云何？餘如上說。

「復次，憍尸迦！置四大洲諸有情類。若善男子、善女人等教小

千界諸有情類皆令安住十善業道，於意云何？餘如上說。

「復次，憍尸迦！置小千界諸有情類。若善男子、善女人等，教

中千界諸有情類皆令安住十善業道，於意云何？餘如上說。

「復次，憍尸迦！置中千界諸有情類。若善男子、善女人等教大

千界諸有情類皆令安住十善業道，於意云何？餘如上說。

「復次，憍尸迦！置大千界諸有情類。若善男子、善女人等教化



45

十方各如殑伽沙等世界諸有情類皆令安住十善業道，於意云何？餘如

上說。

「復次，憍尸迦！置此十方各如殑伽沙等世界諸有情類。若善男

子、善女人等教化十方一切世界諸有情類皆令安住十善業道，於意云

何？餘如上說。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等教贍部洲諸有情類皆令安

住四靜慮、四無量、四無色定、五神通，於意云何？是善男子、善女

人等由此因緣得福多不？」

天帝釋言：「甚多！世尊！甚多！善逝！」

佛告憍尸迦：「若善男子、善女人等書寫般若波羅蜜多甚深經典

施他讀誦，若轉書寫、廣令流布，是善男子、善女人等所獲福聚甚多

於前。何以故？ 憍尸迦！甚深般若波羅蜜多祕密藏中，廣說一切無漏

之法，諸善男子、善女人等於中已學今學當學，或有已入今入當入聲

聞種性正性離生，漸次乃至已正當得阿羅漢果；或有已入今入當入獨

覺種性正性離生，漸次乃至已正當得獨覺菩提；或有已入今入當入菩

薩種性正性離生，漸次修行諸菩薩行，已得今得當得無上正等菩提。

「憍尸迦！甚深般若波羅蜜多祕密藏中所說一切無漏法者，所謂

布施波羅蜜多廣說乃至一切相智，若餘無量無邊佛法，皆是此中所說

一切無漏之法。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等教一有情住預流果所獲福

聚，尚勝教化一贍部洲諸有情類皆令安住四靜慮、四無量、四無色定、

五神通。所以者何？諸有安住四靜慮、四無量、四無色定、五神通者，

不免地獄、傍生、鬼界；若諸有情住預流果，便得永脫諸險惡趣，況

教令住一來、不還、阿羅漢果，所獲福聚而不勝彼！憍尸迦！若善男

子、善女人等，教贍部洲諸有情類皆住預流、一來、不還、阿羅漢果

所獲福聚，不如有人教一有情令其安住獨覺菩提。所以者何？獨覺菩

提所有功德，勝預流等多百千倍。憍尸迦！若善男子、善女人等，教



46

贍部洲諸有情類皆令安住獨覺菩提所獲福聚， 不如有人教一有情令趣

無上正等菩提。所以者何？若教有情令趣無上正等菩提，則令世間佛

眼不斷。何以故？憍尸迦！由有菩薩摩訶薩故，便有預 流、一來、不

還、阿羅漢果、獨覺菩提，亦有如來、應、正等覺轉妙法輪度有情眾，

諸菩薩摩訶薩皆依般若波羅蜜多而得成就。

「以是故，憍尸迦！若善男子、善女人等書寫般若波羅蜜多甚深

經典施他讀誦，若轉書寫廣令流布，所獲福聚勝前福聚無量無邊。所

以者何？甚深般若波羅蜜多祕密藏中，廣說世間出世善法，依此善法

世間便有剎帝利大族，廣說乃至亦有諸佛施設可得。

「復次，憍尸迦！置贍部洲諸有情類。若善男子、善女人等教四

大洲諸有情類皆令安住四靜慮、四無量、四無色定、五神通，於意云

何？餘如上說。

「復次，憍尸迦！置四大洲諸有情類。若善男子、善女人等教小

千界諸有情類皆令安住四靜慮、四無量、四無色定、五神通，於意云

何？餘如上說。

「復次，憍尸迦！置小千界諸有情類。若善男子、善女人等教中

千界諸有情類皆令安住四靜慮、四無量、四無色定、五神通，於意云

何？餘如上說。

「復次，憍尸迦！置中千界諸有情類。若善男子、善女人等教大

千界諸有情類皆令安住四靜慮、四無量、四無色定、五神通，於意云

何？餘如上說。

「復次，憍尸迦！置大千界諸有情類。若善男子、善女人等教化

十方各如殑伽沙等世界諸有情類皆令安住四靜慮、四無量、四無色定、

五神通，於意云何？餘如上說。

「復次，憍尸迦！置此十方各如殑伽沙等世界諸有情類。若善男

子、善女人等教化十方一切世界諸有情類皆令安住四靜慮、四無量、

四無色定、五神通，於意云何？餘如上說。



47

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等於此般若波羅蜜多甚深經

典，至心聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思惟所獲福聚，勝於教

化一贍部洲諸有情類皆令安住十善業道、四靜慮、四無量、四無色定、

五神通；亦勝教化一四大洲諸有情類，亦勝教化一小千界諸有情類，

亦勝教化一中千界諸有情類，亦勝教化一大千界諸有情類，亦勝教化

十方各如殑伽沙界諸有情類，亦勝教化盡十方界諸有情類，皆令安住

十善業道、四靜慮、四無量、四無色定、五神通。

「憍尸迦！此中如理思惟者，謂以非二、非不二行，為求無上正

等菩提，思惟般若波羅蜜多乃至布施波羅蜜多，如是乃至以非二、非

不二行，為求無上正等菩提，思惟一切智、道相智、一切相智。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等於此般若波羅蜜多甚深經

典，以無量門廣為他說，宣示、開演、顯了、解釋、分別義趣令其易

解所獲福聚，勝自聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思惟甚深般若

波羅蜜多所獲功德無量倍數。憍尸迦！此中般若波羅蜜多義趣者，謂

此般若波羅蜜多所有義趣，不應以二相觀，亦不應以不二相觀，非有

相非無相、非入非出、非增非減、非染非淨、非生非滅、非取非捨、

非執非不執、非住非不住、非實非不實、非合非散、非相應非不相應、

非少分非非少分、非全分非非全分、非因緣非非因緣、非法非非法、

非真如非非真如、非實際非非實際，如是義趣有無量門。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等，自於般若波羅蜜多甚深

經典，至心聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思惟，以無量門為他

廣說，宣示、開演、顯了、解釋、分別義趣令其易解，所獲福聚過前

福聚無量無邊。」

時，天帝釋即白佛言：「諸善男子、善女人等應以種種巧妙文義，

為他演說甚深般若波羅蜜多。」

爾時，佛告天帝釋言：「如是！如是！如汝所說。諸善男子、善

女人等應以種種巧妙文義，為他演說甚深般若波羅蜜多。憍尸迦！若



48

善男子、善女人等能以種種巧妙文義，為他演說甚深般若波羅蜜多，

成就無量無數無邊不可思議大功德聚。憍尸迦！若善男子、善女人等

盡其形壽，以無量種上妙花鬘乃至燈明及餘供具，供養恭敬、尊重讚

歎十方無量無數世界一切如來、應、正等覺。有善男子、善女人等自

於般若波羅蜜多甚深經典，至心聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理

思惟，復依種種巧妙文義，以無量門廣為他說，宣示、開演、顯了、

解釋、分別義趣令其易解所獲福聚甚多於前。所以者何？三世諸佛皆

依般若波羅蜜多，精勤修學證得無上正等菩提。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等無量無數無邊大劫，以有

所得而為方便，勤修布施乃至般若波羅蜜多。有善男子、善女人等於

深般若波羅蜜 多，以無所得而為方便，至心聽聞、受持、讀誦、精勤

修學、如理思惟，復以種種巧妙文義，經須臾間為他辯說，宣示、開

演、顯了、解釋、分別義趣令其易解，所獲福聚甚多於前。

「憍尸迦！有所得者，謂善男子、善女人等修布施時作如是念：

『我能布施，彼是受者，此是施果、施及施物。』彼修施時名住布施，

不名布施波羅蜜多。修淨戒時作如是念：『我能持戒，為護於彼，此

是戒果及所持戒。』彼修戒時名住淨戒，不名淨戒波羅蜜多。修安忍

時作如是念：『我能修忍，為護彼故，此是忍果及忍自性。』彼修忍

時名住安忍，不名安忍波羅蜜多。修精進時作如是念：『我能精進，

為修斷彼，此精進果精進自性。』彼精進時名住精進，不名精進波羅

蜜多。修靜慮時作如是念：『我能修定，彼是定境，此是定果及定自

性。』彼修定時名住靜慮，不名靜慮波羅蜜 多。修般若時作如是念：

『我能修慧，彼是慧境，此是慧果及慧自性。』彼修慧時名住般若，

不名般若波羅蜜多。憍尸迦！是善男子、善女人等以有所得為方便故，

不能圓滿布施等六波羅蜜多。」

時，天帝釋即白佛言：「諸菩薩摩訶薩云何修行而能圓滿布施等

六波羅蜜多？」



49

爾時，佛告天帝釋言：「若菩薩摩訶薩修布施時，不得施者、受

者、施果、施及施物，如是乃至修般若時，不得慧者、慧境、慧果及

慧自性，以無所得為方便故，便能圓滿布施等六波羅蜜多。

「憍尸迦！諸菩薩摩訶薩應以如是無所得慧及以種種巧妙文義，

宣說般若乃至布施波羅蜜多。所以者何？於當來世有善男子、善女人

等以有所得而為方便，為他宣說相似般若乃至布施波羅蜜多，初發無

上菩提心者，聞彼所說相似般若乃至布施波羅蜜多，心便迷謬退失中

道，是故應以無所得慧及以種種巧妙文義，為發無上菩提心者宣說般

若乃至布施波羅蜜多。」

時，天帝釋復白佛言：「云何名為宣說相似般若、靜慮、精進、

安忍、淨戒、布施波羅蜜多？」

爾時，佛告天帝釋言：「若善男子、善女人等說有所得般若等六

波羅蜜多，如是名為宣說相似般若、靜慮、精進、安忍、淨戒、布施

波羅蜜多。」時，天帝釋復白佛言：「云何善男子、善女人等說有所

得般若等六波羅蜜多？」

佛言：「憍尸迦！若善男子、善女人等為發無上菩提心者說色乃

至識若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨，如是乃至說

一切智、道相 智、一切相智若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若

淨若不淨，作如是言：『若有能依如是等法修行般若乃至布施波羅蜜

多，是行般若乃至布施波羅蜜多。』復作是說：『修行般若乃至布施

波羅蜜多者，應求色乃至一切相智若常若無常、若樂若苦、若我若無

我、若淨若不淨。若有能求如是等法修行般若乃至布施波羅蜜多，是

行般若乃至布施波羅蜜多。』憍尸迦！若有如是求色乃至一切相智若

常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不 淨。依此等法修行般若

乃至布施波羅蜜多者，我說名為行有所得相似般若乃至布施波羅蜜多。

憍尸迦！若如前說，當知皆是說有所得相似般若乃至布施波羅蜜多

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等為發無上菩提心者，宣說



50

般若乃至布施波羅蜜多，作如是言：『來！善男子！我當教汝修學般

若乃至布施波羅蜜多。若依我教而修學者，當速安住菩薩初地乃至十

地。』憍尸迦！彼以有相及有所得而為方便，依時分想教修般若乃至

布施波羅蜜多，是謂宣說相似般若乃至布施波羅蜜多。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等為發無上菩提心者宣說般

若乃至布施波羅蜜多，作如是言：『來！善男子！我當教汝修學般若

乃至布施波羅蜜多。若依我教而修學者，速超聲聞、獨覺等地，速入

菩薩正性離生，得諸菩薩無生法忍，及得菩薩殊勝神通，能遊十方一

切佛土，供養恭敬、尊重讚歎諸佛世尊，由此速證一切智智。』憍尸

迦！彼以有相及有所得而為方便，依時分想教修般若乃至布施波羅蜜

多，是謂宣說相似般若乃至布施波羅蜜多。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等告菩薩乘種性者言：『若

於般若波羅蜜多甚深經典，至心聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理

思惟，決定當獲無量無數無邊功德。』憍尸迦！彼以有相及有所得而

為方便作如是說，是謂宣說相似般若乃至布施波羅蜜多。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等告菩薩乘種性者言：『汝

於三世諸佛世尊，從初發心乃至究竟所有善根，皆應隨喜一切合集，

為諸有情迴向無上正等菩提。』憍尸迦！彼以有相及有所得而為方便

作如是說，是謂宣說相似般若乃至布施波羅蜜多。」

時，天帝釋復白佛言：「云何宣說真正般若乃至布施波羅蜜多？」

佛言：「憍尸迦！若善男子、善女人等以無所得而為方便，宣說

般若乃至布施波羅蜜多，是名宣說真正般若乃至布施波羅蜜多。」時，

天帝釋復白佛言：「云何善男子、善女人等以無所得而為方便宣說般

若乃至布施波羅蜜多？」

佛言：「憍尸迦！若善男子、善女人等為發大乘菩提心者，宣說

般若乃至布施波羅蜜多，作如是言：『來！善男子！應修般若乃至布

施波羅蜜多，汝正修時不應觀色乃至一切相智若常若無常、若樂若苦、



51

若我若無我、若淨若不淨。何以故？善男子！色色自性空，乃至一切

相智一切相智自性空；是色自性即非自性，乃至是一切相智自性即非

自性，若非自性即是般若乃至布施波羅蜜多。於此般若乃至布施波羅

蜜多，色乃至一切相智皆不可得，彼常無常、樂苦、我無我、淨不淨

亦不可得。所以者何？此中尚無色等可得，何況有彼常無常、樂苦、

我無我、淨不淨可得！善男子！汝若能修如是般若乃至布施波羅蜜多，

是修般若乃至布施波羅蜜多。』憍尸迦！是善男子、善女人等作此等

說，是謂宣說真正般若乃至布施波羅蜜多。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等為發大乘菩提心者，宣說

般若乃至布施波羅蜜多，作如是言：『來！善男子！我當教汝修學般

若乃至布施波羅蜜多。汝修學時勿觀諸法有少可住、可超、可入、可

得、可證、可聽聞等所獲功德及可隨喜迴向菩提。何以故？善男子！

於此般若乃至布施波羅蜜 多，畢竟無有少法可住、可超、可入、可得、

可證、可聽聞等所獲功德及可隨喜迴向菩提。所以者何？以一切法自

性皆空，若自性空則無所有，若無所有則是般若乃至布施波羅蜜多。

於此般若乃至布施波羅蜜多，竟無少法有入有出、有生有滅、有斷有

常、有一有異、有來有去而可得者。』憍尸 迦！是善男子、善女人等

作此等說，與上黑品一切相違，是名宣說真正般若乃至布施波羅蜜多。

「以是故，憍尸迦！諸善男子、善女人等應於般若波羅蜜多甚深

經典，以無所得而為方便，至心聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理

思惟，當以種種巧妙文義為他廣說，宣示、開演、顯了、解釋、分別

義趣令其易解。

「憍尸迦！由此因緣，我作是說：若善男子、善女人等於深般若

波羅蜜多，以無所得而為方便，至心聽聞、受持、讀誦、精勤修學、

如理思惟，復以種種巧妙文義，經須臾間為他辯說，宣示、開演、顯

了、解釋、分別義趣令其易解，所獲功德甚多於前。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等教贍部洲諸有情類，或四



52

大洲諸有情類，或小千界諸有情類，或中千界諸有情類，或大千界諸

有情類，或復十方各如殑伽沙等世界諸有情類，或盡十方無邊世界諸

有情類，皆令住預流果、若一來果、若不還果、若阿羅漢果、若獨覺

菩提。於意云何？是善男子、善女人等，由此因緣得福多不？」

天帝釋言：「甚多！世尊！甚多！善逝！」

佛告憍尸迦：「若善男子、善女人等，於此般若波羅蜜多甚深經

典，以無量門巧妙文義為他廣說，宣示、開演、顯了、解釋、分別義

趣令其易解，復作是言：『來！善男子！汝當於此甚深般若波羅蜜多，

至心聽聞、受持、讀誦、令善通利、如理思惟，隨此法門應勤修學。』

是善男子、善女人等所獲功德甚多於前。何以故？憍尸迦！一切預流、

一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提，皆是般若波羅蜜多所流出故。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等教贍部洲諸有情類，或四

大洲諸有情類，或小千界諸有情類，或中千界諸有情類，或大千界諸

有情類，或復十方各如殑伽沙等世界諸有情類，皆發無上正等覺心，

或住菩薩不退轉地。於意云何？是善男子、善女人等由此因緣得福多

不？」

天帝釋言：「甚多！世尊！甚多！善逝！」

佛告憍尸迦：「若善男子、善女人等，於此般若波羅蜜多甚深經

典，以無量門巧妙文義為他廣說，宣示、開演、顯了、解釋、分別義

趣令其易解，復作是言：『來！善男子！汝當於此甚深般若波羅蜜多，

至心聽聞、受持、讀誦、令善通利、如理思惟，隨此法門應正信解。

若正信解，則能修學甚深般若波羅蜜多。若能修學甚深般若波羅蜜多，

則能證得一切智法。若能證得一切智法，則修般若波羅蜜多增益圓滿。

若修般若波羅蜜多增益圓滿，便證無上正等菩提。』憍尸迦！是善男

子、善女人等所獲功德甚多於前。何以故？憍尸迦！若一切初發無上

正等覺心菩薩摩訶薩，若一切住不退轉地菩薩摩訶薩，乃至無上正等

菩提，皆是般若波羅蜜多所流出故。



53

「復次，憍尸迦！若贍部洲諸有情類，若四大洲諸有情類，若小

千界諸有情類，若中千界諸有情類，若大千界諸有情類，若復十方各

如殑伽沙等世界諸有情類，皆趣無上正等菩提。有善男子、善女人等

於此般若波羅蜜多甚深經典，以無量門巧妙文義廣為彼說，宣示、開

演、顯了、解釋、分別義趣令其易解，復作是言：『來！善男子！汝

當於此甚深般若波羅蜜多，至心聽聞、受持、讀誦、令善通利、如理

思惟，隨此法門應正信解；若正信解，則能修學甚深般若波羅蜜多；

若能修學甚深般若波羅蜜多，則能證得一切智法；若能證得一切智法，

則修般若波羅蜜多增益圓滿；若修般若波羅蜜多增益圓滿，便證無上

正等菩提。』若善男子、善女人等遇一不退轉菩薩摩訶薩，於此般若

波羅蜜多甚深經典，以無量門巧妙文義為彼廣說，宣示、開演、顯了、

解釋、分別義趣令其易解，復作是言：『來！善男子！汝當於此廣說

如前。』憍尸迦！是善男子、善女人等所獲功德甚多於前。

「復次，憍尸迦！若贍部洲諸有情類，若四大洲諸有情類，若小

千界諸有情類，若中千界諸有情類，若大千界諸有情類，若復十方各

如殑伽沙等世界諸有情類，皆於無上正等菩提得不退轉。有善男子、

善女人等於此般若波羅蜜多甚深經典，以無量門巧妙文義為彼廣說，

宣示、開演、顯了、解釋、分別義趣令其易解，其中有一作如是言：

『我今欣樂速證無上正等菩提，拔濟有情生死眾苦。』若善男子、善

女人等為成彼事，以無量門巧妙文義， 廣說般若波羅蜜多，宣示、開

演、顯了、解釋、分別義趣令其易解。憍尸迦！是善男子、善女人等

所獲功德甚多於前。」

爾時，天帝釋白佛言：「世尊！如如菩薩摩訶薩轉近無上正等菩

提，如是如是應以布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多教誡教授，廣說乃

至應以一切智、道相智、一切相智教誡教授，應以上妙衣服、飲食、

臥具、醫藥，隨其所須種種資具供養攝受。世尊！若善男子、善女人

等能以如是法施、財施供養攝受彼菩薩摩訶薩，是善男子、善女人等



54

所獲功德甚多於前。所以者何？彼菩薩摩訶薩要由如是法施、財施供

養攝受，速證無上正等菩提。」

爾時，具壽善現告天帝釋言：「善哉！善哉！汝能勸勵彼菩薩摩

訶薩，復能攝受彼菩薩摩訶薩，亦能護助彼菩薩摩訶薩，汝今已作佛

聖弟子所應作 事。何以故？憍尸迦！一切如來諸聖弟子，為欲利樂諸

有情故，方便勸勵彼菩薩摩訶薩，令速證得所求無上正等菩提。以法、

財施供養攝受，勤加護助彼菩薩摩訶薩，令速證得所求無上正等菩提。

所以者何？一切如來、聲聞、獨覺世間勝事，由彼菩薩摩訶薩故而得

出現。何以故？憍尸迦！若無菩薩摩訶薩發起無上正等覺心，則無菩

薩摩訶薩能學六波羅蜜多乃至一切相智。若無菩薩摩訶薩學六波羅蜜

多乃至一切相智，則無菩薩摩訶薩能證無上正等菩提。若無菩薩摩訶

薩證得無上正等菩提，則無如來、聲聞、獨覺世間勝事。

「憍尸迦！由有菩薩摩訶薩發起無上正等覺心，便有菩薩摩訶薩

能學六波羅蜜多乃至一切相智；由有菩薩摩訶薩學六波羅蜜多乃至一

切相智，便有菩薩摩訶薩能證無上正等菩提；由有菩薩摩訶薩證得無

上正等菩提轉妙法輪，能斷地獄、傍生、鬼界，亦能損減阿素洛黨增

天人眾，便有剎帝利大族乃至居士大族出現世間，亦有四大王眾天乃

至非想非非想處天出現世間，復有六波羅蜜多乃至一切相智出現世間，

復有聲聞、獨覺及無上乘出現世間。」

第三分隨喜迴向品第九之一

爾時，慈氏菩薩謂具壽善現言：「若菩薩摩訶薩以無所得而為方

便，於諸有情所有功德隨喜俱行諸福業事，若菩薩摩訶薩以無所得而

為方便，持此隨喜俱行諸福業事，與諸有情平等共有迴向無上正等菩

提；若餘有情隨喜迴向諸福業事，若諸異生、聲聞、獨覺諸福業事，

謂施、戒、修三福業事，若四念住等諸福業事。是菩薩摩訶薩所有隨

喜迴向功德，於彼異生、聲聞、獨覺諸福業事，為最為勝、為尊為高、



55

為妙為微妙、為上為無上、無等無等等。所以者何？以諸異生修福業

事，但為令己自在安樂；聲聞、獨覺修福業事，但為自調伏、為自寂

靜、為自涅槃；諸菩薩摩訶薩所有隨喜迴向功 德，普為一切有情調伏、

寂靜、得涅槃故。」

爾時，具壽善現問慈氏菩薩言：「是菩薩摩訶薩隨喜迴向心，普

緣十方無量無數無邊世界，一一世界無量無數無邊諸佛已涅槃者，從

初發心乃至無上正等菩提，如是乃至入無餘依涅槃界後展轉乃至正法

滅已，於其中間所有六種波羅蜜多相應善根，及與聲聞、獨覺、菩薩

一切有情若共、不共無量無數無邊佛法相應善根。若彼異生弟子所有

施、戒、修性三福業事；若彼聲聞弟子所有學、無學位無漏善根；若

諸如來、應、正等覺所成戒蘊、定蘊、慧蘊、解脫蘊、解脫智見蘊，

及為利樂一切有情，大慈、大悲、大喜、大捨無量無數無邊佛法；及

彼諸佛所說正法，若依彼法精勤修學，或得預流、一來、不還、阿羅

漢果、獨覺菩提，或入菩薩正性離生，或修菩薩摩訶薩行。如是所有

一切善根，及餘有情於諸如來應正等覺、聲聞、菩薩、諸弟子眾若現

住世、若涅槃後所種善根，是諸善根一切合集現前隨喜。既隨喜已，

復以如是隨喜俱行諸福業事，與諸有情平等共有迴向無上正等菩提，

願此善根與諸有情同共引發無上菩提。如是所起隨喜迴向，於餘所起

諸福業事，為最為勝、為尊為高、為妙為微妙、為上為無上、無等無

等等。於意云 何？彼菩薩摩訶薩緣如是事起隨喜迴向心，為有如是所

緣事可得，如彼菩薩摩訶薩所取相不？」

慈氏菩薩答善現言：「彼菩薩摩訶薩緣如是事起隨喜迴向心，實

無如是所緣事可得如彼菩薩摩訶薩所取相。」

時，具壽善現謂慈氏菩薩言：「若無所緣事如所取相者，彼菩薩

摩訶薩隨喜迴向心，以取相為方便，普緣十方無量無數無邊世界，一

一世界無量無數無邊諸佛已涅槃者，從初發心乃至法滅所有善根，及

弟子等所有善根，一切合集現前隨喜，迴向無上正等菩提。如是所起



56

隨喜迴向，將非顛倒？如於無常謂常，於苦謂樂，於無我謂我，於不

淨謂淨，是想、心、見顛倒，此於無相而取其相，亦應如是。如所緣

事實無所有，隨喜迴向心亦如是，諸善根等亦如是，無上菩提亦如是，

布施等六波羅蜜多廣說乃至一切相智亦如是。若如所緣事實無所有，

隨喜迴向心廣說乃至一切相智亦如是者，何等是所緣？何等是事？何

等是隨喜迴向心？廣說乃至何等是一切相智？而彼菩薩摩訶薩緣如是

事起隨喜心迴向無上正等菩提？」

時，慈氏菩薩報具壽善現言：「若菩薩摩訶薩久學六種波羅蜜多，

已曾供養無量諸佛，久發大願多植善根，為多善友之所攝受，善學諸

法自相皆空， 是菩薩摩訶薩於所緣事及隨喜迴向心、諸善根等、無上

菩提、諸佛世尊并一切法，皆不取相而能發起隨喜之心，迴向無上正

等菩提。如是所起隨喜迴向，以非二非不二為方便，非有相非無相為

方便，非有所得非無所得為方便，非染非淨為方便，非生非滅為方便，

於所緣事乃至無上正等菩提能不取相，不取相故非顛倒攝。若菩薩摩

訶薩未久學六種波羅蜜多，未曾供養無量諸佛，未久發大願，未多植

善根，未為多善友之所攝受，未於一切法善學自相空，是菩薩摩訶薩

於所緣、事及隨喜迴向心、諸善根等、無上菩提、諸佛世尊并一切法，

猶取其相起隨喜心，迴向無上正等菩提。如是所起隨喜迴向，以取相

故猶顛倒攝，非真隨喜迴向之心。

「復次，大德！不應為彼新學大乘諸菩薩等及對其前，宣說般若

乃至布施波羅蜜多及餘佛法自相空義。所以者何？新學大乘諸菩薩等

於如是法，雖有少分信敬愛樂，而彼聞已尋皆忘失，驚怖疑惑多生毀

謗。若不退轉地菩薩摩訶薩，或曾供養無量諸佛、久發大願、多植善

根、為多善友所攝受者，應對其前為彼廣說、分別、開示一切般若乃

至布施波羅蜜多及餘佛法自相空義。所以者何？不退轉地諸菩薩等，

若聞此法皆能受持終不忘失，亦不驚恐、疑惑、毀謗。

「大德當知！諸菩薩摩訶薩應以如是隨喜俱行諸福業事，迴向無



57

上正等菩提。當於爾時，應作是念：『所可用心隨喜迴向，此所用心

盡滅離變，此所緣事及諸善根亦皆如心盡滅離變，此中何等是所用心？

復以何等為所緣事及諸善根，而說隨喜迴向無上正等菩提？是心於心

理不應有隨喜迴向，以無二心俱時起故，心亦不可隨喜迴向，心自性

空故。』若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，能如是知一切般若乃至

布施波羅蜜多皆無所有，廣說乃至一切相智亦無所有，是菩薩摩訶薩

知一切法皆無所有，而復能以隨喜俱行諸福業事，迴向無上正等菩提，

如是隨喜迴向之心非顛倒攝，以無所得為方便故，名真隨喜迴向無上

正等菩提。」

大般若波羅蜜多經卷第五百四

大般若波羅蜜多經卷第五百五

三藏法師玄奘奉 詔譯

第三分隨喜迴向品第九之二

爾時，天帝釋白具壽善現言：「新學大乘諸菩薩摩訶薩聞如是法，

其心將無驚恐疑惑？新學大乘諸菩薩摩訶薩，云何能以所修善根迴向

無上正等菩提？云何攝受隨喜俱行諸福業事，迴向無上正等菩提？」

時，具壽善現告天帝釋言：「新學大乘諸菩薩摩訶薩，若修敬般

若波羅蜜多廣說乃至一切相智，以無所得而為方便及以無相而為方便，

攝受般若波羅蜜多廣說乃至一切相智。是菩薩摩訶薩由此因緣，能於

般若波羅蜜多廣說乃至一切相智自相空義多生勝解，常為善友之所攝

受，如是善友以無量門巧妙文義，為其辯說甚深般若波羅蜜多廣說乃

至一切相智相應之法，以如是法教誡教授，令其乃至得入菩薩正性離

生。未入菩薩正性離生，亦常不離甚深般若波羅蜜多廣說乃至一切相



58

智，亦為辯說諸惡魔事，令其聞已於諸魔事心無增減。何以故？諸惡

魔事性無所有不可得故。亦以是法教誡教授，令其乃至得入菩薩正性

離生，常不離佛，於諸佛所種諸善根，復由善根所攝受故，常生菩薩

摩訶薩家，乃至無上正等菩提於諸善根常不遠離。

「憍尸迦！新學大乘諸菩薩摩訶薩，若能如是以無所得而為方便，

及以無相而為方便，攝諸功德，於諸功德多生勝解，常為善友之所攝

受，聞如是法心不驚恐亦無疑惑。

「復次，憍尸迦！新學大乘諸菩薩摩訶薩，隨所修集布施等六波

羅蜜多廣說乃至一切相智，皆應以無所得而為方便及以無相而為方便，

與諸有情平等共有迴向無上正等菩提。

「復次，憍尸迦！新學大乘諸菩薩摩訶薩普於十方無量無數無邊

世界一切如來、應、正等覺斷諸有路、絕戲論道、棄諸重擔、摧聚落

刺、盡諸有結、具足正智、心善解脫、巧說法者，及彼弟子所成戒蘊、

定蘊、慧蘊、解脫蘊、解脫智見蘊，及餘所作種種功德，并於是處所

種善根，謂剎帝利大族乃至居士大族等所種善根，若四大王眾天乃至

淨居天等所種善根，如是一切合集稱量現前發起，比餘善根為最為勝、

為尊為高、為妙為微妙、為上為無上、無等無等等隨喜之心，復以如

是隨喜俱行諸福業事，與諸有情平等共有迴向無上正等菩提。」

爾時，慈氏菩薩問具壽善現言：「新學大乘諸菩薩摩訶薩，若念

如來及諸弟子所有功德，并人、天等所種善根，如是一切合集稱量現

前發起，比餘善根為最勝等隨喜之心，復以如是隨喜善根與諸有情平

等共有迴向無上正等菩提，是菩薩摩訶薩云何不墮想心見倒？」

具壽善現答言：「大士！若菩薩摩訶薩於所念佛及諸弟子所有功

德，不起諸佛及諸弟子、功德之想；於人、天等所種善根，不起善根、

人、天等想； 於所發起隨喜迴向大菩提心，亦復不起隨喜迴向菩提心

想，是菩薩摩訶薩所起隨喜迴向之心，則不墮於想、心、見倒。若菩

薩摩訶薩，於所念佛及諸弟子所有功德，取佛、弟子、功德之相；於



59

人、天等所種善根，取彼善根、人、天等相；於所發起隨喜迴向大菩

提心，取所發起隨喜迴向、菩提心 相，是菩薩摩訶薩所起隨喜迴向之

心，則便墮於想、心、見倒。

「復次，大士！若菩薩摩訶薩以如是心，念一切佛及諸弟子功德

善根，正知此心盡滅離變非能隨喜，正知彼法其性亦然非所隨喜，又

正了達能迴向心法性亦爾非能迴向，及正了達所迴向法其性亦爾非所

迴向。若有能依如是所說隨喜迴向是正非邪，諸菩薩摩訶薩皆應如是

隨喜迴向。

「復次，大士！若菩薩摩訶薩普於三世諸佛世尊，從初發心至得

無上正等菩提乃至法滅，於其中間所有功德，若佛弟子及諸獨覺依彼

佛法所起善根， 若諸異生聞彼說法所種善根，若諸龍、神、阿素洛等

聞彼說法所種善根，若剎帝利大族乃至居士大族聞彼說法所種善根；

若四大王眾天乃至色究竟天聞彼說法所種善根，若善男子、善女人等

聞彼說法發趣無上正等覺心，勤修種種諸菩薩行。如是一切合集稱量

現前發起比餘善根為最勝等隨喜之心，復以如是隨喜善根與諸有情平

等共有迴向無上正等菩提。於如是時，若正解了諸能隨喜迴向之法盡

滅離變，諸所隨喜迴向之法自性皆空，雖如是知而能隨喜迴向無上正

等菩提。復於是時，若正解了都無有法可能隨喜迴向於法。何以故？

以一切法自性皆空，空中都無能所隨喜迴向法故。雖如是知，而能隨

喜迴向無上正等菩提。是菩薩摩訶薩若能如是隨喜迴向，修行般若波

羅蜜多廣說乃至一切相智，便能不墮想、心、見倒。所以者何？是菩

薩摩訶薩於隨喜心及所隨喜功德善根不生執著，於迴向心及所迴向無

上菩提亦不執著，由無執著不墮顛倒，如是菩薩所起隨喜迴向之心，

名為無上隨喜迴向，遠離一切虛妄分別。

「復次，大士！若菩薩摩訶薩於所修作諸福業事，如實了知離蘊、

處、界，亦離般若波羅蜜多廣說乃至一切相智，是菩薩摩訶薩於所修

作諸福業事如是知已，能正隨喜迴向無上正等菩提。



60

「復次，大士！若菩薩摩訶薩，如實了知隨喜俱行諸福業事遠離

隨喜俱行諸福業事自性，諸佛世尊遠離諸佛世尊自性，功德善根遠離

功德善根自性， 聲聞、獨覺及諸異生遠離聲聞、獨覺及諸異生自性，

隨喜迴向大菩提心遠離隨喜迴向大菩提心自性，菩薩摩訶薩遠離菩薩

摩訶薩自性，般若波羅蜜多乃至一切相智遠離般若波羅蜜多乃至一切

相智自性，一切菩薩摩訶薩行遠離一切菩薩摩訶薩行自性，諸佛無上

正等菩提遠離諸佛無上正等菩提自性， 是菩薩摩訶薩如是修行離性般

若波羅蜜多，名真修行甚深般若波羅蜜多，能正隨喜迴向無上正等菩

提。

「復次，大士！諸菩薩摩訶薩於已涅槃一切如來、應、正等覺及

諸弟子功德善根，若欲發起隨喜迴向無上正等菩提心者，應作如是隨

喜迴向，謂作是念：『如諸如來、應、正等覺及諸弟子皆已滅度，自

性非有，功德善根亦復如是，我所發起隨喜迴向無上正等菩提之心及

所迴向無上菩提其性亦爾。』如是知已，於諸善根發生隨喜迴向無上

正等菩提，便能不生想心見倒。若菩薩摩訶薩以取相為方便行深般若

波羅蜜多，於已滅度諸佛世尊及諸弟子功德善根取相隨喜迴向無上正

等菩提，是為非善隨喜迴向。以過去佛及諸弟子功德善根非相、無相

所取境界，是菩薩摩訶薩以取相念發生隨喜迴向無上正等菩提，是故

非善隨喜迴向，由斯便墮想心見倒。若菩薩摩訶薩不取相為方便行深

般若波羅蜜多，於已滅度諸佛世尊及諸弟子功德善根，離相隨喜迴向

無上正等菩提，是名為善隨喜迴向，由斯不墮想、心、見倒。」

爾時，慈氏菩薩問具壽善現言：「云何菩薩摩訶薩於諸如來、應、

正等覺及弟子眾功德善根隨喜俱行福業事等皆不取相，而能隨喜迴向

無上正等菩提？」

善現答言：「應知菩薩摩訶薩所學般若波羅蜜多，有如是等方便

善巧，雖不取相而所作成，非離般若波羅蜜多有能正起隨喜俱行諸福

業事，迴向無上正等菩提。是故菩薩摩訶薩眾欲成所作，應學般若波



61

羅蜜多。」

慈氏菩薩摩訶薩言：「大德善現！莫作是說。何以故？以甚深般

若波羅蜜多中，諸佛世尊及弟子眾并所成就功德善根皆無所有不可得

故，所作隨喜諸福業事發心迴向無上菩提亦無所有不可得故。此中菩

薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，應作是觀：『過去諸佛及弟子眾功德

善根性皆已滅，所作隨喜諸福業事、發心迴向無上菩提性皆寂滅，我

若於彼諸佛世尊及弟子眾功德善根取相分別，及於所作隨喜俱行諸福

業事、發心迴向無上菩提取相分別，以是取相分別方便發生隨喜迴向

無上正等菩提，諸佛世尊皆所不許。所以者何？於已滅度諸佛世尊及

弟子等取相分別，隨喜迴向無上菩提，是則名為大有所得。』是故菩

薩摩訶薩眾，欲於如來及諸弟子功德善根，正發隨喜迴向無上正等菩

提，不應於中起有所得取相分別隨喜迴向，若於其中起有所得取相分

別隨喜迴向，佛不說彼有大義利。何以故？如是隨喜迴向之心，妄想

分別名雜毒故。如有飲食，雖具上妙色香美味，而雜毒藥，愚人淺識

貪取噉之，初雖適意歡喜快樂，而後食消倍受眾苦，或便致死若近失

命。如是一類補特伽羅不善受持、不善觀察甚深般若波羅蜜多文句義

理，不善讀誦、不善通達甚深義趣，而告大乘種性者曰：『來！善男

子！汝於三世諸佛世尊，從初發心至得無上正等菩提，轉妙法輪度有

情眾，入無餘依涅槃界已乃至法滅，於其中間若修般若波羅蜜多廣說

乃至一切相智已集、當集、現集善根，若成熟有情、嚴淨佛土已集、

當集、現集善根。若諸如來所有戒蘊、定蘊、慧蘊、解脫蘊、解脫智

見蘊及餘無量無邊功德，若佛弟子一切有漏、無漏善根，若諸如來已、

現、當記諸天、人等獨覺菩提所有功德，若諸 天、龍、阿素洛等已集、

當集、現集善根，若善男子、善女人等於諸功德發生隨喜迴向善根。

如是一切合集稱量現前隨喜，與諸有情平等共有迴向無上正等菩提。』

如是所說隨喜迴向，以有所得取相分別而為方便。譬如世間雜毒飲食

初益後損，故此非善隨喜迴向。所以者何？以有所得取相分別發起隨



62

喜迴向之心，有因、有緣、有作意、有戲論，不應般若波羅蜜多。彼

雜毒故則為謗佛，不隨佛教不隨法說，菩薩種性補特伽羅不應隨彼所

說而學。

「是故，大德！應說云何住菩薩乘善男子等，應於三世十方諸佛

及弟子等功德善根隨喜迴向？謂彼諸佛從初發心乃至法滅，於其中間

若修般若波羅蜜多廣說乃至一切相智集諸善根，如是乃至若善男子、

善女人等於諸功德發生隨喜迴向善根，住菩薩乘諸善男子、善女人等

云何於彼功德善根發生隨喜迴向無上正等菩提？」

具壽善現答慈氏菩薩言：「住菩薩乘諸善男子、善女人等行深般

若波羅蜜多，欲不謗佛而發隨喜迴向心者，應作是念：『如諸如來無

上佛智了達遍知功德善根有如是性、有如是相、有如是法而可隨喜，

我今亦應如是隨喜。如諸如來無上佛智了達遍知應以如是諸福業事迴

向無上正等菩提，我今亦應如是迴向。』住菩薩乘諸善男子、善女人

等，於諸如來及弟子等功德善根，應作如是隨喜迴向，若作如是隨喜

迴向則不謗佛，隨佛所教，隨法而說。是菩薩摩訶薩如是隨喜迴向之

心，不雜眾毒，能至究竟。

「復次，大士！住菩薩乘諸善男子、善女人等行深般若波羅蜜多，

於諸如來及弟子等功德善根，應作如是隨喜迴向。如色等蘊，不墮三

界非三世攝，隨喜迴向亦應如是。廣說乃至如一切智、道相智、一切

相智，不墮三界非三世攝，隨喜迴向亦應如是；如諸戒蘊、定蘊、慧

蘊、解脫蘊、解脫智見蘊，不墮三界非三世攝，隨喜迴向亦應如是。

所以者何？如彼諸法自性空故，不墮三界非三世攝，隨喜迴向亦復如

是，謂諸如來自性空故，不墮三界非三世攝；諸佛功德自性空故，不

墮三界非三世攝；聲聞、獨覺及人、天等自性空故，不墮三界非三世

攝；彼諸善根自性空故，不墮三界非三世攝； 於彼隨喜自性空故，不

墮三界非三世攝；所迴向法自性空故，不墮三界非三世攝；能迴向者

自性空故，不墮三界非三世攝。若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，



63

如實了知五蘊等法不墮三界非三世攝，若不墮三界非三世攝，則不可

以彼有相為方便、有所得為方便，發生隨喜迴向無上正等菩提。何以

故？以蘊等法自性不生，若法不生則無所有，不可以彼無所有法隨喜

迴向無所有故，是菩薩摩訶薩如是隨喜迴向無上正等菩提，不雜眾毒

能至究竟。住菩薩乘諸善男子、善女人等若以有相而為方便，或有所

得而為方便，於諸如來及弟子等功德善根，發生隨喜迴向之心，當知

是邪隨喜迴向，此邪隨喜迴向之心，諸佛世尊所不稱讚。如是隨喜迴

向之心非佛世尊所稱讚故，不能圓滿布施等六波羅蜜多，廣說乃至不

能圓滿一切智、道相智、一切相智。由諸功德不圓滿故，不能嚴淨佛

土、成熟有情，由不能嚴淨佛土、成熟有情故，不證無上正等菩提。

何以故？由彼所起隨喜迴向有相有得，雜眾毒故。

「復次，大士！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，應作是念：

『如十方界一切如來、應、正等覺，如實通達功德善根有如是法，可

依是法發生無倒隨喜迴向，我今亦應依如是法，發生隨喜迴向無上正

等菩提。』是為正發隨喜迴向，由斯定證無上菩提，能盡未來度有情

眾。」

爾時，世尊讚善現言：「善哉！善哉！汝今已為一切菩薩摩訶薩

等作大佛事，謂為菩薩摩訶薩等善說無倒隨喜迴向，如是所說隨喜迴

向，以無相無得、無生無滅、無染無淨、無性自性、自相性空而為方

便，亦以真如、法界、法性廣說乃至不思議界為方便故。

「善現當知！假使三千大千世界一切有情，皆得成就十善業道、

四靜慮、四無量、四無色定、五神通。於意云何？是諸有情福德多不？」

善現答言：「甚多！世尊！甚多！善逝！」

佛告善現：「若善男子、善女人等，於諸如來及弟子等功德善根

起無染著隨喜迴向，所獲功德甚多於前。善現當知！是善男子、善女

人等所起如是隨喜迴向，於餘善根為最為勝、為尊為高、為妙為微妙、

為上為無上、無等無等等。



64

「復次，善現！假使三千大千世界一切有情，皆得預流、一來、

不還、阿羅漢果、獨覺菩提，有善男子、善女人等於彼預流乃至獨覺，

盡其形壽以諸供具而奉施之，供養恭敬、尊重讚歎。於意云何？是善

男子、善女人等由此因緣得福多不？」

善現答言：「甚多！世尊！甚多！善逝！」

佛告善現：「若善男子、善女人等，於諸如來及弟子等功德善根，

起無染著隨喜迴向，所獲功德甚多於前。善現當知！是善男子、善女

人等所起如是隨喜迴向，於餘善根為最為勝乃至廣說。

「復次，善現！假使三千大千世界一切有情皆趣無上正等菩提，

設有十方各如殑伽沙等世界一切有情，一一於彼以諸供具而奉施之，

經如殑伽沙等大劫，供養恭敬、尊重讚歎，於意云何？是諸有情由此

因緣得福多不？」

善現答言：「甚多！世尊！甚多！善逝！如是福聚若有形色，十

方各如殑伽沙界不能容受。」

佛告善現：「如是！如是！如汝所說。善現當知！若善男子、善

女人等，於諸如來及弟子等功德善根，起無染著隨喜迴向，所獲功德

甚多於前。善現當知！是善男子、善女人等所起如是隨喜迴向，於餘

善根為最為勝乃至廣說。善現當知！以前福聚比後功德，百分不及一，

千分不及一，乃至鄔波尼殺曇分亦不及一。所以者何？彼有情類十善

業道、四靜慮等，皆以有相及有所得為方便故。彼善男子、善女人等，

以諸供具奉施預流乃至發趣大菩提者，亦以有相及有所得為方便故。」

爾時，四大天王各與眷屬三萬二千諸天子俱，頂禮佛足，合掌恭

敬白言：「世尊！彼諸菩薩摩訶薩乃能發起如是廣大隨喜迴向，謂彼

菩薩摩訶薩方便善巧，以無相、無所得、無染著、無思作而為方便，

於諸如來及弟子等功德善根發起無倒隨喜迴向，如是所起隨喜迴向，

不墮二法、不二法中。」

時，天帝釋及蘇夜摩天子、珊覩史多天子、善變化天子、最自在



65

天子，各與眷屬無量百千諸天子俱，皆持種種天妙華鬘、塗散等香、

衣服、瓔珞、寶幢、幡蓋、眾妙、珍奇，奏天樂音，以供養佛。頂禮

雙足，合掌白言：「彼諸菩薩摩訶薩乃能發起如是廣大隨喜迴向，謂

彼菩薩摩訶薩方便善巧，以無相、無所得、無染著、無思作而為方便，

於諸如來及弟子等功德善根，發起無倒隨喜迴向，如是所起隨喜迴向，

不墮二法、不二法中。」

時，大梵天王及極光淨天、遍淨天、廣果天、色究竟天，各與無

量百千俱胝那庾多天眾，前詣佛所頂禮雙足，合掌恭敬俱發聲言：「希

有！世尊！彼諸菩薩摩訶薩為般若波羅蜜多方便善巧所攝受故，超勝

於前無方便善巧、有相、有所得善男子等所修善根。」

爾時，佛告四大王眾天乃至色究竟天等言：「假使三千大千世界

一切有情皆趣無上正等菩提，普於過去未來現在十方世界一切如來從

初發心乃至法 住，於其中間所修布施波羅蜜多廣說乃至一切相智相應

善根，若諸弟子所有善根，若諸如來所有戒蘊、定蘊、慧蘊、解脫蘊、

解脫智見蘊及餘無量無邊佛法，若諸如來所說正法，若依彼法修習施

性、戒性、修性三福業事，若依彼法精勤修學，得預流果、一來、不

還、阿羅漢果、獨覺菩提，得入菩薩正性離生，若諸有情修布施、淨

戒、安忍、精進、靜慮、般若等所引善根，如是一切合集稱量，以有

相、有所得、有染著、有思作、有二不二而為方便現前隨喜，既隨喜

已迴向無上正等菩提。

「有善男子、善女人等發趣無上正等菩提，普於過去未來現在十

方世界一切如來從初發心乃至法住，於其中間所修布施波羅蜜多相應

善根，廣說乃至若諸有情修布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若等

所引善根，如是一切合集稱量，以無相、無所得、無染著、無思作、

無二不二而為方便現前隨 喜，既隨喜已迴向無上正等菩提。是善男子、

善女人等隨喜迴向，於餘善根為最為勝乃至廣說，於前有情隨喜迴向

百倍為勝，千倍為勝，乃至鄔波尼殺曇倍亦最為勝。」



66

具壽善現前白佛言：「如佛所說，是善男子、善女人等隨喜迴向，

於餘善根為最為勝乃至廣說。齊何說是隨喜迴向，於餘善根為最勝等？」

佛告善現：「是善男子、善女人等，普於過去未來現在十方世界，

一切如來、聲聞、獨覺、菩薩，及餘一切有情諸善根等，不取不捨、

不矜不蔑，非有所得、非無所得，達一切法無生無滅、無染無淨、無

增無減、無去無來、無集無散、無入無出，作如是念：『如三世法真

如、法界廣說乃至不思議界，我亦如是於諸善法以無所得而為方便隨

喜迴向。』善現！齊是所起隨喜迴向，我說於餘善根為最勝等，如是

隨喜迴向勝餘隨喜迴向百倍、千倍乃至鄔波尼殺曇倍，是故我說如是

所起隨喜迴向於餘善根為最勝等。

「復次，善現！住菩薩乘諸善男子、善女人等，欲於三世十方如

來從初發心乃至法住，於其中間所修布施乃至般若波羅蜜多相應善根，

廣說乃至無量無數無邊佛法，若諸聲聞、獨覺、菩薩功德善根，若餘

有情所有施性、戒性、修性三福業事及餘善根，如是一切合集稱量，

現前發起無倒隨喜迴向心者，應作是念：『色乃至識與解脫等，廣說

乃至一切相智與解脫等，戒蘊等五與解脫等，於一切法所起勝解與解

脫等，三世諸佛與解脫等，三世諸法與解脫等，一切隨喜及諸迴向與

解脫等，佛及弟子并諸獨覺諸根熟變與解脫等，佛及弟子并諸獨覺所

得涅槃與解脫等，諸佛、菩薩、獨覺、聲聞諸法法性與解脫等，一切

有情及一切法并彼法性與解脫等，如諸法性無縛無解、無染無淨、無

起無盡、無生無滅、無取無捨。我於如是功德善根現前隨 喜，持此善

根與諸有情平等共有迴向無上正等菩提，如是隨喜迴向非能隨喜迴向，

無所隨喜所迴向故，如是所起隨喜迴向非轉非息，無生滅故。』善現！

是菩薩摩訶薩隨喜迴向，於餘所起隨喜迴向，為最為勝乃至廣說。若

菩薩摩訶薩成就如是隨喜迴向，疾證無上正等菩提。

「復次，善現！若趣大乘諸善男子、善女人等，假使能於十方現

在各如殑伽沙等世界一切如來及諸弟子，以有相有所得為方便，盡其



67

形壽常以種種上妙供具供養恭敬、尊重讚歎。彼諸如來及弟子眾般涅

槃後，取設利羅以妙七寶造立高廣諸窣堵波，晝夜精勤禮拜右繞，復

以種種上妙華鬘乃至燈明供養恭敬、尊重讚歎。復以有相及有所得而

為方便，勤修布施乃至般若及餘善根。有善男子、善女人等發趣大乘，

能以無相及無所得而為方便，修行六種波羅蜜多相應善根方便善巧，

於餘一切功德善根發生隨喜，持此善根與諸有情平等共有迴向無上正

等菩提。是善男子、善女人等，由依般若波羅蜜多方便善巧隨喜迴向，

勝前所說發趣大乘善男子等所作功德百倍、千倍乃至鄔波尼殺曇倍。

故說如是隨喜迴向，於餘善根為最勝等。

「是故，善現！發趣大乘諸菩薩摩訶薩，應以無相及無所得而為

方便，勤修布施乃至般若波羅蜜多相應善根，及依般若波羅蜜多方便

善巧，於諸如來及弟子等功德善根，發生無倒隨喜迴向。若菩薩摩訶

薩，能以無相及無所得而為方便隨喜迴向，是菩薩摩訶薩疾證無上正

等菩提，能盡未來利樂一 切。」

第三分地獄品第十之一

爾時，舍利子白佛言：「世尊！甚深般若波羅蜜多能作照明，畢

竟淨故；皆應敬禮，諸人、天等所欽重故；無所染著，世間諸法不能

污故；遠離一切三界瞖眩，能除煩惱諸見闇故；最為上首，於一切種

菩提分法極尊勝故；能作安隱，永斷一切驚恐逼迫災橫事故；能施光

明，攝受諸有情令得五眼 故；能示中道，令失路者離二邊故；善能發

生一切智智，永斷一切煩惱相續并習氣故；是諸菩薩摩訶薩母，菩薩

所修一切佛法從此生故，不生不滅自相空故；脫一切生死，非常非壞

故；能為依怙，施諸有情諸法寶故；能成圓滿如來十力，一切他論不

能屈故；能轉三轉十二行相無上法輪，達一切法無轉還故；能示諸法

無倒，自性顯了無性自性空故。世尊！諸有情類於此般若波羅蜜多，

應云何住？」



68

爾時，佛告舍利子言：「諸有情類於此般若波羅蜜多，應如佛住，

供養、禮敬、思惟般若波羅蜜多，應如供養、禮敬、思惟佛薄伽梵。

何以故？舍利子！佛不異般若波羅蜜多，般若波羅蜜多不異佛，佛即

是般若波羅蜜多，般若波羅蜜多即是佛。所以者何？諸佛、菩薩、獨

覺、聲聞皆由般若波羅蜜多而得出現。一切世間十善業道、四靜慮、

四無量、四無色定、五神通，亦由般若波羅蜜多而得出現。一切布施

波羅蜜多廣說乃至一切相智，亦由般若波羅蜜多而得出現。」

時，天帝釋竊作是念：「今舍利子以何因緣問佛斯事？」

時，舍利子知彼心念，便告之言：「憍尸迦！諸菩薩摩訶薩由此

般若波羅蜜多所攝受故，方便善巧能於三世十方諸佛，從初發心乃至

法住，於其中間所有功德；若諸聲聞、獨覺、菩薩、餘有情類所有善

根，如是一切，能以無相及無所得而為方便，合集稱量現前隨喜，既

隨喜已，與諸有情平等共有迴向無上正等菩提，由此因緣故問斯事。

「復次，憍尸迦！諸菩薩摩訶薩所學般若波羅蜜多，超勝布施乃

至靜慮波羅蜜多無邊倍數。如生盲人百千等眾，無淨眼者善引導之，

猶尚不能近趣正道，況能遠達豐樂大城！如是前五波羅蜜多諸生盲眾，

若無般若波羅蜜多淨眼者導，尚不能趣菩薩正道，況能遠達一切智城！

「復次，憍尸迦！布施等五波羅蜜多，要由般若波羅蜜多，名有

目者。復由般若波羅蜜多之所攝受，名到彼岸。」天帝釋言：「豈不

前五波羅蜜多亦互為首，攝受餘五波羅蜜多令到彼岸？既爾何緣獨讚

般若超勝餘五波羅蜜多？」

舍利子言：「天主所說理不應爾。所以者何？非由前五波羅蜜多

為首，攝餘令到彼岸；要由般若波羅蜜多具大勢力方便善巧，攝受餘

五波羅蜜多，令無執著速到彼岸。是故般若波羅蜜多於前五種為最為

勝、為尊為高、為妙為微妙、為上為無上、無等無等等。」

爾時，舍利子白佛言：「世尊！諸菩薩摩訶薩云何應引發般若波

羅蜜多？」



69

佛告舍利子：「諸菩薩摩訶薩不為引發色故，應引發般若波羅蜜

多；不為引發受、想、行、識故，應引發般若波羅蜜多；廣說乃至不

為引發一切智故，應引發般若波羅蜜多；不為引發道相智、一切相智

故，應引發般若波羅蜜多；不為引發一切法故，應引發般若波羅蜜多。」

舍利子言：「云何菩薩摩訶薩不為引發色乃至一切法故，應引發

般若波羅蜜多？」

佛告舍利子：「以色乃至一切法無作、無生、無得、無壞、無自

性故，諸菩薩摩訶薩不為引發色乃至一切法故，應引發般若波羅蜜多。」

時，舍利子復白佛言：「諸菩薩摩訶薩如是引發般若波羅蜜多與何法

合？」

佛告舍利子：「諸菩薩摩訶薩如是引發般若波羅蜜多，不與一切

法合，由不合故得名般若波羅蜜多。」舍利子言：「如是般若波羅蜜

多，不與何等一切法合？」

世尊告曰：「如是般若波羅蜜多，不與善法合，不與非善法合；

不與有罪法合，不與無罪法合；不與有漏法合，不與無漏法合；不與

有為法合，不與無為法合；不與有染法合，不與無染法合；不與世間

法合，不與出世法合；不與雜染法合，不與清淨法合；不與生死法合，

不與涅槃法合。何以故？ 舍利子！甚深般若波羅蜜多於一切法無所得

故，不可說與如是法合。」

時，天帝釋便白佛言：「甚深般若波羅蜜多，豈亦不與一切智合？」

佛言：「如是！如汝所說。甚深般若波羅蜜多，亦不說與一切智

合，由此於彼無所得故。」天帝釋言：「云何般若波羅蜜多，於一切

智無合無得？」

世尊告曰：「非深般若波羅蜜多，於一切智如名、如相、如所造

作有合有得。」天帝釋言：「云何般若波羅蜜多，於一切智亦有合得？」

世尊告曰：「由深般若波羅蜜多，於一切智如名相等無受無取、

無住無斷、無執無捨，如是合得而無合得；於一切法亦復如是，如名



70

相等無受無取、無住無斷、無執無捨，如是合得而無合得。」

時，天帝釋復白佛言：「甚奇！世尊！希有！善逝！如是般若波

羅蜜多為一切法無生無滅、無作無成、無得無壞、無自性故，出現世

間，雖有合得而無合得，如是理趣不可思議，唯佛世尊能覺能說。」

時，具壽善現白佛言：「世尊！若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多

時，起如是想：『甚深般若波羅蜜多，與一切法若合不合。』是菩薩

摩訶薩俱捨、俱遠甚深般若波羅蜜多。」

佛告善現：「復有因緣，諸菩薩摩訶薩捨、遠般若波羅蜜多，謂

彼修行甚深般若波羅蜜多時，起如是想：『甚深般若波羅蜜多，無所

有、非真實，不堅固、不自在。』是菩薩摩訶薩捨、遠般若波羅蜜多。」

爾時，善現復白佛言：「若菩薩摩訶薩信甚深般若波羅蜜多時，

為不信何法？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩信甚深般若波羅蜜多時，則不信色，

不信受、想、行、識，廣說乃至不信一切智，不信道相智、一切相智。」

具壽善現復白佛言：「云何菩薩摩訶薩信甚深般若波羅蜜多時，則不

信色，乃至不信一切相智？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，觀一切色廣說

乃至一切相智不可得故，雖信般若波羅蜜多，而不信色廣說乃至一切

相智。如是，善現！諸菩薩摩訶薩信甚深般若波羅蜜多時，則不信色

乃至不信一切相智。」

大般若波羅蜜多經卷第五百五



71


	大眾閱藏經典彙編 CBETA2018 版
	佛经安置须知
	读诵佛经须知
	保宁勇禅师示看经警策文
	起诵仪
	请佛发愿
	南无本师释迦牟尼佛南无本师释迦牟尼佛南无本师释迦牟尼佛
	南无香云盖菩萨摩诃萨（三称）


