
1

大眾閱藏經典彙編 CBETA2018版

大般若波羅蜜多經
（六百卷：第 491 卷至第 495 卷）

三藏法師玄奘奉 詔譯



2

佛经安置须知

1. 经典应恭敬放在清净高处以及其他书籍的上面，不可随意

扔放床上、座椅上等不净处。

2. 凡经书等法宝阅毕，可辗转流通，赠送其他道友，不可任

意烧毁或丢弃。

3. 如手捧或装于口袋携带时，不得低于腰部，不可挟腋下。

4. 不得口吹经上灰尘，应以专用净布拭去。

5. 不可在经典所在的地方，有种种污秽行为。

读诵佛经须知

1. 经典乃三世诸佛之师，如来法身舍利，亦当作真佛看，不

可作纸墨等看。礼诵持念，种种修持，皆当以诚敬为主。

2. 不可躺着看经书，以口水沾指翻经页，不可以污手触经。

3. 经书上不可涂写。不得一边散心杂话，一边看经书。

4. 中断不看时，应夹放纸条、书签做记号。不可折页、折角，

或经书面朝下作“人”字形搁置。

保宁勇禅师示看经警策文

夫看经之法后学须知：当净三业。若三业无亏，则百福俱集。三业

者，身、口、意业也。

（一）端身正坐，如对圣容，则身业净也。

（二）口无杂言，断诸嬉笑，则口业净也。

（三）意不散乱，屏息万缘，则意业净也。

内心既寂，外境俱捐。方契悟于真源，庶研穷于法理，可谓水

澄珠莹，云散月明。义海涌于胸襟，智岳凝于耳目。辄莫容易，实

非小缘。心法双忘，自他俱利。若能如是，真报佛恩。



3

起诵仪

请佛发愿

稽首禮諸佛 及法比丘僧 我今為自利 亦利諸有情與諸善

同修 正聞大藏經 傳承三聖學 令正法久住

南无本师释迦牟尼佛南无本
师释迦牟尼佛南无本师释迦
牟尼佛

香赞

（一遍）

炉香乍爇. 法界蒙薰. 诸佛海会悉遥闻. 随处

结祥云.诚意方殷.诸佛现全身.

南无香云盖菩萨摩诃萨（三称）

开经偈

（一遍）

无上甚深微妙法 百千万劫难遭遇我今见

闻得受持 愿解如来真实义

讽诵经时 当愿众生： 顺佛

所说 总持不忘.

（注：此阅藏仪轨可以根据需要自行调整）



4

大般若波羅蜜多經卷第四百九十一

三藏法師玄奘奉 詔譯

第三分善現品第三之十

「世尊！云何菩薩摩訶薩常應遠離我執乃至見者執？」

「善現！若菩薩摩訶薩觀我乃至見者畢竟非有。所以者何？以我乃至見

者自性不可得故，是為菩薩摩訶薩常應遠離我執乃至見者執。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩常應遠離斷執？」

「善現！若菩薩摩訶薩觀一切法性不可斷。所以者何？以一切法畢竟不

生無斷義故，是為菩薩摩訶薩常應遠離斷執。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩常應遠離常執？」

「善現！若菩薩摩訶薩觀一切法常性非有。所以者何？以一切法無生無

滅、非斷常故，是為菩薩摩訶薩常應遠離常執。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩常應遠離相想？」

「善現！若菩薩摩訶薩觀雜染法畢竟非有。所以者何？以雜染法本性離

故，是為菩薩摩訶薩常應遠離相想。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩常應遠離見執？」

「善現！若菩薩摩訶薩都不見有諸見自性。所以者何？所見諸法不可得

故，是為菩薩摩訶薩常應遠離見執。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩常應遠離名色執？」

「善現！若菩薩摩訶薩觀名色性都無所有。所以者何？真實名色不可得

故，是為菩薩摩訶薩常應遠離名色執。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩常應遠離蘊執？」

「善現！若菩薩摩訶薩觀諸蘊性都無所有。所以者何？積聚法性不可得

故，是為菩薩摩訶薩常應遠離蘊執。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩常應遠離處執？」

「善現！若菩薩摩訶薩觀諸處性都無所有。所以者何？生門法性不可得



5

故，是為菩薩摩訶薩常應遠離處執。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩常應遠離界執？」

「善現！若菩薩摩訶薩觀諸界性都無所有。所以者何？住持法性不可得

故，是為菩薩摩訶薩常應遠離界執。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩常應遠離諦執？」

「善現！若菩薩摩訶薩觀諸諦性都無所有。所以者何？非虛妄法不可得

故，是為菩薩摩訶薩常應遠離諦執。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩常應遠離緣起執？」

「善現！若菩薩摩訶薩觀緣起性都無所有。所以者何？無明等法不可得

故，是為菩薩摩訶薩常應遠離緣起執。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩常應遠離住著三界執？」

「善現！若菩薩摩訶薩觀三界性都無所有。所以者何？三界繫法不可得

故，是為菩薩摩訶薩常應遠離住著三界執。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩常應遠離一切法執？」

「善現！若菩薩摩訶薩觀諸法性都無所有。所以者何？諸法自性但假施

設，皆如虛空不可得故，是為菩薩摩訶薩常應遠離一切法執。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩常應遠離於一切法如理、不如理執？」

「善現！若菩薩摩訶薩觀諸法性無有如理、不如理者。所以者何？如是

諸法不可得故，是為菩薩摩訶薩常應遠離於一切法如理、不如理執。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩常應遠離依佛見執？」

「善現！若菩薩摩訶薩知依佛見不得見佛。所以者何？真佛自性不可見

故，是為菩薩摩訶薩常應遠離依佛見執。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩常應遠離依法見執？」

「善現！若菩薩摩訶薩知依法見不得見法。所以者何？真法自性不可見

故，是為菩薩摩訶薩常應遠離依法見執。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩常應遠離依僧見執？」

「善現！若菩薩摩訶薩知依僧見不得見僧。所以者何？真僧自性無相無



6

為不可見故，是為菩薩摩訶薩常應遠離依僧見執。」

世尊！云何菩薩摩訶薩常應遠離依戒見執？」

「善現！若菩薩摩訶薩知罪、福性俱非實有。所以者何？若罪若福但假

施設不可得故，是為菩薩摩訶薩常應遠離依戒見執。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩常應遠離依空見執？」

「善現！若菩薩摩訶薩觀諸空法都無所有不可觀見。所以者何？空之自

性非有非無不可見故，是為菩薩摩訶薩常應遠離依空見執。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩常應遠離厭怖空性？」

「善現！若菩薩摩訶薩觀一切法自性皆空，非空與空有所違害，故厭怖

事俱不可得。所以者何？諸有性法或可厭怖，空非有性法不應厭怖故，是為

菩薩摩訶薩常應遠離厭怖空性。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩常應圓滿通達空？」

「善現！若菩薩摩訶薩知一切法自相皆空，是為菩薩摩訶薩常應圓滿通

達空。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩常應圓滿證無相？」

「善現！若菩薩摩訶薩不思惟一切相，是為菩薩摩訶薩常應圓滿證無

相。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩常應圓滿知無願？」

「善現！若菩薩摩訶薩於三界法心無所住，是為菩薩摩訶薩常應圓滿知

無願。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩常應圓滿三輪清淨？」

「善現！若菩薩摩訶薩圓滿清淨十善業道，是為菩薩摩訶薩常應圓滿三

輪清淨。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩常應圓滿悲愍有情，及於有情無所執著？」

「善現！若菩薩摩訶薩已得大悲及嚴淨土都無所執，是為菩薩摩訶薩常

應圓滿悲愍有情，及於有情無所執著。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩常應圓滿於一切法平等性見，及於此中無所執



7

著？」

「善現！若菩薩摩訶薩於一切法不增不減，及於此中無取無住，是為菩

薩摩訶薩常應圓滿於一切法平等性見，及於此中無所執著。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩常應圓滿於諸有情平等性見，及於此中無所執

著？」

「善現！若菩薩摩訶薩於諸有情不增不減，及於此中無取無住，是為菩

薩摩訶薩常應圓滿於諸有情平等性見，及於此中無所執著。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩常應圓滿於真理趣究竟通達，及於此中無所執

著？」

「善現！若菩薩摩訶薩於一切法真實理趣，雖如實通達而無所通達，及

於此中無取無住，是為菩薩摩訶薩常應圓滿於真理趣究竟通達，及於此中無

所執著。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩常應圓滿無生忍智？」

「善現！若菩薩摩訶薩忍一切法無生無滅、無造無作，及知名色畢竟不

生，是為菩薩摩訶薩常應圓滿無生忍智。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩常應圓滿說一切法一相理趣？」

「善現！若菩薩摩訶薩於一切法不行二相，是為菩薩摩訶薩常應圓滿說

一切法一相理趣。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩常應圓滿滅除分別？」

「善現！若菩薩摩訶薩於一切法無所分別，是為菩薩摩訶薩常應圓滿滅

除分別。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩常應圓滿遠離諸想？」

「善現！若菩薩摩訶薩遠離一切小想、大想及無量想，是為菩薩摩訶薩

常應圓滿遠離諸想。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩常應圓滿遠離諸見？」

「善現！若菩薩摩訶薩遠離聲聞、獨覺等見，是為菩薩摩訶薩常應圓滿

遠離諸見。」



8

「世尊！云何菩薩摩訶薩常應圓滿遠離煩惱？」

「善現！若菩薩摩訶薩棄捨一切有漏煩惱習氣相續，是為菩薩摩訶薩常

應圓滿遠離煩惱。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩常應圓滿善巧止觀？」

「善現！若菩薩摩訶薩修一切智、一切相智，是為菩薩摩訶薩常應圓滿

善巧止觀。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩常應圓滿調伏心性？」

「善現！若菩薩摩訶薩於三界法不著不樂，是為菩薩摩訶薩常應圓滿調

伏心性。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩常應圓滿寂靜心性？」

「善現！若菩薩摩訶薩善攝六根，是為菩薩摩訶薩常應圓滿寂靜心性。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩常應圓滿無礙智性？」

「善現！若菩薩摩訶薩修得佛眼，於一切法決了無礙，是為菩薩摩訶薩

常應圓滿無礙智性。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩常應圓滿無所愛染？」

「善現！若菩薩摩訶薩能於六處能善棄捨，是為菩薩摩訶薩常應圓滿無

所愛染。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩常應圓滿隨心所欲往諸佛土，於佛眾會自現其

身？」

「善現！若菩薩摩訶薩修勝神通往諸佛土，承事供養諸佛世尊，請轉法

輪饒益一切，是為菩薩摩訶薩常應圓滿隨心所欲往諸佛土，於佛眾會自現其

身。

「善現當知！諸菩薩摩訶薩住第七地時，常應遠離前二十法，及應圓滿

後二十法。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩常應圓滿悟入一切有情心行？」

「善現！若菩薩摩訶薩一心俱智，如實遍知一切有情心及心所行相差別，

是為菩薩摩訶薩常應圓滿悟入一切有情心行。」



9

「世尊！云何菩薩摩訶薩常應圓滿遊戲神通？」

「善現！若菩薩摩訶薩遊戲種種自在神通，為欲親近供養佛故，從一佛

土至一佛土，而能不生遊佛土想，是為菩薩摩訶薩常應圓滿遊戲神通。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩常應圓滿見諸佛土，如其所見而自嚴淨種種佛

土？」

「善現！若菩薩摩訶薩住一佛土，能見十方無邊佛國，亦能示現，而甞

不生佛國土想。又為成熟諸有情故，現處三千大千世界轉輪王位而自莊嚴，

亦能棄捨而無所執，是為菩薩摩訶薩常應圓滿見諸佛土，如其所見而自嚴淨

種種佛土。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩常應圓滿承事供養諸佛世尊，於如來身如實觀

察？」

「善現！若菩薩摩訶薩為欲饒益諸有情故，於法義趣如實分別，如是名

為以法承事供養諸佛，又諦觀察諸佛法身，是為菩薩摩訶薩常應圓滿承事供

養諸佛世尊，於如來身如實觀察。

「善現當知！諸菩薩摩訶薩住第八地時，於此四法常應圓滿。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩常應圓滿根勝劣智？」

「善現！若菩薩摩訶薩住佛十力，如實了知一切有情諸根勝劣，是為菩

薩摩訶薩常應圓滿根勝劣智。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩常應圓滿嚴淨佛土？」

「善現！若菩薩摩訶薩以無所得而為方便，嚴淨一切有情心行無所執著，

是為菩薩摩訶薩常應圓滿嚴淨佛土。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩常應圓滿如幻等持數入諸定？」

「善現！若菩薩摩訶薩住此等持，雖能成辦一切事業，而心於法都無動

轉。又修等持極成熟故，不作加行能數現前，是為菩薩摩訶薩常應圓滿如幻

等持數入諸定。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩常應圓滿隨諸有情善根應熟故，入諸有自現化

生？」

「善現！若菩薩摩訶薩為欲成熟諸有情類殊勝善根，隨其所宜故入諸有



10

而現受生，是為菩薩摩訶薩隨諸有情善根應熟故，入諸有自現化生。

「善現當知！諸菩薩摩訶薩住第九地時，於此四法常應圓滿。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩常應圓滿攝受無邊處所大願，隨有所願皆令證

得？」

「善現！若菩薩摩訶薩已修六種波羅蜜多極圓滿故，或為嚴淨諸佛國土，

或為成熟諸有情類，隨心所願皆能圓滿無所匱乏，是為菩薩摩訶薩常應圓滿

攝受無邊處所大願，隨有所願皆令證得。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩常應圓滿隨諸天、龍廣說乃至人非人等異類音

智？」

「善現！若菩薩摩訶薩修習殊勝詞無礙解，善知有情言音差別，是為菩

薩摩訶薩常應圓滿隨諸天、龍廣說乃至人非人等異類音智。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩常應圓滿無礙辯說？」

「善現！若菩薩摩訶薩修習殊勝辯無礙解，為諸有情能無盡說，是為菩

薩摩訶薩常應圓滿無礙辯說。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩常應圓滿入胎具足？」

「善現！若菩薩摩訶薩雖一切生處實恒化生，而為益有情現入胎藏，於

中具足種種勝事，是為菩薩摩訶薩常應圓滿入胎具足。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩常應圓滿出生具足？」

「善現！若菩薩摩訶薩於出胎時示現種種希有勝事，令諸有情見者歡喜

得大饒益，是為菩薩摩訶薩常應圓滿出生具足。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩常應圓滿家族具足？」

「善現！若菩薩摩訶薩或生剎帝利大族、或生婆羅門大族，所稟父母無

可譏嫌，是為菩薩摩訶薩常應圓滿家族具足。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩常應圓滿種姓具足？」

「善現！若菩薩摩訶薩常在過去諸大菩薩種姓中生，是為菩薩摩訶薩常

應圓滿種姓具足。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩常應圓滿眷屬具足？」



11

「善現！若菩薩摩訶薩純以無量無數菩薩摩訶薩眾而為眷屬，非餘雜類，

是為菩薩摩訶薩常應圓滿眷屬具足。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩常應圓滿生身具足？」

「善現！若菩薩摩訶薩於初生時，其身具足一切相好，放大光明遍照無

邊諸佛世界，亦令彼界六種變動，有情遇者皆獲利樂，是為菩薩摩訶薩常應

圓滿生身具足。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩常應圓滿出家具足？」

「善現！若菩薩摩訶薩於出家時，無量無數百千俱胝那庾多眾前後圍遶

尊重讚歎，往詣道場，剃除鬚髮，服三法衣，受持應器，引導無量無邊有情，

令乘三乘而趣圓寂，是為菩薩摩訶薩常應圓滿出家具足。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩常應圓滿莊嚴菩提樹具足？」

「善現！若菩薩摩訶薩殊勝善根廣大願力，感得如是大菩提樹，吠琉璃

寶以為其莖，真金為根，枝、葉、花、果皆以上妙七寶所成。其樹高廣遍覆

三千大千佛土，光明照曜周遍十方殑伽沙等諸佛世界，有情見者無不蒙益，

是為菩薩摩訶薩常應圓滿莊嚴菩提樹具足。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩常應圓滿一切功德成辦具足？」

「善現！若菩薩摩訶薩滿足殊勝福慧資糧，成熟有情、嚴淨佛土，是為

菩薩摩訶薩常應圓滿一切功德成辦具足。」

「善現當知！諸菩薩摩訶薩住第十地時，常應圓滿此十二法。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩住第十地已，於前所修諸地勝法皆得圓滿，與

諸如來應言無異？」

「善現！是菩薩摩訶薩已圓滿布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多，已圓滿

四靜慮、四無量、四無色定，已圓滿四念住乃至八聖道支，已圓滿空、無相、

無願解脫門，已圓滿內空乃至無性自性空，已圓滿真如乃至不思議界，已圓

滿苦、集、滅、道聖諦，已圓滿八解脫、九次第定，已圓滿一切陀羅尼 門、

三摩地門，已圓滿五眼、六神通，已圓滿如來十力乃至十八佛不共法，具一

切智、一切相智，若復永斷一切煩惱習氣相續便住佛地。由此故說， 若菩薩

摩訶薩住第十地已，於前所修諸地勝法皆得圓滿，與諸如來應言無異。」



12

爾時，具壽善現復白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩住第十地趣如來

地？」

佛告善現：「是菩薩摩訶薩方便善巧行六波羅蜜多，修四靜慮、四無量、

四無色定、三十七菩提分法廣說乃至十八佛不共法，具一切智、一切相智，

超淨觀地、種性地、第八地、具見地、薄地、離欲地、已辦地、獨覺地及菩

薩地，又能永斷一切煩惱習氣相續，便成如來、應、正等覺住如來地。善現！

如是菩薩摩訶薩住第十地趣如來地。如是，善現！齊此當知諸菩薩摩訶薩發

趣大乘。

「復次，善現！汝次所問『如是大乘從何處出、至何處住？』者，善現

當知！如是大乘從三界中出，至一切智智中住，然以無二為方便故無出無住。

所以者何？若大乘、若一切智智，如是二法不合不散，非有色非無色、非有

見非無見、非有對非無對，皆同一相，所謂無相。無相之法無出無住。所以

者何？無相之法，非已出已住，非當出當住，非今出今住。

「善現當知！其有欲令無相之法有出住者，則為欲令真如、法界、法性、

不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思

議界亦有出住。所以者何？真如乃至不思議界，皆不能從三界中出，亦不能

至一切智智中住。何以故？真如真如自性空，乃至不思議界不思議界自性空

故。

「善現當知！其有欲令無相之法有出住者，則為欲令斷界、離界、滅界、

安隱界、寂靜界、無生界、無滅界、無性界、無相界、無作界、無為界亦有

出住。所以者何？斷界乃至無為界，皆不能從三界中出，亦不能至一切智智

中住。何以故？斷界斷界自性空，乃至無為界無為界自性空故。

「善現當知！其有欲令無相之法有出住者，則為欲令色空乃至識空亦有

出住。所以者何？色空乃至識空，皆不能從三界中出，亦不能至一切智智中

住。何以故？色空色空自性空，乃至識空識空自性空故。

「善現當知！其有欲令無相之法有出住者，則為欲令眼處空乃至意處空

亦有出住。所以者何？眼處空乃至意處空，皆不能從三界中出，亦不能至一

切智智中住。何以故？眼處空眼處空自性空，乃至意處空意處空自性空故。

「善現當知！其有欲令無相之法有出住者，則為欲令色處空乃至法處空



13

亦有出住。所以者何？色處空乃至法處空，皆不能從三界中出，亦不能至一

切智智中住。何以故？色處空色處空自性空，乃至法處空法處空自性空故。

「善現當知！其有欲令無相之法有出住者，則為欲令眼界空乃至意界空

亦有出住。所以者何？眼界空乃至意界空，皆不能從三界中出，亦不能至一

切智智中住。何以故？眼界空眼界空自性空，乃至意界空意界空自性空故。

「善現當知！其有欲令無相之法有出住者，則為欲令色界空乃至法界空

亦有出住。所以者何？色界空乃至法界空，皆不能從三界中出，亦不能至一

切智智中住。何以故？色界空色界空自性空，乃至法界空法界空自性空故。

「善現當知！其有欲令無相之法有出住者，則為欲令眼識界空乃至意識

界空亦有出住。所以者何？眼識界空乃至意識界空，皆不能從三界中出，亦

不能至一切智智中住。何以故？眼識界空眼識界空自性空，乃至意識界空意

識界空自性空故。

「善現當知！其有欲令無相之法有出住者，則為欲令眼觸空乃至意觸空

亦有出住。所以者何？眼觸空乃至意觸空，皆不能從三界中出，亦不能至一

切智智中住。何以故？眼觸空眼觸空自性空，乃至意觸空意觸空自性空故。

「善現當知！其有欲令無相之法有出住者，則為欲令眼觸為緣所生諸受

空乃至意觸為緣所生諸受空亦有出住。所以者何？眼觸為緣所生諸受空乃至

意觸為緣所生諸受空，皆不能從三界中出，亦不能至一切智智中住。何以

故？眼觸為緣所生諸受空眼觸為緣所生諸受空自性空，乃至意觸為緣所生諸

受空意觸為緣所生諸受空自性空故。

「善現當知！其有欲令無相之法有出住者，則為欲令地界空乃至識界空

亦有出住。所以者何？地界空乃至識界空，皆不能從三界中出，亦不能至一

切智智中住。何以故？地界空地界空自性空，乃至識界空識界空自性空故。

「善現當知！其有欲令無相之法有出住者，則為欲令因緣空乃至增上緣

空亦有出住。所以者何？因緣空乃至增上緣空，皆不能從三界中出，亦不能

至一切智智中住。何以故？因緣空因緣空自性空，乃至增上緣空增上緣空自

性空故。

「善現當知！其有欲令無相之法有出住者，則為欲令無明空乃至老死空



14

亦有出住。所以者何？無明空乃至老死空，皆不能從三界中出，亦不能至一

切智智中住。何以故？無明空無明空自性空，乃至老死空老死空自性空故。

「善現當知！其有欲令無相之法有出住者，則為欲令夢境、幻事、響、

像、光影、陽焰、空華、尋香城、變化事亦有出住。所以者何？夢境乃至變

化事，皆不能從三界中出，亦不能至一切智智中住。何以故？夢境夢境自性

空，乃至變化事變化事自性空故。

「善現當知！其有欲令無相之法有出住者，則為欲令布施波羅蜜多空乃

至般若波羅蜜多空亦有出住。所以者何？布施波羅蜜多空乃至般若波羅蜜多

空，皆不能從三界中出，亦不能至一切智智中住。何以故？布施波羅蜜多空

布施波羅蜜多空自性空，乃至般若波羅蜜多空般若波羅蜜多空自性空故。

「善現當知！其有欲令無相之法有出住者，則為欲令內空乃至無性自性

空亦有出住。所以者何？內空乃至無性自性空，皆不能從三界中出，亦不能

至一切智智中住。何以故？內空內空自性空，乃至無性自性空無性自性空自

性空故。

「善現當知！其有欲令無相之法有出住者，則為欲令苦、集、滅、道聖

諦空亦有出住。所以者何？苦、集、滅、道聖諦空，皆不能從三界中出，亦

不能至一切智智中住。何以故？苦、集、滅、道聖諦空苦、集、滅、道聖諦

空自性空故。

「善現當知！其有欲令無相之法有出住者，則為欲令四念住空乃至八聖

道支空亦有出住。所以者何？四念住空乃至八聖道支空，皆不能從三界中出，

亦不能至一切智智中住。何以故？四念住空四念住空自性空，乃至八聖道支

空八聖道支空自性空故。

「善現當知！其有欲令無相之法有出住者，則為欲令四靜慮空亦有出住。

所以者何？四靜慮空，皆不能從三界中出，亦不能至一切智智中住。何以

故？四靜慮空四靜慮空自性空故。

「善現當知！其有欲令無相之法有出住者，則為欲令四無量空亦有出住。

所以者何？四無量空，皆不能從三界中出，亦不能至一切智智中住。何以

故？四無量空四無量空自性空故。



15

「善現當知！其有欲令無相之法有出住者，則為欲令四無色定空亦有出

住。所以者何？四無色定空，皆不能從三界中出，亦不能至一切智智中住。

何以故？四無色定空四無色定空自性空故。

「善現當知！其有欲令無相之法有出住者，則為欲令空、無相、無願解

脫門空亦有出住。所以者何？空、無相、無願解脫門空，皆不能從三界中出，

亦不能至一切智智中住。何以故？空、無相、無願解脫門空空、無相、無願

解脫門空自性空故。

「善現當知！其有欲令無相之法有出住者，則為欲令八解脫空亦有出住。

所以者何？八解脫空，皆不能從三界中出，亦不能至一切智智中住。何以

故？八解脫空八解脫空自性空故。

「善現當知！其有欲令無相之法有出住者，則為欲令九次第定空亦有出

住。所以者何？九次第定空，皆不能從三界中出，亦不能至一切智智中住。

何以故？九次第定空九次第定空自性空故。

「善現當知！其有欲令無相之法有出住者，則為欲令淨觀地空乃至如來

地空亦有出住。所以者何？淨觀地空乃至如來地空，皆不能從三界中出，亦

不能至一切智智中住。何以故？淨觀地空淨觀地空自性空，乃至如來地空如

來地空自性空故。

「善現當知！其有欲令無相之法有出住者，則為欲令極喜地空乃至法雲

地空亦有出住。所以者何？極喜地空乃至法雲地空，皆不能從三界中出，亦

不能至一切智智中住。何以故？極喜地空極喜地空自性空，乃至法雲地空法

雲地空自性空故。

「善現當知！其有欲令無相之法有出住者，則為欲令一切陀羅尼門、三

摩地門空亦有出住。所以者何？一切陀羅尼門、三摩地門空，皆不能從三界

中出，亦不能至一切智智中住。何以故？一切陀羅尼門、三摩地門空一切陀

羅尼門、三摩地門空自性空故。

「善現當知！其有欲令無相之法有出住者，則為欲令五眼、六神通空亦

有出住。所以者何？五眼、六神通空，皆不能從三界中出，亦不能至一切智

智中住。何以故？五眼、六神通空五眼、六神通空自性空故。



16

「善現當知！其有欲令無相之法有出住者，則為欲令如來十力空乃至十

八佛不共法空亦有出住。所以者何？如來十力空乃至十八佛不共法空，皆不

能從三界中出，亦不能至一切智智中住。何以故？如來十力空如來十力空自

性空，乃至十八佛不共法空十八佛不共法空自性空故。

「善現當知！其有欲令無相之法有出住者，則為欲令無忘失法、恒住捨

性空亦有出住。所以者何？無忘失法、恒住捨性空，皆不能從三界中出，亦

不能至一切智智中住。何以故？無忘失法、恒住捨性空無忘失法、恒住捨性

空自性空故。

「善現當知！其有欲令無相之法有出住者，則為欲令一切智、道相智、

一切相智空亦有出住。所以者何？一切智、道相智、一切相智空，皆不能從

三界中出，亦不能至一切智智中住。何以故？一切智、道相智、一切相智空

一切智、道相智、一切相智空自性空故。

「善現當知！其有欲令無相之法有出住者，則為欲令預流者惡趣生、一

來者頻來生、不還者欲界生、諸菩薩自利生、阿羅漢獨覺如來後有生，亦有

出住。所以者何？預流者惡趣生乃至如來後有生，皆不能從三界中出，亦不

能至一切智智中住。何以故？預流者惡趣生預流者惡趣生自性空，乃至如來

後有生如來後有生自性空故。

「善現當知！其有欲令無相之法有出住者，則為欲令預流空乃至如來空

亦有出住。所以者何？預流空乃至如來空，皆不能從三界中出，亦不能至一

切智智中住。何以故？預流空預流空自性空，乃至如來空如來空自性空故。

「善現當知！其有欲令無相之法有出住者，則為欲令名字、假想、施設、

言說亦有出住。所以者何？名字、假想、施設、言說，皆不能從三界中出，

亦不能至一切智智中住。何以故？名字、假想、施設、言說名字、假想、施

設、言說自性空故。

「善現當知！其有欲令無相之法有出住者，則為欲令無生無滅、無染無

淨、無相無為亦有出住。所以者何？無生無滅、無染無淨、無相無為，皆不

能從三界中出，亦不能至一切智智中住。何以故？無生無滅、無染無淨、無

相無為無生無滅、無染無淨、無相無為自性空故。

「善現當知！由此緣故，我作是說：如是大乘從三界中出至一切智智中



17

住，然以無二為方便故無出無住。所以者何？無相之法無動轉故，不可說言

有出有住。

大般若波羅蜜多經卷第四百九十一

大般若波羅蜜多經卷第四百九十二

三藏法師玄奘奉 詔譯

第三分善現品第三之十一

「復次，善現！汝次所問『如是大乘為何所住？』者，善現當知！如是

大乘都無所住。所以者何？以一切法皆無所住。何以故？諸法住處不可得故。

善現當知！如是大乘以無所得而為方便住無所住。

「善現當知！譬如真如、法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、

離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界非住非不住，大乘亦爾非住

非不住。所以者何？以真如自性乃至不思議界自性皆無住無不住。何以故？

真如自性真如自性空，乃至不思議界自性不思議界自性空故。

「善現當知！譬如斷界、離界、滅界、安隱界、寂靜界、無生界、無滅

界、無染界、無淨界、無作界、無為界非住非不住，大乘亦爾非住非不住。

所以者何？以斷界自性乃至無為界自性皆無住無不住。何以故？斷界自性斷

界自性空，乃至無為界自性無為界自性空故。

「善現當知！譬如色蘊乃至識蘊非住非不住，大乘亦爾非住非不住。所

以者何？以色蘊自性乃至識蘊自性皆無住無不住。何以故？色蘊自性色蘊自

性空，乃至識蘊自性識蘊自性空故。

「善現當知！譬如眼處乃至意處非住非不住，大乘亦爾非住非不住。所

以者何？以眼處自性乃至意處自性皆無住無不住。何以故？眼處自性眼處自

性空，乃至意處自性意處自性空故。

「善現當知！譬如色處乃至法處非住非不住，大乘亦爾非住非不住。所

以者何？以色處自性乃至法處自性皆無住無不住。何以故？色處自性色處自

性空，乃至法處自性法處自性空故。



18

「善現當知！譬如眼界乃至意界非住非不住，大乘亦爾非住非不住。所

以者何？以眼界自性乃至意界自性皆無住無不住。何以故？眼界自性眼界自

性空，乃至意界自性意界自性空故。

「善現當知！譬如色界乃至法界非住非不住，大乘亦爾非住非不住。所

以者何？以色界自性乃至法界自性皆無住無不住。何以故？色界自性色界自

性空，乃至法界自性法界自性空故。

「善現當知！譬如眼識界乃至意識界非住非不住，大乘亦爾非住非不住。

所以者何？以眼識界自性乃至意識界自性皆無住無不住。何以故？眼識界自

性眼識界自性空，乃至意識界自性意識界自性空故。

「善現當知！譬如眼觸乃至意觸非住非不住，大乘亦爾非住非不住。所

以者何？以眼觸自性乃至意觸自性皆無住無不住。何以故？眼觸自性眼觸自

性空，乃至意觸自性意觸自性空故。

「善現當知！譬如眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸受非住非不住，

大乘亦爾非住非不住。所以者何？以眼觸為緣所生諸受自性乃至意觸為緣所

生諸受自性皆無住無不住。何以故？眼觸為緣所生諸受自性眼觸為緣所生諸

受自性空，乃至意觸為緣所生諸受自性意觸為緣所生諸受自性空故。

「善現當知！譬如地界乃至識界非住非不住，大乘亦爾非住非不住。所

以者何？以地界自性乃至識界自性皆無住無不住。何以故？地界自性地界自

性空，乃至識界自性識界自性空故。

「善現當知！譬如因緣乃至增上緣非住非不住，大乘亦爾非住非不住。

所以者何？以因緣自性乃至增上緣自性皆無住無不住。何以故？因緣自性因

緣自性空，乃至增上緣自性增上緣自性空故。

「善現當知！譬如無明乃至老死非住非不住，大乘亦爾非住非不住。所

以者何？以無明自性乃至老死自性皆無住無不住。何以故？無明自性無明自

性空，乃至老死自性老死自性空故。

「善現當知！譬如夢境、幻事、響、像、光影、陽焰、空花、尋香城、

變化事非住非不住，大乘亦爾非住非不住。所以者何？以夢境自性乃至變化

事自性無住無不住。何以故？夢境自性夢境自性空，乃至變化事自性變化事



19

自性空故。

「善現當知！譬如布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多非住非不住，大乘亦

爾非住非不住。所以者何？以布施波羅蜜多自性乃至般若波羅蜜多自性皆無

住無不住。何以故？布施波羅蜜多自性布施波羅蜜多自性空，乃至般若波羅

蜜多自性般若波羅蜜多自性空故。

「善現當知！譬如內空乃至無性自性空非住非不住，大乘亦爾非住非不

住。所以者何？以內空自性乃至無性自性空自性皆無住無不住。何以故？內

空自性內空自性空，乃至無性自性空自性無性自性空自性空故。

「善現當知！譬如苦、集、滅、道聖諦非住非不住，大乘亦爾非住非不

住。所以者何？以苦、集、滅、道聖諦自性皆無住無不住。何以故？苦、集、

滅、道聖諦自性苦、集、滅、道聖諦自性空故。

「善現當知！譬如四念住乃至八聖道支非住非不住，大乘亦爾非住非不

住。所以者何？以四念住自性乃至八聖道支自性皆無住無不住。何以故？四

念住自性四念住自性空，乃至八聖道支自性八聖道支自性空故。

「善現當知！譬如四靜慮、四無量、四無色定非住非不住，大乘亦爾非

住非不住。所以者何？以四靜慮、四無量、四無色定自性皆無住無不住。何

以故？四靜慮、四無量、四無色定自性四靜慮、四無量、四無色定自性空故。

「善現當知！譬如空、無相、無願解脫門非住非不住，大乘亦爾非住非

不住。所以者何？以空、無相、無願解脫門自性皆無住無不住。何以故？空、

無相、無願解脫門自性空、無相、無願解脫門自性空故。

「善現當知！譬如八解脫、九次第定非住非不住，大乘亦爾非住非不住。

所以者何？以八解脫、九次第定自性皆無住無不住。何以故？八解脫、九次

第定自性八解脫、九次第定自性空故。

「善現當知！譬如淨觀地乃至如來地非住非不住，大乘亦爾非住非不住。

所以者何？以淨觀地自性乃至如來地自性皆無住無不住。何以故？淨觀地自

性淨觀地自性空，乃至如來地自性如來地自性空故。

「善現當知！譬如極喜地乃至法雲地非住非不住，大乘亦爾非住非不住。

所以者何？以極喜地自性乃至法雲地自性皆無住無不住。何以故？極喜地自



20

性極喜地自性空，乃至法雲地自性法雲地自性空故。

「善現當知！譬如陀羅尼門、三摩地門非住非不住，大乘亦爾非住非不

住。所以者何？以陀羅尼門、三摩地門自性皆無住無不住。何以故？陀羅尼

門、三摩地門自性陀羅尼門、三摩地門自性空故。

「善現當知！譬如五眼、六神通非住非不住，大乘亦爾非住非不住。所

以者何？以五眼、六神通自性皆無住無不住。何以故？五眼、六神通自性五

眼、六神通自性空故。

「善現當知！譬如佛十力乃至十八佛不共法非住非不住，大乘亦爾非住

非不住。所以者何？以佛十力自性乃至十八佛不共法自性皆無住無不住。何

以故？佛十力自性佛十力自性空，乃至十八佛不共法自性十八佛不共法自性

空故。

「善現當知！譬如無忘失法、恒住捨性非住非不住，大乘亦爾非住非不

住。所以者何？以無忘失法、恒住捨性自性皆無住無不住。何以故？無忘失

法、恒住捨性自性無忘失法、恒住捨性自性空故。

「善現當知！譬如一切智、道相智、一切相智非住非不住，大乘亦爾非

住非不住。所以者何？以一切智、道相智、一切相智自性皆無住無不住。何

以故？一切智、道相智、一切相智自性一切智、道相智、一切相智自性空故。

「善現當知！譬如預流者惡趣生、一來者頻來生、不還者欲界生、諸菩

薩自利生、阿羅漢獨覺如來後有生非住非不住，大乘亦爾非住非不住。所以

者何？以預流者惡趣生自性乃至如來後有生自性皆無住無不住。何以故？預

流者惡趣生自性預流者惡趣生自性空，乃至如來後有生自性如來後有生自性

空故。

「善現當知！譬如預流向預流果、一來向一來果、不還向不還果、阿羅

漢向阿羅漢果、獨覺向獨覺果、一切菩薩摩訶薩行諸佛無上正等菩提非住非

不住，大乘亦爾非住非不住。所以者何？以預流向自性乃至諸佛無上正等菩

提自性皆無住無不住。何以故？預流向自性預流向自性空，乃至諸佛無上正

等菩提自性諸佛無上正等菩提自性空故。

「善現當知！譬如名字、假想、施設、言說非住非不住，大乘亦爾非住



21

非不住。所以者何？以名字、假想、施設、言說自性無住無不住。何以故？

名字、假想、施設、言說自性名字、假想、施設、言說自性空故。

「善現當知！譬如無生無滅、無染無淨、無作無為非住非不住，大乘亦

爾非住非不住。所以者何？以無生無滅、無染無淨、無作無為自性皆無住無

不住。何以故？無生無滅、無染無淨、無作無為自性無生無滅、無染無淨、

無作無為自性空故。

「善現！由此緣故，我作是說：如是大乘雖無所住，而以無二為方便故

住無所住。

「復次，善現！汝後所問『誰復乘是大乘出？』者，善現當知！都無乘

是大乘出者。所以者何？若所乘乘、若能乘者、由此、為此、若處、若時，

如是一切皆無所有都不可得。以一切法皆無所有都不可得故，不可言有所乘

乘、有能乘者、由此、為此、若處、若時。由此因緣，都無乘是大乘出者。

所以者何？以一切法畢竟淨故。

「善現當知！我無所有不可得故，乘大乘者亦不可得。所以者何？畢竟

淨故。如是有情、命者、生者、養者、士夫、補特伽羅、意生、儒童、作者、

受者、知者、見者亦無所有不可得故，乘大乘者亦不可得。所以者何？畢竟

淨故。

「善現當知！真如乃至不思議界皆無所有不可得故，乘大乘者亦不可得。

所以者何？畢竟淨故。

「善現當知！斷界、離界、滅界、安隱界、寂靜界、無生界、無滅界、

無染界、無淨界、無作界、無為界皆無所有不可得故，乘大乘者亦不可得。

所以者何？畢竟淨故。

「善現當知！色蘊乃至識蘊皆無所有不可得故，乘大乘者亦不可得。所以者

何？畢竟淨故。

「善現當知！眼處乃至意處皆無所有不可得故，乘大乘者亦不可得。所以者

何？畢竟淨故。

「善現當知！色處乃至法處皆無所有不可得故，乘大乘者亦不可得。所以者

何？畢竟淨故。



22

「善現當知！眼界乃至意界皆無所有不可得故，乘大乘者亦不可得。所以者

何？畢竟淨故。

「善現當知！色界乃至法界皆無所有不可得故，乘大乘者亦不可得。所以者

何？畢竟淨故。

「善現當知！眼識界乃至意識界皆無所有不可得故，乘大乘者亦不可得。

所以者何？畢竟淨故。

「善現當知！眼觸乃至意觸皆無所有不可得故，乘大乘者亦不可得。所

以者何？畢竟淨故。

「善現當知！眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸受皆無所有不可得

故，乘大乘者亦不可得。所以者何？畢竟淨故。

「善現當知！地界乃至識界皆無所有不可得故，乘大乘者亦不可得。所

以者何？畢竟淨故。

「善現當知！因緣乃至增上緣皆無所有不可得故，乘大乘者亦不可得。

所以者何？畢竟淨故。

「善現當知！無明乃至老死皆無所有不可得故，乘大乘者亦不可得。所

以者何？畢竟淨故。

「善現當知！夢境、幻事、響、像、光影、陽焰、空花、尋香城、變化

事皆無所有不可得故，乘大乘者亦不可得。所以者何？畢竟淨故。

「善現當知！布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多皆無所有不可得故，乘大

乘者亦不可得。所以者何？畢竟淨故。

「善現當知！內空乃至無性自性空皆無所有不可得故，乘大乘者亦不可得。

所以者何？畢竟淨故。

「善現當知！苦、集、滅、道聖諦皆無所有不可得故，乘大乘者亦不可得。

所以者何？畢竟淨故。

「善現當知！四念住乃至八聖道支皆無所有不可得故，乘大乘者亦不可得。

所以者何？畢竟淨故。

「善現當知！四靜慮、四無量、四無色定皆無所有不可得故，乘大乘者

亦不可得。所以者何？畢竟淨故。



23

「善現當知！空、無相、無願解脫門皆無所有不可得故，乘大乘者亦不

可得。所以者何？畢竟淨故。

「善現當知！八解脫、九次第定皆無所有不可得故，乘大乘者亦不可得。所

以者何？畢竟淨故。

「善現當知！淨觀地乃至如來地皆無所有不可得故，乘大乘者亦不可得。所

以者何？畢竟淨故。

「善現當知！極喜地乃至法雲地皆無所有不可得故，乘大乘者亦不可得。所

以者何？畢竟淨故。

「善現當知！一切陀羅尼門、三摩地門皆無所有不可得故，乘大乘者亦

不可得。所以者何？畢竟淨故。

「善現當知！五眼、六神通皆無所有不可得故，乘大乘者亦不可得。所

以者何？畢竟淨故。

「善現當知！如來十力乃至十八佛不共法皆無所有不可得故，乘大乘者

亦不可得。所以者何？畢竟淨故。

「善現當知！無忘失法、恒住捨性皆無所有不可得故，乘大乘者亦不可

得。所以者何？畢竟淨故。

「善現當知！一切智、道相智、一切相智皆無所有不可得故，乘大乘者

亦不可得。所以者何？畢竟淨故。

「善現當知！預流者惡趣生、一來者頻來生、不還者欲界生、諸菩薩自

利生、阿羅漢獨覺如來後有生皆無所有不可得故，乘大乘者亦不可得。所以

者何？畢竟淨故。

「善現當知！預流向預流果、一來向一來果、不還向不還果、阿羅漢向

阿羅漢果、獨覺向獨覺果、一切菩薩摩訶薩行諸佛無上正等菩提皆無所有不

可得故，乘大乘者亦不可得。所以者何？畢竟淨故。

「善現當知！預流、一來、不還、阿羅漢、獨覺、菩薩、如來皆無所有

不可得故，乘大乘者亦不可得。所以者何？畢竟淨故。

「善現當知！名字、假想、施設、言說皆無所有不可得故，乘大乘者亦

不可得。所以者何？畢竟淨故。



24

「善現當知！無生無滅、無染無淨、無作無為皆無所有不可得故，乘大

乘者亦不可得。所以者何？畢竟淨故。

「善現當知！前、後、中際皆無所有不可得故，乘大乘者亦不可得。所

以者何？畢竟淨故。

「善現當知！若往若來、若行若住皆無所有不可得故，乘大乘者亦不可得。

所以者何？畢竟淨故。

「善現當知！若死若生、若增若減皆無所有不可得故，乘大乘者亦不可得。

所以者何？畢竟淨故。

「善現當知！嚴淨佛土、成熟有情皆無所有不可得故，乘大乘者亦不可得。

所以者何？畢竟淨故。

「復次，善現！此中何法不可得故說不可得？

「善現當知！此中我性乃至見者性不可得故說不可得。所以者何？以我

性乃至見者性，非已可得，非當可得，非現可得，畢竟淨故。

「善現當知！此中真如性乃至不思議界性不可得故說不可得。所以者

何？以真如性乃至不思議界性，非已可得，非當可得，非現可得，畢竟淨故。

「善現當知！此中斷界性乃至無為界性不可得故說不可得。所以者何？

以斷界性乃至無為界性，非已可得，非當可得，非現可得，畢竟淨故。

「善現當知！此中色蘊性乃至識蘊性不可得故說不可得。所以者何？以色蘊

性乃至識蘊性，非已可得，非當可得，非現可得，畢竟淨故。

「善現當知！此中眼處性乃至意處性不可得故說不可得。所以者何？以眼處

性乃至意處性，非已可得，非當可得，非現可得，畢竟淨故。

「善現當知！此中色處性乃至法處性不可得故說不可得。所以者何？以色處

性乃至法處性，非已可得，非當可得，非現可得，畢竟淨故。

「善現當知！此中眼界性乃至意界性不可得故說不可得。所以者何？以眼界

性乃至意界性，非已可得，非當可得，非現可得，畢竟淨故。

「善現當知！此中色界性乃至法界性不可得故說不可得。所以者何？以色界

性乃至法界性，非已可得，非當可得，非現可得，畢竟淨故。

「善現當知！此中眼識界性乃至意識界性不可得故說不可得。所以者



25

何？以眼識界性乃至意識界性，非已可得，非當可得，非現可得，畢竟淨故。

「善現當知！此中眼觸性乃至意觸性不可得故說不可得。所以者何？以

眼觸性乃至意觸性，非已可得，非當可得，非現可得，畢竟淨故。

「善現當知！此中眼觸為緣所生諸受性乃至意觸為緣所生諸受性不可得

故說不可得。所以者何？以眼觸為緣所生諸受性乃至意觸為緣所生諸受性，

非已可得，非當可得，非現可得，畢竟淨故。

「善現當知！此中地界性乃至識界性不可得故說不可得。所以者何？以

地界性乃至識界性，非已可得，非當可得，非現可得，畢竟淨故。

「善現當知！此中因緣性乃至增上緣性不可得故說不可得。所以者何？

以因緣性乃至增上緣性，非已可得，非當可得，非現可得，畢竟淨故。

「善現當知！此中無明性乃至老死性不可得故說不可得。所以者何？以

無明性乃至老死性，非已可得，非當可得，非現可得，畢竟淨故。

「善現當知！此中夢境性乃至變化事性不可得故說不可得。所以者何？

以夢境性乃至變化事性，非已可得，非當可得，非現可得，畢竟淨故。

「善現當知！此中布施波羅蜜多性乃至般若波羅蜜多性不可得故說不可

得。所以者何？以布施波羅蜜多性乃至般若波羅蜜多性，非已可得，非當可

得，非現可得，畢竟淨故。

「善現當知！此中內空性乃至無性自性空性不可得故說不可得。所以者

何？以內空性乃至無性自性空性，非已可得，非當可得，非現可得，畢竟淨

故。

「善現當知！此中苦、集、滅、道聖諦性不可得故說不可得。所以者

何？以苦、集、滅、道聖諦性，非已可得，非當可得，非現可得，畢竟淨故。

「善現當知！此中四念住性乃至八聖道支性不可得故說不可得。所以者

何？以四念住性乃至八聖道支性，非已可得，非當可得，非現可得，畢竟淨

故。

「善現當知！此中四靜慮、四無量、四無色定性不可得故說不可得。所

以者何？以四靜慮、四無量、四無色定性，非已可得，非當可得，非現可得，

畢竟淨故。



26

「善現當知！此中空、無相、無願解脫門性不可得故說不可得。所以者

何？以空、無相、無願解脫門性，非已可得，非當可得，非現可得，畢竟淨

故。

「善現當知！此中八解脫、九次第定性不可得故說不可得。所以者何？

以八解脫、九次第定性，非已可得，非當可得，非現可得，畢竟淨故。

「善現當知！此中淨觀地性乃至如來地性不可得故說不可得。所以者何？以

淨觀地性乃至如來地性，非已可得，非當可得，非現可得，畢竟淨故。

「善現當知！此中極喜地性乃至法雲地性不可得故說不可得。所以者何？以

極喜地性乃至法雲地性，非已可得，非當可得，非現可得，畢竟淨故。

「善現當知！此中一切陀羅尼門、三摩地門性不可得故說不可得。所以

者何？以一切陀羅尼門、三摩地門性，非已可得，非當可得，非現可得，畢

竟淨故。

「善現當知！此中五眼、六神通性不可得故說不可得。所以者何？以五

眼、六神通性，非已可得，非當可得，非現可得，畢竟淨故。

「善現當知！此中如來十力性乃至十八佛不共法性不可得故說不可得。

所以者何？以如來十力性乃至十八佛不共法性，非已可得，非當可得，非現

可得，畢竟淨故。

「善現當知！此中無忘失法、恒住捨性性不可得故說不可得。所以者

何？以無忘失法、恒住捨性性，非已可得，非當可得，非現可得，畢竟淨故。

「善現當知！此中一切智、道相智、一切相智性不可得故說不可得。所

以者何？以一切智、道相智、一切相智性，非已可得，非當可得，非現可得，

畢竟淨故。

「善現當知！此中預流者惡趣生性乃至如來後有生性不可得故說不可得。

所以者何？以預流者惡趣生性乃至如來後有生性，非已可得，非當可得，非

現可得，畢竟淨故。

「善現當知！此中預流向預流果、一來向一來果、不還向不還果、阿羅

漢向阿羅漢果、獨覺向獨覺果、一切菩薩摩訶薩行諸佛無上正等菩提性不可

得故說不可得。所以者何？以預流向性乃至諸佛無上正等菩提性，非已可得，



27

非當可得，非現可得，畢竟淨故。

「善現當知！此中預流性乃至如來性不可得故說不可得。所以者何？以

預流性乃至如來性，非已可得，非當可得，非現可得，畢竟淨故。

「善現當知！此中名字、假想、施設、言說性不可得故說不可得。所以

者何？以名字、假想、施設、言說性，非已可得，非當可得，非現可得，畢

竟淨故。

「善現當知！此中無生無滅、無染無淨、無作無為性不可得故說不可得。

所以者何？以無生無滅、無染無淨、無作無為性，非已可得，非當可得，非

現可得，畢竟淨故。

「善現當知！此中初、中、後際性不可得故說不可得。所以者何？以初、

中、後際性，非已可得，非當可得，非現可得，畢竟淨故。

「善現當知！此中若往若來、若行若住性不可得故說不可得。所以者何？以

若往若來、若行若住性，非已可得，非當可得，非現可得，畢竟淨故。

「善現當知！此中若死若生、若增若減性不可得故說不可得。所以者何？以

若死若生、若增若減性，非已可得，非當可得，非現可得，畢竟淨故。

「善現當知！此中嚴淨佛土、成熟有情性不可得故說不可得。所以者何？以

嚴淨佛土、成熟有情性，非已可得，非當可得，非現可得，畢竟淨故。

「復次，善現！內空乃至無性自性空中色乃至識不可得故說不可得。所

以者何？此中色乃至識，非已可得，非當可得，非現可得，畢竟淨故。

「善現當知！內空乃至無性自性空中眼處乃至意處不可得故說不可得。

所以者何？此中眼處乃至意處，非已可得，非當可得，非現可得，畢竟淨故。

「善現當知！內空乃至無性自性空中色處乃至法處不可得故說不可得。所以

者何？此中色處乃至法處，非已可得，非當可得，非現可得，畢竟淨故。

「善現當知！內空乃至無性自性空中眼界乃至意界不可得故說不可得。所以

者何？此中眼界乃至意界，非已可得，非當可得，非現可得，畢竟淨故。

「善現當知！內空乃至無性自性空中色界乃至法界不可得故說不可得。所以

者何？此中色界乃至法界，非已可得，非當可得，非現可得，畢竟淨故。

「善現當知！內空乃至無性自性空中眼識界乃至意識界不可得故說不可



28

得。所以者何？此中眼識界乃至意識界，非已可得，非當可得，非現可得，

畢竟淨故。

「善現當知！內空乃至無性自性空中眼觸乃至意觸不可得故說不可得。

所以者何？此中眼觸乃至意觸，非已可得，非當可得，非現可得，畢竟淨故。

「善現當知！內空乃至無性自性空中眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所

生諸受不可得故說不可得。所以者何？此中眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣

所生諸受，非已可得，非當可得，非現可得，畢竟淨故。

「善現當知！內空乃至無性自性空中地界乃至識界不可得故說不可得。

所以者何？此中地界乃至識界，非已可得，非當可得，非現可得，畢竟淨故。

「善現當知！內空乃至無性自性空中因緣乃至增上緣不可得故說不可得。

所以者何？此中因緣乃至增上緣，非已可得，非當可得，非現可得，畢竟淨

故。

「善現當知！內空乃至無性自性空中無明乃至老死不可得故說不可得。

所以者何？此中無明乃至老死，非已可得，非當可得，非現可得，畢竟淨故。

「善現當知！內空乃至無性自性空中布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多不

可得故說不可得。所以者何？此中布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多，非已可

得，非當可得，非現可得，畢竟淨故。

「善現當知！內空乃至無性自性空中四念住乃至八聖道支不可得故說不

可得。所以者何？此中四念住乃至八聖道支，非已可得，非當可得，非現可

得，畢竟淨故。

「善現當知！內空乃至無性自性空中四靜慮、四無量、四無色定不可得

故說不可得。所以者何？此中四靜慮、四無量、四無色定，非已可得，非當

可得，非現可得，畢竟淨故。

「善現當知！內空乃至無性自性空中空、無相、無願解脫門不可得故說

不可得。所以者何？此中空、無相、無願解脫門，非已可得，非當可得，非

現可得，畢竟淨故。

「善現當知！內空乃至無性自性空中八解脫、九次第定不可得故說不可

得。所以者何？此中八解脫、九次第定，非已可得，非當可得，非現可得，



29

畢竟淨故。

「善現當知！內空乃至無性自性空中淨觀地乃至如來地不可得故說不可

得。所以者何？此中淨觀地乃至如來地，非已可得，非當可得，非現可得，

畢竟淨故。

「善現當知！內空乃至無性自性空中極喜地乃至法雲地不可得故說不可

得。所以者何？此中極喜地乃至法雲地，非已可得，非當可得，非現可得，

畢竟淨故。

「善現當知！內空乃至無性自性空中一切陀羅尼門、三摩地門不可得故

說不可得。所以者何？此中一切陀羅尼門、三摩地門，非已可得，非當可得，

非現可得，畢竟淨故。

「善現當知！內空乃至無性自性空中五眼、六神通不可得故說不可得。

所以者何？此中五眼、六神通，非已可得，非當可得，非現可得，畢竟淨故。

「善現當知！內空乃至無性自性空中如來十力乃至十八佛不共法不可得

故說不可得。所以者何？此中如來十力乃至十八佛不共法，非已可得，非當

可得，非現可得，畢竟淨故。

「善現當知！內空乃至無性自性空中無忘失法、恒住捨性不可得故說不

可得。所以者何？此中無忘失法、恒住捨性，非已可得，非當可得，非現可

得，畢竟淨故。

「善現當知！內空乃至無性自性空中一切智、道相智、一切相智不可得

故說不可得。所以者何？此中一切智、道相智、一切相智，非已可得，非當

可得，非現可得，畢竟淨故。

「善現當知！內空乃至無性自性空中預流向乃至諸佛無上正等菩提不可

得故說不可得。所以者何？此中預流向乃至諸佛無上正等菩提，非已可得，

非當可得，非現可得，畢竟淨故。

「善現當知！內空乃至無性自性空中嚴淨佛土、成熟有情不可得故說不

可得。所以者何？此中嚴淨佛土、成熟有情，非已可得，非當可得，非現可

得，畢竟淨故。

「如是，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，雖觀諸法皆無所有



30

都不可得。畢竟淨故無乘大乘而出住者，然無所得而為方便，乘於大乘從三

界生死中出，至一切智智中住，窮未來際利樂有情無斷無盡。」

大般若波羅蜜多經卷第四百九十二

大般若波羅蜜多經卷第四百九十三

三藏法師玄奘奉 詔譯

第三分善現品第三之十二

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！言大乘，大乘者普超一切世間天、人、

阿素洛等最尊最勝，如是大乘與虛空等，譬如虛空普能容受無量無數無邊有

情，大乘亦爾，普能容受無量無數無邊有情。又如虛空無來無去無住可見，

大乘亦爾，無來無去無住可見。又如虛空，前、後、中際皆不可得，大乘亦

爾，前、後、中際皆不可得。如是大乘最尊最勝與虛空等，多所容受、無動、

無住，三世平等超過三世，故名大乘。」

佛告善現：「如是！如是！如汝所說。菩薩大乘具如是等無邊功德。善

現當知！諸菩薩摩訶薩大乘者，即是六種波羅蜜多，所謂布施波羅蜜多乃至

般若波羅蜜多。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩大乘者，謂內空、外空、內外空、大空、

空空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、無散空、本性空、自相

空、一切法空、無性空、無性自性空。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩大乘者，即是一切陀羅尼門，所謂文字陀羅尼

等無量無數陀羅尼門。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩大乘者，即是一切三摩地門，所謂健行三摩地

等無量無數三摩地門。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩大乘者，謂三十七菩提分法、三解脫門，

廣說乃至十八佛不共法等無量無邊殊勝功德，當知皆是菩薩大乘。

「復次，善現！汝說大乘普超一切世間天、人、阿素洛等最尊最勝者，

如是！如是！如汝所說。善現當知！若欲界、色界、無色界是真如，非虛妄、



31

無變異、不顛倒、非假設，是真是實、有常有恒、無變無易、有實性者，則

此大乘非尊非勝，不超一切世間天、人、阿素洛等。以欲界、色界、無色界，

是遍計所執、是虛妄假合、是有遷動，乃至一切無常無恒、有變有易、都無

實性故，此大乘普超一切世間天、人、阿素洛等最尊最勝。

「復次，善現！若色蘊乃至識蘊是真如，非虛妄、無變異、不顛倒、非

假設，是真是實、有常有恒、無變無易、有實性者，則此大乘非尊非勝，不

超一切世間天、人、阿素洛等。以色蘊乃至識蘊，是遍計所執、是虛妄假合、

是有遷動，乃至一切無常無恒、有變有易、都無實性故，此大乘普超一切世

間天、人、阿素洛等最尊最勝。

「復次，善現！若眼處乃至意處是真如，非虛妄、無變異、不顛倒、非

假設，是真是實、有常有恒、無變無易、有實性者，則此大乘非尊非勝，不

超一切世間天、人、阿素洛等。以眼處乃至意處，是遍計所執、是虛妄假合、

是有遷動，乃至一切無常無恒、有變有易、都無實性故，此大乘普超一切世

間天、人、阿素洛等最尊最勝。

「復次，善現！若色處乃至法處是真如，非虛妄、無變異、不顛倒、非

假設，是真是實、有常有恒、無變無易、有實性者，則此大乘非尊非勝，不

超一切世間天、人、阿素洛等。以色處乃至法處，是遍計所執、是虛妄假合、

是有遷動，乃至一切無常無恒、有變有易、都無實性故，此大乘普超一切世

間天、人、阿素洛等最尊最勝。

「復次，善現！若眼界乃至意界是真如，非虛妄、無變異、不顛倒、非

假設，是真是實、有常有恒、無變無易、有實性者，則此大乘非尊非勝，不

超一切世間天、人、阿素洛等。以眼界乃至意界，是遍計所執、是虛妄假合、

是有遷動，乃至一切無常無恒、有變有易、都無實性故，此大乘普超一切世

間天、人、阿素洛等最尊最勝。

「復次，善現！若色界乃至法界是真如，非虛妄、無變異、不顛倒、非

假設，是真是實、有常有恒、無變無易、有實性者，則此大乘非尊非勝，不

超一切世間天、人、阿素洛等。以色界乃至法界，是遍計所執、是虛妄假合、

是有遷動，乃至一切無常無恒、有變有易、都無實性故，此大乘普超一切世

間天、人、阿素洛等最尊最勝。



32

「復次，善現！若眼識界乃至意識界是真如，非虛妄、無變異、不顛倒、

非假設，是真是實、有常有恒、無變無易、有實性者，則此大乘非尊非勝，

不超一切世間天、人、阿素洛等。以眼識界乃至意識界，是遍計所執、是虛

妄假合、是有遷動，乃至一切無常無恒、有變有易、都無實性故，此大乘普

超一切世間天、人、阿素洛等最尊最勝。

「復次，善現！若眼觸乃至意觸是真如，非虛妄、無變異、不顛倒、非

假設，是真是實、有常有恒、無變無易、有實性者，則此大乘非尊非勝，不

超一切世間天、人、阿素洛等。以眼觸乃至意觸，是遍計所執、是虛妄假合、

是有遷動，乃至一切無常無恒、有變有易、都無實性故，此大乘普超一切世

間天、人、阿素洛等最尊最勝。

「復次，善現！若眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸受是真如，非

虛妄、無變異、不顛倒、非假設，是真是實、有常有恒、無變無易、有實性

者，則此大乘非尊非勝，不超一切世間天、人、阿素洛等。以眼觸為緣所生

諸受乃至意觸為緣所生諸受，是遍計所執、是虛妄假合、是有遷動，乃至一

切無常無恒、有變有易、都無實性故，此大乘普超一切世間天、人、阿素洛

等最尊最勝。

「復次，善現！若地界乃至識界是真如，非虛妄、無變異、不顛倒、非

假設，是真是實、有常有恒、無變無易、有實性者，則此大乘非尊非勝，不

超一切世間天、人、阿素洛等。以地界乃至識界，是遍計所執、是虛妄假合、

是有遷動，乃至一切無常無恒、有變有易、都無實性故，此大乘普超一切世

間天、人、阿素洛等最尊最勝。

「復次，善現！若因緣乃至增上緣是真如，非虛妄、無變異、不顛倒、

非假設，是真是實、有常有恒、無變無易、有實性者，則此大乘非尊非勝，

不超一切世間天、人、阿素洛等。以因緣乃至增上緣，是遍計所執、是虛妄

假合、是有遷動，乃至一切無常無恒、有變有易、都無實性故，此大乘普超

一切世間天、人、阿素洛等最尊最勝。

「復次，善現！若無明乃至老死是真如，非虛妄、無變異、不顛倒、非

假設，是真是實、有常有恒、無變無易、有實性者，則此大乘非尊非勝，不

超一切世間天、人、阿素洛等。以無明乃至老死，是遍計所執、是虛妄假合、



33

是有遷動，乃至一切無常無恒、有變有易、都無實性故，此大乘普超一切世

間天、人、阿素洛等最尊最勝。

「復次，善現！若真如乃至不思議界，是實有性，非非有性，則此大乘

非尊非勝，不超一切世間天、人、阿素洛等。以真如乃至不思議界，非實有

性，是非有性故，此大乘普超一切世間天、人、阿素洛等最尊最勝。

「復次，善現！若斷界、離界、滅界、安隱界、寂靜界、無生界、無滅

界、無染界、無淨界、無作界、無為界，是實有性，非非有性，則此大乘非

尊非勝，不超一切世間天、人、阿素洛等。以斷界乃至無為界，非實有性，

是非有性故，此大乘普超一切世間天、人、阿素洛等最尊最勝。

「復次，善現！若布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多，是實有性，非非有

性，則此大乘非尊非勝，不超一切世間天、人、阿素洛等。以布施波羅蜜多

乃至般若波羅蜜多，非實有性，是非有性故，此大乘普超一切世間天、人、

阿素洛等最尊最勝。

「復次，善現！若內空乃至無性自性空，是實有性，非非有性，則此大

乘非尊非勝，不超一切世間天、人、阿素洛等。以內空乃至無性自性空，非

實有性，是非有性故，此大乘普超一切世間天、人、阿素洛等最尊最勝。

「復次，善現！若苦、集、滅、道聖諦，是實有性，非非有性，則此大

乘非尊非勝，不超一切世間天、人、阿素洛等。以苦、集、滅、道聖諦，非

實有性，是非有性故，此大乘普超一切世間天、人、阿素洛等最尊最勝。

「復次，善現！若四念住乃至八聖道支，是實有性，非非有性，則此大

乘非尊非勝，不超一切世間天、人、阿素洛等。以四念住乃至八聖道支，非

實有性，是非有性故，此大乘普超一切世間天、人、阿素洛等最尊最勝。

「復次，善現！若四靜慮、四無量、四無色定，是實有性，非非有性，

則此大乘非尊非勝，不超一切世間天、人、阿素洛等。以四無量、四無色定，

非實有性，是非有性故，此大乘普超一切世間天、人、阿素洛等最尊最勝。

「復次，善現！若空、無相、無願解脫門，是實有性，非非有性，則此

大乘非尊非勝，不超一切世間天、人、阿素洛等。以空、無相、無願解脫門，

非實有性，是非有性故，此大乘普超一切世間天、人、阿素洛等最尊最勝。



34

「復次，善現！若八解脫、九次第定，是實有性，非非有性，則此大乘

非尊非勝，不超一切世間天、人、阿素洛等。以八解脫、九次第定，非實有

性，是非有性故，此大乘普超一切世間天、人、阿素洛等最尊最勝。

「復次，善現！若陀羅尼門、三摩地門，是實有性，非非有性，則此大

乘非尊非勝，不超一切世間天、人、阿素洛等。以陀羅尼門、三摩地門，非

實有性，是非有性故，此大乘普超一切世間天、人、阿素洛等最尊最勝。

「復次，善現！若五眼、六神通，是實有性，非非有性，則此大乘非尊

非勝，不超一切世間天、人、阿素洛等。以五眼、六神通，非實有性，是非

有性故，此大乘普超一切世間天、人、阿素洛等最尊最勝。

「復次，善現！若如來十力乃至十八佛不共法，是實有性，非非有性，

則此大乘非尊非勝，不超一切世間天、人、阿素洛等。以如來十力乃至十八

佛不共法，非實有性，是非有性故，此大乘普超一切世間天、人、阿素洛等

最尊最勝。

「復次，善現！若極喜地法乃至法雲地法，是實有性，非非有性，則此

大乘非尊非勝，不超一切世間天、人、阿素洛等。以極喜地法乃至法雲地法，

非實有性，是非有性故，此大乘普超一切世間天、人、阿素洛等最尊最勝。

「復次，善現！若極喜地補特伽羅乃至法雲地補特伽羅，是實有性，非

非有性，則此大乘非尊非勝，不超一切世間天、人、阿素洛等。以極喜地補

特伽羅乃至法雲地補特伽羅，非實有性，是非有性故，此大乘普超一切世間

天、人、阿素洛等最尊最勝。

「復次，善現！若淨觀地法乃至如來地法，是實有性，非非有性，則此

大乘非尊非勝，不超一切世間天、人、阿素洛等。以淨觀地法乃至如來地法，

非實有性，是非有性故，此大乘普超一切世間天、人、阿素洛等最尊最勝。

「復次，善現！若淨觀地補特伽羅乃至如來地補特伽羅，是實有性，非

非有性，則此大乘非尊非勝，不超一切世間天、人、阿素洛等。以淨觀地補

特伽羅乃至如來地補特伽羅，非實有性，是非有性故，此大乘普超一切世間

天、人、阿素洛等最尊最勝。

「復次，善現！若一切世間天、人、阿素洛等，是實有性，非非有性，



35

則此大乘非尊非勝，不超一切世間天、人、阿素洛等。以一切世間天、人、

阿素洛等，非實有性，是非有性故，此大乘普超一切世間天、人、阿素洛等

最尊最勝。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩從初發心乃至安坐妙菩提座，其中所起無

量種心，是實有性，非非有性，則此大乘非尊非勝，不超一切世間天、人、

阿素洛等。以菩薩摩訶薩從初發心乃至安坐妙菩提座，其中所起無量種心，

非實有性，是非有性故，此大乘普超一切世間天、人、阿素洛等最尊最勝。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩金剛喻智，是實有性，非非有性，則此大

乘非尊非勝，不超一切世間天、人、阿素洛等。以菩薩摩訶薩金剛喻智，非

實有性，是非有性故，此大乘普超一切世間天、人、阿素洛等最尊最勝。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩金剛喻智所斷煩惱習氣相續，是實有性，

非非有性，則此能斷金剛喻智，不能達彼都無自性斷、已證得無上微妙一切

智智，非尊非勝，不超一切世間天、人、阿素洛等。以金剛喻智所斷煩惱習

氣相續，非實有性，是非有性故，此能斷金剛喻智，能了達彼都無自性斷，

已證得無上微妙一切智智，普超一切世間天、人、阿素洛等最尊最勝。

「復次，善現！若諸如來、應、正等覺三十二大士相、八十隨好所莊嚴

身，是實有性，非非有性，則諸如來、應、正等覺威光妙德非尊非勝，不超

一切世間天、人、阿素洛等。以諸如來、應、正等覺三十二大士相、八十隨

好所莊嚴身，非實有性，是非有性故，諸如來、應、正等覺威光妙德普超一

切世間天、人、阿素洛等最尊最勝。

「復次，善現！若諸如來、應、正等覺所放光明，是實有性，非非有性，

則諸如來、應、正等覺所放光明非尊非勝，不能普照十方殑伽沙等世界，不

超一切世間天、人、阿素洛等。以諸如來、應、正等覺所放光明，非實有性，

是非有性故，諸如來、應、正等覺所放光明皆能普照十方殑伽沙等世界，普

超一切世間天、人、阿素洛等最尊最勝。

「復次，善現！若諸如來、應、正等覺所具六十美妙支音，是實有性，

非非有性，則諸如來、應、正等覺所具六十美妙支音非尊非勝，不能遍告十

方無量無數百千俱胝殑伽沙等世界所化有情，不超一切世間天、人、阿素洛

等。以諸如來、應、正等覺所具六十美妙支音，非實有性，是非有性故，諸



36

如來、應、正等覺所具六十美妙支音皆能遍告十方無量無數百千俱胝殑伽沙

等世界所化有情，普超一切世間天、人、阿素洛等最尊最勝。

「復次，善現！若諸如來、應、正等覺所轉無上微妙法輪，是實有性，

非非有性，則諸如來、應、正等覺所轉無上微妙法輪，非尊非勝、非極清淨，

亦非一切世間沙門、婆羅門等所不能轉，不超一切世間天、人、阿素洛等。

以諸如來、應、正等覺所轉無上微妙法輪，非實有性，是非有性故，諸如來、

應、正等覺所轉無上微妙法輪最極清淨，一切世間所有沙門、婆羅門等皆無

有能如法轉者，普超一切世間天、人、阿素洛等最尊最勝。

「復次，善現！若諸如來、應、正等覺所化有情，是實有性，非非有性，

則諸如來、應、正等覺所轉無上微妙法輪非尊非勝，不能令彼諸有情類入無

餘依般涅槃界，不超一切世間天、人、阿素洛等。以諸如來、應、正等覺所

化有情，非實有性，是非有性故，諸如來、應、正等覺所轉無上微妙法 輪，

皆能令彼諸有情類入無餘依般涅槃界，普超一切世間天、人、阿素洛等最尊

最勝。

「由如是等種種因緣故，說大乘普超一切世間天、人、阿素洛等最尊最

勝。

「復次，善現！汝作是說『如是大乘與虛空等。』者，如是！如是！如

汝所說。所以者何？譬如虛空，東西南北四維上下一切方分皆不可得，大乘

亦爾，東西南北四維上下一切方分皆不可得，故說大乘與虛空等。

「又如虛空長短、高下、方圓、邪正、一切形色皆不可得，大乘亦爾，

長短、高下、方圓、邪正、一切形色皆不可得，故說大乘與虛空等。

「又如虛空青黃赤白紅紫碧綠縹等顯色皆不可得，大乘亦爾，青黃赤白

紅紫碧綠縹等顯色皆不可得，故說大乘與虛空等。

「又如虛空非過去非未來非現在，大乘亦爾，非過去非未來非現在，故

說大乘與虛空等。

「又如虛空非增非減非進非退，大乘亦爾，非增非減、非進非退，故說

大乘與虛空等。

「又如虛空非雜染非清淨，大乘亦爾，非雜染非清淨，故說大乘與虛空



37

等。

「又如虛空無生、無滅、無住、無異，大乘亦爾，無生、無滅、無住、

無異，故說大乘與虛空等。

「又如虛空非善、非不善、非無記，大乘亦爾，非善、非不善、非無記，

故說大乘與虛空等。

「又如虛空無見、無聞、無覺、無知，大乘亦爾，無見、無聞、無覺、

無知，故說大乘與虛空等。

「又如虛空非所知、非所識，大乘亦爾，非所知、非所識，故說大乘與

虛空等。

「又如虛空非遍知、非永斷、非作證、非修習，大乘亦爾，非遍知、非

永斷、非作證、非修習，故說大乘與虛空等。

「又如虛空非果非果法、非異熟非異熟法，大乘亦爾，非果非果法、非

異熟非異熟法，故說大乘與虛空等。

「又如虛空非有貪法非離貪法、非有瞋法非離瞋法、非有癡法非離癡法，

大乘亦爾，非有貪法非離貪法、非有瞋法非離瞋法、非有癡法非離癡法，故

說大乘與虛空等。

「又如虛空非墮欲界、非墮色界、非墮無色界，大乘亦爾，非墮欲界、

非墮色界、非墮無色界，故說大乘與虛空等。

「又如虛空無初發心，無第二、第三、第四、第五、第六、第七、第八、

第九、第十發心，大乘亦爾，無初發心，乃至無有第十發心，故說大乘與虛

空等。

「又如虛空無淨觀地、種性地、第八地、具見地、薄地、離欲地、已辦

地、獨覺地、菩薩地、如來地可得，大乘亦爾，無淨觀地乃至如來地可得，

故說大乘與虛空等。

「又如虛空無預流向預流果、一來向一來果、不還向不還果、阿羅漢向

阿羅漢果、獨覺向獨覺果、菩薩如來可得，大乘亦爾，無預流向預流果乃至

菩薩如來可得，故說大乘與虛空等。

「又如虛空無聲聞地、獨覺地、菩薩地、如來地可得，大乘亦爾，無聲



38

聞地、獨覺地、菩薩地、如來地可得，故說大乘與虛空等。

「又如虛空非有色非無色、非有見非無見、非有對非無對、非合非散，

大乘亦爾，非有色非無色、非有見非無見、非有對非無對、非合非散，故說

大乘與虛空等。

「又如虛空非常非無常、非樂非苦、非我非無我、非淨非不淨，大乘亦

爾，非常非無常、非樂非苦、非我非無我、非淨非不淨，故說大乘與虛空等。

「又如虛空非空非不空、非有相非無相、非有願非無願，大乘亦爾，非

空非不空、非有相非無相、非有願非無願，故說大乘與虛空等。

「又如虛空非寂靜非不寂靜、非遠離非不遠離，大乘亦爾，非寂靜非不

寂靜、非遠離非不遠離，故說大乘與虛空等。

「又如虛空非明非闇，大乘亦爾，非明非闇，故說大乘與虛空等。

「又如虛空非可得非不可得，大乘亦爾，非可得非不可得，故說大乘與

虛空等。

「又如虛空非蘊、處、界非離蘊、處、界，大乘亦爾，非蘊、處、界非

離蘊、處、界，故說大乘與虛空等。

「又如虛空非可說非不可說，大乘亦爾，非可說非不可說，故說大乘與

虛空等。

「又如虛空非有戲論非無戲論，大乘亦爾，非有戲論非無戲論，故說大

乘與虛空等。由如是等種種因緣，故作是說：如是大乘與虛空等。

「復次，善現！汝作是說『譬如虛空，普能容受無量無數無邊有情；大

乘亦爾，普能容受無量無數無邊有情。』者，如是！如是！如汝所說。所以

者何？有情無所有故，當知虛空亦無所有。虛空無所有故，當知大乘亦無所

有。由如是義，故說大乘譬如虛空，普能容受無量無數無邊有情。何以故？

若有情、若虛空、若大乘，如是一切皆無所有不可得故。

「復次，善現！有情無量故，當知虛空亦無量；虛空無量故，當知大乘

亦無量。有情無數故，當知虛空亦無數；虛空無數故，當知大乘亦無數。有

情無邊故，當知虛空亦無邊；虛空無邊故，當知大乘亦無邊。由如是義，故

說大乘譬如虛空，普能容受無量無數無邊有情。何以故？若有情無量無數無



39

邊，若虛空無量無數無邊，若大乘無量無數無邊，如是一切皆無所有不可得

故。

「復次，善現！有情無所有故，當知虛空亦無所有；虛空無所有故，當

知大乘亦無所有；大乘無所有故，當知無量亦無所有；無量無所有故，當知

無數亦無所有；無數無所有故，當知無邊亦無所有；無邊無所有故，當知一

切法亦無所有。由如是義，故說大乘譬如虛空，普能容受無量無數無邊有 情。

何以故？若有情、若虛空、若大乘、若無量、若無數、若無邊、若一切法，

如是一切皆無所有不可得故。

「復次，善現！我無所有故，當知有情亦無所有。有情無所有故，當知

命者亦無所有。命者無所有故，當知生者亦無所有。生者無所有故，當知養

者亦無所有。養者無所有故，當知士夫亦無所有。士夫無所有故，當知補特

伽羅亦無所有。補特伽羅無所有故，當知意生亦無所有。意生無所有故，當

知儒童亦無所有。儒童無所有故，當知作者亦無所有。作者無所有故，當知

受者亦無所有。受者無所有故，當知知者亦無所有。知者無所有故，當知見

者亦無所有。見者無所有故，當知虛空亦無所有。虛空無所有故，當知大乘

亦無所有。大乘無所有故，當知無量亦無所有。無量無所有故，當知無數亦

無所有。無數無所有故，當知無邊亦無所有。無邊無所有故，當知一切法亦

無所有。由如是義，故說大乘譬如虛空，普能容受無量無數無邊有 情。何以

故？若我乃至見者、若虛空、若大乘、若無量、若無數、若無邊、若一切法，

如是一切皆無所有不可得故。

「復次，善現！我乃至見者無所有故，當知真如乃至不思議界展轉亦無

所有。真如乃至不思議界無所有故，當知虛空亦無所有。虛空無所有故，當

知大乘亦無所有。大乘無所有故，當知無量無數無邊展轉亦無所有。無量無

數無邊無所有故，當知一切法亦無所有。由如是義，故說大乘譬如虛空，普

能容受無量無數無邊有情。何以故？若我乃至見者、若真如乃至不思議界、

若無量無數無邊、若一切法，如是一切皆無所有不可得故。

「復次，善現！我乃至見者無所有故，當知斷界乃至無為界展轉亦無所

有。斷界乃至無為界無所有故，當知虛空亦無所有。虛空無所有故，當知大

乘亦無所有。大乘無所有故，當知無量無數無邊展轉亦無所有。無量無數無



40

邊無所有故，當知一切法亦無所有。由如是義，故說大乘譬如虛空，普能容

受無量無數無邊有情。何以故？若我乃至見者、若斷界乃至無為界、若虛空、

若大乘、若無量無數無邊、若一切法，如是一切皆無所有不可得故。

「復次，善現！我乃至見者無所有故，當知色蘊乃至識蘊展轉亦無所有。

色蘊乃至識蘊無所有故，當知虛空亦無所有。虛空無所有故，當知大乘亦無

所有。大乘無所有故，當知無量無數無邊展轉亦無所有。無量無數無邊無所

有故，當知一切法亦無所有。由如是義，故說大乘譬如虛空，普能容受無量

無數無邊有情。何以故？若我乃至見者、若色蘊乃至識蘊、若虛空、若大乘、

若無量無數無邊、若一切法，如是一切皆無所有不可得故。

「復次，善現！我乃至見者無所有故，當知眼處乃至意處展轉亦無所有。

眼處乃至意處無所有故，當知虛空亦無所有。虛空無所有故，當知大乘亦無

所有。大乘無所有故，當知無量無數無邊展轉亦無所有。無量無數無邊無所

有故，當知一切法亦無所有。由如是義，故說大乘譬如虛空，普能容受無量

無數無邊有情。何以故？若我乃至見者、若眼處乃至意處、若虛空、若大乘、

若無量無數無邊、若一切法，如是一切皆無所有不可得故。

「復次，善現！我乃至見者無所有故，當知色處乃至法處展轉亦無所有。

色處乃至法處無所有故，當知虛空亦無所有。虛空無所有故，當知大乘亦無

所有。大乘無所有故，當知無量無數無邊展轉亦無所有。無量無數無邊無所

有故，當知一切法亦無所有。由如是義，故說大乘譬如虛空，普能容受無量

無數無邊有情。何以故？若我乃至見者、若色處乃至法處、若虛空、若大乘、

若無量無數無邊、若一切法，如是一切皆無所有不可得故。

「復次，善現！我乃至見者無所有故，當知眼界乃至意界展轉亦無所有。

眼界乃至意界無所有故，當知虛空亦無所有。虛空無所有故，當知大乘亦無

所有。大乘無所有故，當知無量無數無邊展轉亦無所有，無量無數無邊無所

有故，當知一切法亦無所有。由如是義，故說大乘譬如虛空，普能容受無量

無數無邊有情。何以故？若我乃至見者、若眼界乃至意界、若虛空、若大乘、

若無量無數無邊、若一切法，如是一切皆無所有不可得故。

「復次，善現！我乃至見者無所有故，當知色界乃至法界展轉亦無所有。

色界乃至法界無所有故，當知虛空亦無所有。虛空無所有故，當知大乘亦無



41

所有。大乘無所有故，當知無量無數無邊展轉亦無所有，無量無數無邊無所

有故，當知一切法亦無所有。由如是義，故說大乘譬如虛空，普能容受無量

無數無邊有情。何以故？若我乃至見者、若色界乃至法界、若虛空、若大乘、

若無量無數無邊、若一切法，如是一切皆無所有不可得故。

大般若波羅蜜多經卷第四百九十三

大般若波羅蜜多經卷第四百九十四

三藏法師玄奘奉 詔譯

第三分善現品第三之十三

「復次，善現！我乃至見者無所有故，當知眼識界乃至意識界展轉亦無

所有，眼識界乃至意識界無所有故，當知虛空亦無所有。虛空無所有故，當

知大乘亦無所有。大乘無所有故，當知無量無數無邊展轉亦無所有。無量無

數無邊無所有故，當知一切法亦無所有。由如是義，故說大乘譬如虛空，普

能容受無量無數無邊有情。何以故？若我乃至見者、若眼識界乃至意識界、

若虛空、若大乘、若無量無數無邊、若一切法，如是一切皆無所有不可得故。

「復次，善現！我乃至見者無所有故，當知眼觸乃至意觸展轉亦無所有。

眼觸乃至意觸無所有故，當知虛空亦無所有。虛空無所有故，當知大乘亦無

所有。大乘無所有故，當知無量無數無邊展轉亦無所有。無量無數無邊無所

有故，當知一切法亦無所有。由如是義，故說大乘譬如虛空，普能容受無量

無數無邊有情。何以故？若我乃至見者、若眼觸乃至意觸、若虛空、若大乘、

若無量無數無邊、若一切法，如是一切皆無所有、不可得故。

「復次，善現！我乃至見者無所有故，當知眼觸為緣所生諸受乃至意觸

為緣所生諸受展轉亦無所有。眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸受無所

有故，當知虛空亦無所有。虛空無所有故，當知大乘亦無所有。大乘無所有

故，當知無量無數無邊展轉亦無所有。無量無數無邊無所有故，當知一切法

亦無所有。由如是義，故說大乘譬如虛空，普能容受無量無數無邊有情。何

以故？若我乃至見者、若眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸受、若虛空、



42

若大乘、若無量無數無邊、若一切法，如是一切皆無所有不可得故。

「復次，善現！我乃至見者無所有故，當知地界乃至識界展轉亦無所有。

地界乃至識界無所有故，當知虛空亦無所有。虛空無所有故，當知大乘亦無

所有。大乘無所有故，當知無量無數無邊展轉亦無所有。無量無數無邊無所

有故，當知一切法亦無所有。由如是義，故說大乘譬如虛空，普能容受無量

無數無邊有情。何以故？若我乃至見者、若地界乃至識界、若虛空、若大乘、

若無量無數無邊、若一切法，如是一切皆無所有不可得故。

「復次，善現！我乃至見者無所有故，當知因緣乃至增上緣展轉亦無所

有。因緣乃至增上緣無所有故，當知虛空亦無所有。虛空無所有故，當知大

乘亦無所有。大乘無所有故，當知無量無數無邊展轉亦無所有。無量無數無

邊無所有故，當知一切法亦無所有。由如是義，故說大乘譬如虛空，普能容

受無量無數無邊有情。何以故？若我乃至見者、若因緣乃至增上緣、若虛空、

若大乘、若無量無數無邊、若一切法，如是一切皆無所有不可得故。

「復次，善現！我乃至見者無所有故，當知無明乃至老死展轉亦無所有。

無明乃至老死無所有故，當知虛空亦無所有。虛空無所有故，當知大乘亦無

所有。大乘無所有故，當知無量無數無邊展轉亦無所有。無量無數無邊無所

有故，當知一切法亦無所有。由如是義，故說大乘譬如虛空，普能容受無量

無數無邊有情。何以故？若我乃至見者、若無明乃至老死、若虛空、若大乘、

若無量無數無邊、若一切法，如是一切皆無所有不可得故。

「復次，善現！我乃至見者無所有故，當知布施波羅蜜多乃至般若波羅

蜜多展轉亦無所有。布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多無所有故，當知虛空亦

無所有。虛空無所有故，當知大乘亦無所有。大乘無所有故，當知無量無數

無邊展轉亦無所有。無量無數無邊無所有故，當知一切法亦無所有。由如是

義，故說大乘譬如虛空，普能容受無量無數無邊有情。何以故？若我乃至見

者、若布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多、若虛空、若大乘、若無量無數無邊、

若一切法，如是一切皆無所有不可得故。

「復次，善現！我乃至見者無所有故，當知內空乃至無性自性空展轉亦

無所有。內空乃至無性自性空無所有故，當知虛空亦無所有。虛空無所有故，

當知大乘亦無所有。大乘無所有故，當知無量無數無邊展轉亦無所有。無量



43

無數無邊無所有故，當知一切法亦無所有。由如是義，故說大乘譬如虛 空，

普能容受無量無數無邊有情。何以故？若我乃至見者、若內空乃至無性自性

空、若虛空、若大乘、若無量無數無邊、若一切法，如是一切皆無所有不可

得故。

「復次，善現！我乃至見者無所有故，當知苦聖諦乃至道聖諦展轉亦無

所有。苦聖諦乃至道聖諦無所有故，當知虛空亦無所有。虛空無所有故，當

知大乘亦無所有。大乘無所有故，當知無量無數無邊展轉亦無所有。無量無

數無邊無所有故，當知一切法亦無所有。由如是義，故說大乘譬如虛空，普

能容受無量無數無邊有情。何以故？若我乃至見者、若苦聖諦乃至道聖諦、

若虛空、若大乘、若無量無數無邊、若一切法，如是一切皆無所有不可得故。

「復次，善現！我乃至見者無所有故，當知四念住乃至八聖道支展轉亦

無所有。四念住乃至八聖道支無所有故，當知虛空亦無所有。虛空無所有故，

當知大乘亦無所有。大乘無所有故，當知無量無數無邊展轉亦無所有。無量

無數無邊無所有故，當知一切法亦無所有。由如是義，故說大乘譬如虛 空，

普能容受無量無數無邊有情。何以故？若我乃至見者、若四念住乃至八聖道

支、若虛空、若大乘、若無量無數無邊、若一切法，如是一切皆無所有不可

得故。

「復次，善現！我乃至見者無所有故，當知四靜慮、四無量、四無色定

展轉亦無所有。四靜慮、四無量、四無色定無所有故，當知虛空亦無所有。

虛空無所有故，當知大乘亦無所有。大乘無所有故，當知無量無數無邊展轉

亦無所有。無量無數無邊無所有故，當知一切法亦無所有。由如是義，故說

大乘譬如虛空，普能容受無量無數無邊有情。何以故？若我乃至見者、若四

靜慮、四無量、四無色定、若虛空、若大乘、若無量無數無邊、若一切 法，

如是一切皆無所有不可得故。

「復次，善現！我乃至見者無所有故，當知空、無相、無願解脫門展轉

亦無所有。空、無相、無願解脫門無所有故，當知虛空亦無所有。虛空無所

有故，當知大乘亦無所有。大乘無所有故，當知無量無數無邊展轉亦無所有。

無量無數無邊無所有故，當知一切法亦無所有。由如是義，故說大乘譬如虛

空，普能容受無量無數無邊有情。何以故？若我乃至見者、若空、無相、無



44

願解脫門、若虛空、若大乘、若無量無數無邊、若一切法，如是一切皆無所

有不可得故。

「復次，善現！我乃至見者無所有故，當知八解脫、九次第定展轉亦無

所有。八解脫、九次第定無所有故，當知虛空亦無所有。虛空無所有故，當

知大乘亦無所有。大乘無所有故，當知無量無數無邊展轉亦無所有。無量無

數無邊無所有故，當知一切法亦無所有。由如是義，故說大乘譬如虛空，普

能容受無量無數無邊有情。何以故？若我乃至見者、若八解脫、九次第定、

若虛空、若大乘、若無量無數無邊、若一切法，如是一切皆無所有不可得故。

「復次，善現！我乃至見者無所有故，當知極喜地乃至法雲地展轉亦無

所有。極喜地乃至法雲地無所有故，當知虛空亦無所有。虛空無所有故，當

知大乘亦無所有。大乘無所有故，當知無量無數無邊展轉亦無所有。無量無

數無邊無所有故，當知一切法亦無所有。由如是義，故說大乘譬如虛空，普

能容受無量無數無邊有情。何以故？若我乃至見者、若極喜地乃至法雲地、

若虛空、若大乘、若無量無數無邊、若一切法，如是一切皆無所有不可得故。

「復次，善現！我乃至見者無所有故，當知淨觀地乃至如來地展轉亦無

所有。淨觀地乃至如來地無所有故，當知虛空亦無所有。虛空無所有故，當

知大乘亦無所有。大乘無所有故，當知無量無數無邊展轉亦無所有。無量無

數無邊無所有故，當知一切法亦無所有。由如是義，故說大乘譬如虛空，普

能容受無量無數無邊有情。何以故？若我乃至見者、若淨觀地乃至如來地、

若虛空、若大乘、若無量無數無邊、若一切法，如是一切皆無所有不可得故。

「復次，善現！我乃至見者無所有故，當知陀羅尼門、三摩地門展轉亦

無所有。陀羅尼門、三摩地門無所有故，當知虛空亦無所有。虛空無所有故，

當知大乘亦無所有。大乘無所有故，當知無量無數無邊展轉亦無所有。無量

無數無邊無所有故，當知一切法亦無所有。由如是義，故說大乘譬如虛 空，

普能容受無量無數無邊有情。何以故？若我乃至見者、若陀羅尼門、三摩地

門、若虛空、若大乘、若無量無數無邊、若一切法，如是一切皆無所有不可

得故。

「復次，善現！我乃至見者無所有故，當知五眼、六神通展轉亦無所有。

五眼、六神通無所有故，當知虛空亦無所有。虛空無所有故，當知大乘亦無



45

所有。大乘無所有故，當知無量無數無邊展轉亦無所有。無量無數無邊無所

有故，當知一切法亦無所有。由如是義，故說大乘譬如虛空，普能容受無量

無數無邊有情。何以故？若我乃至見者、若五眼、六神通、若虛空、若大乘、

若無量無數無邊、若一切法，如是一切皆無所有不可得故。

「復次，善現！我乃至見者無所有故，當知如來十力乃至十八佛不共法

展轉亦無所有。如來十力乃至十八佛不共法無所有故，當知虛空亦無所有。

虛空無所有故，當知大乘亦無所有。大乘無所有故，當知無量無數無邊展轉

亦無所有。無量無數無邊無所有故，當知一切法亦無所有。由如是義，故說

大乘譬如虛空，普能容受無量無數無邊有情。何以故？若我乃至見者、若如

來十力乃至十八佛不共法、若虛空、若大乘、若無量無數無邊、若一切 法，

如是一切皆無所有不可得故。

「復次，善現！我乃至見者無所有故，當知無忘失法、恒住捨性展轉亦

無所有。無忘失法、恒住捨性無所有故，當知虛空亦無所有。虛空無所有故，

當知大乘亦無所有。大乘無所有故，當知無量無數無邊展轉亦無所有。無量

無數無邊無所有故，當知一切法亦無所有。由如是義，故說大乘譬如虛 空，

普能容受無量無數無邊有情。何以故？若我乃至見者、若無忘失法、恒住捨

性、若虛空、若大乘、若無量無數無邊、若一切法，如是一切皆無所有不可

得故。

「復次，善現！我乃至見者無所有故，當知一切智、道相智、一切相智

展轉亦無所有。一切智、道相智、一切相智無所有故，當知虛空亦無所有。

虛空無所有故，當知大乘亦無所有。大乘無所有故，當知無量無數無邊展轉

亦無所有。無量無數無邊無所有故，當知一切法亦無所有。由如是義，故說

大乘譬如虛空，普能容受無量無數無邊有情。何以故？若我乃至見者、若一

切智、道相智、一切相智、若虛空、若大乘、若無量無數無邊、若一切 法，

如是一切皆無所有不可得故。

「復次，善現！我乃至見者無所有故，當知預流、一來、不還、阿羅漢、

獨覺、菩薩、如來展轉亦無所有。預流乃至如來無所有故，當知虛空亦無所

有。虛空無所有故，當知大乘亦無所有。大乘無所有故，當知無量無數無邊

展轉亦無所有。無量無數無邊無所有故，當知一切法亦無所有。由如是 義，



46

故說大乘譬如虛空，普能容受無量無數無邊有情。何以故？若我乃至見者、

若預流乃至如來、若虛空、若大乘、若無量無數無邊、若一切法，如是一切

皆無所有不可得故。

「復次，善現！我乃至見者無所有故，當知聲聞乘、獨覺乘、如來乘展

轉亦無所有。聲聞乘、獨覺乘、如來乘無所有故，當知虛空亦無所有。虛空

無所有故，當知大乘亦無所有。大乘無所有故，當知無量無數無邊展轉亦無

所有。無量無數無邊無所有故，當知一切法亦無所有。由如是義，故說大乘

譬如虛空，普能容受無量無數無邊有情。何以故？若我乃至見者、若聲聞乘、

獨覺乘、如來乘、若虛空、若大乘、若無量無數無邊、若一切法，如是一切

皆無所有不可得故。

「復次，善現！如涅槃界，普能容受無量無數無邊有情，大乘亦爾，普

能容受無量無數無邊有情。由此因緣故作是說：譬如虛空，普能容受無量無

數無邊有情，大乘亦爾，普能容受無量無數無邊有情。

「復次，善現！汝作是說『又如虛空，無來、無去、無住可見；大乘亦

爾，無來、無去、無住可見。』者，如是！如是！如汝所說。所以者何？以

一切法無來、無去亦復不住。何以故？以一切法若動若住不可得故。由此因

緣，大乘亦無來處、去處、住處可得。所以者何？色乃至識無來、無去亦復

不住，色乃至識本性無來、無去亦復不住，色乃至識真如無來、無去亦復不

住，色乃至識自性無來、無去亦復不住，色乃至識自相無來、無去亦復不住。

何以故？以色乃至識本性、真如、自性、自相若動若住不可得故。

「復次，善現！眼處乃至意處無來、無去亦復不住，眼處乃至意處本性

無來、無去亦復不住，眼處乃至意處真如無來、無去亦復不住，眼處乃至意

處自性無來、無去亦復不住，眼處乃至意處自相無來、無去亦復不住。何以

故？以眼處乃至意處本性、真如、自性、自相若動若住不可得故。

「復次，善現！色處乃至法處無來、無去亦復不住，色處乃至法處本性

無來、無去亦復不住，色處乃至法處真如無來、無去亦復不住，色處乃至法

處自性無來、無去亦復不住，色處乃至法處自相無來、無去亦復不住。何以

故？以色處乃至法處本性、真如、自性、自相若動若住不可得故。

「復次，善現！眼界乃至意界無來、無去亦復不住，眼界乃至意界本性



47

無來、無去亦復不住，眼界乃至意界真如無來、無去亦復不住，眼界乃至意

界自性無來、無去亦復不住，眼界乃至意界自相無來、無去亦復不住。何以

故？以眼界乃至意界本性、真如、自性、自相若動若住不可得故。

「復次，善現！色界乃至法界無來、無去亦復不住，色界乃至法界本性

無來、無去亦復不住，色界乃至法界真如無來、無去亦復不住，色界乃至法

界自性無來、無去亦復不住，色界乃至法界自相無來、無去亦復不住。何以

故？以色界乃至法界本性、真如、自性、自相若動若住不可得故。

「復次，善現！眼識界乃至意識界無來、無去亦復不住，眼識界乃至意

識界本性無來、無去亦復不住，眼識界乃至意識界真如無來、無去亦復不住，

眼識界乃至意識界自性無來、無去亦復不住，眼識界乃至意識界自相無來、

無去亦復不住。何以故？以眼識界乃至意識界本性、真如、自性、自相若動

若住不可得故。

「復次，善現！眼觸乃至意觸無來、無去亦復不住，眼觸乃至意觸本性

無來、無去亦復不住，眼觸乃至意觸真如無來、無去亦復不住，眼觸乃至意

觸自性無來、無去亦復不住，眼觸乃至意觸自相無來、無去亦復不住。何以

故？以眼觸乃至意觸本性、真如、自性、自相若動若住不可得故。

「復次，善現！眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸受無來、無去亦

復不住，眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸受本性無來、無去亦復不住，

眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸受真如無來、無去亦復不住，眼觸為

緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸受自性無來、無去亦復不住，眼觸為緣所生

諸受乃至意觸為緣所生諸受自相無來、無去亦復不住。何以故？以眼觸為緣

所生諸受乃至意觸為緣所生諸受本性、真如、自性、自相若動若住不可得故。

「復次，善現！地界乃至識界無來、無去亦復不住，地界乃至識界本性

無來、無去亦復不住，地界乃至識界真如無來、無去亦復不住，地界乃至識

界自性無來、無去亦復不住，地界乃至識界自相無來、無去亦復不住。何以

故？以地界乃至識界本性、真如、自性、自相若動若住不可得故。

「復次，善現！因緣乃至增上緣無來、無去亦復不住，因緣乃至增上緣

本性無來、無去亦復不住，因緣乃至增上緣真如無來、無去亦復不住，因緣

乃至增上緣自性無來、無去亦復不住，因緣乃至增上緣自相無來、無去亦復



48

不住。何以故？以因緣乃至增上緣本性、真如、自性、自相若動若住不可得

故。

「復次，善現！無明乃至老死無來、無去亦復不住，無明乃至老死本性

無來、無去亦復不住，無明乃至老死真如無來、無去亦復不住，無明乃至老

死自性無來、無去亦復不住，無明乃至老死自相無來、無去亦復不住。何以

故？以無明乃至老死本性、真如、自性、自相若動若住不可得故。

「復次，善現！真如乃至不思議界無來、無去亦復不住，真如乃至不思

議界本性無來、無去亦復不住，真如乃至不思議界真如無來、無去亦復不住，

真如乃至不思議界自性無來、無去亦復不住，真如乃至不思議界自相無來、

無去亦復不住。何以故？以真如乃至不思議界本性、真如、自性、自相若動

若住不可得故。

「復次，善現！斷界、離界、滅界、安隱界、寂靜界、無生界、無滅界、

無染界、無淨界、無作界、無為界無來、無去亦復不住，斷界乃至無為界本

性無來、無去亦復不住，斷界乃至無為界真如無來、無去亦復不住，斷界乃

至無為界自性無來、無去亦復不住，斷界乃至無為界自相無來、無去亦復不

住。何以故？以斷界乃至無為界本性、真如、自性、自相若動若住不可得故。

「復次，善現！內空乃至無性自性空無來、無去亦復不住，內空乃至無

性自性空本性無來、無去亦復不住，內空乃至無性自性空真如無來、無去亦

復不住，內空乃至無性自性空自性無來、無去亦復不住，內空乃至無性自性

空自相無來、無去亦復不住。何以故？以內空乃至無性自性空本性、真如、

自性、自相若動若住不可得故。

「復次，善現！苦、集、滅、道聖諦無來、無去亦復不住，苦、集、滅、

道聖諦本性無來、無去亦復不住，苦、集、滅、道聖諦真如無來、無去亦復

不住，苦、集、滅、道聖諦自性無來、無去亦復不住，苦、集、滅、道聖諦

自相無來、無去亦復不住。何以故？以苦、集、滅、道聖諦本性、真如、自

性、自相若動若住不可得故。

「復次，善現！布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多無來、無去亦復不住，

布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多本性無來、無去亦復不住，布施波羅蜜多乃

至般若波羅蜜多真如無來、無去亦復不住，布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多



49

自性無來、無去亦復不住，布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多自相無來、無去

亦復不住。何以故？以布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多本性、真如、自性、

自相若動若住不可得故。

「復次，善現！四念住乃至八聖道支無來、無去亦復不住，四念住乃至

八聖道支本性無來、無去亦復不住，四念住乃至八聖道支真如無來、無去亦

復不住，四念住乃至八聖道支自性無來、無去亦復不住，四念住乃至八聖道

支自相無來、無去亦復不住。何以故？以四念住乃至八聖道支本性、真如、

自性、自相若動若住不可得故。

「復次，善現！四靜慮、四無量、四無色定無來、無去亦復不住，四靜

慮、四無量、四無色定本性無來、無去亦復不住，四靜慮、四無量、四無色

定真如無來、無去亦復不住，四靜慮、四無量、四無色定自性無來、無去亦

復不住，四靜慮、四無量、四無色定自相無來、無去亦復不住。何以故？以

四靜慮、四無量、四無色定本性、真如、自性、自相若動若住不可得故。

「復次，善現！八解脫、九次第定無來、無去亦復不住，八解脫、九次

第定本性無來、無去亦復不住，八解脫、九次第定真如無來、無去亦復不住，

八解脫、九次第定自性無來、無去亦復不住，八解脫、九次第定自相無來、

無去亦復不住。何以故？以八解脫、九次第定本性、真如、自性、自相若動

若住不可得故。

「復次，善現！空、無相、無願解脫門無來、無去亦復不住，空、無相、

無願解脫門本性無來、無去亦復不住，空、無相、無願解脫門真如無來、無

去亦復不住，空、無相、無願解脫門自性無來、無去亦復不住，空、無相、

無願解脫門自相無來、無去亦復不住。何以故？以空、無相、無願解脫門本

性、真如、自性、自相若動若住不可得故。

「復次，善現！極喜地乃至法雲地無來、無去亦復不住，極喜地乃至法

雲地本性無來、無去亦復不住，極喜地乃至法雲地真如無來、無去亦復不住，

極喜地乃至法雲地自性無來、無去亦復不住，極喜地乃至法雲地自相無來、

無去亦復不住。何以故？以極喜地乃至法雲地本性、真如、自性、自相若動

若住不可得故。

「復次，善現！淨觀地乃至如來地無來、無去亦復不住，淨觀地乃至如



50

來地本性無來、無去亦復不住，淨觀地乃至如來地真如無來、無去亦復不住，

淨觀地乃至如來地自性無來、無去亦復不住，淨觀地乃至如來地自相無來、

無去亦復不住。何以故？以淨觀地乃至如來地本性、真如、自性、自相若動

若住不可得故。

「復次，善現！陀羅尼門、三摩地門無來、無去亦復不住，陀羅尼門、

三摩地門本性無來、無去亦復不住，陀羅尼門、三摩地門真如無來、無去亦

復不住，陀羅尼門、三摩地門自性無來、無去亦復不住，陀羅尼門、三摩地

門自相無來、無去亦復不住。何以故？以陀羅尼門、三摩地門本性、真如、

自性、自相若動若住不可得故。

「復次，善現！五眼、六神通無來、無去亦復不住，五眼、六神通本性

無來、無去亦復不住，五眼、六神通真如無來、無去亦復不住，五眼、六神

通自性無來、無去亦復不住，五眼、六神通自相無來、無去亦復不住。何以

故？以五眼、六神通本性、真如、自性、自相若動若住不可得故。

「復次，善現！如來十力乃至十八佛不共法無來、無去亦復不住，如來

十力乃至十八佛不共法本性無來、無去亦復不住，如來十力乃至十八佛不共

法真如無來、無去亦復不住，如來十力乃至十八佛不共法自性無來、無去亦

復不住，如來十力乃至十八佛不共法自相無來、無去亦復不住。何以故？以

如來十力乃至十八佛不共法本性、真如、自性、自相若動若住不可得故。

「復次，善現！無忘失法、恒住捨性無來、無去亦復不住，無忘失法、

恒住捨性本性無來、無去亦復不住，無忘失法、恒住捨性真如無來、無去亦

復不住，無忘失法、恒住捨性自性無來、無去亦復不住，無忘失法、恒住捨

性自相無來、無去亦復不住。何以故？以無忘失法、恒住捨性本性、真如、

自性、自相若動若住不可得故。

「復次，善現！一切智、道相智、一切相智無來、無去亦復不住，一切

智、道相智、一切相智本性無來、無去亦復不住，一切智、道相智、一切相

智真如無來、無去亦復不住，一切智、道相智、一切相智自性無來、無去亦

復不住，一切智、道相智、一切相智自相無來、無去亦復不住。何以故？以

一切智、道相智、一切相智本性、真如、自性、自相若動若住不可得故。

「復次，善現！菩薩、菩薩法無來、無去亦復不住，菩薩、菩薩法本性



51

無來、無去亦復不住，菩薩、菩薩法真如無來、無去亦復不住，菩薩、菩薩

法自性無來、無去亦復不住，菩薩、菩薩法自相無來、無去亦復不住。何以

故？以菩薩、菩薩法本性、真如、自性、自相若動若住不可得故。

「復次，善現！菩提、佛陀無來、無去亦復不住，菩提、佛陀本性無來、

無去亦復不住，菩提、佛陀真如無來、無去亦復不住，菩提、佛陀自性無來、

無去亦復不住，菩提、佛陀自相無來、無去亦復不住。何以故？以菩提、佛

陀本性、真如、自性、自相若動若住不可得故。

「復次，善現！有為、無為無來、無去亦復不住，有為、無為本性無來、

無去亦復不住，有為、無為真如無來、無去亦復不住，有為、無為自性無來、

無去亦復不住，有為、無為自相無來、無去亦復不住。何以故？以有為、無

為本性、真如、自性、自相若動若住不可得故。

「善現當知！由如是義，故作是說：又如虛空，無來、無去、無住可見；

大乘亦爾，無來、無去、無住可見。

大般若波羅蜜多經卷第四百九十四

大般若波羅蜜多經卷第四百九十五

三藏法師玄奘奉 詔譯

第三分善現品第三之十四

「復次，善現！汝作是說『又如虛空，前、後、中際皆不可得，大乘亦

爾，前、後、中際皆不可得，如是乃至三世平等超過三世，故名大乘。』者，

如是！如是！如汝所說。所以者何？過去世過去世空，未來世未來世空，現

在世現在世空，三世平等三世平等空，超過三世超過三世空，大乘大乘 空，

菩薩菩薩空。何以故？善現！空無一、二、三、四、五、六、七、八、九、

十，廣說乃至百千等相，是故大乘三世平等超過三世。

「善現當知！此大乘中，等不等相俱不可得，貪不貪相、瞋不瞋相、癡

不癡相、慢不慢相亦不可得。如是乃至，善非善相、有記無記相、有漏無漏

相、有罪無罪相、雜染清淨相、世間出世間相、有染離染相、生死涅槃相亦



52

不可得；常無常相、苦非苦相、我無我相、淨非淨相、寂靜不寂靜相、遠離

不遠離相亦不可得；欲界超欲界相、色界超色界相、無色界超無色界相，如

是等相亦不可得。所以者何？此大乘中諸法自性不可得故。

「善現當知！過去、未來、現在色蘊乃至識蘊過去、未來、現在色蘊乃

至識蘊自性皆空，空中過去、未來、現在色蘊乃至識蘊皆不可得。所以者

何？ 過去、未來、現在色蘊乃至識蘊皆即是空，空性亦空，空中空性尚不可

得，何況空中有過去、未來、現在色蘊乃至識蘊自性可得！

「善現當知！過去、未來、現在眼處乃至意處過去、未來、現在眼處乃

至意處自性皆空，空中過去、未來、現在眼處乃至意處皆不可得。所以者

何？ 過去、未來、現在眼處乃至意處皆即是空，空性亦空，空中空性尚不可

得，何況空中有過去、未來、現在眼處乃至意處自性可得！

「善現當知！過去、未來、現在色處乃至法處過去、未來、現在色處乃

至法處自性皆空，空中過去、未來、現在色處乃至法處皆不可得。所以者

何？ 過去、未來、現在色處乃至法處皆即是空，空性亦空，空中空性尚不可

得，何況空中有過去、未來、現在色處乃至法處自性可得！

「善現當知！過去、未來、現在眼界乃至意界過去、未來、現在眼界乃

至意界自性皆空，空中過去、未來、現在眼界乃至意界皆不可得。所以者

何？ 過去、未來、現在眼界乃至意界皆即是空，空性亦空，空中空性尚不可

得，何況空中有過去、未來、現在眼界乃至意界自性可得！

「善現當知！過去、未來、現在色界乃至法界過去、未來、現在色界乃

至法界自性皆空，空中過去、未來、現在色界乃至法界皆不可得。所以者

何？ 過去、未來、現在色界乃至法界皆即是空，空性亦空，空中空性尚不可

得，何況空中有過去、未來、現在色界乃至法界自性可得！

「善現當知！過去、未來、現在眼識界乃至意識界過去、未來、現在眼

識界乃至意識界自性皆空，空中過去、未來、現在眼識界乃至意識界皆不可

得。所以者何？過去、未來、現在眼識界乃至意識界皆即是空，空性亦空，

空中空性尚不可得，何況空中有過去、未來、現在眼識界乃至意識界自性可

得！

「善現當知！過去、未來、現在眼觸乃至意觸過去、未來、現在眼觸乃



53

至意觸自性皆空，空中過去、未來、現在眼觸乃至意觸皆不可得。所以者

何？ 過去、未來、現在眼觸乃至意觸皆即是空，空性亦空，空中空性尚不可

得，何況空中有過去、未來、現在眼觸乃至意觸自性可得！

「善現當知！過去、未來、現在眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸

受過去、未來、現在眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸受自性皆空，空

中過去、未來、現在眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸受皆不可得。所

以者何？過去、未來、現在眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸受皆即是

空，空性亦空，空中空性尚不可得，何況空中有過去、未來、現在眼觸為緣

所生諸受乃至意觸為緣所生諸受自性可得！

「善現當知！過去、未來、現在地界乃至識界過去、未來、現在地界乃

至識界自性皆空，空中過去、未來、現在地界乃至識界皆不可得。所以者

何？ 過去、未來、現在地界乃至識界皆即是空，空性亦空，空中空性尚不可

得，何況空中有過去、未來、現在地界乃至識界自性可得！

「善現當知！過去、未來、現在因緣乃至增上緣過去、未來、現在因緣

乃至增上緣自性皆空，空中過去、未來、現在因緣乃至增上緣皆不可得。所

以者何？過去、未來、現在因緣乃至增上緣皆即是空，空性亦空，空中空性

尚不可得，何況空中有過去、未來、現在因緣乃至增上緣自性可得！

「善現當知！過去、未來、現在無明乃至老死過去、未來、現在無明乃

至老死自性皆空，空中過去、未來、現在無明乃至老死皆不可得。所以者

何？ 過去、未來、現在無明乃至老死皆即是空，空性亦空，空中空性尚不可

得，何況空中有過去、未來、現在無明乃至老死自性可得！

「善現當知！過去、未來、現在布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多過去、

未來、現在布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多自性皆空，空中過去、未來、現

在布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多皆不可得。所以者何？過去、未來、現在

布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多皆即是空，空性亦空，空中空性尚不可得，

何況空中有過去、未來、現在布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多自性可得！

「善現當知！過去、未來、現在四念住乃至八聖道支過去、未來、現在

四念住乃至八聖道支自性皆空，空中過去、未來、現在四念住乃至八聖道支

皆不可得。所以者何？過去、未來、現在四念住乃至八聖道支皆即是空，空



54

性亦空，空中空性尚不可得，何況空中有過去、未來、現在四念住乃至八聖

道支自性可得！

「善現當知！過去、未來、現在四靜慮、四無量、四無色定過去、未來、

現在四靜慮、四無量、四無色定自性皆空，空中過去、未來、現在四靜慮、

四無量、四無色定皆不可得。所以者何？過去、未來、現在四靜慮、四無量、

四無色定皆即是空，空性亦空，空中空性尚不可得，何況空中有過去、未來、

現在四靜慮、四無量、四無色定自性可得！

「善現當知！過去、未來、現在空、無相、無願解脫門過去、未來、現

在空、無相、無願解脫門自性皆空，空中過去、未來、現在空、無相、無願

解脫門皆不可得。所以者何？過去、未來、現在空、無相、無願解脫門皆即

是空，空性亦空，空中空性尚不可得，何況空中有過去、未來、現在空、無

相、無願解脫門自性可得！

「善現當知！過去、未來、現在八解脫、九次第定過去、未來、現在八

解脫、九次第定自性皆空，空中過去、未來、現在八解脫、九次第定皆不可

得。所以者何？過去、未來、現在八解脫、九次第定皆即是空，空性亦空，

空中空性尚不可得，何況空中有過去、未來、現在八解脫、九次第定自性可

得！

善現當知！過去、未來、現在淨觀地乃至如來地過去、未來、現在淨觀

地乃至如來地自性皆空，空中過去、未來、現在淨觀地乃至如來地皆不可 得。

所以者何？過去、未來、現在淨觀地乃至如來地皆即是空，空性亦空，空中

空性尚不可得，何況空中有過去、未來、現在淨觀地乃至如來地自性可得！

「善現當知！過去、未來、現在極喜地乃至法雲地過去、未來、現在極

喜地乃至法雲地自性皆空，空中過去、未來、現在極喜地乃至法雲地皆不可

得。所以者何？過去、未來、現在極喜地乃至法雲地皆即是空，空性亦空，

空中空性尚不可得，何況空中有過去、未來、現在極喜地乃至法雲地自性可

得！

「善現當知！過去、未來、現在陀羅尼門、三摩地門過去、未來、現在

陀羅尼門、三摩地門自性皆空，空中過去、未來、現在陀羅尼門、三摩地門

皆不可得。所以者何？過去、未來、現在陀羅尼門、三摩地門皆即是空，空



55

性亦空，空中空性尚不可得，何況空中有過去、未來、現在陀羅尼門、三摩

地門自性可得！

「善現當知！過去、未來、現在五眼、六神通過去、未來、現在五眼、

六神通自性皆空，空中過去、未來、現在五眼、六神通皆不可得。所以者

何？ 過去、未來、現在五眼、六神通皆即是空，空性亦空，空中空性尚不可

得，何況空中有過去、未來、現在五眼、六神通自性可得！

「善現當知！過去、未來、現在如來十力乃至十八佛不共法過去、未來、

現在如來十力乃至十八佛不共法自性皆空，空中過去、未來、現在如來十力

乃至十八佛不共法皆不可得。所以者何？過去、未來、現在如來十力乃至十

八佛不共法皆即是空，空性亦空，空中空性尚不可得，何況空中有過去、未

來、現在如來十力乃至十八佛不共法自性可得！

「善現當知！過去、未來、現在無忘失法、恒住捨性過去、未來、現在

無忘失法、恒住捨性自性皆空，空中過去、未來、現在無忘失法、恒住捨性

皆不可得。所以者何？過去、未來、現在無忘失法、恒住捨性皆即是空，空

性亦空，空中空性尚不可得，何況空中有過去、未來、現在無忘失法、恒住

捨性自性可得！

「善現當知！過去、未來、現在一切智、道相智、一切相智過去、未來、

現在一切智、道相智、一切相智自性皆空，空中過去、未來、現在一切智、

道相智、一切相智皆不可得。所以者何？過去、未來、現在一切智、道相智、

一切相智皆即是空，空性亦空，空中空性尚不可得，何況空中有過去、未來、

現在一切智、道相智、一切相智自性可得！

「善現當知！過去、未來、現在異生、聲聞、獨覺、菩薩、如來過去、

未來、現在異生乃至如來自性皆空，空中過去、未來、現在異生乃至如來皆

不可得。所以者何？過去、未來、現在異生乃至如來皆即是空，空性亦空，

空中空性尚不可得，何況空中有過去、未來、現在異生乃至如來自性可得！

以我、有情廣說乃至知者、見者不可得故。

「復次，善現！前、後、中際色蘊乃至識蘊皆不可得，三際平等中色蘊

乃至識蘊亦不可得。所以者何？平等中前、後、中際色蘊自性乃至識蘊自性

皆不可得。何以故？平等中平等性尚不可得，何況平等中有前、後、中際色



56

蘊自性乃至識蘊自性可得！

「復次，善現！前、後、中際眼處乃至意處皆不可得，三際平等中眼處

乃至意處亦不可得。所以者何？平等中前、後、中際眼處自性乃至意處自性

皆不可得。何以故？平等中平等性尚不可得，何況平等中有前、後、中際眼

處自性乃至意處自性可得！

「復次，善現！前、後、中際色處乃至法處皆不可得，三際平等中色處

乃至法處亦不可得。所以者何？平等中前、後、中際色處自性乃至法處自性

皆不可得。何以故？平等中平等性尚不可得，何況平等中有前、後、中際色

處自性乃至法處自性可得！

「復次，善現！前、後、中際眼界乃至意界皆不可得，三際平等中眼界

乃至意界亦不可得。所以者何？平等中前、後、中際眼界自性乃至意界自性

皆不可得。何以故？平等中平等性尚不可得，何況平等中有前、後、中際眼

界自性乃至意界自性可得！

「復次，善現！前、後、中際色界乃至法界皆不可得，三際平等中色界

乃至法界亦不可得。所以者何？平等中前、後、中際色界自性乃至法界自性

皆不可得。何以故？平等中平等性尚不可得，何況平等中有前、後、中際色

界自性乃至法界自性可得！

「復次，善現！前、後、中際眼識界乃至意識界皆不可得，三際平等中

眼識界乃至意識界亦不可得。所以者何？平等中前、後、中際眼識界自性乃

至意識界自性皆不可得。何以故？平等中平等性尚不可得，何況平等中有前、

後、中際眼識界自性乃至意識界自性可得！

「復次，善現！前、後、中際眼觸乃至意觸皆不可得，三際平等中眼觸

乃至意觸亦不可得。所以者何？平等中前、後、中際眼觸自性乃至意觸自性

皆不可得。何以故？平等中平等性尚不可得，何況平等中有前、後、中際眼

觸自性乃至意觸自性可得！

「復次，善現！前、後、中際眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸受

皆不可得，三際平等中眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸受亦不可得。

所以者何？平等中前、後、中際眼觸為緣所生諸受自性乃至意觸為緣所生諸

受自性皆不可得。何以故？平等中平等性尚不可得，何況平等中有前、後、



57

中際眼觸為緣所生諸受自性乃至意觸為緣所生諸受自性可得！

「復次，善現！前、後、中際地界乃至識界皆不可得，三際平等中地界

乃至識界亦不可得。所以者何？平等中前、後、中際地界自性乃至識界自性

皆不可得。何以故？平等中平等性尚不可得，何況平等中有前、後、中際地

界自性乃至識界自性可得！

「復次，善現！前、後、中際因緣乃至增上緣皆不可得，三際平等中因

緣乃至增上緣亦不可得。所以者何？平等中前、後、中際因緣自性乃至增上

緣自性皆不可得。何以故？平等中平等性尚不可得，何況平等中有前、後、

中際因緣自性乃至增上緣自性可得！

「復次，善現！前、後、中際無明乃至老死皆不可得，三際平等中無明

乃至老死亦不可得。所以者何？平等中前、後、中際無明自性乃至老死自性

皆不可得。何以故？平等中平等性尚不可得，何況平等中有前、後、中際無

明自性乃至老死自性可得！

「復次，善現！前、後、中際布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多皆不可得，

三際平等中布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多亦不可得。所以者何？平等中 前、

後、中際布施波羅蜜多自性乃至般若波羅蜜多自性皆不可得。何以故？平等

中平等性尚不可得，何況平等中有前、後、中際布施波羅蜜多自性乃至般若

波羅蜜多自性可得！

復次，善現！前、後、中際四念住乃至八聖道支皆不可得，三際平等中

四念住乃至八聖道支亦不可得。所以者何？平等中前、後、中際四念住自性

乃至八聖道支自性皆不可得。何以故？平等中平等性尚不可得，何況平等中

有前、後、中際四念住自性乃至八聖道支自性可得！

「復次，善現！前、後、中際四靜慮、四無量、四無色定皆不可得，三

際平等中四靜慮、四無量、四無色定亦不可得。所以者何？平等中前、後、

中際四靜慮、四無量、四無色定自性皆不可得。何以故？平等中平等性尚不

可得，何況平等中有前、後、中際四靜慮、四無量、四無色定自性可得！

「復次，善現！前、後、中際空、無相、無願解脫門皆不可得，三際平

等中空、無相、無願解脫門亦不可得。所以者何？平等中前、後、中際空、

無相、無願解脫門自性尚不可得，何況平等中有前、後、中際空、無相、無



58

願解脫門自性可得！

「復次，善現！前、後、中際八解脫、九次第定皆不可得，三際平等中

八解脫、九次第定亦不可得。所以者何？平等中前、後、中際八解脫、九次

第定自性皆不可得。何以故？平等中平等性尚不可得，何況平等中有前、後、

中際八解脫、九次第定自性可得！

「復次，善現！前、後、中際淨觀地乃至如來地皆不可得，三際平等中

淨觀地乃至如來地亦不可得。所以者何？平等中前、後、中際淨觀地自性乃

至如來地自性皆不可得。何以故？平等中平等性尚不可得，何況平等中有前、

後、中際淨觀地自性乃至如來地自性可得！

「復次，善現！前、後、中際極喜地乃至法雲地皆不可得，三際平等中

極喜地乃至法雲地亦不可得。所以者何？平等中前、後、中際極喜地自性乃

至法雲地自性皆不可得。何以故？平等中平等性尚不可得，何況平等中有前、

後、中際極喜地自性乃至法雲地自性可得！

「復次，善現！前、後、中際陀羅尼門、三摩地門皆不可得，三際平等

中陀羅尼門、三摩地門亦不可得。所以者何？平等中前、後、中際陀羅尼門、

三摩地門自性皆不可得。何以故？平等中平等性尚不可得，何況平等中有前、

後、中際陀羅尼門、三摩地門自性可得！

「復次，善現！前、後、中際五眼、六神通皆不可得，三際平等中五眼、

六神通亦不可得。所以者何？平等中前、後、中際五眼、六神通自性皆不可

得。何以故？平等中平等性尚不可得，何況平等中有前、後、中際五眼、六

神通自性可得！

「復次，善現！前、後、中際如來十力乃至十八佛不共法皆不可得，三

際平等中如來十力乃至十八佛不共法亦不可得。所以者何？平等中前、後、

中際如來十力自性乃至十八佛不共法自性皆不可得。何以故？平等中平等性

尚不可得，何況平等中有如來十力自性乃至十八佛不共法自性可得！

「復次，善現！前、後、中際無忘失法、恒住捨性皆不可得，三際平等

中無忘失法、恒住捨性亦不可得。所以者何？平等中前、後、中際無忘失法、

恒住捨性自性皆不可得。何以故？平等中平等性尚不可得，何況平等中有前、

後、中際無忘失法、恒住捨性自性可得！



59

「復次，善現！前、後、中際一切智、道相智、一切相智皆不可得，三

際平等中一切智、道相智、一切相智亦不可得。所以者何？平等中前、後、

中際一切智、道相智、一切相智自性皆不可得。何以故？平等中平等性尚不

可得，何況平等中有前、後、中際一切智、道相智、一切相智自性可得！

「復次，善現！前、後、中際異生、聲聞、獨覺、菩薩、如來皆不可得，

三際平等中異生乃至如來亦不可得。所以者何？平等中前、後、中際異生自

性乃至如來自性皆不可得。何以故？平等中平等性尚不可得，何況平等中有

前、後、中際異生自性乃至如來自性可得！以我、有情廣說乃至知者、見者

不可得故。

「如是，善現！諸菩薩摩訶薩安住般若波羅蜜多，精勤修學三際平等，

速能圓滿一切智智，如是名為諸菩薩摩訶薩三際平等大乘之相。若菩薩摩訶

薩安住如是大乘相中，普超一切世間天、人、阿素洛等，速能證得一切智智，

窮未來際利樂有情。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！善哉！善哉！如來今者善為菩薩摩訶

薩眾，宣說如是大乘之義。如是大乘最尊最勝，過去菩薩摩訶薩眾於此中學，

已能證得一切智智，未來菩薩摩訶薩眾於此中學，當能證得一切智智，現在

十方無量、無數、無邊世界一切菩薩摩訶薩眾於此中學，現能證得一切智智。

是故大乘最尊最勝，能為菩薩摩訶薩眾一切智智真勝所依。」

佛告善現：「如是！如是！如汝所說。過去未來現在菩薩摩訶薩眾，皆

依大乘精勤修學，速能證得一切智智，窮未來際利樂有情。是故大乘最尊最

勝，普超一切世間天、人、阿素洛等，諸菩薩眾當勤修學。」

爾時，滿慈子白佛言：「世尊！如來先教尊者善現為諸菩薩摩訶薩眾宣

說般若波羅蜜多，而今何故乃說種種大乘之義？」爾時，善現即白佛言：

「我從前來所說種種大乘之義，將無違越所說般若波羅蜜多。」

告善現：「汝從前來所說種種大乘之義，皆順般若波羅蜜多無所違越。

所以者何？一切善法、菩提分法、若聲聞法、若獨覺法、若菩薩法、若如來

法，如是一切無不攝入甚深般若波羅蜜多。」

爾時，善現復白佛言：「何等名為一切善法、菩提分法、若聲聞法、若

獨覺法、若菩薩法、若如來法，如是一切無不攝入甚深般若波羅蜜多？」



60

佛告善現：「若布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多，若四念住乃至八聖道

支，若四靜慮、四無量、四無色定，若空、無相、無願解脫門，若八解脫、

九次第定，若淨觀地乃至如來地，若極喜地乃至法雲地，若一切陀羅尼門、

三摩地門，若五眼、六神通，若如來十力乃至十八佛不共法，若無忘失法、

恒住捨性，若一切智、道相智、一切相智，善現當知！諸如是等一切善法、

菩提分法、若聲聞法、若獨覺法、若菩薩法、若如來法，如是一切無不攝入

甚深般若波羅蜜多。

「善現當知！若大乘，若般若波羅蜜多乃至布施波羅蜜多，若色蘊乃至

識蘊，若眼處乃至意處，若色處乃至法處，若眼界乃至意界，若色界乃至法

界，若眼識界乃至意識界，若眼觸乃至意觸，若眼觸為緣所生諸受乃至意觸

為緣所生諸受，若地界乃至識界，若因緣乃至增上緣，若無明乃至老死， 若

欲界、色界、無色界，若善法、不善法，若有記法、無記法，若學法、無學

法、非學非無學法，若四念住乃至八聖道支，若四靜慮、四無量、四無色定，

若八解脫、九次第定，若空、無相、無願解脫門，若淨觀地乃至如來地，若

極喜地乃至法雲地，若一切陀羅尼門、三摩地門，若五眼、六神 通，若如來

十力乃至十八佛不共法，若無忘失法、恒住捨性，若一切智、道相智、一切

相智，若善法、非善法，若有記法、無記法，若有漏法、無漏法，若有為法、

無為法，若世間法、出世間法，若苦、集、滅、道聖諦，若內空乃至無性自

性空，若真如乃至不思議界，若斷界乃至無為界，若諸如來、應、正等覺，

若佛所覺所說法、律，若菩提，若涅槃。如是等一切法，皆非相應非不相應，

無色、無見、無對、一相，所謂無相。

「由此因緣，汝從前來所說種種大乘之義，皆順般若波羅蜜多無所違越。

所以者何？大乘不異般若波羅蜜多乃至布施波羅蜜多，般若波羅蜜多乃至布

施波羅蜜多不異大乘。何以故？若大乘，若般若波羅蜜多乃至布施波羅蜜多，

其性無二、無二分故。

「大乘不異四念住乃至八聖道支，四念住乃至八聖道支不異大乘。何以

故？若大乘，若四念住乃至八聖道支，其性無二、無二分故。

「大乘不異四靜慮、四無量、四無色定，四靜慮、四無量、四無色定不

異大乘。何以故？若大乘，若四靜慮、四無量、四無色定，其性無二、無二



61

分故。

「大乘不異八解脫、九次第定，八解脫、九次第定不異大乘。何以故？

若大乘，若八解脫、九次第定，其性無二、無二分故。

「大乘不異空、無相、無願解脫門，空、無相、無願解脫門不異大乘。

何以故？若大乘，若空、無相、無願解脫門，其性無二、無二分故。

「大乘不異淨觀地乃至如來地，淨觀地乃至如來地不異大乘。何以故？若大

乘，若淨觀地乃至如來地，其性無二、無二分故。

「大乘不異極喜地乃至法雲地，極喜地乃至法雲地不異大乘。何以故？若大

乘，若極喜地乃至法雲地，其性無二、無二分故。

「大乘不異陀羅尼門、三摩地門，陀羅尼門、三摩地門不異大乘。何以

故？若大乘，若陀羅尼門、三摩地門，其性無二、無二分故。

「大乘不異五眼、六神通，五眼、六神通不異大乘。何以故？若大乘，

若五眼、六神通，其性無二、無二分故。

「大乘不異如來十力乃至十八佛不共法，如來十力乃至十八佛不共法不

異大乘。何以故？若大乘，若如來十力乃至十八佛不共法，其性無二、無二

分故。

「大乘不異無忘失法、恒住捨性，無忘失法、恒住捨性不異大乘。何以

故？若大乘，若無忘失法、恒住捨性，其性無二、無二分故。

「大乘不異一切智、道相智、一切相智，一切智、道相智、一切相智不

異大乘。何以故？若大乘，若一切智、道相智、一切相智，其性無二、無二

分故。

「大乘不異苦、集、滅、道聖諦，苦、集、滅、道聖諦不異大乘。何以故？

若大乘，若苦、集、滅、道聖諦，其性無二、無二分故。

「大乘不異內空乃至無性自性空，內空乃至無性自性空不異大乘。何以故？

若大乘，若內空乃至無性自性空，其性無二、無二分故。

「大乘不異真如乃至不思議界，真如乃至不思議界不異大乘。何以故？

若大乘，若真如乃至不思議界，其性無二、無二分故。

「大乘不異斷界乃至無為界，斷界乃至無為界不異大乘。何以故？若大



62

乘，若斷界乃至無為界，其性無二、無二分故。

「大乘不異善法、非善法，善法、非善法不異大乘。何以故？若大乘，

若善法、非善法，其性無二、無二分故。

「大乘不異有記法、無記法，有記法、無記法不異大乘。何以故？若大乘，

若有記法、無記法，其性無二、無二分故。

「大乘不異有漏法、無漏法，有漏法、無漏法不異大乘。何以故？若大乘，

若有漏法、無漏法，其性無二、無二分故。

「大乘不異世間法、出世間法，世間法、出世間法不異大乘。何以故？

若大乘，若世間法、出世間法，其性無二、無二分故。

「大乘不異有為法、無為法，有為法、無為法不異大乘。何以故？若大

乘，若有為法、無為法，其性無二、無二分故。

「大乘不異蘊、處、界等，蘊、處、界等不異大乘。何以故？若大乘，

若蘊、處、界等，其性無二、無二分故。

「善現當知！由此義故，汝從前來所說種種大乘之義，皆順般若波羅蜜

多無所違越。若說大乘則說般若波羅蜜多，若說般若波羅蜜多則說大乘，如

是二名義無異故。」

大般若波羅蜜多經卷第四百九十五



1


	大眾閱藏經典彙編 CBETA2018 版
	佛经安置须知
	读诵佛经须知
	保宁勇禅师示看经警策文
	起诵仪
	请佛发愿
	南无本师释迦牟尼佛南无本师释迦牟尼佛南无本师释迦牟尼佛
	南无香云盖菩萨摩诃萨（三称）


