
1

大眾閱藏經典彙編 CBETA2018版

大般若波羅蜜多經
（六百卷：第 486 卷至第 490 卷）

三藏法師玄奘奉 詔譯



2

佛经安置须知

1. 经典应恭敬放在清净高处以及其他书籍的上面，不可随意

扔放床上、座椅上等不净处。

2. 凡经书等法宝阅毕，可辗转流通，赠送其他道友，不可任

意烧毁或丢弃。

3. 如手捧或装于口袋携带时，不得低于腰部，不可挟腋下。

4. 不得口吹经上灰尘，应以专用净布拭去。

5. 不可在经典所在的地方，有种种污秽行为。

读诵佛经须知

1. 经典乃三世诸佛之师，如来法身舍利，亦当作真佛看，不

可作纸墨等看。礼诵持念，种种修持，皆当以诚敬为主。

2. 不可躺着看经书，以口水沾指翻经页，不可以污手触经。

3. 经书上不可涂写。不得一边散心杂话，一边看经书。

4. 中断不看时，应夹放纸条、书签做记号。不可折页、折角，

或经书面朝下作“人”字形搁置。

保宁勇禅师示看经警策文

夫看经之法后学须知：当净三业。若三业无亏，则百福俱集。三业

者，身、口、意业也。

（一）端身正坐，如对圣容，则身业净也。

（二）口无杂言，断诸嬉笑，则口业净也。

（三）意不散乱，屏息万缘，则意业净也。

内心既寂，外境俱捐。方契悟于真源，庶研穷于法理，可谓水

澄珠莹，云散月明。义海涌于胸襟，智岳凝于耳目。辄莫容易，实

非小缘。心法双忘，自他俱利。若能如是，真报佛恩。



3

起诵仪

请佛发愿

稽首禮諸佛 及法比丘僧 我今為自利 亦利諸有情與諸善

同修 正聞大藏經 傳承三聖學 令正法久住

南无本师释迦牟尼佛南无本
师释迦牟尼佛南无本师释迦
牟尼佛

香赞

（一遍）

炉香乍爇. 法界蒙薰. 诸佛海会悉遥闻. 随处

结祥云.诚意方殷.诸佛现全身.

南无香云盖菩萨摩诃萨（三称）

开经偈

（一遍）

无上甚深微妙法 百千万劫难遭遇我今见

闻得受持 愿解如来真实义

讽诵经时 当愿众生： 顺佛

所说 总持不忘.

（注：此阅藏仪轨可以根据需要自行调整）



4

大般若波羅蜜多經卷第四百八十六

三藏法師玄奘奉 詔譯

第三分善現品第三之五

爾時，善現復白佛言：「所說菩薩摩訶薩者，何等名為菩薩句義？」

佛告善現：「無句義是菩薩句義。何以故？善現！菩提不生，薩埵非

有，句於其中理不可得故，無句義是菩薩句義。

「善現！譬如空中實無鳥跡，菩薩句義亦復如是實無所有。

「善現！譬如夢境實無所有，菩薩句義亦復如是實無所有。

「善現！譬如幻事實無所有，菩薩句義亦復如是實無所有。

「善現！譬如陽焰實無所有，菩薩句義亦復如是實無所有。

「善現！譬如光影、響、像、變化實無所有，菩薩句義亦復如是實無所

有。

「善現！譬如真如句義實無所有，菩薩句義亦復如是實無所有。

「善現！譬如法界句義實無所有，菩薩句義亦復如是實無所有。

「善現！譬如法性句義實無所有，菩薩句義亦復如是實無所有。

「善現！譬如不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實

際句義實無所有，菩薩句義亦復如是實無所有。

「善現！譬如幻士色句義乃至識句義實無所有，菩薩句義亦復如是實無

所有。

「善現！譬如幻士眼處句義乃至意處句義實無所有，菩薩句義亦復如是實無

所有。

「善現！譬如幻士色處句義乃至法處句義實無所有，菩薩句義亦復如是實無

所有。

「善現！譬如幻士眼界句義乃至意界句義實無所有，菩薩句義亦復如是實無

所有。

「善現！譬如幻士色界句義乃至法界句義實無所有，菩薩句義亦復如是實無



5

所有。

「善現！譬如幻士眼識界句義乃至意識界句義實無所有，菩薩句義亦復

如是實無所有。

「善現！譬如幻士眼觸句義乃至意觸句義實無所有，菩薩句義亦復如是

實無所有。

「善現！譬如幻士眼觸為緣所生諸受句義乃至意觸為緣所生諸受句義實

無所有，菩薩句義亦復如是實無所有。

「善現！譬如幻士地界句義乃至識界句義實無所有，菩薩句義亦復如是實無

所有。

「善現！譬如幻士無明句義乃至老死句義實無所有，菩薩句義亦復如是實無

所有。

「善現！譬如幻士行內空句義乃至無性自性空句義實無所有，菩薩句義

亦復如是實無所有。

「善現！譬如幻士行四念住句義乃至十八佛不共法句義實無所有，菩薩

句義亦復如是實無所有。

「善現！譬如如來、應、正等覺色相句義乃至識相句義實無所有，諸菩

薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時菩薩句義亦復如是實無所有。

「善現！譬如如來、應、正等覺眼處相句義乃至意處相句義實無所有，諸菩

薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時菩薩句義亦復如是實無所有。

「善現！譬如如來、應、正等覺色處相句義乃至法處相句義實無所有，諸菩

薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時菩薩句義亦復如是實無所有。

「善現！譬如如來、應、正等覺眼界相句義乃至意界相句義實無所有，諸菩

薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時菩薩句義亦復如是實無所有。

「善現！譬如如來、應、正等覺色界相句義乃至法界相句義實無所有，諸菩

薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時菩薩句義亦復如是實無所有。

「善現！譬如如來、應、正等覺眼識界相句義乃至意識界相句義實無所

有，諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時菩薩句義亦復如是實無所有。

「善現！譬如如來、應、正等覺眼觸相句義乃至意觸相句義實無所有，



6

諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時菩薩句義亦復如是實無所有。

「善現！譬如如來、應、正等覺眼觸為緣所生諸受相句義乃至意觸為緣

所生諸受相句義實無所有，諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時菩薩句義亦復

如是實無所有。

「善現！譬如如來、應、正等覺地界相句義乃至識界相句義實無所有，

諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時菩薩句義亦復如是實無所有。

「善現！譬如如來、應、正等覺無明句義乃至老死句義實無所有，諸菩

薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時菩薩句義亦復如是實無所有。

「善現！譬如如來、應、正等覺行內空相句義乃至無性自性空相句義實

無所有，諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時菩薩句義亦復如是實無所有。

「善現！譬如如來、應、正等覺行四念住相句義乃至十八佛不共法相句

義實無所有，諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時菩薩句義亦復如是實無所

有。

「善現！譬如無為界中有為界句義實無所有，有為界中無為界句義亦實

無所有，諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時菩薩句義亦復如是實無所有。

「善現！譬如無生無滅、無作無為、無成無壞、無得無捨、無染無淨句

義實無所有，諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時菩薩句義亦復如是實無所

有。

「所以者何？善現！譬如色乃至識無生無滅句義乃至無染無淨句義實無

所有，諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時菩薩句義亦復如是實無所有。

「善現！譬如眼處乃至意處無生無滅句義乃至無染無淨句義實無所有，諸菩

薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時菩薩句義亦復如是實無所有。

「善現！譬如色處乃至法處無生無滅句義乃至無染無淨句義實無所有，諸菩

薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時菩薩句義亦復如是實無所有。

「善現！譬如眼界乃至意界無生無滅句義乃至無染無淨句義實無所有，諸菩

薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時菩薩句義亦復如是實無所有。

「善現！譬如色界乃至法界無生無滅句義乃至無染無淨句義實無所有，諸菩

薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時菩薩句義亦復如是實無所有。



7

「善現！譬如眼識界乃至意識界無生無滅句義乃至無染無淨句義實無所

有，諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時菩薩句義亦復如是實無所有。

「善現！譬如眼觸乃至意觸無生無滅句義乃至無染無淨句義實無所有，

諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時菩薩句義亦復如是實無所有。

「善現！譬如眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸受無生無滅句義乃

至無染無淨句義實無所有，諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時菩薩句義亦復

如是實無所有。

「善現！譬如地界乃至識界無生無滅句義乃至無染無淨句義實無所有，諸菩

薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時菩薩句義亦復如是實無所有。

「善現！譬如無明乃至老死無生無滅句義乃至無染無淨句義實無所有，諸菩

薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時菩薩句義亦復如是實無所有。

「善現！譬如內空乃至無性自性空無生無滅句義乃至無染無淨句義實無

所有，諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時菩薩句義亦復如是實無所有。

「善現！譬如四念住乃至十八佛不共法無生無滅句義乃至無染無淨句義

實無所有，諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時菩薩句義亦復如是實無所有。

「善現！譬如色乃至識畢竟清淨諸相句義實無所有，諸菩薩摩訶薩行深

般若波羅蜜多時菩薩句義亦復如是實無所有。

「善現！譬如眼處乃至意處畢竟清淨諸相句義實無所有，諸菩薩摩訶薩行深

般若波羅蜜多時菩薩句義亦復如是實無所有。

「善現！譬如色處乃至法處畢竟清淨諸相句義實無所有，諸菩薩摩訶薩行深

般若波羅蜜多時菩薩句義亦復如是實無所有。

「善現！譬如眼界乃至意界畢竟清淨諸相句義實無所有，諸菩薩摩訶薩行深

般若波羅蜜多時菩薩句義亦復如是實無所有。

「善現！譬如色界乃至法界畢竟清淨諸相句義實無所有，諸菩薩摩訶薩行深

般若波羅蜜多時菩薩句義亦復如是實無所有。

「善現！譬如眼識界乃至意識界畢竟清淨諸相句義實無所有，諸菩薩摩

訶薩行深般若波羅蜜多時菩薩句義亦復如是實無所有。

「善現！譬如眼觸乃至意觸畢竟清淨諸相句義實無所有，諸菩薩摩訶薩



8

行深般若波羅蜜多時菩薩句義亦復如是實無所有。

「善現！譬如眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸受畢竟清淨諸相句

義實無所有，諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時菩薩句義亦復如是實無所

有。

「善現！譬如地界乃至識界畢竟清淨諸相句義實無所有，諸菩薩摩訶薩行深

般若波羅蜜多時菩薩句義亦復如是實無所有。

「善現！譬如無明乃至老死畢竟清淨諸相句義實無所有，諸菩薩摩訶薩行深

般若波羅蜜多時菩薩句義亦復如是實無所有。

「善現！譬如內空乃至無性自性空畢竟清淨諸相句義實無所有，諸菩薩

摩訶薩行深般若波羅蜜多時菩薩句義亦復如是實無所有。

「善現！譬如四念住乃至十八佛不共法畢竟清淨諸相句義實無所有，諸

菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時菩薩句義亦復如是實無所有。

「善現！譬如我乃至見者句義畢竟淨中實無所有性非有故，諸菩薩摩訶

薩行深般若波羅蜜多時菩薩句義亦復如是實無所有。

「善現！譬如日出現時闇冥句義實無所有，諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多

時菩薩句義亦復如是實無所有。

「善現！譬如大劫盡時諸行句義實無所有，諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多

時菩薩句義亦復如是實無所有。

「善現！譬如如來、應、正等覺淨戒蘊中犯戒句義實無所有，淨定蘊中

散亂句義實無所有，淨慧蘊中愚癡句義實無所有，解脫蘊中繫縛句義實無所

有，解脫智見蘊中無解脫智見句義實無所有，諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜

多時菩薩句義亦復如是實無所有。

「善現！譬如日月三十三天廣說乃至色究竟天諸光明中佛光句義實無所

有，諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時菩薩句義亦復如是實無所有。

「所以者何？善現！若菩提、若薩埵、若菩薩、若菩薩句義，如是諸法

皆非相應非不相應，無色、無見、無對、一相所謂無相。

「諸菩薩摩訶薩於一切法非實有中無著無礙，應懃修學、應正覺知。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！云何一切法？諸菩薩摩訶薩云何於一



9

切法非實有中無著無礙，應懃修學、應正覺知？」

佛告善現：「一切法者，謂善法非善法、有記法無記法、世間法出世間

法、有漏法無漏法、有為法無為法、共法不共法，諸如是等名一切法。諸菩

薩摩訶薩於如是一切法非實有中無著無礙，應懃修學、應正覺知。」

具壽善現復白佛言：「云何名為世間善法？」

佛告善現：「世間善法者，謂孝順父母，供養沙門及婆羅門，敬事師

長，若施性福業事，若戒性福業事，若供侍病者俱行福業，若方便善巧俱行

福業，若世間十善業道，若膖脹想，若膿爛想，若青瘀想，若異赤想，若破

壞想，若啄噉想，若離散想，若骸骨想，若焚燒想，若世間四靜慮、四無

量、四無色定，若佛隨念、法隨念、僧隨念、戒隨念、捨隨念、天隨念、入

出息隨念、寂靜隨念、身隨念、死隨念，此等名為世間善法。」

具壽善現復白佛言：「云何名為非善法？」

佛告善現：「非善法者，謂害生命，若不與取，若欲邪行，若虛誑語，

若麁惡語，若離間語，若雜穢語，若貪欲，若瞋恚，若邪見，若忿，若害，

若嫉，若慳，諸如是等名非善法。」

具壽善現復白佛言：「云何名為有記法？」

佛告善現：「一切善法及不善法，名有記法。」具壽善現復白佛言：

「云何名為無記法。」

佛告善現：「若無記身業、語業、意業，若無記四大種，若無記五根，

若無記六處，若無記無色諸蘊、界、處，若無記異熟，諸如是等名無記

法。」具壽善現復白佛言：「云何名為世間法？」

佛告善現：「謂世間五蘊、十二處、十八界、十業道、四靜慮、四無

量、四無色定、十二緣起，諸如是等名世間法。」具壽善現復白佛言：「云

何名為出世間法？」

佛告善現：「謂三十七菩提分法、三解脫門，若未知當知根、已知根、

具知根，若有尋有伺三摩地、無尋有伺三摩地、無尋無伺三摩地，若明解

脫， 若念正知，若如理作意，若八解脫、九次第定，若內空、外空、內外

空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、無散空、本



10

性 空、相空、一切法空、無性空、無性自性空，若如來十力、四無所畏、十

八佛不共法，此等名為出世間法。」

具壽善現復白佛言：「云何名為有漏法？」

佛告善現：「謂三界攝，若五蘊、十二處、十八界，若四靜慮、四無

量、四無色定，諸如是等名有漏法。」具壽善現復白佛言：「云何名為無漏

法？」

佛告善現：「謂三十七菩提分法，廣說乃至如來十力、四無所畏、四無

礙解、十八佛不共法，諸如是等名無漏法。」具壽善現復白佛言：「云何名

為有為法？」

佛告善現：「若法有生、住、異、滅，或三界攝，或三十七菩提分法，

廣說乃至如來十力、四無所畏、四無礙解、十八佛不共法，諸如是等名有為

法。」

具壽善現復白佛言：「云何名為無為法？」

佛告善現：「若法無生、住、異、滅，若貪、瞋、癡盡，若真如、法

界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際。諸

如是等名無為法。」

具壽善現復白佛言：「云何名為共法？」

佛告善現：「謂世間四靜慮、四無量、四無色定，諸如是等名為共

法。」具壽善現復白佛言：「云何名為不共法？」

佛告善現：「謂三十七菩提分法、三解脫門，廣說乃至十八佛不共法。

諸如是等名不共法。

「諸菩薩摩訶薩於如是等自相空法不應執著，以一切法無分別故。諸菩

薩摩訶薩於一切法，應以無二而為方便如實覺知，以一切法皆無動故。善現

當知！於一切法無二、無動、無分別、無執著是菩薩句義，以是故，無句義

是菩薩句義。」

爾時，具壽善現復白佛言：「世尊！何故菩薩名摩訶薩？」

佛告善現：「是諸菩薩於大有情眾中當為上首故，復名摩訶薩。」 具壽

善現白言：「世尊！云何名為大有情眾，菩薩於中當為上首？」



11

佛告善現：「若種姓地、若第八地、若預流、若一來、若不還、若阿羅

漢、若獨覺、若初發心，展轉乃至不退轉地諸菩薩摩訶薩，如是皆名大有情

眾，菩薩於中當為上首故，復名摩訶薩。謂諸菩薩已發堅固金剛喻心定不退

壞，是故能於大有情眾當為上首。」

具壽善現白言：「世尊！何謂堅固金剛喻心？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩發如是心：『我今當被大功德鎧，無邊生死

大曠野中，為諸有情破煩惱敵。我當普為一切有情，枯竭無邊生死大海。我

當捨棄一切所有，為諸有情作大饒益。我當平等利益安樂一切有情心無偏

黨。我當普令諸有情類遊三乘路趣涅槃城。我當雖以三乘濟度一切有情，而

嘗不見有一有情得涅槃者。我當覺了一切法性無染無淨、無生無滅。我當純

以一切智智相應作意，修行布施乃至般若波羅蜜多。我當勤學隨入一切通達

究竟微妙智門。我當通達一切法相一理趣門。我當通達一切法相二理趣門。

我當通達一切法相多理趣門無所執著。我當修學種種妙智達諸法性引勝功

德。』善現！是謂菩薩所發堅固金剛喻心。若菩薩摩訶薩以無所得而為方

便，安住此心決定能於大有情眾當為上首。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩生如是心：『一切地獄、傍生、鬼界及

人、天中，諸有情類所受苦惱，我當代受令彼安樂。』諸菩薩摩訶薩生如是

心：

『我為饒益一切有情故，經於無量百千俱胝那庾多劫受大地獄種種重

苦，無數方便教化令得無餘涅槃。如是次第普為饒益一切有情，為彼一一各

經無量百千俱胝那庾多劫，受大地獄種種重苦，一一各以無數方便教化令得

無餘涅槃。作是事已，自種善根，復經無量百千俱胝那庾多劫，圓滿修集菩

提資糧，然後方證所求無上正等菩提。』善現！如是廣大誓願，亦名菩薩所

發堅固金剛喻心。若菩薩摩訶薩以無所得而為方便，安住此心決定能於大有

情眾當為上首。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩常應發起廣大之心，由此心故決定能於大

有情眾當為上首。此中菩薩廣大心者，謂諸菩薩生如是心：『我從初發大菩

提心乃至證得一切智智，定當不起貪欲、瞋恚、愚癡、忿害、見慢等心，亦

定不起趣求聲聞、獨覺地心。』是為菩薩廣大之心。若菩薩摩訶薩以無所得



12

而為方便，安住此心決定能於大有情眾當為上首。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩常應發起不傾動心，由此心故，決定能於

大有情眾當為上首。此中何謂不傾動心？謂諸菩薩生如是心：『我當常依一

切智智相應作意，修習發起一切所修所作事業而無憍慢。』是謂菩薩不傾動

心。若菩薩摩訶薩以無所得而為方便，安住此心決定能於大有情眾當為上

首。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩於諸有情平等發起利樂之心，由此心故，

決定能於大有情眾當為上首。此中菩薩利樂心者，謂諸菩薩生如是心：『我

當決定窮未來際，利益安樂一切有情，為作歸依、洲渚、舍宅，常不捨

離。』是謂菩薩利樂之心。若菩薩摩訶薩以無所得而為方便，安住此心決定

能於大有情眾當為上首。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩常勤精進愛法、樂法、欣法、憙法，由是

因緣，決定能於大有情眾當為上首。此中法者，謂一切法無差別性，是名為

法。言愛法者，謂於此法起欲希求。言樂法者，謂於此法稱讚功德。言欣法

者，謂於此法歡喜信受。言憙法者，謂於此法樂多修習。若菩薩摩訶薩以無

所得而為方便，常能如是愛、樂、欣、憙無差別法而無執著，決定能於大有

情眾當為上首。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，以無所得而為方便，

安住內空乃至無性自性空，是菩薩摩訶薩決定能於大有情眾當為上首。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，以無所得而為方便，

修三十七菩提分法，廣說乃至如來十力、四無所畏、四無礙解、十八佛不共

法，是菩薩摩訶薩決定能於大有情眾當為上首。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，以無所得而為方便，

住金剛喻三摩地，乃至住無著、無為、無染、解脫如虛空三摩地，是菩薩摩

訶薩決定能於大有情眾當為上首。

「善現！當知諸菩薩摩訶薩安住此等微妙勝法行深般若波羅蜜多，決定

能於大有情眾當為上首，是故菩薩名摩訶薩。」爾時，具壽舍利子白佛言：

「世尊！我以辯才樂說菩薩由是義故名摩訶薩，唯願聽許！」



13

佛告舍利子：「隨汝意說。」

舍利子言：「以諸菩薩方便善巧，能為有情宣說法要，令斷我見、有情

見乃至知者見、見者見，令斷常見、斷見、有見、無見、蘊處界見、諸聖諦

見及緣起見，令斷三十七菩提分法見廣說乃至十八佛不共法見、成熟有情

見、嚴淨佛土見、菩薩見、如來見、菩提見、涅槃見、轉法輪見，以諸菩薩

方便善巧，以無所得而為方便，為諸有情宣說永斷此等見法，依如是義名摩

訶薩。」

爾時，善現便問具壽舍利子言：「若菩薩摩訶薩能為有情，以無所得而

為方便，宣說永斷諸見法要，何因何緣，有諸菩薩自有所得而為方便起蘊等

見？」

舍利子言：「若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，無方便善巧者，以有

所得而為方便起蘊等見，是菩薩摩訶薩無方便善巧故，決定不能為諸有情，

以無所得而為方便，宣說永斷諸見法要。若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多

時，有方便善巧者，能為有情以無所得而為方便，宣說永斷諸見法要，是菩

薩摩訶薩決定不起蘊等諸見。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！我以辯才樂說菩薩由是義故名摩訶

薩，唯願聽許！」佛告善現：「隨汝意說。」

善現白言：「以諸菩薩為欲證得一切智智，發菩提心、無等等心、不共

聲聞獨覺等心，於如是心亦不執著，依如是義名摩訶薩。所以者何？以一切

智智心是真無漏不墮三界，求一切智智心亦是真無漏不墮三界，於如是心不

應執著，是故菩薩名摩訶薩。」

時，舍利子問善現言：「云何菩薩摩訶薩無等等心、不共聲聞獨覺等

心？」

善現答言：「諸菩薩摩訶薩從初發心，不見少法有生有滅、有增有減、

有往有來、有染有淨，若不見法有生有滅、有增有減、有往有來、有染有

淨， 亦不見有聲聞、獨覺、菩薩等心，是名菩薩摩訶薩無等等心、不共聲聞

獨覺等心，諸菩薩摩訶薩於如是心亦不執著。」

時，舍利子問善現言：「若菩薩摩訶薩於如是心不應執著，則於聲聞、



14

獨覺等心亦不應執著，及於一切蘊、處、界等心并四念住廣說乃至十八佛不

共法心亦不應執著。何以故？如是諸心無心性故。」

善現答言：「如是！如是！」

時，舍利子問善現言：「若一切心無心性故不應執著，則蘊、處、界等

廣說乃至十八佛不共法亦無彼性不應執著。」善現答言：「如是！如是！」

舍利子言：「若一切智智心是真無漏不墮三界，則諸愚夫異生、聲聞、

獨覺等心亦應是真無漏不墮三界，何以故？如是諸心皆本性空故。」善現答

言：「如是！如是！」

舍利子言：「若如是心本性空故是真無漏不墮三界，則蘊、處、界等廣

說乃至十八佛不共法亦應是真無漏不墮三界，何以故？蘊、處、界等皆本性

空故。」

善現答言：「如是！如是！」

舍利子言：「若心色等法無心色等性故不應執著，則一切法皆應平等都

無差別。」善現答言：「如是！如是！」

舍利子言：「若一切法等無差別，云何如來說心色等有種種異？」善現

答言：「此是如來隨世俗說，非隨勝義。」

舍利子言：「若諸異生、聲聞、獨覺、菩薩、如來心色等法皆真無漏不

墮三界，則諸異生、聲聞、獨覺、菩薩、如來應無差別。」善現答言：「如

是！如是！」

舍利子言：「若諸異生、聲聞、獨覺、菩薩、如來無差別者，云何佛說

凡聖大小有種種異？」

善現答言：「此亦如來依世俗說，不依勝義。舍利子！諸菩薩摩訶薩行

深般若波羅蜜多時，以無所得為方便故，於所發起大菩提心、無等等心、不

共聲聞獨覺等心不恃不執，於蘊、處、界等廣說乃至十八佛不共法無取無

著，依如是義名摩訶薩。」

爾時，具壽滿慈子白佛言：「世尊！我以辯才，樂說菩薩由是義故名摩

訶薩，唯願聽許！」佛告滿慈子：「隨汝意說。」

滿慈子言：「以諸菩薩普為利樂一切有情，被大功德鎧故，發趣大乘



15

故，乘大乘故，名摩訶薩。」時，舍利子問滿慈子言：「云何菩薩摩訶薩普

為利樂一切有情被大功德鎧？」

滿慈子言：「諸菩薩摩訶薩修行布施波羅蜜多時，不為利樂少分有情，

普為利樂一切有情，修行淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多時，亦復

如是。舍利子！是為菩薩摩訶薩普為利樂一切有情被大功德鎧。

「復次，舍利子！諸菩薩摩訶薩被大功德鎧利樂有情不為分限，不作是

念：『我當拔濟爾許有情入無餘依般涅槃界，爾許有情不令其入；我當拔濟

爾許有情令住無上正等菩提，爾許有情不令其住。』然諸菩薩摩訶薩普為拔

濟一切有情入無餘依般涅槃界及住無上正等菩提。舍利子！是為菩薩摩訶薩

普為利樂一切有情被大功德鎧。

「復次，舍利子！諸菩薩摩訶薩作如是念：『我當自圓滿布施、淨戒、

安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多，亦令一切有情圓滿。』復作是念：『我

依六種波羅蜜多，自住內空乃至無性自性空，自修四念住乃至十八佛不共

法，亦令有情依此六種波羅蜜多，安住內空乃至無性自性空，修四念住乃至

十八佛不共法。』復作是念：『我依六種波羅蜜多，速證無上正等菩提，入

無餘依般涅槃界，亦令有情依此六種波羅蜜多，速證無上正等菩提，入無餘

依般涅槃界。』舍利子！是為菩薩摩訶薩普為利樂一切有情被大功德鎧。

「復次，舍利子！諸菩薩摩訶薩修行布施波羅蜜多時，以一切智智相應

作意，而修布施波羅蜜多，不雜聲聞、獨覺作意，持此善根，以無所得而為

方便，與諸有情平等共有，迴向無上正等菩提。於布施時，都無所悋，是為

布施波羅蜜多大功德鎧；於布施時，不起聲聞、獨覺作意，是為淨戒波羅蜜

多大功德鎧；於布施時，信忍欲樂修布施法，是為安忍波羅蜜多大功德鎧；

於布施時，精進勇猛不捨加行，是為精進波羅蜜多大功德鎧；於布施時， 一

心趣向一切智智，究竟利樂一切有情，不雜聲聞、獨覺作意，是為靜慮波羅

蜜多大功德鎧；於布施時，住如幻想，不得施者、受者、施物、施所得果，

是為般若波羅蜜多大功德鎧。舍利子！如是菩薩摩訶薩修行布施波羅蜜多

時，具被六種波羅蜜多大功德鎧。若菩薩摩訶薩以一切智智相應作意， 修行

布施波羅蜜多時，於六波羅蜜多相無取無得，當知是菩薩摩訶薩被大功德

鎧。



16

「復次，舍利子！諸菩薩摩訶薩修行淨戒波羅蜜多時，以一切智智相應

作意，而修淨戒波羅蜜多，不雜聲聞、獨覺作意，持此善根，以無所得而為

方便，與諸有情平等共有，迴向無上正等菩提。修淨戒時，於諸所有都無慳

悋，是為布施波羅蜜多大功德鎧；修淨戒時，於諸聲聞及獨覺地尚不趣求，

況異生地！是為淨戒波羅蜜多大功德鎧；修淨戒時，於淨戒法信忍欲樂，是

為安忍波羅蜜多大功德鎧，修淨戒時，精進勇猛不捨加行，是為精進波羅蜜

多大功德鎧；修淨戒時，純以大悲而為上首，尚不間雜二乘作意，況異生

心！是為靜慮波羅蜜多大功德鎧；修淨戒時，於一切法住如幻想，於淨戒行

無恃無得達本性空，是為般若波羅蜜多大功德鎧。舍利子！如是菩薩摩訶薩

修行淨戒波羅蜜多時，具被六種波羅蜜多大功德鎧。若菩薩摩訶薩以一切智

智相應作意，修行淨戒波羅蜜多時，於六波羅蜜多相無取無得，當知是菩薩

摩訶薩被大功德鎧。

「復次，舍利子！諸菩薩摩訶薩修行安忍波羅蜜多時，以一切智智相應

作意，而修安忍波羅蜜多，不雜聲聞、獨覺作意，持此善根，以無所得而為

方便，與諸有情平等共有，迴向無上正等菩提。修安忍時，為成安忍，於身

命等無所戀著，是為布施波羅蜜多大功德鎧；修安忍時，不雜聲聞及獨覺等

下劣作意，是為淨戒波羅蜜多大功德鎧；修安忍時，於安忍法信忍欲樂，是

為安忍波羅蜜多大功德鎧；修安忍時，精進勇猛不捨加行，是為精進波羅蜜

多大功德鎧；修安忍時，攝心一境雖遇眾苦而心不亂，是為靜慮波羅蜜多大

功德鎧；修安忍時，住如幻想，為集佛法成熟有情，觀諸法空不執怨 害，是

為般若波羅蜜多大功德鎧。舍利子！如是菩薩摩訶薩修行安忍波羅蜜多時，

具被六種波羅蜜多大功德鎧。若菩薩摩訶薩以一切智智相應作意， 修行安忍

波羅蜜多時，於六波羅蜜多相無取無得，當知是菩薩摩訶薩被大功德鎧。

大般若波羅蜜多經卷第四百八十六

大般若波羅蜜多經卷第四百八十七

三藏法師玄奘奉 詔譯

第三分善現品第三之六



17

「復次，舍利子！諸菩薩摩訶薩修行精進波羅蜜多時，以一切智智相應

作意，而修精進波羅蜜多，不雜聲聞、獨覺作意，持此善根，以無所得而為

方便，與諸有情平等共有迴向無上正等菩提。修精進時，能勤修學難行施

行，是為布施波羅蜜多大功德鎧；修精進時，勤護淨戒終無毀犯，是為淨戒

波羅蜜多大功德鎧；修精進時，能勤修學難行忍行，是為安忍波羅蜜多大功

德鎧；修精進時，能勤修學有益苦行，是為精進波羅蜜多大功德鎧；修精進

時，能勤修學靜慮等至，是為靜慮波羅蜜多大功德鎧；修精進時，能勤修學

無取著慧，是為般若波羅蜜多大功德鎧。舍利子！如是菩薩摩訶薩修行精進

波羅蜜多時，具被六種波羅蜜多大功德鎧。若菩薩摩訶薩以一切智智相應作

意，修行精進波羅蜜多時，於六波羅蜜多相無取無得，當知是菩薩摩訶薩被

大功德鎧。

「復次，舍利子！諸菩薩摩訶薩修行靜慮波羅蜜多時，以一切智智相應

作意，而修靜慮波羅蜜多，不雜聲聞、獨覺作意，持此善根，以無所得而為

方便，與諸有情平等共有迴向無上正等菩提。修靜慮時，靜心行施，亂心、

慳悋不復現行，是為布施波羅蜜多大功德鎧；修靜慮時，定心護戒，令諸惡

戒不復現前，是為淨戒波羅蜜多大功德鎧；修靜慮時，住慈悲定，而修安忍

不惱有情，是為安忍波羅蜜多大功德鎧；修靜慮時，安住淨定，勤修功德離

諸懈怠，是為精進波羅蜜多大功德鎧；修靜慮時，依靜慮等，引發勝定離擾

亂心，是為靜慮波羅蜜多大功德鎧；修靜慮時，依靜慮等，引發勝慧離惡慧

心，是為般若波羅蜜多大功德鎧。舍利子！如是菩薩摩訶薩修行靜慮波羅蜜

多時，具被六種波羅蜜多大功德鎧。若菩薩摩訶薩以一切智智相應作意，修

行靜慮波羅蜜多時，於六波羅蜜多相無取無得，當知是菩薩摩訶薩被大功德

鎧。

「復次，舍利子！諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，以一切智智相應

作意，而修般若波羅蜜多，不雜聲聞、獨覺作意，持此善根，以無所得而為

方便，與諸有情平等共有迴向無上正等菩提。修般若時，雖施一切，而能不

見施者等三，是為布施波羅蜜多大功德鎧；修般若時，雖護淨戒，而能不見

持犯差別，是為淨戒波羅蜜多大功德鎧；修般若時，依勝空慧而修安忍，不

見能忍、所忍等事，是為安忍波羅蜜多大功德鎧；修般若時，雖觀諸法皆畢



18

竟空，而以大悲勤修善法，是為精進波羅蜜多大功德鎧；修般若時，雖修勝

定，而觀定境皆畢竟空，是為靜慮波羅蜜多大功德鎧；修般若時，觀一切

法、一切有情及一切行，皆如幻夢、光影、響、像、陽焰、變化及尋香城，

而修種種無取著慧，是為般若波羅蜜多大功德鎧。舍利子！如是菩薩摩訶薩

修行般若波羅蜜多時，具被六種波羅蜜多大功德鎧。若菩薩摩訶薩以一切智

智相應作意，修行般若波羅蜜多時，於六波羅蜜多相無取無得，當知是菩薩

摩訶薩被大功德鎧。

「舍利子！如是名為諸菩薩摩訶薩普為利樂一切有情被大功德鎧。舍利

子！諸菩薩摩訶薩安住一一波羅蜜多，皆修六種波羅蜜多令得圓滿，是故名

被大功德鎧。

「復次，舍利子！諸菩薩摩訶薩雖入靜慮、無量、無色而不味著，亦不

為彼勢力牽引，亦不隨彼勢力受生。舍利子！是為菩薩摩訶薩修行靜慮波羅

蜜多時所被方便善巧般若波羅蜜多大功德鎧。

「復次，舍利子！諸菩薩摩訶薩雖於靜慮、無量、無色住遠離見、寂靜

見、空、無相、無願見，而不證實際，不墮聲聞及獨覺地，超勝一切聲聞、

獨覺。舍利子！是為菩薩摩訶薩修行靜慮波羅蜜多時所被方便善巧般若波羅

蜜多大功德鎧。

「舍利子！以諸菩薩普為利樂一切有情被如是等大功德鎧故，復名摩訶

薩。

「舍利子！如是普為利樂有情被大功德鎧菩薩摩訶薩，普為十方殑伽沙

等諸佛世界一切如來、應、正等覺處大眾中歡喜讚歎，作如是言：『某方某

世界中有某名菩薩摩訶薩，普為利樂一切有情被大功德鎧，嚴淨佛土、成熟

有情，遊戲神通、作所應作。』如是展轉聲遍十方，人、天等聞皆大歡喜，

咸作是言：『是菩薩摩訶薩不久當證所求無上正等菩提，令諸有情皆獲利

樂。』」

爾時，舍利子問滿慈子言：「云何菩薩摩訶薩普為利樂諸有情故發趣大

乘？」

滿慈子言：「諸菩薩摩訶薩普為利樂一切有情，已被六種波羅蜜多大功

德鎧，復為利樂一切有情，離欲惡不善法，有尋有伺，離生喜樂，入初靜慮



19

具足安住，廣說乃至斷樂斷苦，先喜憂沒，不苦不樂，捨念清淨，入第四靜

慮具足安住。復依靜慮起慈俱心，行相廣大、無二、無量、無怨、無害、無

恨、無惱、遍滿善修勝解、周普充溢十方、盡虛空、窮法界慈心勝解具足而

住；起悲、喜、捨俱心，行相勝解，亦復如是。依此加行，復超一切色 想，

滅有對想，不思惟種種想，入無邊空空無邊處具足安住；廣說乃至超一切無

所有處，入非想非非想處具足安住。是菩薩摩訶薩持此靜慮、無量、無色，

以無所得而為方便，與諸有情平等共有，迴向無上正等菩提。舍利子！是為

菩薩摩訶薩普為利樂諸有情故發趣大乘。

「復次，舍利子！諸菩薩摩訶薩普為利樂一切有情，先自安住如是靜

慮、無量、無色，於入、住、出諸行、相、狀，善分別知。得自在已復作是

念：

『我今應以一切智智相應作意，大悲為首，為斷有情諸煩惱故，說諸靜

慮、無量、無色，分別開示，令善了知諸定愛味、過患、出離及入、住、出

諸行、相、狀。』持此善根，以無所得而為方便，與諸有情平等共有迴向無

上正等菩提。舍利子！是為菩薩摩訶薩依止靜慮波羅蜜多，修行布施波羅蜜

多，普為利樂諸有情故發趣大乘。

「若菩薩摩訶薩以一切智智相應作意，大悲為首，說諸靜慮、無量、無

色時，不為聲聞、獨覺等心之所間雜，持此善根，以無所得而為方便，與諸

有情平等共有迴向無上正等菩提。舍利子！是為菩薩摩訶薩依止靜慮波羅蜜

多，修行淨戒波羅蜜多，普為利樂諸有情故發趣大乘。

「若菩薩摩訶薩以一切智智相應作意，大悲為首，說諸靜慮、無量、無

色時，於如是法信忍欲樂，持此善根，以無所得而為方便，與諸有情平等共

有迴向無上正等菩提。舍利子！是為菩薩摩訶薩依止靜慮波羅蜜多，修行安

忍波羅蜜多，普為利樂諸有情故發趣大乘。

「若菩薩摩訶薩以一切智智相應作意，大悲為首，修諸靜慮、無量、無

色時，於諸善根勤修不息，持此善根，以無所得而為方便，與諸有情平等共

有迴向無上正等菩提。舍利子！是為菩薩摩訶薩依止靜慮波羅蜜多，修行精

進波羅蜜多，普為利樂諸有情故發趣大乘。

「若菩薩摩訶薩以一切智智相應作意，大悲為首，依諸靜慮、無量、無



20

色引發殊勝等至、等持、解脫、勝處、遍處等定，於入、住、出皆得自在，

不墮聲聞、獨覺等地，持此善根，以無所得而為方便，與諸有情平等共有迴

向無上正等菩提。舍利子！是為菩薩摩訶薩依止靜慮波羅蜜多，修行靜慮波

羅蜜多，普為利樂諸有情故發趣大乘。

「若菩薩摩訶薩以一切智智相應作意，大悲為首，修諸靜慮、無量、無

色時，於諸靜慮、無量、無色及靜慮支，以無常、苦、無我行相及空、無

相、無願行相如實觀察，不捨大悲，不墮聲聞及獨覺地，持此善根，以無所

得而為方便，與諸有情平等共有迴向無上正等菩提。舍利子！是為菩薩摩訶

薩依止靜慮波羅蜜多，修行般若波羅蜜多，普為利樂諸有情故發趣大乘。

「復次，舍利子！若菩薩摩訶薩以一切智智相應作意，大悲為首，修慈

定時作如是念：『我當濟恤一切有情皆令得樂。』修悲定時作如是念：『我

當救拔一切有情皆令離苦。』修喜定時作如是念：『我當讚勵一切有情皆令

解脫。』修捨定時作如是念：『我當等益一切有情皆令盡漏。』持此善根，

以無所得而為方便，與諸有情平等共有迴向無上正等菩提。舍利子！是為菩

薩摩訶薩依止無量，修行布施波羅蜜多，普為利樂諸有情故發趣大乘。

「若菩薩摩訶薩以一切智智相應作意，大悲為首，於四無量入、住、出

時，終不趣求聲聞等地，唯求無上正等菩提，欲盡未來利樂一切。舍利子！

是為菩薩摩訶薩依止無量，修行淨戒波羅蜜多，普為利樂諸有情故發趣大

乘。

「若菩薩摩訶薩以一切智智相應作意，大悲為首，於四無量入、住、出

時，不雜聲聞、獨覺作意，唯於無上正等菩提信忍欲樂，持此善根，以無所

得而為方便，與諸有情平等共有迴向無上正等菩提。舍利子！是為菩薩摩訶

薩依止無量，修行安忍波羅蜜多，普為利樂諸有情故發趣大乘。

「若菩薩摩訶薩以一切智智相應作意，大悲為首，於四無量入、住、出

時，勤斷諸惡勤修諸善，求趣菩提曾無暫捨，持此善根，以無所得而為方

便， 與諸有情平等共有迴向無上正等菩提。舍利子！是為菩薩摩訶薩依止無

量，修行精進波羅蜜多，普為利樂諸有情故發趣大乘。

「若菩薩摩訶薩以一切智智相應作意，大悲為首，於四無量入、住、出

時，引發種種等持等至，能於其中得大自在，不為彼定之所引奪，亦不隨彼



21

勢力受生，持此善根，以無所得而為方便，與諸有情平等共有迴向無上正等

菩提。舍利子！是為菩薩摩訶薩依止無量，修行靜慮波羅蜜多，為欲利樂諸

有情故發趣大乘。

「若菩薩摩訶薩以一切智智相應作意，大悲為首，於四無量入、住、出

時，以無常、苦、無我行相及空、無相、無願行相如實觀察，不捨大悲，不

墮聲聞、獨覺等地，持此善根，以無所得而為方便，與諸有情平等共有迴向

無上正等菩提。舍利子！是為菩薩摩訶薩依止無量，修行般若波羅蜜多，普

為利樂諸有情故發趣大乘。

「舍利子！諸菩薩摩訶薩依如是等方便善巧，修習六種波羅蜜多，普為

利樂諸有情故發趣大乘。

「復次，舍利子！若菩薩摩訶薩以一切智智相應作意，大悲為首，修一

切種四念住等、三十七種菩提分法、三解脫門，乃至十力、四無所畏、四無

礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法，持此善根，以無所得而為

方便，與諸有情平等共有迴向無上正等菩提。舍利子！是為菩薩摩訶薩普為

利樂諸有情故發趣大乘。

「復次，舍利子！若菩薩摩訶薩以一切智智相應作意，大悲為首，用無

所得而為方便，修內空等智及真如等智，持此善根，以無所得而為方便，與

諸有情平等共有迴向無上正等菩提。舍利子！是為菩薩摩訶薩普為利樂諸有

情故發趣大乘。

「復次，舍利子！若菩薩摩訶薩以一切智智相應作意，大悲為首，用無

所得而為方便，於一切法平等發起非亂非定智、非常非無常智、非樂非苦

智、非我非無我智、非淨非不淨智、非空非不空智、非有相非無相智、非有

願非無願智、非寂靜非不寂靜智、非遠離非不遠離智、非真實非虛假智，持

此善根，以無所得而為方便，與諸有情平等共有迴向無上正等菩提。舍利

子！是為菩薩摩訶薩普為利樂諸有情故發趣大乘。

「復次，舍利子！若菩薩摩訶薩以一切智智相應作意，大悲為首，所起

妙智，不行過去、未來、現在，非不知三世法；不行欲、色、無色界，非不

知三界法；不行善、不善、無記，非不知三性法；不行有漏、無漏，非不知

有漏、無漏法；不行世間、出世間，非不知世間、出世間法；不行有為、無



22

為，非不知有為、無為法，持此善根，以無所得而為方便，與諸有情平等共

有迴向無上正等菩提。舍利子！是為菩薩摩訶薩普為利樂諸有情故發趣大

乘。

「舍利子！以諸菩薩由如是等方便善巧，普為利樂諸有情故，發趣大乘

故，復名摩訶薩。

「舍利子！如是普為利樂有情發趣大乘諸菩薩摩訶薩，普為十方殑伽沙

等諸佛世界一切如來、應、正等覺處大眾中歡喜讚歎，作如是言：『某方某

世界中有某名菩薩摩訶薩，普為利樂一切有情發趣大乘，成熟有情、嚴淨佛

土，遊戲神通、作所應作。』如是展轉聲遍十方，人、天等聞皆大歡喜，咸

作是言：『是菩薩摩訶薩不久當證所求無上正等菩提，令諸有情皆獲利

樂。』」

爾時，具壽舍利子問具壽滿慈子言：「云何菩薩摩訶薩普為利樂諸有情

故乘於大乘？」

滿慈子言：「若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，以一切智智相應作

意，大悲為首，用無所得而為方便，雖乘布施波羅蜜多而不得布施波羅蜜

多，亦不得菩薩受者、施物及所遮法；雖乘淨戒波羅蜜多而不得淨戒波羅蜜

多，亦不得菩薩及犯戒者并所遮法；雖乘安忍波羅蜜多而不得安忍波羅蜜

多，亦不得菩薩及所忍境并所遮法；雖乘精進波羅蜜多而不得精進波羅蜜

多，亦不得菩薩及懈怠者并所遮法；雖乘靜慮波羅蜜多而不得靜慮波羅蜜

多，亦不得菩薩及散亂者定境遮法；雖乘般若波羅蜜多而不得般若波羅蜜

多，亦不得菩薩及愚癡者慧境遮法。舍利子！是為菩薩摩訶薩普為利樂諸有

情故乘於大乘。

「復次，舍利子！若菩薩摩訶薩以一切智智相應作意，大悲為首，用無

所得而為方便，為遣修故修三十七菩提分法、三解脫門，乃至如來十力、四

無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法。舍利子！是

為菩薩摩訶薩普為利樂諸有情故乘於大乘。

「復次，舍利子！若菩薩摩訶薩以一切智智相應作意，大悲為首，用無

所得而為方便，如實觀察諸菩薩摩訶薩但有假名，菩提薩埵俱自性空不可得

故；色乃至識但有假名，皆自性空不可得故；眼處乃至意處但有假名，皆自



23

性空不可得故；色處乃至法處但有假名，皆自性空不可得故；眼界乃至意界

但有假名，皆自性空不可得故；色界乃至法界但有假名，皆自性空不可得

故；眼識界乃至意識界但有假名，皆自性空不可得故；無明乃至老死但有假

名，皆自性空不可得故；三十七菩提分法乃至十八佛不共法但有假名，皆自

性空不可得故；內空乃至無性自性空但有假名，皆自性空不可得故；真如乃

至實際但有假名，皆自性空不可得故；菩提佛陀但有假名，俱自性空不可得

故。舍利子！是為菩薩摩訶薩普為利樂諸有情故乘於大乘。

「復次，舍利子！若菩薩摩訶薩從初發心乃至證得一切智智，用無所得

而為方便，常修菩薩圓滿神通，成熟有情、嚴淨佛土，從一佛國至一佛國親

近供養諸佛世尊，於諸佛所聽受正法，所謂大乘相應妙法，亦是菩薩所學法

要。舍利子！是菩薩摩訶薩雖乘大乘，從一佛國至一佛國親近供養諸佛世

尊，成熟有情、嚴淨佛土，於諸佛所聽受正法，而心都無佛土等想。舍利

子！是菩薩摩訶薩住不二地，觀諸有情應以何身而得度者，即便現受如是之

身。舍利子！是菩薩摩訶薩乃至證得一切智智，隨所生處常不遠離大乘正

法。舍利子！是菩薩摩訶薩不久當得一切智智，為天、人等轉正法輪。如是

法輪，聲聞、獨覺、諸天、魔、梵、阿素洛等所不能轉。舍利子！以諸菩薩

普為利樂諸有情故，乘於大乘故，復名摩訶薩。

「舍利子！如是普為利樂有情乘於大乘菩薩摩訶薩，普為十方殑伽沙等

諸佛世界一切如來、應、正等覺處大眾中歡喜讚歎，作如是言：『某方某世

界中有某名菩薩摩訶薩，普為利樂一切有情乘於大乘，不久當得一切智智，

為天、人等轉正法輪，其輪世間諸聲聞等皆不能轉。』如是展轉聲遍十方，

人、天等聞皆大歡喜，咸作是言：『是菩薩摩訶薩不久當得一切智智，轉妙

法輪度無量眾。』」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！如世尊說：『諸菩薩摩訶薩被大乘

鎧。』齊何當言諸菩薩摩訶薩被大乘鎧？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩能被布施波羅蜜多鎧乃至般若波羅蜜多鎧，

是為菩薩摩訶薩被大乘鎧。若菩薩摩訶薩能被四念住鎧乃至八聖道支鎧，是

為菩薩摩訶薩被大乘鎧。若菩薩摩訶薩能被內空鎧乃至無性自性空鎧，是為

菩薩摩訶薩被大乘鎧。若菩薩摩訶薩能被真如鎧乃至實際鎧，是為菩薩摩訶



24

薩被大乘鎧。若菩薩摩訶薩乃至能被如來十力鎧乃至十八佛不共法鎧，是為

菩薩摩訶薩被大乘鎧。若菩薩摩訶薩能被一切智、道相智、一切相智鎧， 是

為菩薩摩訶薩被大乘鎧。若菩薩摩訶薩能自變身如佛形像，放大光明遍照三

千大千世界乃至十方殑伽沙等諸佛世界，與諸有情作饒益事，是為菩薩摩訶

薩被大乘鎧。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩被如是等諸功德鎧，放大光明遍照三千大

千世界乃至十方殑伽沙等諸佛世界，亦令諸界六種變動，與諸有情作大饒

益， 謂滅一切地獄熾火，令彼有情眾苦止息。菩薩知彼眾苦息已，化作廣大

歸佛音聲，敬禮如來、應、正等覺，令彼地獄聞佛聲已，皆得身心安隱喜

樂， 從地獄出生天、人中，逢事彼界諸佛、菩薩；亦令一切傍生、餓鬼聞佛

聲已身心安樂，從彼趣沒生天、人中，逢事彼界諸佛菩薩。善現！是為菩薩

摩訶薩被大乘鎧。

「善現！如巧幻師或彼弟子，住四衢道對大眾前，化作地獄、傍生、鬼

界，復為稱讚佛、法、僧寶，令彼聞已身心安樂，從彼趣沒生天、人中。於

意云何？如是幻事為有實不？」

善現答言：「不也！世尊！」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩亦復如是，雖令無數無邊世界諸有情類脫三

惡趣，而無有情得解脫者。所以者何？諸法性相皆如幻故。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩能被布施波羅蜜多大功德鎧，普化三千大

千世界如吠琉璃，自身化作轉輪聖王，七寶眷屬無不圓滿，諸有情類須食與

食，須飲與飲，須衣與衣，須乘與乘，須餘資具悉皆施與。作是施已，隨其

所宜，復為宣說布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多相應之法，

令彼聞已乃至無上正等菩提，常不捨離波羅蜜多相應之法。善現！是為菩薩

摩訶薩被大乘鎧。

「善現！如巧幻師或彼弟子，住四衢道對大眾前，化作種種貧乏有情，

隨意所須皆化施與。於意云何？如是幻事為有實不？」善現答言：「不也！

世尊！」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩亦復如是，能被布施波羅蜜多大功德鎧，或

化世界如吠琉璃，或化自身居輪王位，隨有情類所須施與，及為宣說波羅蜜



25

多相應之法，如是菩薩雖有所為而無其實。所以者何？諸法性相皆如幻故。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩自被淨戒波羅蜜多大功德鎧，為有情故生

輪王家，紹輪王位富貴自在，安立無量百千俱胝那庾多眾於十善業道，或四

靜慮、四無量、四無色定，或三十七菩提分法，廣說乃至十八佛不共法，亦

為宣說如是功德相應之法，令其安住乃至無上正等菩提常不捨離。善現！是

為菩薩摩訶薩被大乘鎧。

「善現！如巧幻師或彼弟子，住四衢道對大眾前，化作無量百千有情，

令其安住十善業道，廣說乃至十八佛不共法。於意云何？如是幻事為有實

不？」

善現答言：「不也！世尊！」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩亦復如是，為有情故生輪王家，紹輪王位富

貴自在，安立無量百千俱胝那庾多眾於十善業道，廣說乃至十八佛不共法。

如是菩薩雖有所為而無其實。所以者何？諸法性相皆如幻故。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩自被安忍波羅蜜多大功德鎧，亦勸無量百

千有情令被安忍波羅蜜多大功德鎧。善現！云何菩薩摩訶薩自被安忍波羅蜜

多大功德鎧，亦勸無量百千有情令被安忍波羅蜜多大功德鎧？善現！若菩薩

摩訶薩從初發心乃至證得一切智智，被安忍鎧，常作是念：『假使一切有情

之類，皆持苦具，謂刀杖等，來相加害，我終不起一念忿心，勸諸有情亦修

是忍。』善現！是菩薩摩訶薩如心所念皆能成辦，乃至無上正等菩提，常不

捨離如是安忍，亦令有情修如是忍。善現！是為菩薩摩訶薩被大乘鎧。

「善現！如巧幻師或彼弟子，住四衢道對大眾前，化作種種諸有情類，

或持苦具更相加害，或有相勸修安忍法。於意云何？如是幻事為有實不？」

善現答言：「不也！世尊！」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩亦復如是，自被安忍波羅蜜多大功德鎧，亦

勸無量百千有情令被安忍波羅蜜多大功德鎧，如是菩薩雖有所為而無其實。

所以者何？諸法性相皆如幻故。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩自被精進波羅蜜多大功德鎧，亦勸無量百

千有情令被精進波羅蜜多大功德鎧。善現！云何菩薩摩訶薩自被精進波羅蜜



26

多大功德鎧，亦勸無量百千有情令被精進波羅蜜多大功德鎧？善現！若菩薩

摩訶薩以一切智智相應作意，大悲為首，發起種種身心精進，亦勸無量百千

有情發起種種身心精進。善現！是為菩薩摩訶薩被大乘鎧。

「善現！如巧幻師或彼弟子，住四衢道對大眾前，化作種種諸有情類，

自修精進亦勸他修。於意云何？如是幻事為有實不？」善現答言：「不也！

世尊！」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩亦復如是，以一切智智相應作意，大悲為首

自修精進，亦勸有情令修精進。如是菩薩雖有所為而無其實。所以者何？諸

法性相皆如幻故。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩自被靜慮波羅蜜多大功德鎧，亦勸無量百

千有情令被靜慮波羅蜜多大功德鎧。善現！云何菩薩摩訶薩自被靜慮波羅蜜

多大功德鎧，亦勸無量百千有情令被靜慮波羅蜜多大功德鎧？善現！若菩薩

摩訶薩住一切法平等性中，不見諸法有定、有亂，而常修習如是靜慮波羅蜜

多，亦勸有情修習如是平等靜慮，乃至無上正等菩提不離如是平等靜慮。善

現！是為菩薩摩訶薩被大乘鎧。

「善現！如巧幻師或彼弟子，住四衢道對大眾前，化作種種諸有情類，

令修諸法平等靜慮，亦令勸修如是靜慮。於意云何？如是幻事為有實不？」

善現答言：「不也！世尊！」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩亦復如是，住一切法平等性中，亦勸有情修

如是定。如是菩薩雖有所為而無其實。所以者何？諸法性相皆如幻故。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩自被般若波羅蜜多大功德鎧，亦勸無量百

千有情令被般若波羅蜜多大功德鎧。善現！云何菩薩摩訶薩自被般若波羅蜜

多大功德鎧，亦勸無量百千有情令被般若波羅蜜多大功德鎧？善現！若菩薩

摩訶薩住無戲論甚深般若波羅蜜多，不得諸法此岸、彼岸、染、淨差別，亦

勸無量百千有情安住如是無戲論惠。善現！是為菩薩摩訶薩被大乘鎧。

「善現！如巧幻師或彼弟子，住四衢道對大眾前，化作種種諸有情類，

令自安住無戲論惠，亦令勸他住如是惠。於意云何？如是幻事為有實不？」

善現答言：「不也！世尊！」



27

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩亦復如是，自能安住無戲論惠，亦勸有情住

如是惠。如是菩薩雖有所為而無其實。所以者何？諸法性相皆如幻故。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩被如上說諸功德鎧，觀察十方殑伽沙等諸

佛世界一切有情。若諸有情攝受邪法行諸惡行，是菩薩摩訶薩以神通力自變

其身，遍滿如是諸佛世界，隨彼有情所樂，示現自行布施波羅蜜多，亦勸他

行布施波羅蜜多，如是乃至自行般若波羅蜜多，亦勸他行般若波羅蜜多，作

是事已，復隨類音，為說六種波羅蜜多相應之法，令彼聞已乃至無上正等菩

提常不捨離如是妙法。善現！是為菩薩摩訶薩被大乘鎧。

「善現！如巧幻師或彼弟子，住四衢道對大眾前，化作種種諸有情類，

令自安住布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多，亦勸他住布施波羅蜜多乃至般若

波羅蜜多。於意云何？如是幻事為有實不？」

善現答言：「不也！世尊！」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩亦復如是，普於十方殑伽沙等諸佛世界自現

其身，隨宜安住布施等六波羅蜜多常不捨離，亦勸他住布施等六波羅蜜多常

不捨離。如是菩薩雖有所為而無其實。所以者何？諸法性相皆如幻故。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩被如上說諸功德鎧，以一切智智相應作

意，大悲為首，用無所得而為方便，利益安樂一切有情，不雜聲聞、獨覺作

意。是菩薩摩訶薩不作是念：『我當安立爾所有情令住布施波羅蜜多，爾所

有情不當安立令住布施波羅蜜多。』但作是念：『我當安立無量無數無邊有

情令住布施波羅蜜多。』如是乃至不作是念：『我當安立爾所有情令住般若

波羅蜜多，爾所有情不當安立令住般若波羅蜜多。』但作是念：『我當安立

無量無數無邊有情令住般若波羅蜜多。』不作是念：『我當安立爾所有情令

住內空，爾所有情不當安立令住內空。』但作是念：『我當安立無量無數無

邊有情令住內空。』如是乃至不作是念：『我當安立爾所有情令住無性自性

空，爾所有情不當安立令住無性自性空。』但作是念：『我當安立無量無數

無邊有情令住無性自性空。』不作是念：『我當安立爾所有情令住三十七菩

提分法，爾所有情不當安立令住三十七菩提分法。』但作是念：『我當安立

無量無數無邊有情令住三十七菩提分法。』不作是念：『我當安立爾所有情

令住三解脫門，爾所有情不當安立令住三解脫門。』但作是念：



28

『我當安立無量無數無邊有情令住三解脫門。』廣說乃至不作是念：

『我當安立爾所有情令住如來十力乃至十八佛不共法，爾所有情不當安立令

住如來十力乃至十八佛不共法。』但作是念：『我當安立無量無數無邊有情

令住如來十力乃至十八佛不共法。』不作是念：『我當安立爾所有情令住預

流果乃至獨覺菩提，爾所有情不當安立令住預流果乃至獨覺菩提。』但作是

念：『我當安立無量無數無邊有情令住預流果乃至獨覺菩提。』不作是念：

『我當安立爾所有情令住無上正等菩提，爾所有情不當安立令住無上正

等菩提。』但作是念：『我當安立無量無數無邊有情令住無上正等菩提。』

善現！是為菩薩摩訶薩被大乘鎧。

「善現！如巧幻師或彼弟子，住四衢道對大眾前，化作無數無量有情，

令住六種波羅蜜多乃至無上正等菩提。於意云何？如是幻事為有實不？」善

現答言：「不也！世尊！」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩亦復如是，以一切智智相應作意，大悲為

首，用無所得而為方便，安立無數無量有情，令住六種波羅蜜多乃至無上正

等菩提。如是菩薩雖有所為而無其實。所以者何？諸法性相皆如幻故。」

大般若波羅蜜多經卷第四百八十七

大般若波羅蜜多經卷第四百八十八

三藏法師玄奘奉 詔譯

第三分善現品第三之七

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！如我解佛所說義者，諸菩薩摩訶薩不

被功德鎧，當知是為被大乘鎧，以一切法自相空故。所以者何？世尊！色色

相空乃至識識相空，眼處眼處相空乃至意處意處相空，色處色處相空乃至法

處法處相空，眼界眼界相空乃至意界意界相空，色界色界相空乃至法界法界

相空，眼識界眼識界相空乃至意識界意識界相空，眼觸眼觸相空乃至意觸意

觸相空，眼觸為緣所生諸受眼觸為緣所生諸受相空乃至意觸為緣所生諸受意

觸為緣所生諸受相空，布施波羅蜜多布施波羅蜜多相空乃至般若波羅蜜多般



29

若波羅蜜多相空，內空內空相空乃至無性自性空無性自性空相空，四念住四

念住相空乃至八聖道支八聖道支相空，如是乃至如來十力如來十力相空乃至

十八佛不共法十八佛不共法相空，菩薩摩訶薩菩薩摩訶薩相空，被大功德鎧

被大功德鎧相空。

「世尊！由此因緣，諸菩薩摩訶薩不被功德鎧，當知是為被大乘鎧。」

佛告善現：「如是！如是！如汝所說。所以者何？一切智智無造無作，

一切有情亦無造無作，彼諸煩惱亦無造無作，諸菩薩摩訶薩為是事故被大乘

鎧。」

具壽善現便白佛言：「何因緣故，一切智智無造無作，一切有情亦無造

無作，彼諸煩惱亦無造無作，諸菩薩摩訶薩為是事故被大乘鎧？」

佛告善現：「以諸作者不可得故，一切智智無造無作，一切有情亦無造

無作，彼諸煩惱亦無造無作。所以者何？善現！色乃至識非造非不造、非作

非不作。何以故？色乃至識畢竟不可得故。眼處乃至意處非造非不造、非作

非不作。何以故？眼處乃至意處畢竟不可得故。色處乃至法處非造非不造、

非作非不作。何以故？色處乃至法處畢竟不可得故。眼界乃至意界非造非不

造、非作非不作。何以故？眼界乃至意界畢竟不可得故。色界乃至法界非造

非不造、非作非不作。何以故？色界乃至法界畢竟不可得故。眼識界乃至意

識界非造非不造、非作非不作。何以故？眼識界乃至意識界畢竟不可得故。

眼觸乃至意觸非造非不造、非作非不作。何以故？眼觸乃至意觸畢竟不可得

故。眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸受非造非不造、非作非不作。何

以故？眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸受畢竟不可得故。我乃至見者

非造非不造、非作非不作。何以故？我乃至見者畢竟不可得故。 夢、幻、

響、像、光影、陽焰、變化事、尋香城非造非不造、非作非不作。何以故？

夢乃至尋香城畢竟不可得故。內空乃至無性自性空非造非不造、非作非不

作。何以故？內空乃至無性自性空畢竟不可得故。四念住乃至八聖道支非造

非不造、非作非不作。何以故？四念住乃至八聖道支畢竟不可得故。空、無

相、無願解脫門非造非不造、非作非不作。何以故？空、無相、無願解脫門

畢竟不可得故。廣說乃至如來十力、四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大

喜、大捨、十八佛不共法非造非不造、非作非不作。何以故？如來十力乃至



30

十八佛不共法畢竟不可得故。真如、法界、法性、不虛妄 性、不變異性、平

等性、離生性、法定、法住、實際非造非不造、非作非不作。何以故？真如

乃至實際畢竟不可得故。諸菩薩摩訶薩非造非不造、非作非不作。何以故？

諸菩薩摩訶薩畢竟不可得故。一切如來、應、正等覺非造非不造、非作非不

作。何以故？一切如來、應、正等覺畢竟不可得故。一切智、道相智、一切

相智非造非不造、非作非不作。何以故？一切智、道相智、一切相智畢竟不

可得故。

「善現！由是因緣，一切智智無造無作，一切有情亦無造無作，彼諸煩

惱亦無造無作，諸菩薩摩訶薩為是事故被大乘鎧。善現！由是義故，諸菩薩

摩訶薩不被功德鎧，當知是為被大乘鎧。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！如我解佛所說義者，色乃至識無縛無

脫。」時，滿慈子問善現言：「尊者說色乃至識無縛無脫耶？」

善現答言：「如是！如是！」

滿慈子言：「何等色乃至識無縛無脫？」

善現答言：「如夢乃至尋香城，色乃至識無縛無脫。所以者何？如是一

切色乃至識無所有故、遠離故、寂靜故、無相故、無作故、無生故、無滅

故、無染故、無淨故無縛無脫。

「復次，滿慈子！過去色乃至識無縛無脫，未來色乃至識無縛無脫，現

在色乃至識無縛無脫。所以者何？如是一切色乃至識無所有故、遠離故、寂

靜故、無相故、無作故、無生故、無滅故、無染故、無淨故無縛無脫。

「復次，滿慈子！善色乃至識無縛無脫，不善色乃至識無縛無脫，無記

色乃至識無縛無脫。所以者何？如是一切色乃至識無所有故、遠離故、寂靜

故、無相故、無作故、無生故、無滅故、無染故、無淨故無縛無脫。

「復次，滿慈子！有罪色乃至識無縛無脫，無罪色乃至識無縛無脫。所

以者何？如是一切色乃至識無所有故、遠離故、寂靜故、無相故、無作故、

無生故、無滅故、無染故、無淨故無縛無脫。

「復次，滿慈子！有漏色乃至識無縛無脫，無漏色乃至識無縛無脫。所

以者何？如是一切色乃至識無所有故、遠離故、寂靜故、無相故、無作故、



31

無生故、無滅故、無染故、無淨故無縛無脫。

「復次，滿慈子！世間色乃至識無縛無脫，出世間色乃至識無縛無脫。

所以者何？如是一切色乃至識無所有故、遠離故、寂靜故、無相故、無作

故、無生故、無滅故、無染故、無淨故無縛無脫。

「復次，滿慈子！雜染色乃至識無縛無脫，清淨色乃至識無縛無脫。所

以者何？如是一切色乃至識無所有故、遠離故、寂靜故、無相故、無作故、

無生故、無滅故、無染故、無淨故無縛無脫。

「復次，滿慈子！一切法無縛無脫。所以者何？以一切法無所有故、遠

離故、寂靜故、無相故、無作故、無生故、無滅故、無染故、無淨故無縛無

脫。

「復次，滿慈子！布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多無縛無脫。所以者

何？以布施等波羅蜜多無所有故、遠離故、寂靜故、無相故、無作故、無生

故、無滅故、無染故、無淨故無縛無脫。

「復次，滿慈子！內空乃至無性自性空無縛無脫。所以者何？以內空等

無所有故、遠離故、寂靜故、無相故、無作故、無生故、無滅故、無染故、

無淨故無縛無脫。

「復次，滿慈子！四念住乃至八聖道支無縛無脫。所以者何？以四念住

等無所有故、遠離故、寂靜故、無相故、無作故、無生故、無滅故、無染

故、無淨故無縛無脫。

「復次，滿慈子！空、無相、無願解脫門無縛無脫。所以者何？以解脫

門無所有故、遠離故、寂靜故、無相故、無作故、無生故、無滅故、無染

故、無淨故無縛無脫。

「復次，滿慈子！如是乃至如來十力、四無所畏、四無礙解、大慈、大

悲、大喜、大捨、十八佛不共法無縛無脫。所以者何？以十力等無所有故、

遠離故、寂靜故、無相故、無作故、無生故、無滅故、無染故、無淨故無縛

無脫。

「復次，滿慈子！一切智、道相智、一切相智無縛無脫。所以者何？以

此諸智無所有故、遠離故、寂靜故、無相故、無作故、無生故、無滅故、無



32

染故、無淨故無縛無脫。

「復次，滿慈子！一切菩薩摩訶薩行無縛無脫。所以者何？以諸菩薩摩

訶薩行無所有故、遠離故、寂靜故、無相故、無作故、無生故、無滅故、無

染故、無淨故無縛無脫。

「復次，滿慈子！諸佛無上正等菩提無縛無脫。所以者何？以佛無上正

等菩提無所有故、遠離故、寂靜故、無相故、無作故、無生故、無滅故、無

染故、無淨故無縛無脫。

「復次，滿慈子！諸菩薩摩訶薩無縛無脫。所以者何？以菩薩摩訶薩無

所有故、遠離故、寂靜故、無相故、無作故、無生故、無滅故、無染故、無

淨故無縛無脫。

「復次，滿慈子！一切如來、應、正等覺無縛無脫。所以者何？以諸如

來、應、正等覺無所有故、遠離故、寂靜故、無相故、無作故、無生故、無

滅故、無染故、無淨故無縛無脫。

「復次，滿慈子！真如、法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、

離生性、法定、法住、實際無縛無脫。所以者何？以真如等無所有故、遠離

故、寂靜故、無相故、無作故、無生故、無滅故、無染故、無淨故無縛無

脫。

「滿慈子！諸菩薩摩訶薩於如是無縛無脫微妙法門，以無所得而為方

便，應如實知。滿慈子！諸菩薩摩訶薩於如是無縛無脫六波羅蜜多乃至一切

相 智，以無所得而為方便，應懃修學。滿慈子！諸菩薩摩訶薩於如是無縛無

脫六波羅蜜多乃至一切相智，應正安住。滿慈子！諸菩薩摩訶薩以無所得而

為方便，應成熟無縛無脫有情，應嚴淨無縛無脫佛土，應親近供養無縛無脫

諸佛，應聽受無縛無脫法門。

「滿慈子！是菩薩摩訶薩常不遠離無縛無脫諸佛，常不遠離無縛無脫神

通，常不遠離無縛無脫五眼，常不遠離無縛無脫陀羅尼門，常不遠離無縛無

脫三摩地門。滿慈子！是菩薩摩訶薩決定當起無縛無脫道相智，決定當證無

縛無脫一切智、一切相智，決定當轉無縛無脫法輪，決定當以無縛無脫三乘

法要，安立無縛無脫諸有情類，令證無縛無脫究竟涅槃。



33

「滿慈子！若菩薩摩訶薩修行無縛無脫六波羅蜜多，能證無縛無脫一切

法性無所有故、遠離故、寂靜故、無相故、無作故、無生故、無滅故、無染

故、無淨故無縛無脫。滿慈子！當知是菩薩摩訶薩名被無縛無脫大乘鎧者，

是菩薩摩訶薩疾證無上正等菩提，能盡未來利益安樂諸有情類。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！何等名為諸菩薩摩訶薩大乘之相？齊

何當知諸菩薩摩訶薩發趣大乘？如是大乘從何處出至何處住？如是大乘為何

所住？誰復乘是大乘而出？」

佛告善現：「汝先所問『何等名為諸菩薩摩訶薩大乘相？』者，善現當

知！六波羅蜜多是菩薩摩訶薩大乘之相。云何為六？一者、布施波羅蜜多。

二者、淨戒波羅蜜多。三者、安忍波羅蜜多。四者、精進波羅蜜多。五者、

靜慮波羅蜜多。六者、般若波羅蜜多。

「云何布施波羅蜜多？謂菩薩摩訶薩以一切智智相應作意，大悲為首，

自捨一切內外所有，亦勸他捨內外諸物，持此善根，用無所得而為方便，與

諸有情平等共有迴向無上正等菩提，是為布施波羅蜜多。

「云何淨戒波羅蜜多？謂菩薩摩訶薩以一切智智相應作意，大悲為首，

自受持十善業道，亦勸他受持十善業道，持此善根，用無所得而為方便，與

諸有情平等共有迴向無上正等菩提，是為淨戒波羅蜜多。

「云何安忍波羅蜜多？謂菩薩摩訶薩以一切智智相應作意，大悲為首，

自具增上安忍，亦勸他具增上安忍，持此善根，用無所得而為方便，與諸有

情平等共有迴向無上正等菩提，是為安忍波羅蜜多。

「云何精進波羅蜜多？謂菩薩摩訶薩以一切智智相應作意，大悲為首，

自於五波羅蜜多懃修不捨，亦勸他於五波羅蜜多懃修不捨，持此善根，用無

所得而為方便，與諸有情平等共有迴向無上正等菩提，是為精進波羅蜜多。

「云何靜慮波羅蜜多？謂菩薩摩訶薩以一切智智相應作意，大悲為首，

自方便善巧入諸靜慮，不隨彼定勢力受生，亦勸他方便善巧入諸靜慮，不隨

彼定勢力受生，持此善根，用無所得而為方便，與諸有情平等共有迴向無上

正等菩提，是為靜慮波羅蜜多。

「云何般若波羅蜜多？謂菩薩摩訶薩以一切智智相應作意，大悲為首，



34

自如實觀察一切法性，於諸法性無取無著，亦勸他如實觀察一切法性，於諸

法性無取無著，持此善根，用無所得而為方便，與諸有情平等共有迴向無上

正等菩提，是為般若波羅蜜多。善現！是為諸菩薩摩訶薩大乘之相。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩大乘相者，所謂內空、外空、內外空、大

空、空空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、無散空、本性空、

相空、一切法空、無性空、無性自性空。

「云何內空？內謂內法，即是眼、耳、鼻、舌、身、意。當知此中眼由

眼空，非常非壞。所以者何？本性爾故。如是乃至意由意空，非常非壞。所

以者何？本性爾故。是為內空。

「云何外空？外謂外法，即是色、聲、香、味、觸、法。當知此中色由

色空，非常非壞。所以者何？本性爾故。如是乃至法由法空，非常非壞。所

以者何？本性爾故。是為外空。

「云何內外空？內外謂內外法，即六內處及六外處。當知此中內法由外

法空，非常非壞。所以者何？本性爾故，謂於六內處由六外處空。外法由內

法空，非常非壞。所以者何？本性爾故，謂於外六處由內六處空。是謂內外

空。

「云何大空？大謂十方。當知此中東方由東方空，非常非壞。所以者

何？本性爾故。如是乃至下方由下方空，非常非壞。所以者何？本性爾故。

是為大空。

「云何空空？此中空謂一切法空。此空復由空空故空，非常非壞。所以

者何？本性爾故。是謂空空。

「云何勝義空？此中勝義即是涅槃。當知涅槃由涅槃空，非常非壞。所

以者何？本性爾故。是為勝義空。

「云何有為空？此中有為即是三界。當知欲界由欲界空，非常非壞。所

以者何？本性爾故。色、無色界由色、無色界空，非常非壞。所以者何？本

性爾故。是為有為空。

「云何無為空？無為謂無生、無異、無滅法。當知無為由無為空，非常

非壞。所以者何？本性爾故。是為無為空。



35

「云何畢竟空？畢竟謂若法畢竟不可得。當知畢竟由畢竟空，非常非

壞。所以者何？本性爾故。是為畢竟空。

「云何無際空？無際謂無初際、後際、中際可得，若法無初際、中、後

際可得，是法無來亦無所去。當知無際由無際空，非常非壞。所以者何？本

性爾故。是為無際空。

「云何無散空？散謂諸法有放、有棄、有捨可得，若法無放、棄、捨可

得，說名無散。此中無散由無散空，非常非壞。所以者何？本性爾故。是為

無散空。

「云何本性空？本性謂一切法若有為性、若無為性，如是本性非聲聞

作、非獨覺作、非菩薩作、非諸佛作、亦非餘作，其性法爾，故名本性。當

知本性由本性空，非常非壞。所以者何？本性爾故。是為本性空。

「云何相空？相謂諸法自相、共相。當知此中相由相空，非常非壞。所

以者何？本性爾故。是為相空。

「云何一切法空？一切法謂色乃至識、眼乃至意、色乃至法、眼識乃至

意識、眼觸乃至意觸、眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸受，若有為

法、若無為法，名一切法。此中一切法由一切法空，非常非壞。所以者何？

本性爾故。是為一切法空。

「云何無性空？無性謂此中無少性可得。當知無性由無性空，非常非

壞。所以者何？本性爾故。是為無性空。

「云何無性自性空？無性自性謂一切法無能和合者性有所和合自性，眾

緣生故。當知無性自性由無性自性空，非常非壞。所以者何？本性爾故。

「復次，善現！有性由有性空，無性由無性空，自性由自性空，他性由

他性空。

「云何有性由有性空？有性謂有為法，即是五蘊。如是有性由有性空，

色等五蘊不可得故，無生性故。

「云何無性由無性空？無性謂無為法，此中無為法由無為法空，即是無

性由無性空。

「云何自性由自性空？謂一切法皆自性空，此空非智所作，非見所作，



36

亦非餘所作，故名自性由自性空。

「云何他性由他性空？謂一切法，如來出世、若不出世，法住、法定、

法界、真如、不虛妄性、不變異性、實際、法爾由他性空，故名他性由他性

空。

「善現！是為諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時大乘之相。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩大乘相者，謂健行三摩地、寶印三摩地、

師子遊戲三摩地、妙月三摩地、月幢相三摩地、一切法涌三摩地、觀頂三摩

地、法界決定三摩地、決定幢相三摩地、金剛喻三摩地、入法印三摩地、等

持王三摩地、善安立三摩地、放光三摩地、力眾三摩地、等涌三摩地、入言

詞決定三摩地、等入增語三摩地、觀方三摩地、持印三摩地、無忘失三摩

地、諸法等趣海印三摩地、遍覆虛空三摩地、金剛輪三摩地、無量光三摩

地、無著無障三摩地、斷諸法轉三摩地、捨寶三摩地、遍照三摩地、不眴三

摩地、無相住三摩地、不思惟三摩地、無垢燈三摩地、無邊光三摩地、發光

三摩地、普照三摩地、淨堅三摩地、無垢光三摩地、發妙樂三摩地、電燈三

摩地、無盡三摩地、具威光三摩地、離盡三摩地、不可毀三摩地、開發三摩

地、日燈三摩地、淨月三摩地、淨光三摩地、無動三摩地、發明三摩地、應

作不應作三摩地、智幢相三摩地、金剛鬘三摩地、住心三摩地、普明三摩

地、善住三摩地、寶積三摩地、妙法印三摩地、法平等性三摩地、捨愛樂三

摩地、法涌滿三摩地、飄散三摩地、分別法句三摩地、平等字相三摩地、離

文字相三摩地、斷所緣三摩地、無變異三摩地、無品類三摩地、入名相三摩

地、無相行三摩地、離翳闇三摩地、具行三摩地、不變動三摩地、度境界三

摩地、離集眾德三摩地、決定住三摩地、淨妙花三摩地、具覺支三摩地、無

邊辯三摩地、無等等三摩地、普超一切三摩地、決判一切三摩 地、散猶豫三

摩地、無所住三摩地、一相莊嚴三摩地、引發行相三摩地、一行相三摩地、

離行相三摩地、妙行相三摩地、達諸有底散壞三摩地、寶堅固三摩地、解脫

音聲文字三摩地、入施設語言三摩地、炬熾然三摩地、嚴淨相三摩地、無標

幟三摩地、具妙相三摩地、不憙一切苦樂三摩地、無盡行相三摩地、具總持

三摩地、攝伏一切正性邪性三摩地、息違順三摩地、離愛憎三摩地、無垢明

三摩地、具堅固三摩地、滿月淨光三摩地、大莊嚴三摩地、普照世間三摩



37

地、定平等性三摩地、遠離塵垢三摩地、有諍無諍平等理趣三摩地、無巢穴

無標幟無愛樂三摩地、決定安住真如三摩地、離身語意穢惡三摩地、如虛空

三摩地、無染無著三摩地。如是等三摩地有無量百千，是為菩薩摩訶薩大乘

之相。

「善現！此中云何名為健行三摩地？謂若住此三摩地時，普能領受諸定

行處，是故名為健行三摩地。

「云何名為寶印三摩地？謂若住此三摩地時，能印諸定行相差別，是故

名為寶印三摩地。

「云何名為師子遊戲三摩地？謂若住此三摩地時，於諸等持遊戲自在，

是故名為師子遊戲三摩地。

「云何名為妙月三摩地？謂若住此三摩地時，如淨滿月普照諸定，是故

名為妙月三摩地。

「云何名為月幢相三摩地？謂若住此三摩地時，普能任持諸定幢相，是

故名為月幢相三摩地。

「云何名為一切法涌三摩地？謂若住此三摩地時，普能涌出一切勝定，

是故名為一切法涌三摩地。

「云何名為觀頂三摩地？謂若住此三摩地時，普能觀察諸勝定頂，是故

名為觀頂三摩地。

「云何名為法界決定三摩地？謂若住此三摩地時，能於法界決定照了，是故

名為法界決定三摩地。

「云何名為決定幢相三摩地？謂若住此三摩地時，決定能持諸定幢相，是故

名為決定幢相三摩地。

「云何名為金剛喻三摩地？謂若住此三摩地時，能摧諸定非彼所伏，是故名

為金剛喻三摩地。

「云何名為入法印三摩地？謂若住此三摩地時，普能悟入一切法印，是故名

為入法印三摩地。

「云何名為等持王三摩地？謂若住此三摩地時，於諸定中皆得自在，是故名

為等持王三摩地。



38

「云何名為善安立三摩地？謂若住此三摩地時，於等持王能善安立，是故名

為善安立三摩地。

「云何名為放光三摩地？謂若住此三摩地時，於諸定光普能開發，是故名為

放光三摩地。

「云何名為力眾三摩地？謂若住此三摩地時，能發諸定眾多勢力，是故名為

力眾三摩地。

「云何名為等涌三摩地？謂若住此三摩地時，令諸勝定平等涌出，是故名為

等涌三摩地。

「云何名為入言詞決定三摩地？謂若住此三摩地時，於定言詞必能悟

入，是故名為入言詞決定三摩地。

「云何名為等入增語三摩地？謂若住此三摩地時，於諸定名平等悟入訓

釋理趣，是故名為等入增語三摩地。

「云何名為觀方三摩地？謂若住此三摩地時，於諸定方普能觀照，是故名為

觀方三摩地。

「云何名為持印三摩地？謂若住此三摩地時，能總任持諸定妙印，是故名為

持印三摩地。

「云何名為無忘失三摩地？謂若住此三摩地時，於諸定相能無忘失，是

故名為無忘失三摩地。

「云何名為諸法等趣海印三摩地？謂若住此三摩地時，令諸勝定平等趣

入，如大海印攝受眾流，是故名為諸法等趣海印三摩地。

「云何名為遍覆虛空三摩地？謂若住此三摩地時，於諸等持能遍覆護，

無所簡別如太虛空，是故名為遍覆虛空三摩地。

「云何名為金剛輪三摩地？謂若住此三摩地時，普能任持一切勝定，令

不散壞如金剛輪，是故名為金剛輪三摩地。

「云何名為無量光三摩地？謂若住此三摩地時，放無量光照有情類，令

彼憶念曾所受法及作種種大饒益事，是故名為無量光三摩地。

「云何名為無著無障三摩地？謂若住此三摩地時，離諸染著及一切障，

是故名為無著無障三摩地。



39

「云何名為斷諸法轉三摩地？謂若住此三摩地時，於一切法證無生理，令生

死苦永不相續，是故名為斷諸法轉三摩地。

「云何名為捨寶三摩地？謂若住此三摩地時，於諸定相尚能棄捨，況諸煩惱

及餘法相而不能捨！是故名為捨寶三摩地。

「云何名為遍照三摩地？謂若住此三摩地時，遍照諸定令甚光顯，是故名為

遍照三摩地。

「云何名為不眴三摩地？謂若住此三摩地時，於一切法無所求願，是故名為

不眴三摩地。

「云何名為無相住三摩地？謂若住此三摩地時，不見諸定中有少法可

住，是故名為無相住三摩地。

「云何名為不思惟三摩地？謂若住此三摩地時，所有下劣心、心所法悉

皆不轉，是故名為不思惟三摩地。

「云何名為無垢燈三摩地？謂若住此三摩地時，如持淨燈照了諸定，是故名

為無垢燈三摩地。

「云何名為無邊光三摩地？謂若住此三摩地時，能發大光照無邊際，是故名

為無邊光三摩地。

「云何名為發光三摩地？謂若住此等持無間能發一切勝定光明，是故名為發

光三摩地。

「云何名為普照三摩地？謂若得此等持無間即能普照諸勝定門，是故名為普

照三摩地。

「云何名為淨堅三摩地？謂若住此三摩地時，得諸等持淨平等性，是故

名為淨堅三摩地。

「云何名為無垢光三摩地？謂若住此三摩地時，能普蠲除一切定垢，亦

能照了一切等持，是故名為無垢光三摩地。

「云何名為發妙樂三摩地？謂若住此三摩地時，普能領受諸定妙樂，是

故名為發妙樂三摩地。

「云何名為電燈三摩地？謂若住此三摩地時，照諸等持如電光焰，是故名為

電燈三摩地。



40

「云何名為無盡三摩地？謂若住此三摩地時，於諸等持不見有盡，是故名為

無盡三摩地。

「云何名為具威光三摩地？謂若住此三摩地時，於諸等持威光獨盛，是

故名為具威光三摩地。

「云何名為離盡三摩地？謂若住此三摩地時，見諸等持一切無盡，而不

見有少分法相，是故名為離盡三摩地。

「云何名為不可毀三摩地？謂若住此三摩地時，令諸等持見無瑕隙，是

故名為不可毀三摩地。

「云何名為開發三摩地？謂若住此三摩地時，見諸等持無不開發，是故名為

開發三摩地。

「云何名為日燈三摩地？謂若住此三摩地時，令諸定門發光普照，是故名為

日燈三摩地。

「云何名為淨月三摩地？謂若住此三摩地時，令諸等持破闇如月，是故名為

淨月三摩地。

「云何名為淨光三摩地？謂若住此三摩地時，於諸等持得無礙解，是故名為

淨光三摩地。

「云何名為無動三摩地？謂若住此三摩地時，令諸等持無掉慢動亦無戲

論，是故名為無動三摩地。

「云何名為發明三摩地？謂若住此三摩地時，令諸定門發明普照，是故

名為發明三摩地。

「云何名為應作不應作三摩地？謂若住此三摩地時，照諸等持一切應

作、不應作事皆令顯了，是故名為應作不應作三摩地。

「云何名為智幢相三摩地？謂若住此三摩地時，見諸等持妙智幢相，是

故名為智幢相三摩地。

「云何名為金剛鬘三摩地？謂若住此三摩地時，雖能通達一切法，而不

見有一切相，是故名為金剛鬘三摩地。

「云何名為住心三摩地？謂若住此三摩地時，心不動搖、不轉、不照，

亦不損減，不念有心，是故名為住心三摩地。



41

「云何名為普明三摩地？謂若住此三摩地時，於諸定明普能觀照，是故名為

普明三摩地。

「云何名為善住三摩地？謂若住此三摩地時，於諸等持善能安住，是故名為

善住三摩地。

「云何名為寶積三摩地？謂若住此三摩地時，觀諸等持皆如寶聚，是故名為

寶積三摩地。

「云何名為妙法印三摩地？謂若住此三摩地時，能印諸等持以無印印

故，是故名為妙法印三摩地。

「云何名為法平等性三摩地？謂若住此三摩地時，不見有少法離平等性者，

是故名為法平等性三摩地。

「云何名為捨愛樂三摩地？謂若住此三摩地時，於一切定及一切法俱捨愛

樂，是故名為捨愛樂三摩地。

「云何名為法涌滿三摩地？謂若住此三摩地時，一切法相悉皆涌出，一

切佛法無不圓滿，是故名為法涌滿三摩地。

「云何名為飄散三摩地？謂若住此三摩地時，能令諸定飄散諸法，是故

名為飄散三摩地。

「云何名為分別法句三摩地？謂若住此三摩地時，善能分別諸定法句，

是故名為分別法句三摩地。

「云何名為平等字相三摩地？謂若住此三摩地時，得諸等持平等字相甚可愛

樂，是故名為平等字相三摩地。

「云何名為離文字相三摩地？謂若住此三摩地時，於諸等持不得一字可愛樂

相，是故名為離文字相三摩地。

「云何名為斷所緣三摩地？謂若住此三摩地時，斷諸等持所緣境相，是故名

為斷所緣三摩地。

「云何名為無變異三摩地？謂若住此三摩地時，不得諸法變異之相，是故名

為無變異三摩地。

「云何名為無品類三摩地？謂若住此三摩地時，不得諸法品類別相，是故名

為無品類三摩地。



42

「云何名為入名相三摩地？謂若住此三摩地時，悟入諸法名相差別，是故名

為入名相三摩地。

「云何名為無相行三摩地？謂若住此三摩地時，於諸定相都無所得，是故名

為無相行三摩地。

「云何名為離翳闇三摩地？謂若住此三摩地時，普能遣除諸定翳闇，是故名

為離翳闇三摩地。

「云何名為具行三摩地？謂若住此三摩地時，見諸等持行相差別，是故

名為具行三摩地。

「云何名為不變動三摩地？謂若住此三摩地時，於諸等持不見變動，是故名

為不變動三摩地。

「云何名為度境界三摩地？謂若住此三摩地時，超諸等持所緣境相，是故名

為度境界三摩地。

「云何名為離集眾德三摩地？謂若住此三摩地時，於一切法及一切定不

得集相，以一切法不可集故，是故名為離集眾德三摩地。

「云何名為決定住三摩地？謂若住此三摩地時，於諸定心雖決定住，而

知其相竟不可得，是故名為決定住三摩地。

「云何名為淨妙花三摩地？謂若住此三摩地時，令諸等持皆得清淨，嚴

飾光顯猶如妙花，是故名為淨妙花三摩地。

「云何名為具覺支三摩地？謂若住此三摩地時，修七覺支速得圓滿，是故名

為具覺支三摩地。

「云何名為無邊辯三摩地？謂若住此三摩地時，於一切法得無邊辯，是故名

為無邊辯三摩地。

「云何名為無等等三摩地？謂若住此三摩地時，得諸等持無等等性，是

故名為無等等三摩地。

大般若波羅蜜多經卷第四百八十八

大般若波羅蜜多經卷第四百八十九

三藏法師玄奘奉 詔譯



43

第三分善現品第三之八

「云何名為普超一切三摩地？謂若住此三摩地時，普超三界有情諸法，是故

名為普超一切三摩地。

「云何名為決判一切三摩地？謂若住此三摩地時，普能決判有情諸法，是故

名為決判一切三摩地。

「云何名為散猶豫三摩地？謂若住此三摩地時，於諸等持及一切法，所

有猶豫皆能散滅，是故名為散猶豫三摩地。

「云何名為無所住三摩地？謂若住此三摩地時，不見諸法有所住處，是

故名為無所住三摩地。

「云何名為一相莊嚴三摩地？謂若住此三摩地時，不見諸法有少相者，

是故名為一相莊嚴三摩地。

「云何名為引發行相三摩地？謂若住此三摩地時，於諸等持及一切法，

雖能引發種種行相，而都不見能、所引發，是故名為引發行相三摩地。

「云何名為一行相三摩地？謂若住此三摩地時，見諸等持無二行相，是故名

為一行相三摩地。

「云何名為離行相三摩地？謂若住此三摩地時，見諸等持都無行相，是故名

為離行相三摩地。

「云何名為妙行相三摩地？謂若住此三摩地時，令諸等持行相微妙離諸

戲論，是故名為妙行相三摩地。

「云何名為達諸有底散壞三摩地？謂若住此三摩地時，於諸等持及一切

法，得通達智如實悟入，得悟入已於諸有法通達散壞令無所遺，是故名為達

諸有底散壞三摩地。

「云何名為寶堅固三摩地？謂若住此三摩地時，見佛、法、僧不可破

壞，同無相故，是故名為寶堅固三摩地。

「云何名為解脫音聲文字三摩地？謂若住此三摩地時，見諸等持解脫一

切音聲文字眾相寂滅，是故名為解脫音聲文字三摩地。

「云何名為入施設語言三摩地？謂若住此三摩地時，悟入一切等持諸



44

法，施設語言無著無礙，是故名為入施設語言三摩地。

「云何名為炬熾然三摩地？謂若住此三摩地時，於諸等持威光照曜，是故名

為炬熾然三摩地。

「云何名為嚴淨相三摩地？謂若住此三摩地時，普能嚴淨一切定相，是故名

為嚴淨相三摩地。

「云何名為無標幟三摩地？謂若住此三摩地時，於諸等持不見標幟，是故名

為無標幟三摩地。

「云何名為具妙相三摩地？謂若住此三摩地時，諸定妙相無不具足，是故名

為具妙相三摩地。

「云何名為不憙一切苦樂三摩地？謂若住此三摩地時，於諸等持樂苦之

相不樂觀察，是故名為不憙一切苦樂三摩地。

「云何名為無盡行相三摩地？謂若住此三摩地時，不見諸定行相有盡，

是故名為無盡行相三摩地。

「云何名為具總持三摩地？謂若住此三摩地時，能總任持諸定勝事，是

故名為具總持三摩地。

「云何名為攝伏一切正性邪性三摩地？謂若住此三摩地時，於諸等持正

性邪性攝伏諸見皆令不起，是故名為攝伏一切正性邪性三摩地。

「云何名為息違順三摩地？謂若住此三摩地時，於諸等持及一切法，都不見

有違順之相，是故名為息違順三摩地。

「云何名為離愛憎三摩地？謂若住此三摩地時，於諸等持及一切法，都不見

有愛憎之相，是故名為離愛憎三摩地。

「云何名為無垢明三摩地？謂若住此三摩地時，都不見有垢相、明相，

是故名為無垢明三摩地。

「云何名為具堅固三摩地？謂若住此三摩地時，令諸等持皆得堅固，是

故名為具堅固三摩地。

「云何名為滿月淨光三摩地？謂若住此三摩地時，令諸等持功德增益，

如淨滿月光增海水，是故名為滿月淨光三摩地。

「云何名為大莊嚴三摩地？謂若住此三摩地時，令諸等持成就種種微妙



45

希有大莊嚴事，是故名為大莊嚴三摩地。

「云何名為普照世間三摩地？謂若住此三摩地時，照諸等持及一切法，

令有情類皆得開曉，是故名為普照世間三摩地。

「云何名為定平等性三摩地？謂若住此三摩地時，不見等持定散差別，是故

名為定平等性三摩地。

「云何名為遠離塵垢三摩地？謂若住此三摩地時，能滅一切煩惱塵垢，是故

名為遠離塵垢三摩地。

「云何名為有諍無諍平等理趣三摩地？謂若住此三摩地時，不見諸法及

一切定有諍、無諍性相差別，是故名為有諍無諍平等理趣三摩地。

「云何名為無巢穴無標幟無愛樂三摩地？謂若住此三摩地時，破諸巢

穴，捨諸標幟，斷諸愛樂而無所執，是故名為無巢穴無標幟無愛樂三摩地。

「云何名為決定安住真如三摩地？謂若住此三摩地時，於諸等持及一切

法，常不棄捨真如實相，是故名為決定安住真如三摩地。

「云何名為離身語意穢惡三摩地？謂若住此三摩地時，於身、語、意都

無所得，破壞一切身、語、意惡，於諸等持無障自在，是故名為離身語意穢

惡三摩地。

「云何名為如虛空三摩地？謂若住此三摩地時，觀一切法都無所有，無

障無礙如太虛空，是故名為如虛空三摩地。

「云何名為無染無著三摩地？謂若住此三摩地時，觀一切法皆同一相，

所謂無相，無染無著，是故名為無染無著三摩地。善現！是為菩薩摩訶薩行

深般若波羅蜜多時大乘之相。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩大乘相者，謂四念住。何等為四？一、身

念住。二、受念住。三、心念住。四、法念住。

「云何身念住？謂菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，以無所得而為方

便，雖於內身、或於外身、或於內外身住循身觀，而能不起身俱尋思，熾然

精進，正知具念，除世貪憂。

「云何受念住？謂菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，以無所得而為方

便，雖於內受、或於外受、或於內外受住循受觀，而能不起受俱尋思，熾然



46

精進，正知具念，除世貪憂。

「云何心念住？謂菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，以無所得而為方

便，雖於內心、或於外心、或於內外心住循心觀，而能不起心俱尋思，熾然

精進，正知具念，除世貪憂。

「云何法念住？謂菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，以無所得而為方

便，雖於內法、或於外法、或於內外法住循法觀，而能不起法俱尋思，熾然

精進，正知具念，除世貪憂。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，以無所得而為方

便，於內身住循身觀，熾然精進，正知具念，除世貪憂者，謂菩薩摩訶薩行

深般若波羅蜜多時，以無所得而為方便，審觀自身，行時如實知行，住時如

實知住，坐時如實知坐，臥時如實知臥，如如自身威儀差別，如是如是皆如

實知，熾然精進，正知具念，除世貪憂。是為菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多

時，以無所得而為方便，於內身住循身觀，熾然精進，正知具念，除世貪

憂。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，以無所得而為方

便，於內身住循身觀，熾然精進，正知具念，除世貪憂者，謂菩薩摩訶薩行

深般若波羅蜜多時，以無所得而為方便，審觀自身，正知往來，正知瞻顧，

正知俯仰，正知屈伸，服僧伽胝，執持衣鉢，若食若飲，臥息經行，坐起承

迎，寤寐語默，入出諸定皆念正知。是為菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，

以無所得而為方便，於內身住循身觀，熾然精進，正知具念，除世貪憂。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，以無所得而為方

便，於內身住循身觀，熾然精進，正知具念，除世貪憂者，謂菩薩摩訶薩行

深般若波羅蜜多時，以無所得而為方便，審觀自身，於息入時如實知息入，

於息出時如實知息出，於息長時如實知息長，於息短時如實知息短。如轉輪

師或彼弟子，輪勢長時如實知輪勢長，輪勢短時如實知輪勢短。是菩薩摩訶

薩亦復如是，如實知息若入若出、長短差別。是為菩薩摩訶薩行深般若波羅

蜜多時，以無所得而為方便，於內身住循身觀，熾然精進，正知具念，除世

貪憂。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，以無所得而為方



47

便，於內身住循身觀，熾然精進，正知具念，除世貪憂者，謂菩薩摩訶薩行

深般若波羅蜜多時，以無所得而為方便，如實了知自身所有諸界差別，於諸

地界如實了知此是地界，於諸水界如實了知此是水界，於諸火界如實了知此

是火界，於諸風界如實了知此是風界。如巧屠師或彼弟子，斷牛命已，復用

利刀剖析其身分為四分，若坐若立如實觀知。是菩薩摩訶薩亦復如是，行深

般若波羅蜜多時，以無所得而為方便，觀察自身地、水、火、風四界差別。

是為菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，以無所得而為方便，於內身住循身

觀，熾然精進，正知具念，除世貪憂。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，以無所得而為方

便，於內身住循身觀，熾然精進，正知具念，除世貪憂者，謂菩薩摩訶薩行

深般若波羅蜜多時，以無所得而為方便，審觀自身，從足至頂種種不淨充滿

其中，外為薄皮之所纏裹，所謂此身唯有種種髮毛爪齒、皮革血肉、筋脈骨

髓、心肝肺腎、脾膽胞胃、大腸小腸、屎尿洟唾、涎淚垢汗、痰膿肪[月*

冊]、腦膜眵聹，如是不淨充滿身中。如有農夫或諸長者，倉中盛滿種種雜

穀，所謂稻、麻、粟、豆、麥等，有明眼者開倉覩之，能如實知其中唯有

稻、麻、粟等種種雜穀。是菩薩摩訶薩亦復如是，審觀自身，從足至頂不淨

充滿，不可貪樂。是為菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，以無所得而為方

便，於內身住循身觀，熾然精進，正知具念，除世貪憂。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，以無所得而為方

便，於內身住循身觀，熾然精進，正知具念，除世貪憂者，謂菩薩摩訶薩行

深般若波羅蜜多時，以無所得而為方便，往至塚間觀所棄屍，死經一日或經

二日乃至七日，其身膖脹，色變青瘀，臭爛皮穿，膿血流出。見是事已，自

念我身有如是性，具如是法，未得涅槃終歸如是，深生厭離。是為菩薩摩訶

薩行深般若波羅蜜多時，以無所得而為方便，於內身住循身觀，熾然精進，

正知具念，除世貪憂。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，以無所得而為方

便，於內身住循身觀，熾然精進，正知具念，除世貪憂者，謂菩薩摩訶薩行

深般若波羅蜜多時，以無所得而為方便，往至塚間觀所棄屍，死經一日或經

二日乃至七日，為諸鵰、鷲、烏、鵲、鵄、梟、虎、豹、豺、狼、野干、狗



48

等種種禽獸或啄或攫，骨肉狼籍，[齒*查]掣食噉。見是事已，自念我身有如

是性，具如是法，未得涅槃終歸如是，深生厭離。是為菩薩摩訶薩行深般若

波羅蜜多時，以無所得而為方便，於內身住循身觀，熾然精進，正知具念，

除世貪憂。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，以無所得而為方

便，於內身住循身觀，熾然精進，正知具念，除世貪憂者，謂菩薩摩訶薩行

深般若波羅蜜多時，以無所得而為方便，往至塚間觀所棄屍，禽獸食已，不

淨潰爛、膿血流離，有無量種蟲蛆雜出，臭穢可污過於死狗。見是事已，自

念我身有如是性，具如是法，未得涅槃終歸如是，深生厭離。是為菩薩摩訶

薩行深般若波羅蜜多時，以無所得而為方便，於內身住循身觀，熾然精進，

正知具念，除世貪憂。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，以無所得而為方

便，於內身住循身觀，熾然精進，正知具念，除世貪憂者，謂菩薩摩訶薩行

深般若波羅蜜多時，以無所得而為方便，往至塚間觀所棄屍，蟲蛆食已，肉

離骨現，肢節相連，筋纏血塗，尚餘腐肉。見是事已，自念我身有如是性，

具如是法，未得涅槃終歸如是，深生厭離。是為菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜

多時，以無所得而為方便，於內身住循身觀，熾然精進，正知具念，除世貪

憂。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，以無所得而為方

便，於內身住循身觀，熾然精進，正知具念，除世貪憂者，謂菩薩摩訶薩行

深般若波羅蜜多時，以無所得而為方便，往至塚間觀所棄屍，已成骨鎖，血

肉都盡餘筋相連。見是事已，自念我身有如是性，具如是法，未得涅槃終歸

如是，深生厭離。是為菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，以無所得而為方

便，於內身住循身觀，熾然精進，正知具念，除世貪憂。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，以無所得而為方

便，於內身住循身觀，熾然精進，正知具念，除世貪憂者，謂菩薩摩訶薩行

深般若波羅蜜多時，以無所得而為方便，往至塚間觀所棄屍，但餘眾骨，其

色皓白如雪珂貝，諸筋糜爛肢節分離。見是事已，自念我身有如是性，具如

是法，未得涅槃終歸如是，深生厭離。是為菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多



49

時，以無所得而為方便，於內身住循身觀，熾然精進，正知具念，除世貪

憂。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，以無所得而為方

便，於內身住循身觀，熾然精進，正知具念，除世貪憂者，謂菩薩摩訶薩行

深般若波羅蜜多時，以無所得而為方便，往至塚間觀所棄屍，成白色已，肢

節分散零落異方。見是事已，自念我身有如是性，具如是法，未得涅槃終歸

如是，深生厭離。是為菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，以無所得而為方

便，於內身住循身觀，熾然精進，正知具念，除世貪憂。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，以無所得而為方

便，於內身住循身觀，熾然精進，正知具念，除世貪憂者，謂菩薩摩訶薩行

深般若波羅蜜多時，以無所得而為方便，往至塚間觀所棄屍，諸骨分散各在

異處，足骨異處，腨骨異處，膝骨異處，髀骨異處，髖骨異處，脊骨異處，

脇骨異處，胸骨異處，膊骨異處，臂骨異處，手骨異處，項骨異處，頷骨異

處，頰骨異處，其髑髏骨亦在異處。見是事已，自念我身有如是性，具如是

法，未得涅槃終歸如是，深生厭離。是為菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，

以無所得而為方便，於內身住循身觀，熾然精進，正知具念，除世貪憂。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，以無所得而為方

便，於內身住循身觀，熾然精進，正知具念，除世貪憂者，謂菩薩摩訶薩行

深般若波羅蜜多時，以無所得而為方便，往至塚間觀所棄屍，骸骨狼籍，風

吹日曝，雨灌霜封，積有歲年，色如珂雪。見是事已，自念我身有如是性，

具如是法，未得涅槃終歸如是，深生厭離。是為菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜

多時，以無所得而為方便，於內身住循身觀，熾然精進，正知具念，除世貪

憂。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，以無所得而為方

便，於內身住循身觀，熾然精進，正知具念，除世貪憂者，謂菩薩摩訶薩行

深般若波羅蜜多時，以無所得而為方便，往至塚間觀所棄屍，餘骨散地經多

百歲或多千年，其相變青狀如鴿色，或有腐朽碎末如塵，與土相和難可分

別。見是事已，自念我身有如是性，具如是法，未得涅槃終歸如是，深生厭

離。是為菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，以無所得而為方便，於內身住循



50

身觀，熾然精進，正知具念，除世貪憂。

「善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，以無所得而為方便，如於

內身如是差別住循身觀，熾然精進，正知具念，除世貪憂，於外身住循身

觀， 於內外身住循身觀，熾然精進，正知具念，除世貪憂，隨其所應亦復如

是。善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，以無所得而為方便，於內外

俱受、心、法，住循受、心、法觀，熾然精進，正知具念，除世貪憂，隨其

所應皆應廣說。善現！如是菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，以無所得而為

方便，於內外俱身、受、心、法，住循身、受、心、法觀時，雖作是觀而無

所得。善現！是為菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時大乘之相。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩大乘相者，謂四正斷。何等為四？善現當

知！若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，以無所得而為方便，於諸未生惡不

善法為不生故，生欲策勵發起正勤策心持心，是為第一。若菩薩摩訶薩行深

般若波羅蜜多時，以無所得而為方便，於諸已生惡不善法為永斷故，生欲策

勵發起正勤策心持心，是為第二。若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，以無

所得而為方便，未生善法為令生故，生欲策勵發起正勤策心持心，是為第

三。若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，以無所得而為方便，已生善法為令

安住，不忘增廣倍修滿故，生欲策勵發起正勤策心持心，是為第四。善 現！

是為菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時大乘之相。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩大乘相者，謂四神足。何等為四？善現當

知！若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，以無所得而為方便，修欲等持斷行

成就神足，依離、依無染、依滅、迴向捨，是為第一。若菩薩摩訶薩行深般

若波羅蜜多時，以無所得而為方便，修勤等持斷行成就神足，依離、依無

染、依滅、迴向捨，是為第二。若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，以無所

得而為方便，修心等持斷行成就神足，依離、依無染、依滅、迴向捨，是為

第三。若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，以無所得而為方便，修觀等持斷

行成就神足，依離、依無染、依滅、迴向捨，是為第四。善現！是為菩薩摩

訶薩行深般若波羅蜜多時大乘之相。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩大乘相者，謂五根。何等為五？善現當

知！若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，所修信根、精進根、念根、定根、



51

慧根。善現！是為菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時大乘之相。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩大乘相者，謂五力。何等為五？善現當

知！若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，以無所得而為方便，所修信力、精

進力、念力、定力、慧力。善現！是為菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時大乘

之相。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩大乘相者，謂七等覺支。何等為七？善現

當知！若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，以無所得而為方便，所修念等覺

支、擇法等覺支、精進等覺支、喜等覺支、輕安等覺支、定等覺支、捨等覺

支，依離、依無染、依滅、迴向捨。善現！是為菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜

多時大乘之相。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩大乘相者，謂八聖道支。何等為八？善現

當知！若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，以無所得而為方便，所修正見、

正思惟、正語、正業、正命、正精進、正念、正定，依離、依無染、依滅、

迴向捨。善現！是為菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時大乘之相。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩大乘相者，謂三解脫門。何等為三？

「善現當知！若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，以無所得而為方便，

觀一切法自相皆空，其心安住，名空解脫門，亦名空三摩地，是為第一，諸

菩薩摩訶薩欲學大乘當於中學。若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，以無所

得而為方便，觀一切法自相空故皆無有相，其心安住，名無相解脫門，亦名

無相三摩地，是為第二，諸菩薩摩訶薩欲學大乘當於中學。若菩薩摩訶薩行

深般若波羅蜜多時，以無所得而為方便，觀一切法自相空故皆無所願，其心

安住，名無願解脫門，亦名無願三摩地，是為第三，諸菩薩摩訶薩欲學大乘

當於中學。善現！是為菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時大乘之相。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩大乘相者，謂十一智。何等十一？所謂苦

智、集智、滅智、道智、盡智、無生智、法智、類智、世俗智、他心智、如

說智。

「云何苦智？謂若智以無所得而為方便，知苦應不生，是為苦智。

「云何集智？謂若智以無所得而為方便，知集應永斷，是為集智。



52

「云何滅智？謂若智以無所得而為方便，知滅應作證，是為滅智。

「云何道智？謂若智以無所得而為方便，知道應修習，是為道智。

「云何盡智？謂若智以無所得而為方便，知貪、瞋、癡盡，是為盡智。

「云何無生智？謂若智以無所得而為方便，知諸有不復生，是為無生智。

「云何法智？謂若智以無所得而為方便，知五蘊等各別自性，是為法智。

「云何類智？謂若智以無所得而為方便，知五蘊等差別之相，謂苦、無

常、空、無我等，是為類智。

「云何世俗智？謂若智以無所得而為方便，知諸有情修行差別，及知諸法名

相等異，是為世俗智。

「云何他心智？謂若智以無所得而為方便，知他有情補特伽羅心、心所法無

所疑滯，是為他心智。

「云何如說智？謂若智以無所得而為方便，知一切法如說之相即是如來

一切相智，是為如說智。善現當知！此十一智是為菩薩摩訶薩行深般若波羅

蜜多時大乘之相。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩大乘相者，謂三無漏根。何等為三？一

者、未知當知根。二者、已知根。三者、具知根。

「云何未知當知根？謂諸有學補特伽羅，於諸聖諦未已現觀，未得聖

果，所有信根、精進根、念根、定根、慧根是為未知當知根。

「云何已知根？謂諸有學補特伽羅，於諸聖諦已得現觀，已得聖果，所

有信根、精進根、念根、定根、慧根是為已知根。

「云何具知根？謂諸無學補特伽羅，若阿羅漢、若諸獨覺、若菩薩摩訶

薩已住十地、若諸如來、應、正等覺，所有信根、精進根、念根、定根、慧

根是為具知根。若此三根，以無所得而為方便，當知是為菩薩摩訶薩行深般

若波羅蜜多時大乘之相。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩大乘相者，謂三三摩地。何等為三？一

者、有尋有伺三摩地。二者、無尋唯伺三摩地。三者、無尋無伺三摩地。

「云何有尋有伺三摩地？謂菩薩摩訶薩離欲惡不善法，有尋有伺，離生

喜樂，入初靜慮具足安住，是為有尋有伺三摩地。



53

「云何無尋唯伺三摩地？謂菩薩摩訶薩所有初靜慮、第二靜慮中間定，

是為無尋唯伺三摩地。

「云何無尋無伺三摩地？謂菩薩摩訶薩從第二靜慮乃至非想非非想處

定，是為無尋無伺三摩地。

「若此三種，以無所得而為方便，當知是為菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜

多時大乘之相。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩大乘相者，謂十隨念。何等為十？一者、

佛隨念。二者、法隨念。三者、僧隨念。四者、戒隨念。五者、捨隨念。六

者、天隨念。七者、厭隨念。八者、死隨念。九者、身隨念。十者、息隨

念。若此十種，以無所得而為方便，當知是為菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多

時大乘之相。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩大乘相者，謂四靜慮、四無量、四無色

定、八解脫、八勝處、九次第定、十遍處等清淨善法，以無所得而為方便，

當知是為菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時大乘之相。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩大乘相者，謂佛十力。何等為十？

「善現當知！若無所得而為方便，如實了知因果等法處非處相，是第一

力。

「若無所得而為方便，如實了知諸有情類過去、未來、現在種種諸業法

受因果別相，是第二力。

「若無所得而為方便，如實了知世間非一種種界相，是第三力。

「若無所得而為方便，如實了知諸有情類非一勝解種種勝解，是第四

力。

「若無所得而為方便，如實了知諸有情類諸根勝劣，是第五力。

「若無所得而為方便，如實了知遍行行相，是第六力。

「若無所得而為方便，如實了知諸有情類根、力、覺支、解脫、靜慮、

等持、等至、染淨差別，是第七力。

「若無所得而為方便，如實了知諸有情類有無量種宿住差別，是第八

力。



54

「若無所得而為方便，由淨天眼如實了知諸有情類有無量種死生差別，

是第九力。

「若無所得而為方便，如實了知諸漏永盡，得無漏心解脫、得無漏慧解

脫，於現法中自作證具足住，能正了知我生已盡，梵行已立，所作已辦，不

受後有，是第十力。當知是為菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時大乘之相。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩大乘相者，謂四無所畏。何等為四？

「善現當知！若無所得而為方便，自稱我是正等覺者，設有沙門、若婆

羅門、若天魔梵、或餘世間，依法立難及令憶念，言於是法非正等覺，我於

彼難正見無由。以於彼難見無由故，得安隱住無怖無畏，自稱我處大仙尊

位，於大眾中正師子吼轉妙梵輪。其輪清淨正真無上，一切沙門、婆羅門等

皆無有能如法轉者。是第一無所畏。

「若無所得而為方便，自稱我已永盡諸漏，設有沙門、若婆羅門、若天

魔梵、或餘世間，依法立難及令憶念，言如是漏未得永盡，我於彼難正見無

由。以於彼難見無由故，得安隱住無怖無畏，自稱我處大仙尊位，於大眾中

正師子吼，轉妙梵輪。其輪清淨正真無上，一切沙門、婆羅門等皆無有能如

法轉者。是第二無所畏。

「若無所得而為方便，為諸弟子說障道法，設有沙門、若婆羅門、若天

魔梵、或餘世間，依法立難及令憶念，言習此法不能障道，我於彼難正見無

由。以於彼難見無由故，得安隱住無怖無畏，自稱我處大仙尊位，於大眾中

正師子吼轉妙梵輪。其輪清淨正真無上，一切沙門、婆羅門等皆無有能如法

轉者。是第三無所畏。

「若無所得而為方便，為諸弟子說盡苦道，設有沙門、若婆羅門、若天

魔梵、或餘世間，依法立難及令憶念，言修此道不能盡苦，我於彼難正見無

由。以於彼難見無由故，得安隱住無怖無畏，自稱我處大仙尊位，於大眾中

正師子吼轉妙梵輪。其輪清淨正真無上，一切沙門、婆羅門等皆無有能如法

轉者。是第四無所畏。

「當知是為菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時大乘之相。

大般若波羅蜜多經卷第四百八十九



55

大般若波羅蜜多經卷第四百九十

三藏法師玄奘奉 詔譯

第三分善現品第三之九

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩大乘相者，謂四無礙解。何等為四？一

者、義無礙解。二者、法無礙解。三者、詞無礙解。四者、辯無礙解。善

現！如是四無礙解，以無所得而為方便，當知是為菩薩摩訶薩行深般若波羅

蜜多時大乘之相。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩大乘相者，謂十八佛不共法。何等十八？

謂諸如來、應、正等覺，始從證得無上正等菩提夜，乃至入無餘依涅槃夜，

於其中間，常無誤失，無卒暴音，無忘失念，無種種想，無不定心，無不擇

捨，志欲無退，精進無退，念無退，定無退，慧無退，解脫智見無退，一切

身業智為前導隨智而轉，一切語業智為前導隨智而轉，一切意業智為前導隨

智而轉，於過去世所起智見無著無礙，於未來世所起智見無著無礙，於現在

世所起智見無著無礙。如是十八佛不共法，無不皆以無所得為方便，當知是

為諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時大乘之相。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩大乘相者，謂諸文字陀羅尼門。何等文字

陀羅尼門？謂字平等性、語平等性入諸字門。云何字平等性、語平等性入諸

字門？

「善現當知！若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，以無所得而為方便，

入[褒-保+可]字門，悟一切法本不生故；入洛字門，悟一切法離塵垢故；入

跛字門，悟一切法勝義教故；入者字門，悟一切法遠離死生，若死若生皆無

所得為方便故；入娜字門，悟一切法遠離名相，若名若相皆無所得為方便

故；入砢字門，悟一切法出世間故，愛染因緣不現前故；入柁字門，悟一切

法調伏寂靜真如平等無分別故；入婆字門，悟一切法離縛解故；入荼字 門，

悟一切法離熱矯穢得清淨故；入沙字門，悟一切法無罣礙故；入縛字門，悟

一切法言音道斷故；入[多*頁]字門，悟一切法真如不動故；入也字門，悟一



56

切法如實不生故；入瑟吒字門，悟一切法制伏任持相不可得故；入迦字門，

悟一切法作者不可得故；入娑字門，悟一切法時平等性不可得 故；入磨字

門，悟一切法我所執性不可得故；入伽字門，悟一切法行動取性不可得故；

入他字門，悟一切法所依處性不可得故；入闍字門，悟一切法能、所生起不

可得故；入濕縛字門，悟一切法安隱之性不可得故；入達字門，悟一切法能

持界性不可得故；入捨字門，悟一切法奢摩他性不可得故；

入佉字門，悟一切法如太虛空，平等之性不可得故；入羼字門，悟一切

法窮盡之性不可得故；入薩[多*頁]字門，悟一切法任持之性不可得故；入若

字門，悟一切法能所知性不可得故；入剌他字門，悟一切法執著義性不可得

故；入呵字門，悟一切法能為因性不可得故；入薄字門，悟一切法可破壞性

不可得故；入綽字門，悟一切法欲樂覆性不可得故；入颯磨字門，悟一切法

可憶念性不可得故；入嗑縛字門，悟一切法可呼召性不可得故；入蹉字門，

悟一切法離勇健故；入鍵字門，悟一切法厚平等性不可得故；入搋字門，悟

一切法積集之性不可得故；入拏字門，悟一切法離諠雜故；入頗字 門，悟一

切法無果報故；入塞迦字門，悟一切法離蘊性故；入逸娑字門，悟一切法衰

老性相不可得故；入酌字門，悟一切法無足迹故；入吒字門，悟一切法相驅

迫性不可得故；入擇字門，悟一切法究竟處所不可得故。

「善現當知！此擇字門是能悟入法空邊際，除此諸字表諸法空，更不可

得。所以者何？此諸字義，不可宣說，不可顯示，不可書持，不可執取，不

可觀察，離諸相故。善現當知！譬如虛空，是一切物所歸趣處。此諸字門亦

復如是，諸法空義皆入此門方得顯了。

「善現當知！入此[褒-保+可]字等，名入諸字門。諸菩薩摩訶薩若於如

是入諸字門得善巧智，是菩薩摩訶薩於諸言音所詮、所表皆無罣礙，於一切

法平等空性盡能證持，於眾言音咸得善巧。若菩薩摩訶薩能聽如是入諸字門

印相、印句，聞已受持、讀誦、通利、為他解說無所執著，不徇名譽、利養

恭敬，由此因緣得三十種功德勝利。何等三十？謂得強憶念，得勝慚愧，得

堅固力，得法旨趣，得增上覺，得殊勝慧，得無礙辯，得總持門，得無疑

惑，得違順語不生愛恚，得無高下平等而住，得於有情言音善巧，得蘊善

巧，得界善巧，得處善巧，得諦善巧，得緣起善巧，得因善巧，得緣善巧，



57

得法善巧，得根勝劣智善巧，得他心智善巧，得神境智善巧，得天耳智善

巧，得宿住隨念智善巧，得死生智善巧，得漏盡智善巧，得處非處智善巧，

得往來智善巧，得威儀路智善巧，是為三十功德勝利。

「善現當知！若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，以無所得而為方便，

得如是文字陀羅尼門，當知是為菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時大乘之相。

「復次，善現！汝次所問『齊何當知諸菩薩摩訶薩發趣大乘？』者，善

現當知！若菩薩摩訶薩勤行六種波羅蜜多從一地趣一地，齊此當知諸菩薩摩

訶薩發趣大乘。」

具壽善現便白佛言：「云何菩薩摩訶薩勤行六種波羅蜜多從一地趣一

地？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩知一切法無所從來亦無所趣。所以者何？以

一切法無去無來、無從無趣，由彼諸法無變壞故。是菩薩摩訶薩於所從趣地

不念、不思惟，雖修治地業而不見彼地，是為菩薩摩訶薩勤行六種波羅蜜多

從一地趣一地。」

具壽善現復白佛言：「云何菩薩摩訶薩修治地業？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩住初地時，應善修治十種勝業。何等為十？

一者、以無所得而為方便，應善修治淨勝意樂業，利益事相不可得故。二

者、以無所得而為方便，應善修治一切有情平等心業，一切有情不可得故。

三者、以無所得而為方便，應善修治一切捨施業，施者、受者及所施物不可

得故。四者、以無所得而為方便，應善修治親近善友業，於諸善友無執著

故。五者、以無所得而為方便，應善修治勤求正法業，諸所求法不可得故。

六者、以無所得而為方便，應善修治常樂出家業，所捨居家不可得故。七

者、以無所得而為方便，應善修治愛敬佛身業，諸相好因不可得故。八者、

以無所得而為方便，應善修治開闡法教業，所分別法不可得故。九者、以無

所得而為方便，應善修治破壞憍慢業，諸興盛法不可得故。十者、以無所得

而為方便，應善修治常樂諦語業，一切語言不可得故。善現當知！諸菩薩摩

訶薩住初地時，應善修治此十勝業，由斯初地速得圓滿。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩住第二地時，應於八法修習思惟令速圓

滿。何等為八？一者、清淨尸羅。二者、知恩報恩。三者、住安忍力。四



58

者、受勝歡喜。五者、不捨有情。六者、常起大悲。七者、於諸師長以敬信

心諮承供養如事諸佛。八者、勤求修習波羅蜜多。善現當知！諸菩薩摩訶薩

住第二地時，於此八法應正思惟，應勤修學令速圓滿。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩住第三地時，應於五法精勤安住。何等為

五？一者、勤求多聞恒無厭足，於所聞法不著文字。二者、以無染心常行法

施，雖廣開化而不自高。三者、為嚴淨土種諸善根，雖用迴向而不自舉。四

者、為化有情雖不厭倦無邊生死而不憍逸。五者、雖住慚愧而無所執。善現

當知！諸菩薩摩訶薩住第三地時，應常安住如是五法無得暫捨。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩住第四地時，應於十法受持不捨。何等為

十？一者、住阿練若常不捨離。二者、常樂少欲。三者、常樂憙足。四者、

常不捨離杜多功德。五者、於諸學處常不棄捨。六者、於諸欲樂深生厭離。

七者、常樂發起涅槃俱心。八者、於一切物常樂棄捨。九者、於一切時心不

沈沒。十者、於一切事常無戀著。善現當知！諸菩薩摩訶薩住第四地時，於

如是十法應受持不捨。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩住第五地時，應遠離十法。何等為十？一

者、應遠離居家。二者、應遠離苾芻尼。三者、應遠離家慳。四者、應遠離

眾會忿諍。五者、應遠離自讚毀他。六者、應遠離十惡業道。七者、應遠離

增上慢慠。八者、應遠離顛倒。九者、應遠離猶豫。十者、應遠離貪、瞋、

癡。善現當知！諸菩薩摩訶薩住第五地時，於此十法常應遠離。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩住第六地時，應圓滿六法，應遠離六法。

云何名為圓滿六法？謂應圓滿布施等六波羅蜜多。云何名為遠離六法？謂應

遠離六下劣心。何等為六？一者、應遠離聲聞心。二者、應遠離獨覺心。三

者、應遠離熱惱心。四者、應遠離見乞者來不喜愁惱心。五者、應遠離捨所

有物追戀憂悔心。六者、應遠離於來求者方便矯亂心。善現當知！諸菩薩摩

訶薩住第六地時，常應圓滿前說六法，及應遠離後說六法。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩住第七地時，於二十法常應遠離，於二十

法常應圓滿。云何名為於二十法常應遠離？一者、常應遠離我執乃至見者

執。二者、常應遠離斷執。三者、常應遠離常執。四者、常應遠離相想執。

五者、常應遠離見執。六者、常應遠離名色執。七者、常應遠離蘊執。八



59

者、常應遠離處執。九者、常應遠離界執。十者、常應遠離諦執。十一者、

常應遠離緣起執。十二者、常應遠離住著三界執。十三者、常應遠離一切法

執。十四者、常應遠離於一切法如理、不如理執。十五者、常應遠離依佛見

執。十六者、常應遠離依法見執。十七者、常應遠離依僧見執。十八者、常

應遠離依戒見執。十九者、常應遠離依空見執。二十者、常應遠離厭怖空

性。云何名為於二十法常應圓滿？一者、常應圓滿通達空。二者、常應圓滿

證無相。三者、常應圓滿知無願。四者、常應圓滿三輪清淨。五者、常應圓

滿悲愍有情，及於有情無所執著。六者、常應圓滿於一切法平等性見， 及於

此中無所執著。七者、常應圓滿於諸有情平等性見，及於此中無所執著。八

者、常應圓滿於真理趣究竟通達，及於此中無所執著。九者、常應圓滿無生

忍智。十者、常應圓滿說一切法一相理趣。十一者、常應圓滿滅除分別。十

二者、常應圓滿遠離諸想。十三者、常應圓滿遠離諸見。十四者、常應圓滿

遠離煩惱。十五者、常應圓滿善巧止觀。十六者、常應圓滿調伏心性。十七

者、常應圓滿寂靜心性。十八者、常應圓滿無礙智性。十九者、常應圓滿無

所愛染。二十者、常應圓滿隨心所欲往諸佛土，於佛眾會自現其身。善現當

知！諸菩薩摩訶薩住第七地時，於前二十法常應遠離，於後二十法常應圓

滿。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩住第八地時，於四種法常應圓滿。何等為

四？一者、常應圓滿悟入一切有情心行。二者、常應圓滿遊戲神通。三者、

常應圓滿見諸佛土，如其所見而自嚴淨種種佛土。四者、常應圓滿承事供養

諸佛世尊，於如來身如實觀察。善現！當知諸菩薩摩訶薩住第八地時，於此

四法常應圓滿。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩住第九地時，於四種法常應圓滿。何等為

四？一者、常應圓滿根勝劣智。二者、常應圓滿嚴淨佛土。三者、常應圓滿

如幻等持數入諸定。四者、常應圓滿隨諸有情善根應熟故，入諸有自現化

生。善現當知！諸菩薩摩訶薩住第九地時，於此四法常應圓滿。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩住第十地時，於十二法常應圓滿。何等十

二？一者、常應圓滿攝受無邊處所大願，隨有所願皆令證得。二者、常應圓

滿隨諸天、龍、藥叉、健達縛、阿素洛、揭路茶、緊捺洛、莫呼洛伽、人非



60

人等異類音智。三者、常應圓滿無礙辯說。四者、常應圓滿入胎具足。五

者、常應圓滿出生具足。六者、常應圓滿家族具足。七者、常應圓滿種姓具

足。八者、常應圓滿眷屬具足。九者、常應圓滿生身具足。十者、常應圓滿

出家具足。十一者、常應圓滿莊嚴菩提樹具足。十二者、常應圓滿一切功德

成辦具足。善現當知！諸菩薩摩訶薩住第十地時，常應圓滿此十二法。善現

當知！若菩薩摩訶薩住第十地已，於前所修諸地勝法皆得圓滿，與諸如來應

言無異。」

具壽善現白言：「世尊！云何菩薩摩訶薩以無所得而為方便，應善修治

淨勝意樂業？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩以一切智智相應作意，修集一切殊勝善根，

是為菩薩摩訶薩以無所得而為方便，應善修治淨勝意樂業。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩以無所得而為方便，應善修治一切有情平等心

業？」

「善現！若菩薩摩訶薩以一切智智相應作意，引發慈、悲、喜、捨四無

量心，是為菩薩摩訶薩以無所得而為方便，應善修治一切有情平等心業。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩以無所得而為方便，應善修治一切捨施業？」

「善現！若菩薩摩訶薩於諸有情，無所分別而行布施，是為菩薩摩訶薩

以無所得而為方便，應善修治一切捨施業。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩以無所得而為方便，應善修治親近善友業？」

「善現！若菩薩摩訶薩見諸善友勸化有情令其修習一切智智，即便親近

恭敬供養、尊重讚歎，諮受正法，晝夜承奉無懈惓心，是為菩薩摩訶薩以無

所得而為方便，應善修治親近善友業。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩以無所得而為方便，應善修治勤求正法業？」

「善現！若菩薩摩訶薩以一切智智相應作意，勤求如來無上正法，不墮

聲聞、獨覺等地，是為菩薩摩訶薩以無所得而為方便，應善修治勤求正法

業。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩以無所得而為方便，應善修治常樂出家業？」

「善現！若菩薩摩訶薩一切生處，恒厭居家諠雜迫迮猶如牢獄，常欣佛



61

法清淨出家，寂靜無為如空無礙，是為菩薩摩訶薩以無所得而為方便，應善

修治常樂出家業。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩以無所得而為方便，應善修治愛敬佛身業？」

「善現！若菩薩摩訶薩纔一覩見佛形相已，乃至證得一切智智，終不捨

於念佛作意，是為菩薩摩訶薩以無所得而為方便，應善修治愛敬佛身業。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩以無所得而為方便，應善修治開闡法教業？」

「善現！若菩薩摩訶薩於佛在世及涅槃後，為諸有情開闡法教，初中後

善文義巧妙，純一圓滿清白梵行，所謂契經、應頌、記別、諷頌、自說、本

事、本生、緣起、譬喻、方廣、希法及與論議，是為菩薩摩訶薩以無所得而

為方便，應善修治開闡法教業。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩以無所得而為方便，應善修治破壞憍慢業？」

「善現！若菩薩摩訶薩常懷謙敬伏憍慢心，由此不生下姓卑族，是為菩

薩摩訶薩以無所得而為方便，應善修治破壞憍慢業。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩以無所得而為方便，應善修治常樂諦語業？」

「善現！若菩薩摩訶薩稱知而說言行相符，是為菩薩摩訶薩以無所得而

為方便，應善修治常樂諦語業。

「善現當知！諸菩薩摩訶薩住初地時，應善修治此十勝業令速圓滿。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩清淨尸羅？」

「善現！若菩薩摩訶薩不起聲聞、獨覺等心及餘破戒障菩提法，是為菩

薩摩訶薩清淨尸羅。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩知恩報恩？」

「善現！若菩薩摩訶薩行諸菩薩殊勝行時，得他少恩尚能重報，況多恩

惠而當不酬！是為菩薩摩訶薩知恩報恩。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩住安忍力？」

「善現！若菩薩摩訶薩一切有情設皆侵害，而能於彼無恚害心，是為菩

薩摩訶薩住安忍力。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩受勝歡喜？」



62

「善現！若菩薩摩訶薩見諸有情於三乘行已得成熟深心歡喜，是為菩薩

摩訶薩受勝歡喜。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩不捨有情？」

「善現！若菩薩摩訶薩常普濟拔一切有情令離苦難，是為菩薩摩訶薩不

捨有情。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩常起大悲？」

「善現！若菩薩摩訶薩行諸菩薩殊勝行時，常作是念：『我為饒益一一

有情，假使各如無量無數殑伽沙劫，在大地獄受諸重苦，或燒、或煮、或

斫、或截，若刺、若懸、若磨、若擣，受如是等無量苦事，乃至令彼諸有情

類乘如來乘而入圓寂。如是一切有情界盡，我大悲心常無懈廢。』是為菩薩

摩訶薩常起大悲。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩於諸師長以敬信心，諮承供養如事諸佛？」

「善現！若菩薩摩訶薩為求無上正等菩提，恭順師長無所顧戀，是為菩

薩摩訶薩於諸師長以敬信心，諮承供養如事諸佛。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩勤求修習波羅蜜多？」

「善現！若菩薩摩訶薩普於一切波羅蜜多，專心修學不顧餘事，為欲成

熟一切有情，是為菩薩摩訶薩勤求修習波羅蜜多。」

「善現當知！諸菩薩摩訶薩住第二地時，於此八法應思應學令速圓

滿。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩勤求多聞恒無厭足，於所聞法不著文字？」

「善現！若菩薩摩訶薩發勤精進，作是念言：『若此佛土、若十方界一

切如來、應、正等覺所說正法，我當聽聞、受持、讀誦，修學究竟令無所

遺， 而於其中不著文字。』是為菩薩摩訶薩勤求多聞恒無厭足，於所聞法不

著文字。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩以無染心常行法施，雖廣開化而不自高？」

「善現！若菩薩摩訶薩為諸有情宣說正法，尚不自為持此善根迴向菩

提，況求餘事！雖多化導而不憍逸，是為菩薩摩訶薩以無染心常行法施，雖

廣開化而不自高。」



63

「世尊！云何菩薩摩訶薩為嚴淨土種諸善根，雖用迴向而不自舉？」

「善現！若菩薩摩訶薩勇猛精進修諸善根，為欲莊嚴諸佛淨國，及為清

淨自他心土，雖為是事而不自高，是為菩薩摩訶薩為嚴淨土種諸善根，雖用

迴向而不自舉。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩為化有情，雖不厭倦無邊生死而不憍逸？」

「善現！若菩薩摩訶薩為欲成熟一切有情，種諸善根嚴淨佛土，乃至未

滿一切智智、未總成就一切佛法，雖受無邊生死勤苦而無厭倦亦不自高，是

為菩薩摩訶薩為化有情，雖不厭倦無邊生死而不憍逸。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩雖住慚愧而無所執？」

「善現！若菩薩摩訶薩專求無上正等菩提，於諸聲聞、獨覺作意具慚愧

故終不暫起，而於其中亦無所執不生厭毀，是為菩薩摩訶薩雖住慚愧而無所

執。」

「善現當知！諸菩薩摩訶薩住第三地時，應常安住如是五法，精勤修習

令速圓滿。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩住阿練若常不捨離？」

「善現！若菩薩摩訶薩為求無上正等菩提，超諸聲聞、獨覺等地故，常

不捨阿練若處，是為菩薩摩訶薩住阿練若常不捨離。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩常樂少欲？」

「善現！若菩薩摩訶薩尚不自為希求無上正等菩提，況欲世間及二乘

事！是為菩薩摩訶薩常樂少欲。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩常樂憙足？」

「善現！若菩薩摩訶薩專求無上正等菩提故，於餘事不生執著，是為菩

薩摩訶薩常樂憙足。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩常不捨離杜多功德？」

「善現！若菩薩摩訶薩常於深佛法起諦察法忍，是為菩薩摩訶薩常不捨

離杜多功德。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩於諸學處常不棄捨？」



64

「善現！若菩薩摩訶薩於所學戒堅守不移，而於其中能不取相，是為菩

薩摩訶薩於諸學處常不棄捨。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩於諸欲樂深生厭離？」

「善現！若菩薩摩訶薩於妙欲樂不起欲心，是為菩薩摩訶薩於諸欲樂深

生厭離。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩常樂發起涅槃俱心？」

「善現！若菩薩摩訶薩達一切法常無起作，是為菩薩摩訶薩常樂發起涅

槃俱心。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩於一切物常樂棄捨？」

「善現！若菩薩摩訶薩於內外法常不執取，是為菩薩摩訶薩於一切物常

樂棄捨。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩於一切時心不沈沒？」

「善現！若菩薩摩訶薩於諸識住心常不著，是為菩薩摩訶薩於一切時心

不沈沒。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩於一切事常無戀著？」

「善現！若菩薩摩訶薩於一切事無所思惟，是為菩薩摩訶薩於一切事常

無戀著。

「善現當知！諸菩薩摩訶薩住第四地時，於如是十法常應受持無得暫

捨。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩應遠離居家？」

「善現！若菩薩摩訶薩志性好遊諸佛國土，隨所生處常樂出家，剃除鬚

髮執持應器，被三法服現作沙門，是為菩薩摩訶薩應遠離居家。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩應遠離苾芻尼？」

「善現！若菩薩摩訶薩常應遠離諸苾芻尼，不與共居如彈指頃，亦復於

彼不起異心，是為菩薩摩訶薩應遠離苾芻尼。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩應遠離家慳？」

「善現！若菩薩摩訶薩作是思惟：『我應長夜利益安樂一切有情，今此



65

有情自由福力感得如是好施主家，故我於中不應慳嫉。』既思惟已遠離家

慳， 是為菩薩摩訶薩應遠離家慳。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩應遠離眾會忿諍？」

「善現！若菩薩摩訶薩作是思惟：『若處眾會其中或有聲聞、獨覺，或

說二乘相應法要，令我退失大菩提心，是故定應遠離眾會。』復作是念：

『諸忿諍者能使有情發起瞋害，造作種種惡不善業，尚違善趣況大菩提！是

故定應遠離忿諍。』是為菩薩摩訶薩應遠離眾會忿諍。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩應遠離自讚毀他？」

「善現！若菩薩摩訶薩於內外法都無所見，故應遠離自讚毀他，是為菩

薩摩訶薩應遠離自讚毀他。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩應遠離十惡業道？」

「善現！若菩薩摩訶薩作是思惟：『如是十惡尚當能礙人、天善趣，況

於聖道及大菩提而不為障！故我於彼定應遠離。』是為菩薩摩訶薩應遠離十

惡業道。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩應遠離增上慢慠？」

「善現！若菩薩摩訶薩都不見有內外諸法可能發起增上慢慠，是故定應

遠離如是增上慢慠，是為菩薩摩訶薩應遠離增上慢慠。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩應遠離顛倒？」

「善現！若菩薩摩訶薩觀顛倒事都不可得，是故定應遠離顛倒，是為菩

薩摩訶薩應遠離顛倒。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩應遠離猶豫？」

「善現！若菩薩摩訶薩觀猶豫事都不可得，是故定應遠離猶豫，是為菩

薩摩訶薩應遠離猶豫。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩應遠離貪、瞋、癡？」

「善現！若菩薩摩訶薩都不見有貪、瞋、癡事，故應遠離如是三毒，是

為菩薩摩訶薩應遠離貪、瞋、癡。

「善現當知！諸菩薩摩訶薩住第五地時，於此十法常應遠離不應習



66

近。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩應圓滿六波羅蜜多？」

「善現！若菩薩摩訶薩圓滿六種波羅蜜多，超諸聲聞、獨覺等地。又住

此六波羅蜜多三乘聖眾能度五種所知彼岸。何等為五？一者、過去。二者、

未來。三者、現在。四者、無為。五者、不可說。是故菩薩定應圓滿布施等

六波羅蜜多，是為菩薩摩訶薩應圓滿六波羅蜜多。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩應遠離聲聞心？」

「善現！若菩薩摩訶薩作如是念：『聲聞乘心非證無上菩提之道故應遠

離。所以者何？厭生死故。』是為菩薩摩訶薩應遠離聲聞心。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩應遠離獨覺心？」

「善現！若菩薩摩訶薩作如是念：『獨覺乘心非證無上菩提之道故應遠

離。所以者何？樂涅槃故。』是為菩薩摩訶薩應遠離獨覺心。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩應遠離熱惱心？」

「善現！若菩薩摩訶薩作如是念：『怖畏生死熱惱之心非證無上菩提之

道故應遠離。所以者何？畏生死故。』是為菩薩摩訶薩應遠離熱惱心。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩應遠離見乞者來不喜愁惱心？」

「善現！若菩薩摩訶薩作如是念：『此不喜愁惱心非證無上菩提之道故

應遠離。所以者何？違慈悲故。』是為菩薩摩訶薩應遠離見乞者來不喜愁惱

心。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩應遠離捨所有物追戀憂悔心？」

「善現！若菩薩摩訶薩作如是念：『此追悔心非證無上菩提之道故應遠

離。所以者何？違本願故。謂我先發菩提心時，作是願言：諸我所有施來求

者，隨欲不空。云何今時施已追悔？』是為菩薩摩訶薩應遠離捨所有物追戀

憂悔心。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩應遠離於來求者方便矯亂心？」

「善現！若菩薩摩訶薩作如是念：『此矯亂心非證無上菩提之道故應遠

離。所以者何？違本誓故。謂我先發菩提心時，作是誓言：凡我所有施來求

者，隨欲不空。云何今時而矯亂彼？』是為菩薩摩訶薩應遠離於來求者方便



67

矯亂心。

「善現當知！諸菩薩摩訶薩住第六地時，應常圓滿前說六法，及應遠離

後說六法，而於其中無所執取。」

大般若波羅蜜多經卷第四百九十



1


	大眾閱藏經典彙編 CBETA2018 版
	佛经安置须知
	读诵佛经须知
	保宁勇禅师示看经警策文
	起诵仪
	请佛发愿
	南无本师释迦牟尼佛南无本师释迦牟尼佛南无本师释迦牟尼佛
	南无香云盖菩萨摩诃萨（三称）


