
1

大眾閱藏經典彙編 CBETA2018版

大般若波羅蜜多經
（六百卷：第 471 卷至第 475 卷）

三藏法師玄奘奉 詔譯



2

佛经安置须知

1. 经典应恭敬放在清净高处以及其他书籍的上面，不可随意

扔放床上、座椅上等不净处。

2. 凡经书等法宝阅毕，可辗转流通，赠送其他道友，不可任

意烧毁或丢弃。

3. 如手捧或装于口袋携带时，不得低于腰部，不可挟腋下。

4. 不得口吹经上灰尘，应以专用净布拭去。

5. 不可在经典所在的地方，有种种污秽行为。

读诵佛经须知

1. 经典乃三世诸佛之师，如来法身舍利，亦当作真佛看，不

可作纸墨等看。礼诵持念，种种修持，皆当以诚敬为主。

2. 不可躺着看经书，以口水沾指翻经页，不可以污手触经。

3. 经书上不可涂写。不得一边散心杂话，一边看经书。

4. 中断不看时，应夹放纸条、书签做记号。不可折页、折角，

或经书面朝下作“人”字形搁置。

保宁勇禅师示看经警策文

夫看经之法后学须知：当净三业。若三业无亏，则百福俱集。三业

者，身、口、意业也。

（一）端身正坐，如对圣容，则身业净也。

（二）口无杂言，断诸嬉笑，则口业净也。

（三）意不散乱，屏息万缘，则意业净也。

内心既寂，外境俱捐。方契悟于真源，庶研穷于法理，可谓水

澄珠莹，云散月明。义海涌于胸襟，智岳凝于耳目。辄莫容易，实

非小缘。心法双忘，自他俱利。若能如是，真报佛恩。



3

起诵仪

请佛发愿

稽首禮諸佛 及法比丘僧 我今為自利 亦利諸有情與諸善

同修 正聞大藏經 傳承三聖學 令正法久住

南无本师释迦牟尼佛南无本
师释迦牟尼佛南无本师释迦
牟尼佛

香赞

（一遍）

炉香乍爇. 法界蒙薰. 诸佛海会悉遥闻. 随处

结祥云.诚意方殷.诸佛现全身.

南无香云盖菩萨摩诃萨（三称）

开经偈

（一遍）

无上甚深微妙法 百千万劫难遭遇我今见

闻得受持 愿解如来真实义

讽诵经时 当愿众生： 顺佛

所说 总持不忘.

（注：此阅藏仪轨可以根据需要自行调整）



4

大般若波羅蜜多經卷第四百七十一

三藏法師玄奘奉 詔譯

第二分眾德相品第七十六之四

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！若真法界、真如、實際無轉無越者，

色乃至識與真法界、真如、實際為有異不？眼處乃至意處與真法界、真如、

實際為有異不？色處乃至法處與真法界、真如、實際為有異不？眼界乃至意

界與真法界、真如、實際為有異不？色界乃至法界與真法界、真如、實際為

有異不？眼識界乃至意識界與真法界、真如、實際為有異不？眼觸乃至意觸

與真法界、真如、實際為有異不？眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸受

與真法界、真如、實際為有異不？地界乃至識界與真法界、真如、實際為有

異不？因緣乃至增上緣與真法界、真如、實際為有異不？從緣所生諸法與真

法界、真如、實際為有異不？無明乃至老死與真法界、真如、實際為有異

不？布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多與真法界、真如、實際為有異不？ 四靜

慮、四無量、四無色定與真法界、真如、實際為有異不？四念住乃至八聖道

支與真法界、真如、實際為有異不？空、無相、無願解脫門與真法 界、真

如、實際為有異不？內空乃至無性自性空與真法界、真如、實際為有異不？

苦、集、滅、道聖諦與真法界、真如、實際為有異不？八解脫乃至十遍處與

真法界、真如、實際為有異不？淨觀地乃至如來地與真法界、真如、實際為

有異不？極喜地乃至法雲地與真法界、真如、實際為有異不？一切陀羅尼

門、三摩地門與真法界、真如、實際為有異不？五眼、六神通與真法界、真

如、實際為有異不？如來十力乃至十八佛不共法與真法界、真 如、實際為有

異不？三十二大士相、八十隨好與真法界、真如、實際為有異不？無忘失

法、恒住捨性與真法界、真如、實際為有異不？一切智、道相智、一切相智

與真法界、真如、實際為有異不？預流果乃至獨覺菩提與真法界、真如、實

際為有異不？一切菩薩摩訶薩行、諸佛無上正等菩提與真法界、真如、實際

為有異不？善法、非善法與真法界、真如、實際為有異不？有記法、無記法

與真法界、真如、實際為有異不？有漏法、無漏法與真法界、真如、實際為

有異不？世間法、出世間法與真法界、真如、實際為有異不？有為法、無為



5

法與真法界、真如、實際為有異不？」

佛告善現：「色乃至識不異真法界、真如、實際，如是乃至一切菩薩摩

訶薩行、諸佛無上正等菩提不異真法界、真如、實際，善法、非善法不異真

法界、真如、實際，有記法、無記法不異真法界、真如、實際，有漏法、無

漏法不異真法界、真如、實際，世間法、出世間法不異真法界、真如、實

際，有為法、無為法不異真法界、真如、實際。」

具壽善現復白佛言：「若色等法與真法界、真如、實際無有異者，云何

世尊施設黑業有黑異熟，謂感地獄、傍生、鬼界？施設白業有白異熟，謂感

人、天？施設黑白業有黑白異熟，謂感一分傍生、鬼界及一分人？施設非黑

非白業有非黑非白異熟，謂感預流、一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提、諸

佛無上正等菩提？」

佛告善現：「我依世俗，施設如是因果差別，不依勝義，以勝義中不可

說有因果差別。所以者何？勝義諦理諸法性相不可分別、無說、無示，如何

當有因果差別？

「善現當知！於勝義諦，色乃至識無生無滅、無染無淨，以畢竟空、無

際空故；眼處乃至意處無生無滅、無染無淨，以畢竟空、無際空故；色處乃

至法處無生無滅、無染無淨，以畢竟空、無際空故；眼界乃至意界無生無

滅、無染無淨，以畢竟空、無際空故；色界乃至法界無生無滅、無染無淨，

以畢竟空、無際空故；眼識界乃至意識界無生無滅、無染無淨，以畢竟空、

無際空故；眼觸乃至意觸無生無滅、無染無淨，以畢竟空、無際空故；眼觸

為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸受無生無滅、無染無淨，以畢竟空、無際

空故；地界乃至識界無生無滅、無染無淨，以畢竟空、無際空故；因緣乃至

增上緣無生無滅、無染無淨，以畢竟空、無際空故；從緣所生諸法無生無

滅、無染無淨，以畢竟空、無際空故；無明乃至老死無生無滅、無染無 淨，

以畢竟空、無際空故；布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多無生無滅、無染無

淨，以畢竟空、無際空故；四靜慮、四無量、四無色定無生無滅、無染無

淨，以畢竟空、無際空故；四念住乃至八聖道支無生無滅、無染無淨，以畢

竟空、無際空故；空、無相、無願解脫門無生無滅、無染無淨，以畢竟空、

無際空故；內空乃至無性自性空無生無滅、無染無淨，以畢竟空、無際空



6

故；真如乃至不思議界無生無滅、無染無淨，以畢竟空、無際空故； 苦、

集、滅、道聖諦無生無滅、無染無淨，以畢竟空、無際空故；八解脫乃至十

遍處無生無滅、無染無淨，以畢竟空、無際空故；淨觀地乃至如來地無生無

滅、無染無淨，以畢竟空、無際空故；極喜地乃至法雲地無生無滅、無染無

淨，以畢竟空、無際空故；一切陀羅尼門、三摩地門無生無滅、無染無淨，

以畢竟空、無際空故；五眼、六神通無生無滅、無染無淨，以畢竟空、無際

空故；如來十力乃至十八佛不共法無生無滅、無染無淨，以畢竟空、無際空

故；三十二大士相、八十隨好無生無滅、無染無淨，以畢竟空、無際空故；

無忘失法、恒住捨性無生無滅、無染無淨，以畢竟空、無際空故；一切智、

道相智、一切相智無生無滅、無染無淨，以畢竟空、無際空故；預流果乃至

獨覺菩提無生無滅、無染無淨，以畢竟空、無際空故；一切菩薩摩訶薩行、

諸佛無上正等菩提無生無滅、無染無淨，以畢竟空、無際空故；善法、非善

法無生無滅、無染無淨，以畢竟空、無際空故；有記法、無記法無生無滅、

無染無淨，以畢竟空、無際空故；有漏法、無漏法無生無滅、無染無淨，以

畢竟空、無際空故；世間法、出世間法無生無滅、無染無淨，以畢竟空、無

際空故；有為法、無為法無生無滅、無染無淨，以畢竟空、無際空故。」

具壽善現復白佛言：「若依世俗，施設因果分位差別，不依勝義，則應

一切愚夫異生亦有預流、一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提及佛無上正等菩

提。」

佛告善現：「於意云何？愚夫異生為如實覺世俗、勝義二諦理不？若如

實覺二諦理者，彼亦應有預流、一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提及佛無上

正等菩提。然諸愚夫異生不如實覺世俗、勝義故，無聖道、無修聖道，不可

施設有諸聖果分位差別。唯諸聖者能如實覺世俗、勝義故，有聖道、有修聖

道，由斯得有聖果差別。」

具壽善現復白佛言：「若修聖道，得聖果不？」佛言：「不也！」

具壽善現復白佛言：「不修聖道，得聖果不？」

佛言：「不也！善現當知！非修聖道能得聖果，亦非不修聖道能得聖

果，非離聖道能得聖果，亦非住聖道中能得聖果。所以者何？於勝義諦，道

及道果、修與不修不可得故。如是，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多



7

時，雖為有情施設聖果種種差別，而不分別在有為界或無為界施設聖果分位

差別。」

具壽善現復白佛言：「若不分別在有為界或無為界施設聖果分位差別，

云何如來、應、正等覺說斷三結名預流果，薄欲貪、瞋名一來果，斷順下分

五結永盡名不還果，斷順上分五結永盡名阿羅漢果，知所有集法皆是滅法名

獨覺菩提，永斷煩惱習氣相續名佛無上正等菩提？世尊！我當云何知佛所說

甚深義趣，謂不分別在有為界或無為界施設聖果分位差別？」

佛告善現：「於意云何？所說預流、一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提

及佛無上正等菩提，如是聖果為是有為、為是無為？」善現對曰：「如是聖

果唯是無為。」

佛告善現：「無為法中有分別不？」善現對曰：「不也！世尊！」

佛告善現：「於意云何？若善男子、善女人等，通達一切有為、無為皆

同一相，所謂無相。當於爾時，頗於諸法有所分別此是有為或無為不？」善

現對曰：「不也！世尊！」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩亦復如是，行深般若波羅蜜多時，雖為有情

宣說諸法，而不分別所說法相，謂內空故乃至無性自性空故。

「是菩薩摩訶薩自於諸法無所執著，亦能教他於諸法中無所執著，謂於

布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多無所執著，亦於四靜慮、四無量、四無色定

無所執著，亦於四念住乃至八聖道支無所執著，亦於空、無相、無願解脫門

無所執著，亦於內空乃至無性自性空無所執著，亦於真如乃至不思議界無所

執著，亦於苦、集、滅、道聖諦無所執著，亦於八解脫乃至十遍處無所執

著，亦於極喜地乃至法雲地無所執著，亦於一切陀羅尼門、三摩地門無所執

著，亦於五眼、六神通無所執著，亦於如來十力乃至十八佛不共法無所執

著，亦於無忘失法、恒住捨性無所執著，亦於一切智、道相智、一切相智無

所執著，亦於一切菩薩摩訶薩行無所執著，亦於諸佛無上正等菩提無所執

著，亦於一切智智無所執著。是菩薩摩訶薩無執著故，於一切處皆得無礙。

「如諸如來、應、正等覺所變化者，雖行布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜

多，而於彼果不受不住，唯為有情般涅槃故，如是乃至雖行一切智智，而於

彼果不受不住，唯為有情般涅槃故。諸菩薩摩訶薩亦復如是，行深般若波羅



8

蜜多時，於一切法若善若非善、若有記若無記、若有漏若無漏、若世間若出

世間、若有為若無為，皆無執著亦無所礙。所以者何？善達諸法如實相

故。」

第二分善達品第七十七之一

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，

如何善達諸法實相？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如所變化，不行一切

貪、瞋、癡結，不行色蘊乃至識蘊，不行眼處乃至意處，不行色處乃至法

處， 不行眼界乃至意界，不行色界乃至法界，不行眼識界乃至意識界，不行

眼觸乃至意觸，不行眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸受，不行地界乃

至識界，不行因緣乃至增上緣，不行從緣所生諸法，不行無明乃至老死，不

行布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多，不行四靜慮、四無量、四無色定，不行

四念住乃至八聖道支，不行空、無相、無願解脫門，不行內空乃至無性自性

空，不行真如乃至不思議界，不行苦、集、滅、道聖諦，不行八解脫乃至十

遍處，不行淨觀地乃至如來地，不行極喜地乃至法雲地，不行一切陀羅尼

門、三摩地門，不行五眼、六神通，不行如來十力乃至十八佛不共法，不行

三十二大士相、八十隨好，不行無忘失法、恒住捨性，不行一切智、道相

智、一切相智，不行預流果乃至獨覺菩提，不行一切菩薩摩訶薩行，不行諸

佛無上正等菩提，不行一切智智，不行內法、外法，不行隨眠、諸纏，不行

善法、非善法，不行有記法、無記法，不行有漏法、無漏法，不行世間法、

出世間法，不行有為法、無為法，不行聖道及聖道果。諸菩薩摩訶薩行深般

若波羅蜜多時亦復如是，於一切法都無所行，是為善達諸法實相。」

具壽善現復白佛言：「云何所變化而能修聖道？」

佛告善現：「所變化者，依修聖道無染無淨，亦不輪轉諸趣生死。」

具壽善現復白佛言：「諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，於一切法云

何善達皆無實事？」

佛告善現：「於意云何？一切如來、應、正等覺所變化者為有實事，依

斯實事有染有淨，及有輪轉諸趣事不？」 善現對曰：「不也！世尊！非諸如



9

來、應、正等覺所變化者有少實事，非依彼事有染有淨，亦無輪轉諸趣生

死。」佛告善現：「諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，於一切法善達實相

亦復如是，通達諸法都無實事。」

壽善現復白佛言：「為一切色、受、想、行、識皆如化不？為一切眼處

乃至意處皆如化不？為一切色處乃至法處皆如化不？為一切眼界乃至意界皆

如化不？為一切色界乃至法界皆如化不？為一切眼識界乃至意識界皆如化

不？為一切眼觸乃至意觸皆如化不？為一切眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣

所生諸受皆如化不？為一切地界乃至識界皆如化不？為一切因緣乃至增上緣

皆如化不？為一切從緣所生諸法皆如化不？為一切無明乃至老死皆如化 不？

為一切布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多皆如化不？為一切四靜慮、四無量、

四無色定皆如化不？為一切四念住乃至八聖道支皆如化不？為一切 空、無

相、無願解脫門皆如化不？為一切內空乃至無性自性空皆如化不？為一切真

如乃至不思議界皆如化不？為一切苦、集、滅、道聖諦皆如化不？ 為一切八

解脫乃至十遍處皆如化不？為一切淨觀地乃至如來地皆如化不？為一切極喜

地乃至法雲地皆如化不？為一切陀羅尼門、三摩地門皆如化不？ 為一切五

眼、六神通皆如化不？為一切如來十力乃至十八佛不共法皆如化不？為一切

三十二大士相、八十隨好皆如化不？為一切無忘失法、恒住捨性皆如化不？

為一切一切智、道相智、一切相智皆如化不？為一切預流果乃至獨覺菩提皆

如化不？為一切菩薩摩訶薩行、諸佛無上正等菩提皆如化不？ 為一切若善法

非善法、若有記法無記法、若有漏法無漏法、若世間法出世間法、若有為法

無為法皆如化不？」

佛告善現：「如是！如是！色等諸法無不如化。」

具壽善現復白佛言：「若一切法皆如化者，諸所變化皆無實色、受、

想、行、識，乃至無實有為、無為，由此亦無雜染、清淨，亦無輪轉諸趣生

死， 亦無從彼得解脫義，云何菩薩摩訶薩於諸有情有勝士用？」

佛告善現：「於意云何？諸菩薩摩訶薩本行菩薩道時，頗見有情可脫地

獄、傍生、鬼界、人、天趣不？」善現對曰：「不也！世尊！」

佛告善現：「如是！如是！諸菩薩摩訶薩本行菩薩道時，不見有情可脫

三界。所以者何？諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，於一切法通達知見皆



10

如幻化、都非實有。」

具壽善現復白佛言：「若菩薩摩訶薩於一切法通達知見皆如幻化、都非

實有，諸菩薩摩訶薩為何事故修行六波羅蜜多？為何事故修行四靜慮、四無

量、四無色定？為何事故修行四念住乃至八聖道支？為何事故修行空、無

相、無願解脫門？為何事故安住內空乃至無性自性空？為何事故安住真如乃

至不思議界？為何事故安住苦、集、滅、道聖諦？為何事故修行八解脫乃至

十遍處？為何事故修行極喜地乃至法雲地？為何事故修行一切陀羅尼門、三

摩地門？為何事故修行五眼、六神通？為何事故修行如來十力乃至十八佛不

共法？為何事故修行無忘失法、恒住捨性？為何事故修行一切智、道相智、

一切相智？為何事故修行一切菩薩摩訶薩行？為何事故修行諸佛無上正等菩

提？為何事故成熟有情？為何事故嚴淨佛土？」

佛告善現：「若諸有情於一切法能自通達皆如幻化、都非實有，諸菩薩

摩訶薩不應經於三無數劫為諸有情修行菩薩難行苦行。以諸有情於一切法不

能通達皆如幻化、都非實有，是故菩薩三無數劫為諸有情修行菩薩難行苦

行。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩於一切法不能通達皆如幻化、都非實有，

不應經於三無數劫為諸有情修菩薩行嚴淨佛土、成熟有情。以菩薩摩訶薩於

一切法如實通達皆如幻化、都非實有，是故經於三無數劫為諸有情修行六種

波羅蜜多，廣說乃至成熟有情、嚴淨佛土、證得無上正等菩提。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！若一切法如幻、如夢、如響、如像、

如光影、如陽焰、如尋香城、如變化事，所化有情住在何處，諸菩薩摩訶薩

行深般若波羅蜜多救拔令出？」

佛告善現：「所化有情住在名、相虛妄分別，諸菩薩摩訶薩行深般若波

羅蜜多，從彼名、相虛妄分別救拔令出。」具壽善現復白佛言：「何等為

名？何等為相？」

佛告善現：「名唯是客，唯假施設，表所顯義，謂此名色、受、想、

行、識，此名眼處乃至意處，此名色處乃至法處，此名眼界乃至意界，此名

色界乃至法界，此名眼識界乃至意識界，此名為男，此名為女；此名為小，

此名為大；此名地獄，此名傍生，此名鬼界，此名為人，此名為天；此名善



11

法，此名非善法；此名有記法，此名無記法；此名有漏法，此名無漏法；此

名世間法，此名出世間法；此名有為法，此名無為法；此名預流果，此名一

來果，此名不還果，此名阿羅漢果，此名獨覺菩提；此名一切菩薩摩訶薩

行，此名諸佛無上正等菩提；此名異生，此名聲聞，此名獨覺，此名菩 薩，

此名如來。

「善現！如是等一切名，為表諸義唯假施設故，一切名皆非實有。諸有

為法亦但有名，由此無為亦非實有，愚夫異生於中妄執。諸菩薩摩訶薩行深

般若波羅蜜多，悲願熏心，方便善巧教令遠離，作如是言：『名是分別妄想

所起，亦是眾緣和合假立，汝等於中不應執著，名無實事自性皆空，誰有智

者執著空法？』如是，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，方便善巧為

諸有情說遣名法。

「善現！是謂為名。相有二種，愚夫異生於中執著。何等為二？所謂色

相及無色相。云何色相？謂所有色，若過去若未來若現在、若內若外、若麁

若細、若劣若勝、若遠若近，如是一切自性皆空，愚夫異生分別執著謂之為

色，是名色相。無色相者，謂諸所有無色法中，愚夫異生取相分別生諸煩

惱，名無色相。諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，方便善巧教諸有情遠離二

相，復教安住無相界中，雖教安住無相界中，而不令其墮二邊執，謂此是

相、此是無相。如是，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，方便善巧令

諸有情遠離諸相，行無相界而無執著。」

具壽善現復白佛言：「若一切法但有名、相，一切名、相皆是假立，虛

妄分別之所集起，於中都無少實可得，云何菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多

時， 於諸善法自能增進，亦能令他增進善法，由自善法漸增進故，能令諸地

漸得圓滿，亦能安立諸有情類，令隨所應住三乘果？」

佛告善現：「若諸法中少有實事，非但假立有名、相者，則諸菩薩摩訶

薩行深般若波羅蜜多時，應於善法自不增進，亦不令他增進善法。以諸法中

無少實事，但有假立諸名、諸相，是故菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，於

諸善法能自增進，亦能令他增進善法，能以無相而為方便，圓滿般若波羅蜜

多乃至布施波羅蜜多；能以無相而為方便，圓滿四靜慮、四無量、四無色

定；能以無相而為方便，圓滿四念住乃至八聖道支；能以無相而為方便，圓



12

滿空、無相、無願解脫門；能以無相而為方便，圓滿內空乃至無性自性空；

能以無相而為方便，圓滿真如乃至不思議界；能以無相而為方便，圓滿 苦、

集、滅、道聖諦；能以無相而為方便，圓滿八解脫乃至十遍處；能以無相而

為方便，圓滿極喜地乃至法雲地；能以無相而為方便，圓滿一切陀羅尼門、

三摩地門；能以無相而為方便，圓滿五眼、六神通；能以無相而為方便，圓

滿如來十力乃至十八佛不共法；能以無相而為方便，圓滿無忘失 法、恒住捨

性；能以無相而為方便，圓滿一切智、道相智、一切相智；能以無相而為方

便，圓滿一切菩薩摩訶薩行；能以無相而為方便，圓滿諸佛無上正等菩提；

能以無相而為方便，圓滿一切智智；能以無相而為方便，成熟有情、嚴淨佛

土。

「如是，善現！以一切法無少實事，但有假立諸名、諸相，諸菩薩摩訶

薩於中不起顛倒執著，能以無相而為方便，於諸善法自增進已，亦能令他善

法增進。

「復次，善現！若諸法中有毛端量實法相者，則諸菩薩摩訶薩行深般若

波羅蜜多時，於一切法不應覺知無相、無念，亦無作意無漏相已，證得無上

正等菩提，安立有情於無漏法，以諸無漏法皆無相、無念、無作意故。

「如是，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，方便善巧安立有情於

無漏法，乃名真實饒益他事。」

具壽善現復白佛言：「若一切法真無漏性無相、無念、無作意者，何緣

世尊於諸經中數作是說：此是有漏法，此是無漏法；此是世間法，此是出世

間法；此是有為法，此是無為法；此是有諍法，此是無諍法；此是流轉法，

此是還滅法；此是聲聞法，此是獨覺法；此是菩薩法，此是佛法耶？」

佛告善現：「於意云何？有漏等法與無相等無漏法性為有異不？」善現

對曰：「不也！世尊！」

佛告善現：「於意云何？聲聞等法與無相等無漏法性為有異不？」善現

對曰：「不也！世尊！」

佛告善現：「有漏等法豈不即是無相、念等無漏法性？」善現對曰：

「如是！世尊！」

佛告善現：「諸預流果乃至無上正等菩提豈不即是無相、念等無漏法



13

性？」善現對曰：「如是！世尊！」

佛告善現：「由此因緣，當知一切法皆是無相等無二無別。

「善現當知！若菩薩摩訶薩學一切法無相、無念、無作意時，常能增長

所行善法，所謂布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多，若四靜慮、四無量、四無

色定，若四念住乃至八聖道支，若空、無相、無願解脫門，若內空乃至無性

自性空，若真如乃至不思議界，若苦、集、滅、道聖諦，若八解脫乃至十遍

處，若極喜地乃至法雲地，若一切陀羅尼門、三摩地門，若五眼、六神通，

若如來十力乃至十八佛不共法，若無忘失法、恒住捨性，若一切智、道相

智、一切相智，若成熟有情、嚴淨佛土，諸如是等一切佛法，皆由學無相、

無念、無作意而得增長。所以者何？諸菩薩摩訶薩除空、無相、無願解脫

門，更無有餘要所學法。何以故？善現！三解脫門總攝一切妙善法故。所以

者何？空解脫門觀一切法自相皆空，無相解脫門觀一切法遠離眾相，無願解

脫門觀一切法遠離所願，諸菩薩摩訶薩依此三門，能攝一切殊勝善法，離此

三門，所應修學殊勝善法不得生長。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩能學如是三解脫門，則能學色蘊乃至識

蘊，亦能學眼處乃至意處，亦能學色處乃至法處，亦能學眼界乃至意界，亦

能學色界乃至法界，亦能學眼識界乃至意識界，亦能學眼觸乃至意觸，亦能

學眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸受，亦能學地界乃至識界，亦能學

因緣乃至增上緣，亦能學從緣所生諸法，亦能學無明乃至老死，亦能學內空

乃至無性自性空，亦能學真如乃至不思議界，亦能學苦、集、滅、道聖諦，

亦能學布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多，亦能學四靜慮、四無量、四無色

定，亦能學四念住乃至八聖道支，亦能學八解脫乃至十遍處，亦能學極喜地

乃至法雲地，亦能學一切陀羅尼門、三摩地門，亦能學五眼、六神通，亦能

學如來十力乃至十八佛不共法，亦能學無忘失法、恒住捨性，亦能學一切

智、道相智、一切相智，亦能學成熟有情、嚴淨佛土，亦能學諸餘無量無邊

佛法。」

具壽善現白言：「世尊！云何菩薩摩訶薩能學如是三解脫門，則能學色

蘊乃至識蘊？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，能如實知色乃至識若



14

相、若生滅、若真如，是名能學色乃至識。

「善現！云何菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知色相？謂菩薩摩

訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知色畢竟有孔、畢竟有隙，譬如聚沫性不堅

固。是名菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知色相。

「善現！云何菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知色生滅？謂菩薩

摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知色生時無所從來、滅時無所至去，雖無

來無去而生滅相應。是名菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知色生滅。

「善現！云何菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知色真如？謂菩薩

摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知色真如無生無滅、無來無去、無染無

淨、無增無減，常如其性不虛妄、不變易故名真如。是名菩薩摩訶薩行深般

若波羅蜜多時，如實知色真如。

「善現！云何菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知受相？謂菩薩摩

訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知受畢竟如癰，畢竟如箭，速起速滅，猶若

浮泡，虛偽不住，三和合起，是名菩薩摩訶薩如實知受相。

「善現！云何菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知受生滅？謂菩薩

摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知受生時無所從來、滅時無所至去，雖無

來無去而生滅相應。是名菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知受生滅。

「善現！云何菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知受真如？謂菩薩

摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知受真如無生無滅、無來無去、無染無

淨、無增無減，常如其性不虛妄、不變易故名真如。是名菩薩摩訶薩行深般

若波羅蜜多時，如實知受真如。

「善現！云何菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知想相？謂菩薩摩

訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知想猶如陽焰水不可得，渴愛因緣妄起此

想， 發假言說。是名菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知想相。

「善現！云何菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知想生滅？謂菩薩

摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知想生時無所從來、滅時無所至去，雖無

來無去而生滅相應。是名菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知想生滅。

「善現！云何菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知想真如？謂菩薩

摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知想真如無生無滅、無來無去、無染無



15

淨、無增無減，常如其性不虛妄、不變易故名真如。是名菩薩摩訶薩行深般

若波羅蜜多時，如實知想真如。

大般若波羅蜜多經卷第四百七十一

大般若波羅蜜多經卷第四百七十二

三藏法師玄奘奉 詔譯

第二分善達品第七十七之二

「善現！云何菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知行相？謂菩薩摩

訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知行如芭蕉樹，葉葉析除實不可得。是名菩

薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知行相。

「善現！云何菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知行生滅？謂菩薩

摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知行生時無所從來、滅時無所至去，雖無

來無去而生滅相應。是名菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知行生滅。

「善現！云何菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知行真如？謂菩薩

摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知行真如無生無滅、無來無去、無染無

淨、無增無減，常如其性不虛妄、不變易故名真如，是名菩薩摩訶薩行深般

若波羅蜜多時，如實知行真如。

「善現！云何菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知識相？謂菩薩摩

訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知識如諸幻事，眾緣和合假施設有，實不可

得。謂如幻師或彼弟子，於四衢道幻作四軍，所謂象軍、馬軍、車軍、步

軍，或復幻作諸餘色類相，雖似有而無其實，識亦如是實不可得。是名菩薩

摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知識相。

「善現！云何菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知識生滅？謂菩薩

摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知識生時無所從來、滅時無所至去，雖無

來無去而生滅相應。是名菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知識生滅。

「善現！云何菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知識真如？謂菩薩

摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知識真如無生無滅、無來無去、無染無



16

淨、無增無減，常如其性不虛妄、不變易故名真如。是名菩薩摩訶薩行深般

若波羅蜜多時，如實知識真如。

「善現！是為菩薩摩訶薩能學如是三解脫門，則能學色蘊乃至識蘊。」

具壽善現復白佛言：「云何菩薩摩訶薩能學如是三解脫門，亦能學眼處

乃至意處？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知眼處眼處自性

空，乃至意處意處自性空，內處自性不可得故。善現！是為菩薩摩訶薩能學

如是三解脫門，亦能學眼處乃至意處。」

具壽善現復白佛言：「云何菩薩摩訶薩能學如是三解脫門，亦能學色處

乃至法處？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知色處色處自性

空，乃至法處法處自性空，外處自性不可得故。善現！是為菩薩摩訶薩能學

如是三解脫門，亦能學色處乃至法處。」

具壽善現復白佛言：「云何菩薩摩訶薩能學如是三解脫門，亦能學眼界

乃至意界？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知眼界眼界自性

空，乃至意界意界自性空。善現！是為菩薩摩訶薩能學如是三解脫門，亦能

學眼界乃至意界。」

具壽善現復白佛言：「云何菩薩摩訶薩能學如是三解脫門，亦能學色界

乃至法界？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知色界色界自性

空，乃至法界法界自性空。善現！是為菩薩摩訶薩能學如是三解脫門，亦能

學色界乃至法界。」

具壽善現復白佛言：「云何菩薩摩訶薩能學如是三解脫門，亦能學眼識

界乃至意識界？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知眼識界眼識界

自性空，乃至意識界意識界自性空。善現！是為菩薩摩訶薩能學如是三解脫

門，亦能學眼識界乃至意識界。」



17

具壽善現復白佛言：「云何菩薩摩訶薩能學如是三解脫門，亦能學眼觸

乃至意觸？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知眼觸眼觸自性

空，乃至意觸意觸自性空。善現！是為菩薩摩訶薩能學如是三解脫門，亦能

學眼觸乃至意觸。」

具壽善現復白佛言：「云何菩薩摩訶薩能學如是三解脫門，亦能學眼觸

為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸受？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知眼觸為緣所生

諸受眼觸為緣所生諸受自性空，乃至意觸為緣所生諸受意觸為緣所生諸受自

性空。善現！是為菩薩摩訶薩能學如是三解脫門，亦能學眼觸為緣所生諸受

乃至意觸為緣所生諸受。」

具壽善現復白佛言：「云何菩薩摩訶薩能學如是三解脫門，亦能學地界

乃至識界？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知地界地界自性

空，乃至識界識界自性空。善現！是為菩薩摩訶薩能學如是三解脫門，亦能

學地界乃至識界。」

具壽善現復白佛言：「云何菩薩摩訶薩能學如是三解脫門，亦能學因緣

乃至增上緣？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知因緣是種子

相，等無間緣是開發相，所緣緣是任持相，增上緣是不礙相，自性本空，遠

離二法。善現！是為菩薩摩訶薩能學如是三解脫門，亦能學因緣乃至增上

緣。」

具壽善現復白佛言：「云何菩薩摩訶薩能學如是三解脫門，亦能學從緣

所生諸法？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知一切從緣所生

法不生不滅、不斷不常、不一不異、不來不去，絕諸戲論、本性憺怕。善

現！ 是為菩薩摩訶薩能學如是三解脫門，亦能學從緣所生諸法。」

具壽善現復白佛言：「云何菩薩摩訶薩能學如是三解脫門，亦能學無明



18

乃至老死？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知無明乃至老死

無生無滅、無染無淨，自性本空，遠離二法。善現！是為菩薩摩訶薩能學如

是三解脫門，亦能學無明乃至老死。」

具壽善現復白佛言：「云何菩薩摩訶薩能學如是三解脫門，亦能學內空

乃至無性自性空？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知內空乃至無性

自性空皆無自性、都不可得而能安住。善現！是為菩薩摩訶薩能學如是三解

脫門，亦能學內空乃至無性自性空。」

具壽善現復白佛言：「云何菩薩摩訶薩能學如是三解脫門，亦能學真如

乃至不思議界？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知真如乃至不思

議界皆無戲論、都無分別而能安住。善現！是為菩薩摩訶薩能學如是三解脫

門，亦能學真如乃至不思議界。」

具壽善現復白佛言：「云何菩薩摩訶薩能學如是三解脫門，亦能學苦、

集、滅、道聖諦？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知苦是逼迫相，

集是生起相，滅是寂靜相，道是出離相，自性本空，遠離二法，是聖者諦。

苦等即真如，真如即苦等，無二無別，唯真聖者能如實知。善現！是為菩薩

摩訶薩能學如是三解脫門，亦能學苦、集、滅、道聖諦。」

具壽善現復白佛言：「云何菩薩摩訶薩能學如是三解脫門，亦能學布施

波羅蜜多乃至般若波羅蜜多？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知布施波羅蜜多

乃至般若波羅蜜多無增無減、無染無淨、無自性、不可得而能修習。善現！

是為菩薩摩訶薩能學如是三解脫門，亦能學布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜

多。」

具壽善現復白佛言：「云何菩薩摩訶薩能學如是三解脫門，亦能學四靜

慮、四無量、四無色定？」



19

佛告善現：「若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知四靜慮、四無

量、四無色定無增無減、無染無淨、無自性、不可得而能修習。善現！是為

菩薩摩訶薩能學如是三解脫門，亦能學四靜慮、四無量、四無色定。」

具壽善現復白佛言：「云何菩薩摩訶薩能學如是三解脫門，亦能學四念

住乃至八聖道支？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知四念住乃至八

聖道支無增無減、無染無淨、無自性、不可得而能修習。善現！是為菩薩摩

訶薩能如是學三解脫門，亦能學四念住乃至八聖道支。」

具壽善現復白佛言：「云何菩薩摩訶薩能學如是三解脫門，亦能學八解

脫乃至十遍處？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知八解脫乃至十

遍處無增無減、無染無淨、無自性、不可得而能修習。善現！是為菩薩摩訶

薩能如是學三解脫門，亦能學八解脫乃至十遍處。」

具壽善現復白佛言：「云何菩薩摩訶薩能學如是三解脫門，亦能學極喜

地乃至法雲地？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知極喜地乃至法

雲地無增無減、無染無淨、無自性、不可得而能修習。善現！是為菩薩摩訶

薩能如是學三解脫門，亦能學極喜地乃至法雲地。」

具壽善現復白佛言：「云何菩薩摩訶薩能學如是三解脫門，亦能學一切

陀羅尼門、三摩地門？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知一切陀羅尼

門、三摩地門無增無減、無染無淨、無自性、不可得而能修習。善現！是為

菩薩摩訶薩能如是學三解脫門，亦能學一切陀羅尼門、三摩地門。」

具壽善現復白佛言：「云何菩薩摩訶薩能如是學三解脫門，亦能學五

眼、六神通？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知五眼、六神通

無增無減、無染無淨、無自性、不可得而能修習。善現！是為菩薩摩訶薩能

如是學三解脫門，亦能學五眼、六神通。」



20

具壽善現復白佛言：「云何菩薩摩訶薩能如是學三解脫門，亦能學如來

十力乃至十八佛不共法？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知如來十力乃至

十八佛不共法無增無減、無染無淨、無自性、不可得而能修習。善現！是為

菩薩摩訶薩能如是學三解脫門，亦能學如來十力乃至十八佛不共法。」

具壽善現復白佛言：「云何菩薩摩訶薩能如是學三解脫門，亦能學無忘

失法、恒住捨性？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知無忘失法、恒

住捨性無增無減、無染無淨、無自性、不可得而能修習。善現！是為菩薩摩

訶薩能如是學三解脫門，亦能學無忘失法、恒住捨性。」

具壽善現復白佛言：「云何菩薩摩訶薩能如是學三解脫門，亦能學一切

智、道相智、一切相智？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知一切智、道相

智、一切相智無增無減、無染無淨、無自性、不可得而能修習。善現！是為

菩薩摩訶薩能如是學三解脫門，亦能學一切智、道相智、一切相智。」

具壽善現復白佛言：「云何菩薩摩訶薩能如是學三解脫門，亦能學成熟

有情、嚴淨佛土？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知成熟有情、嚴

淨佛土無增無減、無染無淨、無自性、不可得而能修習。善現！是為菩薩摩

訶薩能如是學三解脫門，亦能學成熟有情、嚴淨佛土。」

具壽善現復白佛言：「云何菩薩摩訶薩能如是學三解脫門，亦能學諸餘

無量無邊佛法？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實知諸餘無量無邊

佛法無增無減、無染無淨、無自性、不可得而能修習。善現！是為菩薩摩訶

薩能如是學三解脫門，亦能學諸餘無量無邊佛法。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，

如實了知色等諸法各各差別不相雜亂，將無以色乃至以識壞法界耶？將無以

眼處乃至以意處壞法界耶？將無以色處乃至以法處壞法界耶？將無以眼界乃



21

至以意界壞法界耶？將無以色界乃至以法界壞法界耶？將無以眼識界乃至以

意識界壞法界耶？將無以眼觸乃至以意觸壞法界耶？將無以眼觸為緣所生諸

受乃至以意觸為緣所生諸受壞法界耶？將無以地界乃至以識界壞法界耶？ 將

無以因緣乃至以增上緣壞法界耶？將無以從緣所生諸法壞法界耶？將無以無

明乃至以老死壞法界耶？將無以內空乃至以無性自性空壞法界耶？將無以真

如乃至以不思議界壞法界耶？將無以苦、集、滅、道聖諦壞法界耶？將無以

布施波羅蜜多乃至以般若波羅蜜多壞法界耶？將無以四靜慮、四無 量、四無

色定壞法界耶？將無以四念住乃至以八聖道支壞法界耶？將無以空、無相、

無願解脫門壞法界耶？將無以八解脫、八勝處、九次第定、十遍處壞法界

耶？將無以淨觀地乃至以如來地壞法界耶？將無以極喜地乃至以法雲地壞法

界耶？將無以一切陀羅尼門、三摩地門壞法界耶？將無以五眼、六神通壞法

界耶？將無以如來十力乃至以十八佛不共法壞法界耶？將無以三十二大士

相、八十隨好壞法界耶？將無以無忘失法、恒住捨性壞法界耶？ 將無以一切

智、道相智、一切相智壞法界耶？將無以預流果乃至以獨覺菩提壞法界耶？

將無以一切菩薩摩訶薩行壞法界耶？將無以諸佛無上正等菩提壞法界耶？將

無以一切智智壞法界耶？何以故？世尊！法界無二無差別故。」

佛告善現：「若離法界餘法可得，可言彼法能壞法界；然離法界無法可

得，故無餘法能壞法界。所以者何？諸佛、菩薩、獨覺、聲聞知離法界無法

可得，既知無法離於法界，亦不為他施設宣說，是故法界無能壞者。如是，

善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，應學法界無二、無別、不可壞

相。」

具壽善現復白佛言：「若菩薩摩訶薩欲學法界，當於何學？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩欲學法界，當於一切法學。所以者何？善

現！以一切法皆入法界故。」具壽善現復白佛言：「何因緣故，說一切法皆

入法界？」

佛告善現：「若佛出世、若不出世，諸法法爾皆入法界無差別相，不由

佛說。所以者何？善現！若善法非善法、若有記法無記法、若有漏法無漏

法、若世間法出世間法、若有為法無為法，如是等一切法，無不皆入無相、

無為、性空法界。是故，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，欲學法



22

界當學一切法，若學一切法即是學法界。」

具壽善現復白佛言：「若一切法皆入法界無二無別，諸菩薩摩訶薩云何

當學般若波羅蜜多乃至布施波羅蜜多？云何當學初靜慮乃至第四靜慮？云何

當學慈無量乃至捨無量？云何當學空無邊處定乃至非想非非想處定？云何當

學四念住乃至八聖道支？云何當學空、無相、無願解脫門？云何當學八解脫

乃至十遍處？云何當學極喜地乃至法雲地？云何當學一切陀羅尼門、三摩地

門？云何當學內空乃至無性自性空？云何當學真如乃至不思議界？云何當學

苦、集、滅、道聖諦？云何當學五眼、六神通？云何當學如來十力乃至十八

佛不共法？云何當學無忘失法、恒住捨性？云何當學一切智、道相智、一切

相智？云何當學成滿三十二大士相、八十隨好？云何當學成滿剎帝利大族、

婆羅門大族、長者大族、居士大族？云何當學成滿四大王眾天乃至他化自在

天？云何當學成滿梵眾天乃至廣果天？云何當學成滿無想有情天法而不樂生

彼？云何當學成滿淨居天法而不樂生彼？云何當學空無邊處天法乃至非想非

非想處天法而不樂生彼？云何當學初發菩提心乃至第十發菩提心？云何當學

趣證菩薩正性離生？云何當學一切聲聞及獨覺地而不作證？云何當學成熟有

情、嚴淨佛土？云何當學諸陀羅尼及無礙辯？云何當學一切菩薩摩訶薩道及

佛無上正等菩提，如是學已知一切法一切種相，便能證得一切智智？

「世尊！非法界中有如是等種種分別，將無菩薩摩訶薩眾由此分別行於

顛倒，無戲論中起諸戲論。何以故？真法界中都無分別戲論事故。

「世尊！法界非色、受、想、行、識，亦不離色、受、想、行、識；

色、受、想、行、識即是法界，法界即是色、受、想、行、識。

「世尊！法界非眼處乃至意處，亦不離眼處乃至意處；眼處乃至意處即是法

界，法界即是眼處乃至意處。

「世尊！法界非色處乃至法處，亦不離色處乃至法處；色處乃至法處即是法

界，法界即是色處乃至法處。

「世尊！法界非眼界乃至意界，亦不離眼界乃至意界；眼界乃至意界即是法

界，法界即是眼界乃至意界。

「世尊！法界非色界乃至法界，亦不離色界乃至法界；色界乃至法界即是法

界，法界即是色界乃至法界。



23

「世尊！法界非眼識界乃至意識界，亦不離眼識界乃至意識界；眼識界

乃至意識界即是法界，法界即是眼識界乃至意識界。

「世尊！法界非眼觸乃至意觸，亦不離眼觸乃至意觸；眼觸乃至意觸即

是法界，法界即是眼觸乃至意觸。

「世尊！法界非眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸受，亦不離眼觸

為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸受；眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生

諸受即是法界，法界即是眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸受。

「世尊！法界非地界乃至識界，亦不離地界乃至識界；地界乃至識界即

是法界，法界即是地界乃至識界。

「世尊！法界非因緣乃至增上緣，亦不離因緣乃至增上緣；因緣乃至增

上緣即是法界，法界即是因緣乃至增上緣。

「世尊！法界非從緣所生諸法，亦不離從緣所生諸法；從緣所生諸法即是法

界，法界即是從緣所生諸法。

「世尊！法界非無明乃至老死，亦不離無明乃至老死；無明乃至老死即是法

界，法界即是無明乃至老死。

「世尊！法界非布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多，亦不離布施波羅蜜多

乃至般若波羅蜜多；布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多即是法界，法界即是布

施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多。

「世尊！法界非四靜慮、四無量、四無色定，亦不離四靜慮、四無量、

四無色定；四靜慮、四無量、四無色定即是法界，法界即是四靜慮、四無

量、四無色定。

「世尊！法界非四念住乃至八聖道支，亦不離四念住乃至八聖道支；四

念住乃至八聖道支即是法界，法界即是四念住乃至八聖道支。

「世尊！法界非空、無相、無願解脫門，亦不離空、無相、無願解脫

門；空、無相、無願解脫門即是法界，法界即是空、無相、無願解脫門。

「世尊！法界非內空乃至無性自性空，亦不離內空乃至無性自性空；內空乃

至無性自性空即是法界，法界即是內空乃至無性自性空。

「世尊！法界非苦、集、滅、道聖諦，亦不離苦、集、滅、道聖諦；苦、



24

集、滅、道聖諦即是法界，法界即是苦、集、滅、道聖諦。

「世尊！法界非八解脫乃至十遍處，亦不離八解脫乃至十遍處；八解脫乃至

十遍處即是法界，法界即是八解脫乃至十遍處。

「世尊！法界非淨觀地乃至如來地，亦不離淨觀地乃至如來地；淨觀地乃至

如來地即是法界，法界即是淨觀地乃至如來地。

「世尊！法界非極喜地乃至法雲地，亦不離極喜地乃至法雲地；極喜地乃至

法雲地即是法界，法界即是極喜地乃至法雲地。

「世尊！法界非一切陀羅尼門、三摩地門，亦不離一切陀羅尼門、三摩

地門；一切陀羅尼門、三摩地門即是法界，法界即是一切陀羅尼門、三摩地

門。

「世尊！法界非五眼、六神通，亦不離五眼、六神通；五眼、六神通即

是法界，法界即是五眼、六神通。

「世尊！法界非如來十力乃至十八佛不共法，亦不離如來十力乃至十八

佛不共法；如來十力乃至十八佛不共法即是法界，法界即是如來十力乃至十

八佛不共法。

「世尊！法界非無忘失法、恒住捨性，亦不離無忘失法、恒住捨性；無

忘失法、恒住捨性即是法界，法界即是無忘失法、恒住捨性。

「世尊！法界非一切智、道相智、一切相智，亦不離一切智、道相智、

一切相智；一切智、道相智、一切相智即是法界，法界即是一切智、道相

智、一切相智。

「世尊！法界非三十二大士相、八十隨好，亦不離三十二大士相、八十

隨好；三十二大士相、八十隨好即是法界，法界即是三十二大士相、八十隨

好。

「世尊！法界非預流果乃至獨覺菩提，亦不離預流果乃至獨覺菩提；預

流果乃至獨覺菩提即是法界，法界即是預流果乃至獨覺菩提。

「世尊！法界非一切菩薩摩訶薩行、諸佛無上正等菩提，亦不離一切菩

薩摩訶薩行、諸佛無上正等菩提；一切菩薩摩訶薩行、諸佛無上正等菩提即

是法界，法界即是一切菩薩摩訶薩行、諸佛無上正等菩提。



25

「世尊！法界非善、非善法，亦不離善、非善法；善、非善法即是法

界，法界即是善、非善法。

「世尊！法界非有記、無記法，亦不離有記、無記法；有記、無記法即是法

界，法界即是有記、無記法。

「世尊！法界非有漏、無漏法，亦不離有漏、無漏法；有漏、無漏法即是法

界，法界即是有漏、無漏法。

「世尊！法界非世間、出世間法，亦不離世間、出世間法；世間、出世

間法即是法界，法界即是世間、出世間法。」

「世尊！法界非有為、無為法，亦不離有為、無為法；有為、無為法即

是法界，法界即是有為、無為法。」

佛告善現：「如是！如是！如汝所說。真法界中無一切種分別戲論。法

界非色、受、想、行、識，亦不離色、受、想、行、識；法界即色、受、

想、行、識，色、受、想、行、識即法界。如是乃至法界非有為、無為法，

亦不離有為、無為法；法界即有為、無為法，有為、無為法即法界。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，若見有法離法界

者，便非正趣所求無上正等菩提。是故，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅

蜜多時，不見有法離真法界。

「善現當知！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，知一切法即真法界，

方便善巧無名相法，為諸有情寄名相說，謂此是色、受、想、行、識，此是

眼處乃至意處，此是色處乃至法處，此是眼界乃至意界，此是色界乃至法

界，此是眼識界乃至意識界，此是眼觸乃至意觸，此是眼觸為緣所生諸受乃

至意觸為緣所生諸受，此是地界乃至識界，此是因緣乃至增上緣，此是從緣

所生諸法，此是無明乃至老死，此是善法、非善法，此是有記法、無記法，

此是有漏法、無漏法，此是世間法、出世間法，此是有為法、無為法，此是

布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多，此是四靜慮、四無量、四無色定，此是四

念住乃至八聖道支，此是空、無相、無願解脫門，此是內空乃至無性自性

空，此是真如乃至不思議界，此是苦、集、滅、道聖諦，此是八解脫乃至十

遍處，此是淨觀地乃至如來地，此是極喜地乃至法雲地，此是一切陀羅尼

門、三摩地門，此是五眼、六神通，此是如來十力乃至十八佛不共法，此是



26

無忘失法、恒住捨性，此是一切智、道相智、一切相智，此是三十二大士

相、八十隨好，此是預流果乃至獨覺菩提，此是一切菩薩摩訶薩行，此是諸

佛無上正等菩提。

「如工幻師或彼弟子，執持少物於眾人前幻作種種異類色相。謂或幻作

男女、大小；或復幻作象、馬、牛、羊、駝、驢、雞等種種禽獸；或復幻作

城邑、聚落、園林、池沼，種種莊嚴甚可愛樂；或復幻作衣服、飲食、房

舍、臥具、花香、瓔珞，種種珍寶、財穀、庫藏；或復幻作無量種類伎樂俳

優，令無量人歡娛受樂；或復幻作種種形相令行布施，或令持戒，或令安

忍，或令精進，或令習定，或令修慧；或復現生剎帝利大族乃至居士大族；

或復幻作諸山、大海、妙高山王、輪圍山等；或復現生四大王眾天乃至他化

自在天；或復現生梵眾天乃至色究竟天；或復現生空無邊處天乃至非想非非

想處天；或復現作預流、一來、不還、阿羅漢、獨覺；或復現作菩薩摩訶

薩，從初發心修行布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多，修行四靜慮、四無 量、

四無色定，修行四念住乃至八聖道支，修行空、無相、無願解脫門，學住內

空乃至無性自性空，學住真如乃至不思議界，學住苦、集、滅、道聖諦，趣

入菩薩正性離生，修行極喜地乃至法雲地，引發種種殊勝神通，放大光明照

諸世界，成熟有情、嚴淨佛土，遊戲一切靜慮、解脫、等持、等 至、諸陀羅

尼及三摩地，修行種種諸佛功德；或復幻作如來形像，具三十二大丈夫相，

八十隨好圓滿莊嚴，成就十力、四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、

大捨、十八佛不共法、無忘失法、恒住捨性、一切智、道相智、一切相智等

無量無邊不可思議殊勝功德。

「善現！如是幻師或彼弟子為惑他故，在眾人前幻作此等諸幻化事，其

中無智男女大小見是事已，咸驚歎言：『奇哉！此人妙解眾伎，能作種種甚

希有事，乃至能作如來之身，相好莊嚴具諸功德，令眾歡樂自顯伎能。』其

中有智見此事已，作是思惟：『甚為神異！如何此人能現是事，其中雖無實

事可得，而令愚人迷謬歡悅，於無實物起實物想？』唯有智者了達皆空，雖

有見聞而無執著。

大般若波羅蜜多經卷第四百七十二



27

大般若波羅蜜多經卷第四百七十三

三藏法師玄奘奉 詔譯

第二分善達品第七十七之三

「如是，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，雖不見法界離諸法

有，不見諸法離法界有，不見有情及彼施設實事可得，而能發生方便善巧，

自修行六波羅蜜多，亦勸他修行六波羅蜜多，無倒稱揚修行六波羅蜜多法，

歡喜讚歎修行六波羅蜜多者；自受持十善業道，亦勸他受持十善業道，無倒

稱揚受持十善業道法，歡喜讚歎受持十善業道者；自受持五戒，亦勸他受持

五戒，無倒稱揚受持五戒法，歡喜讚歎受持五戒者；自受持八戒，亦勸他受

持八戒，無倒稱揚受持八戒法，歡喜讚歎受持八戒者；自受持出家戒，亦勸

他受持出家戒，無倒稱揚受持出家戒法，歡喜讚歎受持出家戒者；自修行四

靜慮，亦勸他修行四靜慮，無倒稱揚修行四靜慮法，歡喜讚歎修行四靜慮

者；自修行四無量，亦勸他修行四無量，無倒稱揚修行四無量法，歡喜讚歎

修行四無量者；自修行四無色定，亦勸他修行四無色定，無倒稱揚修行四無

色定法，歡喜讚歎修行四無色定者；自修行四念住乃至八聖道支，亦勸他修

行四念住乃至八聖道支，無倒稱揚修行四念住乃至八聖道支法，歡喜讚歎修

行四念住乃至八聖道支者；自修行空、無相、無願解脫門，亦勸他修行空、

無相、無願解脫門，無倒稱揚修行空、無相、無願解脫門法，歡喜讚歎修行

空、無相、無願解脫門者；自安住內空乃至無性自性空，亦勸他安住內空乃

至無性自性空，無倒稱揚安住內空乃至無性自性空法，歡喜讚歎安住內空乃

至無性自性空者；自安住真如乃至不思議界，亦勸他安住真如乃至不思議

界，無倒稱揚安住真如乃至不思議界法，歡喜讚歎安住真如乃至不思議界

者；自安住苦、集、滅、道聖諦，亦勸他安住苦、集、滅、道聖諦，無倒稱

揚安住苦、集、滅、道聖諦法，歡喜讚歎安住苦、集、滅、道聖諦者；自修

行八解脫，亦勸他修行八解脫，無倒稱揚修行八解脫法，歡喜讚歎修行八解

脫者；自修行八勝處，亦勸他修行八勝處，無倒稱揚修行八勝處法，歡喜讚

歎修行八勝處者；自修行九次第定，亦勸他修行九次第定， 無倒稱揚修行九

次第定法，歡喜讚歎修行九次第定者；自修行十遍處，亦勸他修行十遍處，



28

無倒稱揚修行十遍處法，歡喜讚歎修行十遍處者；自修行菩薩十地，亦勸他

修行菩薩十地，無倒稱揚修行菩薩十地法，歡喜讚歎修行菩薩十地者；自修

行一切陀羅尼門，亦勸他修行一切陀羅尼門，無倒稱揚修行一切陀羅尼門

法，歡喜讚歎修行一切陀羅尼門者；自修行一切三摩地門，亦勸他修行一切

三摩地門，無倒稱揚修行一切三摩地門法，歡喜讚歎修行一切三摩地門者；

自圓滿五眼，亦勸他圓滿五眼，無倒稱揚圓滿五眼法，歡喜讚歎圓滿五眼

者；自圓滿六神通，亦勸他圓滿六神通，無倒稱揚圓滿六神通法，歡喜讚歎

圓滿六神通者；自圓滿如來十力，亦勸他圓滿如來十力，無倒稱揚圓滿如來

十力法，歡喜讚歎圓滿如來十力者；自圓滿四無所 畏，亦勸他圓滿四無所

畏，無倒稱揚圓滿四無所畏法，歡喜讚歎圓滿四無所畏者；自圓滿四無礙

解，亦勸他圓滿四無礙解，無倒稱揚圓滿四無礙解 法，歡喜讚歎圓滿四無礙

解者；自圓滿大慈、大悲、大喜、大捨，亦勸他圓滿大慈、大悲、大喜、大

捨，無倒稱揚圓滿大慈、大悲、大喜、大捨法， 歡喜讚歎圓滿大慈、大悲、

大喜、大捨者；自圓滿十八佛不共法，亦勸他圓滿十八佛不共法，無倒稱揚

圓滿十八佛不共法法，歡喜讚歎圓滿十八佛不共法者；自圓滿無忘失法，亦

勸他圓滿無忘失法，無倒稱揚圓滿無忘失法法，歡喜讚歎圓滿無忘失法者；

自圓滿恒住捨性，亦勸他圓滿恒住捨性，無倒稱揚圓滿恒住捨性法，歡喜讚

歎圓滿恒住捨性者；自圓滿一切智，亦勸他圓滿一切智，無倒稱揚圓滿一切

智法，歡喜讚歎圓滿一切智者；自圓滿道相智，亦勸他圓滿道相智，無倒稱

揚圓滿道相智法，歡喜讚歎圓滿道相智者；自圓滿一切相智，亦勸他圓滿一

切相智，無倒稱揚圓滿一切相智法，歡喜讚歎圓滿一切相智者；自圓滿三十

二大士相、八十隨好，亦勸他圓滿三十二大士相、八十隨好，無倒稱揚圓滿

三十二大士相、八十隨好法，歡喜讚歎圓滿三十二大士相、八十隨好者。

「善現！若真法界初、中、後際有差別者，則諸菩薩摩訶薩行深般若波

羅蜜多時，不能施設方便善巧，為諸有情說真法界，嚴淨佛土、成熟有情，

修諸菩薩摩訶薩行，證得無上正等菩提，能盡未來利樂一切。以真法界初、

中、後際常無差別，是故菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，能善施設方便善

巧，為諸有情說真法界，嚴淨佛土、成熟有情，修諸菩薩摩訶薩行，證得無

上正等菩提，能盡未來利樂一切。」



29

第二分實際品第七十八之一

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！若諸有情、有情施設俱畢竟不可得，

諸菩薩摩訶薩為誰故行甚深般若波羅蜜多？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩但以實際為量故行甚深般若波羅蜜多。善現

當知！若有情際異實際者，諸菩薩摩訶薩則不應行甚深般若波羅蜜多，以有

情際不異實際，是故菩薩摩訶薩眾為諸有情行深般若波羅蜜多。復次，善！

諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，以不壞實際法，安立有情令住實際。」

具壽善現復白佛言：「若有情際即是實際，云何菩薩摩訶薩行深般若波

羅蜜多時，以不壞實際法，安立有情令住實際？世尊！若菩薩摩訶薩行深般

若波羅蜜多時，安立有情令住實際，則為安立實際令住實際。世尊！若菩薩

摩訶薩行深般若波羅蜜多時，安立實際令住實際，則為安立自性令住自性，

然理不應安立自性令住自性，云何可說諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，

以不壞實際法，安立有情令住實際？」

佛告善現：「不可安立實際令住實際，亦不可安立自性令住自性，然諸

菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，有方便善巧故，能安立有情令住實際，而

有情際不異實際，有情際與實際無二無二處。」

具壽善現復白佛言：「何等名為諸菩薩摩訶薩方便善巧？諸菩薩摩訶薩

行深般若波羅蜜多時，由此方便善巧力故，安立有情令住實際，而能不壞實

際之相？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，成就如是方便善巧，

由此方便善巧力故，安立有情令住布施。既安立已，為說布施前、後、中際

無差別相，謂作是言：『如是布施前、後、中際無不皆空，施者、受者、施

所得果亦復皆空，如是一切於實際中都無所有、皆不可得。汝等勿執布施、

施者、受者、施果各各有異，汝等若能不執布施、施者、受者、施果各異，

所修施福則趣甘露得甘露果，定以甘露而作後邊。』

「復作是言：『汝等用此所修布施，勿取色乃至識，勿取眼處乃至意

處，勿取色處乃至法處，勿取眼界乃至意界，勿取色界乃至法界，勿取眼識



30

界乃至意識界，勿取眼觸乃至意觸，勿取眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所

生諸受，勿取地界乃至識界，勿取因緣乃至增上緣，勿取從緣所生諸法，勿

取無明乃至老死，勿取布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多，勿取四靜慮、四無

量、四無色定，勿取四念住乃至八聖道支，勿取空、無相、無願解脫門，勿

取內空乃至無性自性空，勿取真如乃至不思議界，勿取苦、集、滅、道聖

諦，勿取八解脫乃至十遍處，勿取淨觀地乃至如來地，勿取極喜地乃至法雲

地，勿取一切陀羅尼門、三摩地門，勿取五眼、六神通，勿取如來十力乃至

十八佛不共法，勿取三十二大士相、八十隨好，勿取無忘失法、恒住捨 性，

勿取一切智、道相智、一切相智，勿取預流果乃至獨覺菩提，勿取一切菩薩

摩訶薩行，勿取諸佛無上正等菩提，勿取善、非善法，勿取有記、無記法，

勿取有漏、無漏法，勿取世間、出世間法，勿取有為、無為法。所以者何？

一切布施布施性空，一切施者施者性空，一切受者受者性空，一切

施果施果性空，空中布施、施者、受者及諸施果皆不可得。何以故？如

是諸法差別自性皆畢竟空，畢竟空中如是諸法不可得故。由此諸法不可得

故， 餘所取法亦不可得。』

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，成就如是方便善

巧，由此方便善巧力故，安立有情令住淨戒。既安立已，復作是言：『汝等

今者於諸有情應深慈愍，離斷生命，廣說乃至應離邪見修行正見。所以者

何？如是諸法都無自性，汝等不應分別執著。汝等復應如實觀察，何法名生

欲斷其命？復以何緣而斷彼命？廣說乃至何法名為所邪見境欲起邪見？復以

何緣而起邪見？如是一切自性皆空。』

「善現！是菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，成就如是方便善巧，能善

成熟諸有情類，以無量門為說布施及淨戒果俱不可得，令知布施及淨戒果自

性皆空。彼既了知所修布施及淨戒果自性空已，能於其中不生執著，由不執

著心無散亂，無散亂故能發妙慧，由此妙慧永斷隨眠及諸纏已，入無餘依般

涅槃界。

「善現！如是依世俗說不依勝義。所以者何？空中無有少法可得，若已

涅槃、若當涅槃、若今涅槃、若涅槃者、若由此故得般涅槃，如是一切都無

所有、皆畢竟空，畢竟空性即是涅槃，離此涅槃無別有法。



31

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，成就如是方便善

巧，由此方便善巧力故，見諸有情心多瞋忿，深生慈愍方便教誡，作如是

言：

『汝等今者應修安忍樂安忍法，調伏其心受安忍行。汝所瞋法自性皆

空，云何於中而生瞋忿？汝等復應如實觀察，我由何法而生瞋忿？誰能瞋

忿？瞋忿於誰？如是諸法皆本性空，本性空法未曾不空。如是空性非佛所

作，非菩薩作，非獨覺作，非聲聞作，亦非天、龍、諸神、藥叉、健達縛、

阿素 洛、揭路荼、緊捺洛、莫呼洛伽、人非人作，亦非四大王眾天乃至他化

自在天作，亦非梵眾天乃至色究竟天作，亦非空無邊處天乃至非想非非想處

天作。汝等復應如實觀察，如是瞋忿由何而生？為屬於誰？復於誰起？當獲

何果？現得何利？是一切法皆本性空，非空性中有所瞋忿，故應安忍以自饒

益。』

「如是，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，成就最勝方便善

巧，安立有情於性空理、性空因果，漸以無上正等菩提示現、勸導、讚勵、

慶 喜，令善安住速能證得。善現！如是依世俗說不依勝義。所以者何？本性

空中能得、所得、得處、得時一切非有。善現當知！是名實際本性空理。諸

菩薩摩訶薩為欲饒益諸有情故，依此實際本性空理行深般若波羅蜜多，不得

有情及彼施設。何以故？善現！以一切法離有情故，有情離故法不可得， 法

及有情相待立故。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，成就如是方便善

巧，由此方便善巧力故，見諸有情身心懈怠退失精進，方便勸導令其發起身

心精進修諸善法，作如是言：『諸善男子！應深信受本性空中無懈怠法、無

懈怠者、無懈怠處、無懈怠時、無由此法發生懈怠，如是一切本性皆空不越

空理。汝等應發身心精進，捨諸懈怠勤修善法，謂修布施波羅蜜多乃至般若

波羅蜜多，若修四靜慮、四無量、四無色定，若修四念住乃至八聖道支，若

修空、無相、無願解脫門，若住內空乃至無性自性空，若住真如乃至不思議

界，若住苦、集、滅、道聖諦，若修八解脫乃至十遍處，若修淨觀地乃至如

來地，若修極喜地乃至法雲地，若修一切陀羅尼門、三摩地門，若修五眼、

六神通，若修如來十力乃至十八佛不共法，若修三十二大士相、八十隨好，



32

若修無忘失法、恒住捨性，若修一切智、道相智、一切相智，若修預流果乃

至獨覺菩提，若修一切菩薩摩訶薩行，若修諸佛無上正等菩提，若修諸餘無

量佛法，應勤精進勿生懈怠，若生懈怠受苦無窮。諸善男子！是一切法皆本

性空無諸障礙，汝等應觀本性空理無障礙中無懈怠法、無懈怠者， 此處、

時、緣亦不可得。』

「如是，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，成就殊勝方便善

巧，安立有情令住諸法本性空理，雖令安住而無二想。所以者何？本性空理

無二無別，非無二法可於其中而作二想。

「復次，善現！是菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，依本性空教誡教授諸

有情類令勤修學，謂作是言：『諸善男子！汝於善法當勤精進，若修布施波

羅蜜多乃至般若波羅蜜多時，於此諸法不應思惟二、不二相；若修四靜慮、

四無量、四無色定時，於此諸法不應思惟二、不二相；若修四念住乃至八聖

道支時，於此諸法不應思惟二、不二相；若修空、無相、無願解脫門時，於

此諸法不應思惟二、不二相；若住內空乃至無性自性空時，於此諸法不應思

惟二、不二相；若住真如乃至不思議界時，於此諸法不應思惟二、不二相；

若住苦、集、滅、道聖諦時，於此諸法不應思惟二、不二相；若修八解脫乃

至十遍處時，於此諸法不應思惟二、不二相；若修淨觀地乃至如來地時，不

應思惟二、不二相；若修極喜地乃至法雲地時，於此諸法不應思惟 二、不二

相；若修一切陀羅尼門、三摩地門時，於此諸法不應思惟二、不二相；若修

五眼、六神通時，於此諸法不應思惟二、不二相；若修如來十力乃至十八佛

不共法時，於此諸法不應思惟二、不二相；若修三十二大士相、八十隨好

時，於此諸法不應思惟二、不二相；若修無忘失法、恒住捨性 時，於此諸法

不應思惟二、不二相；若修一切智、道相智、一切相智時，於此諸法不應思

惟二、不二相；若修預流果乃至獨覺菩提時，於此諸法不應思惟二、不二

相；若修一切菩薩摩訶薩行、諸佛無上正等菩提時，於此諸法不應思惟二、

不二相；若修諸餘無量佛法時，於此諸法不應思惟二、不二相。何以故？善

男子！如是諸法皆本性空，本性空理不應思惟二、不二故。』

「如是，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，成就殊勝方便善巧，

行菩薩行成熟有情，諸有情類既成熟已，隨其所應漸次安立，或令住預流



33

果， 或令住一來果，或令住不還果，或令住阿羅漢果，或令住獨覺菩提，或

令住菩薩勝位，或令住無上正等菩提。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，成就如是方便善

巧，由此方便善巧力故，見諸有情心多散亂，於諸欲境不攝諸根，發起種種

不寂靜業，見已方便令入勝定，謂作是言：『來！善男子！汝應修習勝三摩

地，勿起散亂及勝定想。所以者何？是一切法皆本性空，本性空中無法可

得、可名散亂或名一心。汝等若能住此勝定，所作善事皆速成滿，亦隨所欲

住本性空。何等名為所作善事？謂起勝淨身、語、意業，若修布施波羅蜜多

乃至般若波羅蜜多，若修四念住乃至八聖道支，若修空、無相、無願解脫

門，若住內空乃至無性自性空，若住真如乃至不思議界，若住苦、集、滅、

道聖諦，若修四靜慮、四無量、四無色定，若修八解脫乃至十遍處，若修淨

觀地乃至如來地，若趣菩薩正性離生，若修極喜地乃至法雲地，若修一切陀

羅尼門、三摩地門，若修五眼、六神通，若修如來十力乃至十八佛不共法，

若修三十二大士相、八十隨好，若修無忘失法、恒住捨性，若修一切智、道

相智、一切相智，若修聲聞道、獨覺道、菩薩道、如來道，若修預流果乃至

獨覺菩提，若修菩薩摩訶薩行及佛無上正等菩提，若成熟有情、嚴淨佛土。

如是一切勝淨善法，由勝定力皆速成辦，及隨所願住本性空。』

「如是，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多方便善巧，從初發心乃

至究竟，求作善利常無間斷，為欲利樂諸有情故，從一佛土至一佛土，親近

供養諸佛世尊，於諸佛所聽受正法，捨身受身經無量劫，乃至無上正等菩

提，於其中間終不忘失。是菩薩摩訶薩得陀羅尼諸根無減。所以者何？是菩

薩摩訶薩恒具善修一切智智，諸有所作能善思惟。由具善修一切智智，諸有

所作能善思惟，於一切道悉能修習，謂聲聞道、若獨覺道、若菩薩道、若諸

佛道、若勝天道、若勝人道、若諸菩薩勝神通道。是菩薩摩訶薩由住殊勝神

通道故，常作有情諸利樂事，雖經諸趣生死輪迴，而勝神通常無退減。由無

退減異熟神通，常作自他勝饒益事。如是，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波

羅蜜多，住本性空方便善巧，能善利樂諸有情類，疾證無上正等菩提。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，成就如是方便善

巧，由此方便善巧力故住本性空，見諸有情智慧薄少，愚癡顛倒造諸惡業，



34

方便引入甚深般若波羅蜜多，作如是言：『來！善男子！應修般若波羅蜜

多，觀一切法本性空寂，汝等若能修此般若波羅蜜多，觀一切法本性空寂，

諸所修行身、語、意業，皆趣甘露得甘露果，定以甘露而作後邊。諸善男

子！是一切法皆本性空，本性空中有情及法雖不可得，而所修行亦無退失。

何以故？善男子！本性空理非增非減，本性空中亦無增減法。所以者何？本

性空理無性為性，離諸分別絕諸戲論，故於此中無增減法，由此所作亦無退

失。是故汝等應修般若波羅蜜多，觀本性空作所應作。』如是，善現！諸菩

薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，方便善巧教誡教授諸有情類，令入般若波羅蜜

多住本性空修諸善業。

「善現！是菩薩摩訶薩如是教誡教授有情常無懈廢，謂自常行十善業

道，亦勸他常行十善業道；自常受持五近事戒，亦勸他常受持五近事戒；自

常受持八近住戒，亦勸他常受持八近住戒；自常受持出家戒，亦勸他常受持

出家戒；自常修行四靜慮、四無量、四無色定，亦勸他常修行四靜慮、四無

量、四無色定；自常修行四念住乃至八聖道支，亦勸他常修行四念住乃至八

聖道支；自常修行空、無相、無願解脫門，亦勸他常修行空、無相、無願解

脫門；自常修行布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多，亦勸他常修行布施波羅蜜

多乃至般若波羅蜜多；自常安住內空乃至無性自性空，亦勸他常安住內空乃

至無性自性空；自常安住真如乃至不思議界，亦勸他常安住真如乃至不思議

界；自常安住苦、集、滅、道聖諦，亦勸他常安住苦、集、滅、道聖諦；自

常修行八解脫乃至十遍處，亦勸他常修行八解脫乃至十遍處；自常修行諸菩

薩地，亦勸他常修行諸菩薩地；自常修行一切陀羅尼門、三摩地 門，亦勸他

常修行一切陀羅尼門、三摩地門；自常修學五眼、六神通，亦勸他常修學五

眼、六神通；自常修學如來十力乃至十八佛不共法，亦勸他常修學如來十力

乃至十八佛不共法；自常修學三十二大士相、八十隨好，亦勸他常修學三十

二大士相、八十隨好；自常修學無忘失法、恒住捨性，亦勸他常修學無忘失

法、恒住捨性；自常修學一切智、道相智、一切相智，亦勸他常修學一切

智、道相智、一切相智；自常發起預流果智乃至獨覺菩提 智，而不住預流果

乃至獨覺菩提，亦勸他常發起預流果智乃至獨覺菩提智，或令住預流果乃至

獨覺菩提；自常發起諸菩薩摩訶薩行，亦勸他常發起諸菩薩摩訶薩行；自常



35

發起諸佛無上正等菩提道，亦勸他常發起諸佛無上正等菩提道。

「如是，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，方便善巧自修善業

常無懈廢，教誡教授諸有情類令修善業常無懈廢。善現！是名諸菩薩摩訶薩

行深般若波羅蜜多時方便善巧。由此方便善巧力故，安立有情於實際中，而

能不壞實際之相。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！若一切法皆本性空，本性空中有情及

法俱不可得，由此於中亦無非法，云何菩薩摩訶薩為有情類求證無上正等菩

提，欲盡未來常作饒益？」

佛告善現：「如是！如是！如汝所說。諸所有法皆本性空，本性空中有

情及法俱不可得，由此於中亦無非法。善現當知！若一切法非本性空，諸菩

薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不應安住本性空理，求證無上正等菩提，為

饒益有情說本性空法。以一切法皆本性空，是故菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜

多時，住一切法本性空理，求證無上正等菩提，為饒益有情說本性空法。

「善現！何等諸法本性皆空，而諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如

實了知本性空已，住本性空為他說法？善現！色乃至識本性皆空，眼處乃至

意處本性皆空，色處乃至法處本性皆空，眼界乃至意界本性皆空，色界乃至

法界本性皆空，眼識界乃至意識界本性皆空，眼觸乃至意觸本性皆空，眼觸

為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸受本性皆空，地界乃至識界本性皆空，因

緣乃至增上緣本性皆空，從緣所生諸法本性皆空，無明乃至老死本性皆 空，

布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多本性皆空，四靜慮、四無量、四無色定本性

皆空，四念住乃至八聖道支本性皆空，空、無相、無願解脫門本性皆空，內

空乃至無性自性空本性皆空，真如乃至不思議界本性皆空，苦、集、滅、道

聖諦本性皆空，八解脫乃至十遍處本性皆空，淨觀地乃至如來地本性皆空，

極喜地乃至法雲地本性皆空，一切陀羅尼門、三摩地門本性皆空，五眼、六

神通本性皆空，如來十力乃至十八佛不共法本性皆空，三十二大士相、八十

隨好本性皆空，無忘失法、恒住捨性本性皆空，一切智、道相智、一切相智

本性皆空，預流果乃至獨覺菩提本性皆空，一切菩薩摩訶薩行本性皆空，諸

佛無上正等菩提本性皆空，永斷一切煩惱習氣相續本性皆空。諸菩薩摩訶薩

行深般若波羅蜜多時，如實了知色等諸蘊乃至永斷一切煩惱習氣相續本性空



36

已，住本性空為諸有情宣說如是本性空法。

「復次，善現！若內空性本性不空，若外空、內外空、空空、大空、勝

義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散無散空、本性空、自共相空、

一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空性亦本性不空者，則諸

菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不應為諸有情說一切法皆本性空，若作是

說壞本性空。然本性空理不可壞，非常非斷。所以者何？本性空理無方無

處，無所從來亦無所去。如是空理亦名法住，此中無法、無聚無散、無減無

增、無生無滅、無淨無不淨，是一切法本所住性。諸菩薩摩訶薩安住其中，

求趣無上正等菩提，不見有法有所求趣，不見有法無所求趣，以一切法都無

所住故名法住。諸菩薩摩訶薩安住此中行深般若波羅蜜多，見一切法本性空

已，定於無上正等菩提得不退轉。所以者何？是菩薩摩訶薩不見有法能為障

礙，見一切法無障礙故，便於無上正等菩提不生疑惑，故不退轉。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩住一切法本性空中，觀本性空都無所得，

謂我、有情、命者、生者、養者、士夫、補特伽羅、意生、儒童、作者、受

者、知者、見者皆不可得，色乃至識亦不可得，眼處乃至意處亦不可得，色

處乃至法處亦不可得，眼界乃至意界亦不可得，色界乃至法界亦不可得， 眼

識界乃至意識界亦不可得，眼觸乃至意觸亦不可得，眼觸為緣所生諸受乃至

意觸為緣所生諸受亦不可得，地界乃至識界亦不可得，因緣乃至增上緣亦不

可得，從緣所生諸法亦不可得，無明乃至老死亦不可得，布施波羅蜜多乃至

般若波羅蜜多亦不可得，內空乃至無性自性空亦不可得，真如乃至不思議界

亦不可得，苦、集、滅、道聖諦亦不可得，四念住乃至八聖道支亦不可得，

四靜慮、四無量、四無色定亦不可得，八解脫乃至十遍處亦不可 得，空、無

相、無願解脫門亦不可得，淨觀地乃至如來地亦不可得，極喜地乃至法雲地

亦不可得，一切陀羅尼門、三摩地門亦不可得，五眼、六神通亦不可得，如

來十力乃至十八佛不共法亦不可得，無忘失法、恒住捨性亦不可得，一切

智、道相智、一切相智亦不可得，預流果乃至獨覺菩提亦不可得，一切菩薩

摩訶薩行亦不可得，諸佛無上正等菩提亦不可得，善法、非善法亦不可得，

有記法、無記法亦不可得，有漏法、無漏法亦不可得，世間法、出世間法亦

不可得，有為法、無為法亦不可得，三十二大士相、八十隨好亦不可得。



37

大般若波羅蜜多經卷第四百七十三

大般若波羅蜜多經卷第四百七十四

三藏法師玄奘奉 詔譯

第二分實際品第七十八之二

「善現當知！如有如來、應、正等覺化作四眾，所謂苾芻、苾芻尼、鄔

波索迦、鄔波斯迦，假使化佛或經一劫或一劫餘為彼四眾宣說正法，於意云

何？如是化眾頗有能得或預流果、或一來果、或不還果、或阿羅漢果、或獨

覺菩提，或得無上正等菩提記不？」

善現對曰：「不也！世尊！何以故？是諸化眾都無實事，非無實法可有

得果、可得受記。」

佛告善現：「諸法亦爾，皆本性空都無實事，於中何等菩薩摩訶薩為何

等有情說何等法，可令證得或預流果、或一來果、或不還果、或阿羅漢果、

或獨覺菩提，或得受無上正等菩提記？

「善現當知！諸菩薩摩訶薩雖為有情宣說空法，而諸有情實不可得，哀

愍彼墮顛倒法故，拔濟令住無顛倒法。無顛倒者謂無分別，無分別者無顛倒

故，若有分別則有顛倒，彼等流故。

「善現當知！顛倒即是無顛倒法，無顛倒中無我、無有情，廣說乃至無

知者、無見者，亦無色、受、想、行、識，亦無眼處乃至意處，亦無色處乃

至法處，亦無眼界乃至意界，亦無色界乃至法界，亦無眼識界乃至意識界，

亦無眼觸乃至意觸，亦無眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸受，亦無地

界乃至識界，亦無因緣乃至增上緣，亦無從緣所生諸法，亦無無明乃至老

死，亦無布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多，亦無內空乃至無性自性空，亦無

真如乃至不思議界，亦無苦、集、滅、道聖諦，亦無四念住乃至八聖道支，

亦無四靜慮、四無量、四無色定，亦無八解脫乃至十遍處，亦無空、無 相、

無願解脫門，亦無淨觀地乃至如來地，亦無極喜地乃至法雲地，亦無一切陀

羅尼門、三摩地門，亦無五眼、六神通，亦無如來十力乃至十八佛不共法，



38

亦無三十二大士相、八十隨好，亦無無忘失法、恒住捨性，亦無一切智、道

相智、一切相智，亦無預流果乃至獨覺菩提，亦無一切菩薩摩訶薩行，亦無

諸佛無上正等菩提。

「善現！此無所有即本性空，諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，安住

此中見諸有情墮顛倒想，方便善巧令得解脫，謂令解脫無我我想、無有情有

情想，廣說乃至無知者知者想、無見者見者想，亦令解脫無常常想、無樂樂

想、無我我想、不淨淨想，亦令解脫無色、受、想、行、識色、受、想、

行、識想，亦令解脫無眼處乃至意處眼處乃至意處想，亦令解脫無色處乃至

法處色處乃至法處想，亦令解脫無眼界乃至意界眼界乃至意界想，亦令解脫

無色界乃至法界色界乃至法界想，亦令解脫無眼識界乃至意識界眼識界乃至

意識界想，亦令解脫無眼觸乃至意觸眼觸乃至意觸想，亦令解脫無眼觸為緣

所生諸受乃至意觸為緣所生諸受眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸受

想，亦令解脫無地界乃至識界地界乃至識界想，亦令解脫無因緣乃至增上緣

因緣乃至增上緣想，亦令解脫無從緣所生諸法從緣所生諸法想，亦令解脫無

無明乃至老死無明乃至老死想，亦令解脫無布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多

布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多想，亦令解脫無內空乃至無性自性空內空乃

至無性自性空想，亦令解脫無真如乃至不思議界真如乃至不思議界想，亦令

解脫無苦、集、滅、道聖諦苦、集、滅、道聖諦想，亦令解脫無四念住乃至

八聖道支四念住乃至八聖道支想，亦令解脫無四靜慮、四無量、四無色定四

靜慮、四無量、四無色定想，亦令解脫無八解脫乃至十遍處八解脫乃至十遍

處想，亦令解脫無空、無相、無願解脫門空、無相、無願解脫門想，亦令解

脫無淨觀地乃至如來地淨觀地乃至如來地想，亦令解脫無極喜地乃至法雲地

極喜地乃至法雲地想，亦令解脫無一切陀羅尼門、三摩地門一切陀羅尼門、

三摩地門想，亦令解脫無五眼、六神通五眼、六神通想，亦令解脫無如來十

力乃至十八佛不共法如來十力乃至十八佛不共法想，亦令解脫無三十二大士

相、八十隨好三十二大士相、八十隨好想，亦令解脫無無忘失法、恒住捨性

無忘失法、恒住捨性想，亦令解脫無一切智、道相智、一切相智一切智、道

相智、一切相智想，亦令解脫無預流果乃至獨覺菩提預流果乃至獨覺菩提

想，亦令解脫無一切菩薩摩訶薩行一切菩薩摩訶薩行 想，亦令解脫無諸佛無



39

上正等菩提諸佛無上正等菩提想，亦令解脫五取蘊等諸有漏法，亦令解脫四

念住等諸無漏法。所以者何？四念住等諸無漏法， 非如勝義無生無滅、無相

無為、無戲論無分別，是故亦應解脫。彼法真勝義者即本性空，此本性空即

是諸佛所證無上正等菩提。

「善現當知！此中無我乃至見者可得，亦無色乃至識可得，亦無眼處乃

至意處可得，亦無色處乃至法處可得，亦無眼界乃至意界可得，亦無色界乃

至法界可得，亦無眼識界乃至意識界可得，亦無眼觸乃至意觸可得，亦無眼

觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸受可得，亦無地界乃至識界可得，亦無

因緣乃至增上緣可得，亦無從緣所生諸法可得，亦無無明乃至老死可得，亦

無布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多可得，亦無內空乃至無性自性空可得， 亦

無真如乃至不思議界可得，亦無苦、集、滅、道聖諦可得，亦無四念住乃至

八聖道支可得，亦無四靜慮、四無量、四無色定可得，亦無八解脫乃至十遍

處可得，亦無空、無相、無願解脫門可得，亦無淨觀地乃至如來地可得，亦

無極喜地乃至法雲地可得，亦無一切陀羅尼門、三摩地門可得，亦無五眼、

六神通可得，亦無如來十力乃至十八佛不共法可得，亦無三十二大士相、八

十隨好可得，亦無無忘失法、恒住捨性可得，亦無一切智、道相 智、一切相

智可得，亦無預流果乃至獨覺菩提可得，亦無一切菩薩摩訶薩行可得，亦無

諸佛無上正等菩提可得。

「善現當知！諸菩薩摩訶薩不為無上正等菩提道故求趣無上正等菩提，

但為諸法本性空故求趣無上正等菩提。是本性空前、後、中際常本性空，未

曾不空。諸菩薩摩訶薩住本性空波羅蜜多，為欲度脫諸有情類執有情想及法

想故行道相智。是菩薩摩訶薩行道相智時，即得一切道，謂聲聞道、若獨覺

道、若菩薩道、若諸佛道。

「善現當知！是菩薩摩訶薩於一切道得圓滿已，便能成熟所化有情，亦

能嚴淨所求佛土，留諸壽行趣證無上正等菩提。既證無上正等菩提，能令佛

眼常無斷壞。何謂佛眼？謂本性空。過去未來現在諸佛住十方界為諸有情宣

說正法，無不皆以此本性空而為佛眼。

「善現當知！定無諸佛離本性空而出世者，諸佛出世無不皆說本性空

義，所化有情要聞佛說本性空理，乃入聖道得聖道果，離本性空無別方便。



40

「是故，善現！諸菩薩摩訶薩欲證無上正等菩提，應正安住本性空理，

修行六種波羅蜜多及餘菩薩摩訶薩行。若正安住本性空理，修行六種波羅蜜

多及餘菩薩摩訶薩行，終不退失一切智智，常能利樂一切有情。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！諸菩薩摩訶薩甚為希有，雖行一切法

皆本性空，而於本性空常無失壞，謂不執色乃至識異本性空，亦不執眼處乃

至意處異本性空，亦不執色處乃至法處異本性空，亦不執眼界乃至意界異本

性空，亦不執色界乃至法界異本性空，亦不執眼識界乃至意識界異本性空，

亦不執眼觸乃至意觸異本性空，亦不執眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生

諸受異本性空，亦不執地界乃至識界異本性空，亦不執因緣乃至增上緣異本

性空，亦不執從緣所生諸法異本性空，亦不執無明乃至老死異本性空，亦不

執布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多異本性空，亦不執內空乃至無性自性空異

本性空，亦不執真如乃至不思議界異本性空，亦不執苦、集、滅、道聖諦異

本性空，亦不執四念住乃至八聖道支異本性空，亦不執四靜慮、四無量、四

無色定異本性空，亦不執八解脫乃至十遍處異本性空，亦不執空、無相、無

願解脫門異本性空，亦不執淨觀地乃至如來地異本性空，亦不執極喜地乃至

法雲地異本性空，亦不執一切陀羅尼門、三摩地門異本性空，亦不執五眼、

六神通異本性空，亦不執如來十力乃至十八佛不共法異本性空， 亦不執三十

二大士相、八十隨好異本性空，亦不執無忘失法、恒住捨性異本性空，亦不

執一切智、道相智、一切相智異本性空，亦不執預流果乃至獨覺菩提異本性

空，亦不執一切菩薩摩訶薩行異本性空，亦不執諸佛無上正等菩提異本性

空。

「世尊！色即是本性空，本性空即是色，如是乃至諸佛無上正等菩提即

是本性空，本性空即是諸佛無上正等菩提。」佛告善現：「如是！如是！如

汝所說。諸菩薩摩訶薩甚為希有，雖行一切法皆本性空，而於本性空常無失

壞。

「善現當知！色不異本性空，本性空不異色，色即是本性空，本性空即

是色，如是乃至諸佛無上正等菩提不異本性空，本性空不異諸佛無上正等菩

提，諸佛無上正等菩提即是本性空，本性空即是諸佛無上正等菩提。

「善現當知！若色異本性空，本性空異色，色非本性空，本性空非色，



41

如是乃至諸佛無上正等菩提異本性空，本性空異諸佛無上正等菩提，諸佛無

上正等菩提非本性空，本性空非諸佛無上正等菩提者，則諸菩薩摩訶薩行深

般若波羅蜜多時，不應觀一切法皆本性空，亦不應能證得一切智智。以色不

異本性空，本性空不異色，色即是本性空，本性空即是色，如是乃至諸佛無

上正等菩提不異本性空，本性空不異諸佛無上正等菩提，諸佛無上正等菩提

即是本性空，本性空即是諸佛無上正等菩提故，諸菩薩摩訶薩行深般若波羅

蜜多時，觀一切法皆本性空，而能證得一切智智。所以者何？離本性空無有

一法是實、是常、可壞、可斷，本性空中亦無一法是實、是常、可壞、可

斷，但諸愚夫迷謬顛倒起別異想，謂分別色異本性空，或分別受、想、行、

識異本性空，如是乃至或分別一切菩薩摩訶薩行異本性空，或分別諸佛無上

正等菩提異本性空。是諸愚夫分別諸法與本性空有差別故，不如實知色，不

如實知受、想、行、識。由不知故便執著色，執著受、想、行、識。由執著

故便於色計我、我所，於受、想、行、識計我、我所。由妄計故著內外物，

受後身色、受、想、行、識，由此不能解脫諸趣生老病死愁憂苦惱，往來三

有輪轉無窮。

「由此因緣，諸菩薩摩訶薩住本性空波羅蜜多，行深般若波羅蜜多，不

執受色，亦不壞色若空不空；不執受受、想、行、識，亦不壞受、想、行、

識若空不空。如是乃至不執受一切菩薩摩訶薩行，亦不壞一切菩薩摩訶薩行

若空若不空；不執受諸佛無上正等菩提，亦不壞諸佛無上正等菩提若空若不

空。所以者何？色不壞空，空不壞色，謂此是色，此是空；受、想、行、識

不壞空，空不壞受、想、行、識，謂此是受、想、行、識，此是空。如是乃

至一切菩薩摩訶薩行不壞空，空不壞一切菩薩摩訶薩行，謂此是一切菩薩摩

訶薩行，此是空；諸佛無上正等菩提不壞空，空不壞諸佛無上正等菩 提，謂

此是諸佛無上正等菩提，此是空。譬如虛空不壞虛空，內虛空界不壞外虛空

界，外虛空界不壞內虛空界。如是，善現！色不壞空，空不壞色； 受、想、

行、識不壞空，空不壞受、想、行、識。所以者何？如是諸法俱無自性，不

可分別，謂此是空，此是不空。如是乃至一切菩薩摩訶薩行不壞空，空不壞

一切菩薩摩訶薩行；諸佛無上正等菩提不壞空，空不壞諸佛無上正等菩提。

所以者何？如是諸法俱無自性，不可分別，謂此是空，此是不空。」



42

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！若一切法皆本性空，都無差別，諸菩

薩摩訶薩為住何處發趣無上正等菩提？諸佛無上正等菩提無二行相，非二行

相能證無上正等菩提，唯願世尊哀愍為說！」

佛告善現：「如是！如是！如汝所說。諸佛無上正等菩提無二行相，非

二行相能證無上正等菩提。所以者何？菩提無二亦無分別，若於菩提行於二

相有分別者，必不能證所求無上正等菩提。

「善現當知！諸菩薩摩訶薩不於菩提行於二相，亦不分別，都無所住，

發趣無上正等菩提。諸菩薩摩訶薩於一切法不行二相，亦不分別，都無所

行， 則能證得所求無上正等菩提。

「善現當知！諸菩薩摩訶薩所求無上正等菩提，非行二相而能證得。諸

菩薩摩訶薩所有菩提都無所行，謂不於色行，亦不於受、想、行、識行，如

是乃至不於一切菩薩摩訶薩行行，亦不於諸佛無上正等菩提行。所以者何？

諸菩薩摩訶薩所有菩提，不緣名聲執我、我所，謂不作是念：『我行於色，

我行於受、想、行、識。』如是乃至不作是念：『我行於一切菩薩摩訶薩

行，我行於諸佛無上正等菩提。』

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩所有菩提，非取故行，非捨故行。」

具壽善現白言：「世尊！若菩薩摩訶薩所有菩提，非取故行，非捨故

行，諸菩薩摩訶薩所有菩提當何處行？」佛告善現：「於意云何？如來化身

所有菩提當何處行？為取故行？為捨故行？」

善現對曰：「不也！世尊！如來化身實無所有，如何可說所有菩提有所

行處若取、若捨？」佛告善現：「於意云何？諸阿羅漢夢中菩提當何處行？

為取故行？為捨故行？」

善現對曰：「不也！世尊！諸阿羅漢諸漏永盡，惛沈睡眠蓋纏俱滅，畢

竟無夢，云何當有夢中菩提有所行處若取、若捨？」

佛告善現：「如是！如是！如汝所說。諸阿羅漢畢竟無夢，惛沈睡眠分

別盡故，諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，所有菩提亦復如是，非取故行，

非捨故行，都無行處，達一切法本性空故。」

具壽善現復白佛言：「若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多所有菩提，非取



43

故行，非捨故行，都無行處，謂不行於色，亦不行於受、想、行、識，如是

乃至不行於一切菩薩摩訶薩行，亦不行於諸佛無上正等菩提者，豈不菩薩摩

訶薩為欲饒益諸有情故，不行布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多，不行內空乃

至無性自性空，不行真如乃至不思議界，不行苦、集、滅、道聖諦，不行四

念住乃至八聖道支，不行四靜慮、四無量、四無色定，不行八解脫乃至十遍

處，不行空、無相、無願解脫門，不行極喜地乃至法雲地，不行一切陀羅尼

門、三摩地門，不行五眼、六神通，不行如來十力乃至十八佛不共法， 不行

三十二大士相、八十隨好，不行無忘失法、恒住捨性，不行一切智、道相

智、一切相智，不住菩薩殊勝神通成熟有情、嚴淨佛土，而得無上正等菩

提？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩所有菩提雖無行處，而諸菩薩摩訶薩為欲饒

益諸有情故，要行布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多，如是乃至要行一切智、

道相智、一切相智，要住菩薩殊勝神通成熟有情、嚴淨佛土，乃得無上正等

菩提。」

具壽善現復白佛言：「諸菩薩摩訶薩所有菩提若無行處，將無菩薩摩訶

薩為欲饒益諸有情故，不住布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多久修令滿，如是

乃至不住一切智、道相智、一切相智久修令滿，不住菩薩殊勝神通成熟有

情、嚴淨佛土久修令滿，而得無上正等菩提？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩所有菩提雖無行處，而諸菩薩摩訶薩為欲饒

益諸有情故，要住布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多久修令滿，如是乃至要住

一切智、道相智、一切相智久修令滿，要住菩薩殊勝神通成熟有情、嚴淨佛

土久修令滿，乃得無上正等菩提。善現當知！若菩薩摩訶薩修諸善根未總圓

滿，終不能得所求無上正等菩提。

「善現當知！若菩薩摩訶薩欲得無上正等菩提，應住色本性空，應住

受、想、行、識本性空，如是乃至應住一切菩薩摩訶薩行本性空，應住諸佛

無上正等菩提本性空，應住一切法本性空，應住一切有情本性空，修行布施

波羅蜜多乃至般若波羅蜜多令得圓滿，如是乃至修行一切智、道相智、一切

相智令得圓滿，修行菩薩殊勝神通成熟有情、嚴淨佛土令圓滿已，便得無上

正等菩提。



44

「善現當知！是一切法本性空理及諸有情本性空理，最極寂靜，無有少

法能增能減、能生能滅、能斷能常、能染能淨、能得果、能現觀。

「善現當知！諸菩薩摩訶薩依世俗故，說修般若波羅蜜多，如實了知本

性空已，證得無上正等菩提，不依勝義。所以者何？真勝義中無色可得，亦

無受、想、行、識可得，如是乃至無一切菩薩摩訶薩行可得，亦無諸佛無上

正等菩提可得；無行一切菩薩摩訶薩行者可得，亦無行諸佛無上正等菩提者

可得。善現！如是諸法皆依世俗言說施設，不依勝義。

「善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，從初發心雖極猛利為諸有情

行菩提行，而於此心都無所得，於諸有情亦無所得，於大菩提亦無所得，於

佛、菩薩亦無所得，以一切法、一切有情不可得故。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！若一切法都無所有，皆不可得，云何

菩薩摩訶薩行菩提行？云何能得所求無上正等菩提？誰行菩提行？誰復能證

得？」

佛告善現：「於意云何？汝於先時依止斷界，斷諸煩惱得無漏根，住無

間定得預流果，次一來果，次不還果，後阿羅漢果，汝於彼時頗見有情若

心、若道、若諸道果有可得不？」

善現對曰：「不也！世尊！」

佛告善現：「若汝彼時依止斷界，斷諸煩惱得無漏根，於有情心、道及

道果都無所得，云何言得阿羅漢果？」善現對曰：「依世俗說，不依勝

義。」

佛告善現：「如是！如是！如汝所說。諸菩薩摩訶薩亦復如是，依世俗

說行菩提道及得無上正等菩提，不依勝義。

「善現當知！依世俗故假說有色、受、想、行、識，如是乃至依世俗故

假說有一切菩薩摩訶薩行、諸佛無上正等菩提，依世俗故假說有情、菩薩、

諸佛，不依勝義。

「善現當知！諸菩薩摩訶薩不見有法能於無上正等菩提有增有減、有益

有損，以一切法本性空故。

「善現當知！諸菩薩摩訶薩於一切法，觀本性空尚不可得，況初發心而



45

有可得！最初發心尚不可得，況修布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多而有可

得！ 況住內空乃至無性自性空而有可得！況住真如乃至不思議界而有可得！

況住苦、集、滅、道聖諦而有可得！況修四念住乃至八聖道支而有可得！況

修四靜慮、四無量、四無色定而有可得！況修八解脫乃至十遍處而有可得！

況修空、無相、無願解脫門而有可得！況修極喜地乃至法雲地而有可得！況

修一切陀羅尼門、三摩地門而有可得！況修五眼、六神通而有可得！況修如

來十力乃至十八佛不共法而有可得！況修三十二大士相、八十隨好而有可

得！況修無忘失法、恒住捨性而有可得！況修一切智、道相智、一切相智而

有可得！況修一切菩薩摩訶薩行而有可得！況修諸佛無上正等菩提而有可

得！

「善現！諸菩薩摩訶薩於所修住一切佛法若有所得，無有是處。如是，

善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，方便修行大菩提行，證得無上正等

菩提，利樂有情常無間斷。」

第二分無闕品第七十九之一

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！若菩薩摩訶薩雖勤精進修行布施波羅

蜜多乃至般若波羅蜜多，安住內空乃至無性自性空，安住真如乃至不思議

界， 安住苦、集、滅、道聖諦，修行四念住乃至八聖道支，修行四靜慮、四

無量、四無色定，修行八解脫乃至十遍處，修行空、無相、無願解脫門，修

行極喜地乃至法雲地，修行一切陀羅尼門、三摩地門，修行五眼、六神通，

修行如來十力乃至十八佛不共法，修行三十二大士相、八十隨好，修行無忘

失法、恒住捨性，修行一切智、道相智、一切相智，修行一切菩薩摩訶薩

行，修行諸佛無上正等菩提，若菩提道修未圓滿，不能證得所求無上正等菩

提。世尊！云何菩薩摩訶薩修菩提道令得圓滿，能證無上正等菩提？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，具足殊勝方便善巧，

由此方便善巧力故，修行布施波羅蜜多時，不得布施，不得施者，不得受

者， 亦不遠離如是諸法而行布施波羅蜜多，是菩薩摩訶薩如是施時，能具照

明三菩提道，修菩提道速能成就。如是，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅

蜜多，方便善巧修菩提道令得圓滿，能證無上正等菩提。如是，善現！若菩



46

薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，具足殊勝方便善巧，由此方便善巧力故，修

行淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多，廣說乃至修行一切菩薩摩訶薩

行、諸佛無上正等菩提，隨其所應皆當廣說。」

爾時，具壽舍利子白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多

時，勇猛正勤修菩提道？」

佛告舍利子：「若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時方便善巧，不和合

色、受、想、行、識，不離散色、受、想、行、識；不和合眼處乃至意處，

不離散眼處乃至意處；不和合色處乃至法處，不離散色處乃至法處；不和合

眼界乃至意界，不離散眼界乃至意界；不和合色界乃至法界，不離散色界乃

至法界；不和合眼識界乃至意識界，不離散眼識界乃至意識界；不和合眼觸

乃至意觸，不離散眼觸乃至意觸；不和合眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所

生諸受，不離散眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸受；不和合地界乃至

識界，不離散地界乃至識界；不和合因緣乃至增上緣，不離散因緣乃至增上

緣；不和合從緣所生諸法，不離散從緣所生諸法；不和合無明乃至老死，不

離散無明乃至老死。所以者何？如是諸法皆無自性可合、離故。

「舍利子！若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時方便善巧，不和合布施波

羅蜜多乃至般若波羅蜜多，不離散布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多；不和合

內空乃至無性自性空，不離散內空乃至無性自性空；不和合真如乃至不思議

界，不離散真如乃至不思議界；不和合苦、集、滅、道聖諦，不離散苦、

集、滅、道聖諦；不和合四念住乃至八聖道支，不離散四念住乃至八聖道

支；不和合四靜慮、四無量、四無色定，不離散四靜慮、四無量、四無色

定；不和合八解脫乃至十遍處，不離散八解脫乃至十遍處；不和合空、無

相、無願解脫門，不離散空、無相、無願解脫門；不和合淨觀地乃至如來

地，不離散淨觀地乃至如來地；不和合極喜地乃至法雲地，不離散極喜地乃

至法雲地；不和合一切陀羅尼門、三摩地門，不離散一切陀羅尼門、三摩地

門；不和合五眼、六神通，不離散五眼、六神通；不和合如來十力乃至十八

佛不共法，不離散如來十力乃至十八佛不共法；不和合三十二大士相、八十

隨好，不離散三十二大士相、八十隨好；不和合無忘失法、恒住捨性，不離

散無忘失法、恒住捨性；不和合一切智、道相智、一切相智，不離散一切



47

智、道相智、一切相智；不和合預流果乃至獨覺菩提，不離散預流果乃至獨

覺菩提；不和合一切菩薩摩訶薩行，不離散一切菩薩摩訶薩行；不和合諸佛

無上正等菩提，不離散諸佛無上正等菩提。所以者何？如是諸法皆無自性可

合、離故。

「如是，舍利子！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，勇猛正勤修菩提

道。」

時，舍利子復白佛言：「若一切法都無自性可合、離者，云何菩薩摩訶

薩引發般若波羅蜜多於中修學？世尊！若菩薩摩訶薩不學般若波羅蜜多，終

不能得所求無上正等菩提。」

佛告舍利子：「如是！如是！如汝所說。若菩薩摩訶薩不學般若波羅蜜

多，終不能得所求無上正等菩提。舍利子！諸菩薩摩訶薩要學般若波羅蜜

多， 乃能證得所求無上正等菩提。舍利子！諸菩薩摩訶薩所求無上正等菩

提，要有方便善巧乃能證得，非無方便善巧而能證得。

「舍利子！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，若見有法自性可得則應

可取，不見有法自性可得當何所取？所謂不取此是般若波羅蜜多乃至布施波

羅蜜多，此是色乃至識，此是眼處乃至意處，此是色處乃至法處，此是眼界

乃至意界，此是色界乃至法界，此是眼識界乃至意識界，此是眼觸乃至意

觸，此是眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸受，此是地界乃至識界，此

是因緣乃至增上緣，此是從緣所生諸法，此是無明乃至老死，此是內空乃至

無性自性空，此是真如乃至不思議界，此是苦、集、滅、道聖諦，此是四念

住乃至八聖道支，此是四靜慮、四無量、四無色定，此是八解脫乃至十遍

處，此是空、無相、無願解脫門，此是淨觀地乃至如來地，此是極喜地乃至

法雲地，此是一切陀羅尼門、三摩地門，此是五眼、六神通，此是如來十力

乃至十八佛不共法，此是三十二大士相、八十隨好，此是無忘失法、恒住捨

性，此是一切智、道相智、一切相智，此是預流果乃至獨覺菩提，此是一切

菩薩摩訶薩行，此是諸佛無上正等菩提，此是異生、此是聲聞、此是獨覺、

此是菩薩、此是如來。

大般若波羅蜜多經卷第四百七十四



48

大般若波羅蜜多經卷第四百七十五

三藏法師玄奘奉 詔譯

第二分無闕品第七十九之二

「舍利子！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，如實了知一切法性皆不可

取，所謂般若波羅蜜多乃至布施波羅蜜多皆不可取，色乃至識亦不可取，眼

處乃至意處亦不可取，色處乃至法處亦不可取，眼界乃至意界亦不可取，色

界乃至法界亦不可取，眼識界乃至意識界亦不可取，眼觸乃至意觸亦不可

取，眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸受亦不可取，地界乃至識界亦不

可取，因緣乃至增上緣亦不可取，從緣所生諸法亦不可取，無明乃至老死亦

不可取，內空乃至無性自性空亦不可取，真如乃至不思議界亦不可取，苦、

集、滅、道聖諦亦不可取，四念住乃至八聖道支亦不可取，四靜慮、四無

量、四無色定亦不可取，八解脫乃至十遍處亦不可取，空、無相、無願解脫

門亦不可取，淨觀地乃至如來地亦不可取，極喜地乃至法雲地亦不可 取，一

切陀羅尼門、三摩地門亦不可取，五眼、六神通亦不可取，如來十力乃至十

八佛不共法亦不可取，三十二大士相、八十隨好亦不可取，無忘失法、恒住

捨性亦不可取，一切智、道相智、一切相智亦不可取，預流果乃至獨覺菩提

亦不可取，一切菩薩摩訶薩行亦不可取，諸佛無上正等菩提亦不可取，一切

異生、聲聞、獨覺、菩薩、如來亦不可取。

「舍利子！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，如實了知一切法性不可取

故，於一切法得無障礙。舍利子！此不可取波羅蜜多即是無障波羅蜜多，如

是無障波羅蜜多即是般若波羅蜜多，諸菩薩摩訶薩應於中學。舍利子！若菩

薩摩訶薩能於中學，於一切法都無所得，尚不得學，況得無上正等菩提！況

得般若波羅蜜多！況得異生、聲聞、獨覺、菩薩、佛法！何以故？舍利子！

無有少法實有自性，於無自性一切法中，何等是異生法？何等是預流法？ 何

等是一來法？何等是不還法？何等是阿羅漢法？何等是獨覺法？何等是菩薩

法？何等是如來法？舍利子！如是諸法既不可得，依何等法可施設有補特伽

羅？補特伽羅既不可得，云何可說此是異生，此是預流，此是一來，此是不



49

還，此是阿羅漢，此是獨覺，此是菩薩，此是如來？」

時，舍利子白言：「世尊！若一切法都無自性、皆非實有，依何等事而

可了知此是異生，此是異生法？廣說乃至此是如來，此是如來法？」

佛告舍利子：「於汝意云何？為實有色或曾或當如諸愚夫異生執不？為

實有受、想、行、識或曾或當如諸愚夫異生執不？如是乃至為實有一切菩薩

摩訶薩行或曾或當如諸愚夫異生執不？為實有諸佛無上正等菩提或曾或當如

諸愚夫異生執不？為實有異生、預流、一來、不還、阿羅漢、獨覺、菩薩、

如來或曾或當如諸愚夫異生執不？」

舍利子言：「不也！世尊！但由顛倒愚夫異生有如是執。」

佛告舍利子：「諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多方便善巧，雖觀諸法都

無自性、皆非實有，而依世俗求趣無上正等菩提，為諸有情方便宣說，令得

正解離諸顛倒。」

時，舍利子復白佛言：「云何菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時方便善

巧，雖觀諸法都無自性、皆非實有，而依世俗求趣無上正等菩提，為諸有情

方便宣說，令得正解離諸顛倒？」

佛告舍利子：「諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，成就如是方便善

巧，謂都不見有少實法可於中住，由於中住而有罣礙，由罣礙故而有退沒，

由退沒故心便劣弱，心劣弱故便生懈怠。

「舍利子！以一切法都無實事，離我、我所，皆以無性而為自性，本性

空寂、自相空寂，唯有一切愚夫異生迷謬顛倒，執著色蘊乃至識蘊，執著眼

處乃至意處，執著色處乃至法處，執著眼界乃至意界，執著色界乃至法界，

執著眼識界乃至意識界，執著眼觸乃至意觸，執著眼觸為緣所生諸受乃至意

觸為緣所生諸受，執著地界乃至識界，執著因緣乃至增上緣，執著從緣所生

諸法，執著無明乃至老死，執著布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多，執著內空

乃至無性自性空，執著真如乃至不思議界，執著苦、集、滅、道聖諦，執著

四念住乃至八聖道支，執著四靜慮、四無量、四無色定，執著八解脫乃至十

遍處，執著空、無相、無願解脫門，執著淨觀地乃至如來地，執著極喜地乃

至法雲地，執著一切陀羅尼門、三摩地門，執著五眼、六神通，執著如來十

力乃至十八佛不共法，執著三十二大士相、八十隨好，執著無忘失法、恒住



50

捨性，執著一切智、道相智、一切相智，執著預流果乃至獨覺菩 提，執著一

切菩薩摩訶薩行，執著諸佛無上正等菩提，執著異生、預流、一來、不還、

阿羅漢、獨覺、菩薩、如來。

「由是因緣，諸菩薩摩訶薩觀一切法都無實事，離我、我所，皆以無性

而為自性，本性空寂、自相空寂，行深般若波羅蜜多，自立如幻師為有情說

法，諸慳貪者為說布施，諸破戒者為說淨戒，諸忿恚者為說安忍，諸懈怠者

為說精進，諸散亂者為說靜慮，諸愚癡者為說般若。是菩薩摩訶薩安立有

情，令住布施乃至般若波羅蜜多已，復為宣說能出生死殊勝聖法，令諸有情

依之修學，或得預流果，或得一來果，或得不還果，或得阿羅漢果，或得獨

覺菩提，或入菩薩正性離生，或住菩薩摩訶薩地，或證無上正等菩提。」

時，舍利子復白佛言：「諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，云何不名

有所得者？謂諸有情實無所有，而令安住布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多，

復為宣說能出生死殊勝聖法，或令得預流果，乃至或令證得無上正等菩

提。」

佛告舍利子：「諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，於諸有情非有所

得。何以故？舍利子！是菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不見有情少實可

得， 唯有世俗假說有情。舍利子！是菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，安住

二諦為諸有情宣說正法。何謂二諦？一、世俗諦。二、勝義諦。舍利子！雖

二諦中有情施設俱不可得，而諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，方便善巧

為諸有情宣說正法，令諸有情聞正法已，於現法中尚不得我，何況當得所求

果證及能得者！如是，舍利子！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，方便善

巧雖為有情宣說正法，令修正行得所證果，而心於彼都無所得，達一切法不

可得故。」

爾時，具壽舍利子白佛言：「世尊！此諸菩薩摩訶薩雖於諸法不得一

性，不得異性，不得總性，不得別性，而被如是大功德鎧。由被如是大功德

鎧， 不現欲界，不現色界，不現無色界，不現有為界，不現無為界。雖化有

情令出三界，而於有情都無所得，亦復不得有情施設。有情施設不可得故無

縛無脫，無縛脫故無染無淨，無染淨故諸趣差別不可了知，諸趣差別不可了

知故無業無煩惱，無業煩惱故亦無異熟果，既無異熟果如何得有我及有情流



51

轉諸趣現三界等種種差別？」

佛告舍利子：「如是！如是！如汝所說。舍利子！若諸有情先有後無，

菩薩、諸佛應有過失，若諸趣生死先有後無，則菩薩、諸佛亦有過失。先無

後有理亦不然。是故，舍利子！若佛出世、若不出世，法相常住，真如、法

界、不虛妄性終無改轉。以一切法法性、法界、法住、法定、真如、實際、

不虛妄性、不變異性猶如虛空，此中尚無我等可得，況有色等諸法可得！既

無色等諸法可得，云何當有諸趣生死？諸趣生死既不可得，云何當有成熟有

情令其解脫？唯依世俗假說為有。

「舍利子！諸菩薩摩訶薩從過去佛聞一切法自性皆空，但諸有情顛倒執

著，聞已如實繫念思惟。為脫有情顛倒執著，求趣無上正等菩提，於求趣時

不作是念：『我於此法已得當得，令彼有情已度當度所執著處生死眾苦。』

「舍利子！是菩薩摩訶薩為脫有情顛倒執著，被功德鎧大誓莊嚴，勇猛

正勤無所顧戀，不退無上正等菩提，常於菩提不起猶豫，謂：『我當證、不

當證耶？』但正念言：『我定當證所求無上正等菩提，作諸有情真實饒益，

謂令解脫迷謬顛倒諸趣往來受生死苦。』舍利子！諸菩薩摩訶薩雖脫有情迷

謬顛倒諸趣生死而無所得，但依世俗說有是事。

「舍利子！如工幻師或彼弟子，依帝網術化作無量百千俱胝諸有情類，

復化種種上妙飲食施化有情皆令飽滿，作是事已歡喜唱言：『我已獲得廣大

福聚。』於意云何？是工幻師或彼弟子，實令有情得飽滿不？」舍利子言：

「不也！世尊！」

佛告舍利子：「諸菩薩摩訶薩亦復如是，從初發心為欲饒益諸有情故，

修行布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多，安住內空乃至無性自性空，安住真如

乃至不思議界，安住苦、集、滅、道聖諦，修行四念住乃至八聖道支，修行

四靜慮、四無量、四無色定，修行八解脫乃至十遍處，修行空、無相、無願

解脫門，修行極喜地乃至法雲地，修行一切陀羅尼門、三摩地門，修行五

眼、六神通，修行如來十力乃至十八佛不共法，修行三十二大士相、八十隨

好，修行無忘失法、恒住捨性，修行一切智、道相智、一切相智，圓滿菩薩

大菩提道，成熟有情、嚴淨佛土。

「舍利子！諸菩薩摩訶薩雖作是事，而於有情及一切法都無所得，不作



52

是念：『我以此法調伏如是諸有情類，令其遠離顛倒執著，不復輪迴諸趣生

死。』」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！何謂菩薩大菩提道？諸菩薩摩訶薩修

行此道，方便善巧成熟有情、嚴淨佛土，疾證無上正等菩提？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩從初發心，所行布施波羅蜜多乃至般若波羅

蜜多，所行內空乃至無性自性空，所行真如乃至不思議界，所行苦、集、

滅、道聖諦，所行四念住乃至八聖道支，所行四靜慮、四無量、四無色定，

所行八解脫乃至十遍處，所行空、無相、無願解脫門，所行極喜地乃至法雲

地，所行一切陀羅尼門、三摩地門，所行五眼、六神通，所行如來十力乃至

十八佛不共法，所行無忘失法、恒住捨性，所行一切智、道相智、一切相

智，及餘無量無邊佛法，皆是菩薩大菩提道。諸菩薩摩訶薩修行此道，方便

善巧成熟有情、嚴淨佛土，疾證無上正等菩提，而無有情、佛土等想。」

具壽善現復白佛言：「云何菩薩摩訶薩修行布施波羅蜜多時，方便善巧

成熟有情？」

佛告善現：「有菩薩摩訶薩修行布施波羅蜜多時方便善巧，自行布施亦

勸他行布施，慇懃教誡教授彼言：『諸善男子！勿著布施，若著布施當更受

身，若更受身，由斯展轉當受無量猛利大苦。諸善男子！勝義諦中都無布

施，亦無施者、受者、施物及諸施果，如是諸法皆本性空，本性空中無法可

取，諸法空性亦不可取。』如是，善現！諸菩薩摩訶薩修行布施波羅蜜多，

雖於有情自行於施亦勸他施，而於布施、施者、受者、施物、施果皆無所

得，如是布施波羅蜜多名無所得波羅蜜多。善現！是菩薩摩訶薩於此諸法無

所得時，方便善巧能化有情，住預流果、或一來果、或不還果、或阿羅漢

果、或獨覺菩提，或趣無上正等菩提。如是，善現！諸菩薩摩訶薩修行布施

波羅蜜多時，成熟有情令獲勝利。

「善現！是菩薩摩訶薩自行布施，亦勸他行布施，無倒稱揚行布施法，

歡喜讚歎行布施者。善現！是菩薩摩訶薩如是施已，或生剎帝利大族，或生

婆羅門大族，或生長者大族，或生居士大族豐饒財寶，或作小王於小國土富

貴自在，或作大王於大國土富貴自在，或作輪王於四洲界富貴自在。

「是菩薩摩訶薩生如是等諸尊貴處，以四攝事攝諸有情，先教有情安住



53

布施，由施因緣其心調善，漸次令住戒、忍、精進、靜慮、般若，復令安住

四靜慮、四無量、四無色定，復令安住四念住乃至八聖道支，復令安住空、

無相、無願解脫門。是菩薩摩訶薩令諸有情住如是等諸善法已，或令趣入正

性離生，得預流果乃至令得阿羅漢果；或令趣入正性離生，漸次證得獨覺菩

提；或令趣入正性離生，漸次修學諸菩薩地，速趣無上正等菩提。復告彼

言：『諸善男子！當發大願速趣無上正等菩提，作諸有情饒益勝事。諸有情

類虛妄分別所執諸法都無自性，但由顛倒妄執為有，是故汝等常當精勤， 自

除顛倒亦勸他斷，自脫生死亦令他脫，自獲大利亦令他得。』

「善現！諸菩薩摩訶薩常應如是修行布施波羅蜜多，由此布施波羅蜜

多，從初發心乃至究竟不墮惡趣貧賤邊鄙，為欲饒益諸有情故，多生人趣作

轉輪王，富貴自在多所饒益。所以者何？隨業威勢獲如是果。謂彼菩薩作輪

王時，見乞者來便作是念：『我為何事流轉生死作轉輪王，豈我不為饒益有

情住生死中，受斯勝果不為餘事？』作是念已，告乞者言：『隨汝所須皆當

施與，汝取物時如取己物勿作他想。所以者何？我為汝等得饒益故，而受此

身積聚財物，故此財物是汝等有，隨汝自取，若自受用，若轉施他，莫有疑

難。』是菩薩摩訶薩如是憐愍諸有情時，無緣大悲疾得圓滿。由此大悲疾圓

滿故，雖恒饒益無量有情，而於有情都無所得，亦復不得所獲勝果，能如實

知：『但由世俗言說施設，饒益種種諸有情事。』又如實知：『所施設事皆

如谷響，雖現似有而無真實。』由此於法都無所取。

「善現！諸菩薩摩訶薩常應如是修行布施波羅蜜多，謂於有情都無所

顧，乃至能施自身骨肉，況不能捨諸外資具！謂諸資具攝受有情，令速解脫

生老病死。」

具壽善現白佛言：「世尊！何等資具攝受有情，令速解脫生老病死？」

佛告善現：「所謂布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多資具，若內空乃至無

性自性空資具，若真如乃至不思議界資具，若苦、集、滅、道聖諦資具，若

四念住乃至八聖道支資具，若四靜慮、四無量、四無色定資具，若八解脫乃

至十遍處資具，若空、無相、無願解脫門資具，若淨觀地乃至如來地資具，

若極喜地乃至法雲地資具，若一切陀羅尼門、三摩地門資具，若五眼、六神

通資具，若如來十力乃至十八佛不共法資具，若無忘失法、恒住捨性資 具，



54

若一切智、道相智、一切相智資具，若預流果乃至獨覺菩提資具，若一切菩

薩摩訶薩行資具，若諸佛無上正等菩提資具。善現！諸如是等善法資具攝受

有情，令速解脫生老病死，諸菩薩摩訶薩常以如是種種資具攝受有情，令速

解脫生老病死。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩安住布施波羅蜜多，自行布施，勸諸有情

行布施已，若見有情毀犯淨戒，深生憐愍而告之言：『汝等今應受持淨戒，

我當施汝種種資具令無所乏。汝等由乏諸資生具，毀犯淨戒作諸惡業，我當

隨汝所乏資具皆相供給。汝等安住律儀戒已，漸次當能作苦邊際，依三乘法

隨其所應，出離生死至究竟樂。』

「善現！是菩薩摩訶薩安住布施波羅蜜多，自受持淨戒，亦勸他受持淨

戒，無倒稱揚受持淨戒法，歡喜讚歎受持淨戒者。如是，善現！諸菩薩摩訶

薩修行布施波羅蜜多，勸諸有情安住淨戒，解脫一切生老病死，證得究竟利

益安樂。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩安住布施波羅蜜多，若見有情更相瞋忿，

深生憐愍而告之言：『汝等何緣更相瞋忿？汝等若為有所匱乏展轉相緣起諸

惡者，應從我索，我當濟汝，隨汝所須種種資具，皆當施汝令無匱乏。汝等

不應更相瞋忿，應修安忍共起慈心。』善現！是菩薩摩訶薩安住布施波羅蜜

多，勸諸有情修安忍已，欲令堅固復告之言：『瞋忿因緣都無定實，皆從虛

妄分別所生，以一切法本性空故。汝等何緣於無實事妄起瞋忿更相毀害？ 汝

等勿緣虛妄分別，更相瞋忿造諸惡業，當墮地獄、傍生、鬼界及餘惡處受諸

劇苦，其苦楚毒剛強猛利，逼切身心最極難忍。汝等勿執非實有事，妄相瞋

忿作斯惡業，由此惡業尚難可得下劣人身，況得生天，或得值佛聽聞正法如

說修行！汝等應知人身難得，佛世難值，生信復難。汝等今者既具斯事，勿

由忿恚而失好時，若失此時則不可救，是故汝等於諸有情勿起忿恚，當修安

忍。』

「善現！是菩薩摩訶薩安住布施波羅蜜多，自行安忍，亦勸他行安忍，

無倒稱揚行安忍法，歡喜讚歎行安忍者。如是，善現！諸菩薩摩訶薩安住布

施波羅蜜多，勸諸有情修行安忍，諸有情類由斯展轉，漸依三乘而得解脫。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩安住布施波羅蜜多，見諸有情身心懈怠，



55

深生憐愍而告之言：『汝等何緣不勤精進修諸善法而生懈怠？』彼作是言：

『我乏資具，於諸善事不獲勤修。』菩薩告言：『我能施汝所乏資具，

汝應勤修布施、淨戒、安忍等法。』時，諸有情得是菩薩所施資具無所乏

少， 便能發起身心精進，修諸善法速得圓滿。由諸善法得圓滿故，漸次引生

諸無漏法，由無漏法得預流果、或一來果、或不還果、或阿羅漢果、或獨覺

菩提，或有趣入諸菩薩地，漸得無上正等菩提。

「善現！是菩薩摩訶薩安住布施波羅蜜多，自行精進，亦勸他行精進，

無倒稱揚行精進法，歡喜讚歎行精進者。如是，善現！諸菩薩摩訶薩安住布

施波羅蜜多，令諸有情遠離懈怠，勤修諸善疾證解脫，復能利樂諸有情類。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩安住布施波羅蜜多，見諸有情諸根散亂忘

失正念，深生憐愍而告之言：『汝等何緣不修靜慮，散亂失念沈淪生死受苦

無窮？』彼作是言：『我乏資具故，於靜慮不獲勤修。』菩薩告言：『我能

施汝所乏資具，汝等從今不應復起虛妄尋伺，攀緣內外擾亂自心。』時，諸

有情得是菩薩所施資具無所乏少，便能伏斷虛妄尋伺入初靜慮，漸次復入第

二、第三、第四靜慮，依諸靜慮復能引發慈、悲、喜、捨四種無量，靜 慮、

無量為所依止，復能引發四無色定，靜慮、無量、無色調心令柔軟已，修四

念住展轉乃至八聖道支，由此復能引空、無相及無願等殊勝善法，隨其所應

得三乘果。

「善現！是菩薩摩訶薩安住布施波羅蜜多，自修靜慮，亦勸他修靜慮，

無倒稱揚修靜慮法，歡喜讚歎修靜慮者。如是，善現！諸菩薩摩訶薩安住布

施波羅蜜多，勸諸有情遠離散亂，修諸靜慮獲大利樂。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩安住布施波羅蜜多，見諸有情愚癡顛倒，

深生憐愍而告之言：『汝等何緣不修妙慧，愚癡顛倒受苦無窮？』彼作是

言：

『我乏資具故，於妙慧不獲勤修。』菩薩告言：『我能施汝所乏資具，

汝可受之。先修布施、淨戒、安忍、精進、靜慮得圓滿已，應審觀察諸法實

相，修行般若波羅蜜多。謂於爾時，應審觀察為有少法而可得不？謂我、有

情廣說乃至知者、見者為可得不？色乃至識為可得不？眼處乃至意處為可得

不？色處乃至法處為可得不？眼界乃至意界為可得不？色界乃至法界為可得



56

不？眼識界乃至意識界為可得不？眼觸乃至意觸為可得不？眼觸為緣所生諸

受乃至意觸為緣所生諸受為可得不？地界乃至識界為可得不？因緣乃至增上

緣為可得不？從緣所生諸法為可得不？無明乃至老死為可得不？欲 界、色

界、無色界為可得不？布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多為可得不？內空乃至

無性自性空為可得不？真如乃至不思議界為可得不？苦、集、滅、道聖諦為

可得不？四念住乃至八聖道支為可得不？四靜慮、四無量、四無色定為可得

不？八解脫乃至十遍處為可得不？空、無相、無願解脫門為可得不？淨觀地

乃至如來地為可得不？極喜地乃至法雲地為可得不？一切陀羅尼門、三摩地

門為可得不？五眼、六神通為可得不？如來十力乃至十八佛不共法為可得

不？三十二大士相、八十隨好為可得不？無忘失法、恒住捨性為可得不？一

切智、道相智、一切相智為可得不？預流果乃至獨覺菩提為可得不？一切菩

薩摩訶薩行為可得不？諸佛無上正等菩提為可得不？』

「彼諸有情既得資具無所乏少，依菩薩語先修布施、淨戒、安忍、精

進、靜慮，得圓滿已復審觀察諸法實相，修行般若波羅蜜多。審觀察時如先

所 說，諸法實性皆不可得，不可得故無所執著，不執著故不見少法有生有

滅、有染有淨。彼於諸法無所得時，於一切處不起分別，謂不分別此是地

獄、傍生、鬼界、若阿素洛、若人、若天，亦不分別此是持戒、此是犯戒，

亦不分別此是異生、此是聖者、此是預流、此是一來、此是不還、此是阿羅

漢、此是獨覺、此是菩薩、此是佛、此是有為、此是無為。彼由如是無分別

故，隨其所應漸次證得三乘涅槃究竟安樂。

「善現！是菩薩摩訶薩安住布施波羅蜜多，自修般若，亦勸他修般若，

無倒稱揚修般若法，歡喜讚歎修般若者。如是，善現！諸菩薩摩訶薩安住布

施波羅蜜多，勸諸有情勤修般若，令得究竟利益安樂。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩安住布施波羅蜜多，自行布施波羅蜜多乃

至般若波羅蜜多，亦勸他行布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多已，復見有情輪

迴諸趣，受無量苦未得解脫，欲令解脫生死苦故，先以種種資具饒益，後以

出世諸無漏法，方便善巧而攝受之。彼諸有情既得資具無所乏少身心勇決，

能住內空乃至無性自性空，亦能住真如乃至不思議界，亦能住苦、集、滅、

道聖諦，亦能修四念住乃至八聖道支，亦能修四靜慮、四無量、四無色 定，



57

亦能修八解脫乃至十遍處，亦能修空、無相、無願解脫門，亦能修淨觀地乃

至如來地，亦能修極喜地乃至法雲地，亦能修一切陀羅尼門、三摩地門，亦

能修五眼、六神通，亦能修如來十力乃至十八佛不共法，亦能修無忘失法、

恒住捨性，亦能修一切智、道相智、一切相智，亦能修無量無邊諸餘佛法。

彼諸有情，由無漏法所攝受故解脫生死，證得涅槃究竟安樂。

「善現！是菩薩摩訶薩安住布施波羅蜜多，自行種種勝無漏法，亦勸他

行種種勝無漏法，無倒稱揚行種種勝無漏法，歡喜讚歎行種種勝無漏法者。

如是，善現！諸菩薩摩訶薩安住布施波羅蜜多，以無漏法攝受有情，令其解

脫生死眾苦，證得畢竟常樂涅槃，亦能為他作大饒益。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩安住布施波羅蜜多，見諸有情無所依怙，

多諸苦惱眾具匱乏，深生憐愍而安慰言：『我能為汝作所依怙，令汝解脫所

受苦事。汝等所須飲食、衣服、臥具、車乘、舍宅、香花、伎樂、燈明、財

寶、僮僕，及餘種種所須資具，皆隨意索，勿有疑難，我當隨汝所索皆施，

令汝長夜利益安樂。汝等受我所施物時，如取己物莫作他想。所以者何？我

於長夜積聚財物，但為汝等得利樂故。汝等今者以無難心，於此財物隨意受

取，受已先應自正受用修諸善業，後以此物施諸有情亦令修善，謂令修行布

施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多，亦令安住內空乃至無性自性空，亦令安住真

如乃至不思議界，亦令安住苦、集、滅、道聖諦，亦令修行四念住乃至八聖

道支，亦令修行四靜慮、四無量、四無色定，亦令修行八解脫乃至十遍處，

亦令修行空、無相、無願解脫門，亦令修行淨觀地乃至如來地，亦令修行極

喜地乃至法雲地，亦令修行一切陀羅尼門、三摩地門，亦令修行五眼、六神

通，亦令修行如來十力乃至十八佛不共法，亦令修行無忘失法、恒住捨性，

亦令修行一切智、道相智、一切相智，亦令修行諸餘無量無邊佛法。』

「善現！是菩薩摩訶薩如是教導諸有情已，隨其所應復令修習諸無漏

法，住預流果、或一來果、或不還果、或阿羅漢果、或獨覺菩提、或復無上

正等菩提。

「如是，善現！諸菩薩摩訶薩修行布施波羅蜜多，方便善巧成熟有情，

令其解脫惡趣生死，如應證得三乘涅槃，饒益自他究竟安樂。」具壽善現復

白佛言：「云何菩薩摩訶薩修行淨戒波羅蜜多，及餘菩薩大菩提道，方便善



58

巧成熟有情？」

佛告善現：「有菩薩摩訶薩修行淨戒波羅蜜多時，方便善巧見諸有情資

財匱乏，煩惱熾盛不能修善，憐愍告言：『汝等若為資緣匱乏不能修善，我

當施汝種種資緣，汝等勿起煩惱惡業，應正修習布施等善。』是菩薩摩訶薩

安住淨戒波羅蜜多，如應攝受諸有情類，諸慳貪者令修布施，於身、命、財

無所顧惜；諸破戒者令修淨戒，能正受行十善業道，住律儀戒不破不穿，無

穢無雜亦無執取；諸瞋忿者令修安忍；諸懈怠者令修精進；諸散亂者令修靜

慮；諸愚癡者令修妙慧；執諸法者令修法空；無餘種種勝功德者令具修學。

如是，善現！諸菩薩摩訶薩安住淨戒波羅蜜多，成熟有情方便善巧，令其解

脫惡趣生死，如應證得三乘涅槃，饒益自他究竟安樂。

「善現當知！諸菩薩摩訶薩修行餘四波羅蜜多，及餘菩薩大菩提道，一

一皆能方便善巧，以一切善成熟有情，令其解脫惡趣生死，如應證得三乘涅

槃，饒益自他究竟安樂，一一廣說如前布施。」

大般若波羅蜜多經卷第四百七十五



1


	大眾閱藏經典彙編 CBETA2018 版
	佛经安置须知
	读诵佛经须知
	保宁勇禅师示看经警策文
	起诵仪
	请佛发愿
	南无本师释迦牟尼佛南无本师释迦牟尼佛南无本师释迦牟尼佛
	南无香云盖菩萨摩诃萨（三称）


