
1

大眾閱藏經典彙編 CBETA2018版

大般若波羅蜜多經
（六百卷：第 466 卷至第 470 卷）

三藏法師玄奘奉 詔譯



2

佛经安置须知

1. 经典应恭敬放在清净高处以及其他书籍的上面，不可随意

扔放床上、座椅上等不净处。

2. 凡经书等法宝阅毕，可辗转流通，赠送其他道友，不可任

意烧毁或丢弃。

3. 如手捧或装于口袋携带时，不得低于腰部，不可挟腋下。

4. 不得口吹经上灰尘，应以专用净布拭去。

5. 不可在经典所在的地方，有种种污秽行为。

读诵佛经须知

1. 经典乃三世诸佛之师，如来法身舍利，亦当作真佛看，不

可作纸墨等看。礼诵持念，种种修持，皆当以诚敬为主。

2. 不可躺着看经书，以口水沾指翻经页，不可以污手触经。

3. 经书上不可涂写。不得一边散心杂话，一边看经书。

4. 中断不看时，应夹放纸条、书签做记号。不可折页、折角，

或经书面朝下作“人”字形搁置。

保宁勇禅师示看经警策文

夫看经之法后学须知：当净三业。若三业无亏，则百福俱集。三业

者，身、口、意业也。

（一）端身正坐，如对圣容，则身业净也。

（二）口无杂言，断诸嬉笑，则口业净也。

（三）意不散乱，屏息万缘，则意业净也。

内心既寂，外境俱捐。方契悟于真源，庶研穷于法理，可谓水

澄珠莹，云散月明。义海涌于胸襟，智岳凝于耳目。辄莫容易，实

非小缘。心法双忘，自他俱利。若能如是，真报佛恩。



3

起诵仪

请佛发愿

稽首禮諸佛 及法比丘僧 我今為自利 亦利諸有情與諸善

同修 正聞大藏經 傳承三聖學 令正法久住

南无本师释迦牟尼佛南无本
师释迦牟尼佛南无本师释迦
牟尼佛

香赞

（一遍）

炉香乍爇. 法界蒙薰. 诸佛海会悉遥闻. 随处

结祥云.诚意方殷.诸佛现全身.

南无香云盖菩萨摩诃萨（三称）

开经偈

（一遍）

无上甚深微妙法 百千万劫难遭遇我今见

闻得受持 愿解如来真实义

讽诵经时 当愿众生： 顺佛

所说 总持不忘.

（注：此阅藏仪轨可以根据需要自行调整）



4

大般若波羅蜜多經卷第四百六十六

三藏法師玄奘奉 詔譯

第二分漸次品第七十三之二

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！若菩薩摩訶薩於一切法無性性中，起

四靜慮發五神通，證得無上正等菩提具諸功德，安立有情三聚差別，令其獲

得利樂事者，云何初發心菩薩摩訶薩於一切法無性性中，作漸次業、修漸次

學、行漸次行，證得無上正等菩提，作諸有情勝利樂事？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩初發心位，或從佛聞，或復從於多供養佛、

菩薩、獨覺及阿羅漢、不還、一來、預流果等賢聖所聞，謂證諸法無性為性

究竟圓滿方名為佛，漸證諸法無性為性名為菩薩，乃至預流深信諸法無性為

性名賢善士，故一切法及諸有情無不皆以無性為性，法及有情乃至無有如毛

端量自性可得。

「是菩薩摩訶薩聞此事已，作是念言：『若一切法及諸有情皆以無性而

為自性，證得此故說名為佛，乃至預流深信此故名賢善士。我於無上正等菩

提若當證得、若不證得，諸法有情常以無性而為自性故，我定應發趣無上正

等菩提，得菩提已，若諸有情行有想者，方便安立令住無想。』是菩薩摩訶

薩作此念已，求趣無上正等菩提，普為有情得涅槃故，作漸次業、修漸次

學、行漸次行。如過去世諸菩薩摩訶薩求趣無上正等菩提，先學漸次業、

學、行故，證得無上正等菩提。是菩薩摩訶薩亦復如是，先應修學布施波羅

蜜多，次應修學淨戒波羅蜜多，次應修學安忍波羅蜜多，次應修學精進波羅

蜜多，次應修學靜慮波羅蜜多，後應修學般若波羅蜜多。

「善現當知！是菩薩摩訶薩從初發心修學布施波羅蜜多時，應自行布

施，亦勸他行布施，無倒稱揚布施功德，歡喜讚歎行布施者。由此因緣，得

大財位，常行布施離慳悋心，隨諸有情所須飲食、衣服、臥具、瓔珞、香

華、財寶、燈明、車乘、舍宅及餘資具悉皆施與。是菩薩摩訶薩由布施故，

受持戒蘊，生天人中得大尊貴；由施、戒故復得定蘊；由施、戒、定故復得

慧蘊；由施、戒、定、慧故復得解脫蘊；由施、戒、定、慧、解脫故復得解

脫知見蘊；由施乃至解脫智見蘊圓滿故，超諸聲聞及獨覺地，證入菩薩正性



5

離生。既入菩薩正性離生，成熟有情、嚴淨佛土。作此事已，證得無上正等

菩提轉妙法輪，以三乘法安立度脫諸有情類，令出生死證得涅槃。善現！是

菩薩摩訶薩由布施故，雖能如是作漸次業、修漸次學、行漸次行，而於一切

都無所得。所以者何？以一切法無自性故。

「復次，善現！是菩薩摩訶薩從初發心修學淨戒波羅蜜多時，應自行淨

戒，亦勸他行淨戒，無倒稱揚淨戒功德，歡喜讚歎行淨戒者。由此因緣，戒

蘊清淨，生天人中得大尊貴，施貧窮者所須財物。既行施已，安住戒蘊、定

蘊、慧蘊、解脫蘊、解脫智見蘊。由戒、定、慧、解脫、解脫智見蘊清淨

故，超諸聲聞及獨覺地，證入菩薩正性離生。既入菩薩正性離生，成熟有

情、嚴淨佛土。作此事已，證得無上正等菩提轉妙法輪，以三乘法安立度脫

諸有情類，令出生死證得涅槃。善現！是菩薩摩訶薩由淨戒故，雖能如是作

漸次業、修漸次學、行漸次行，而於一切都無所得。所以者何？以一切法無

自性故。

「復次，善現！是菩薩摩訶薩從初發心修學安忍波羅蜜多時，應自行安

忍，亦勸他行安忍，無倒稱揚安忍功德，歡喜讚歎行安忍者。是菩薩摩訶薩

行安忍時，能以資具施諸有情皆令充足。既行施已，安住戒蘊、定蘊、慧

蘊、解脫蘊、解脫智見蘊。由戒、定、慧、解脫、解脫智見蘊清淨故，超諸

聲聞及獨覺地，證入菩薩正性離生。既入菩薩正性離生，成熟有情、嚴淨佛

土。作此事已，證得無上正等菩提轉妙法輪，以三乘法安立度脫諸有情類，

令出生死證得涅槃。善現！是菩薩摩訶薩由安忍故，雖能如是作漸次業、修

漸次學、行漸次行，而於一切都無所得。所以者何？以一切法無自性故。

「復次，善現！是菩薩摩訶薩從初發心修學精進波羅蜜多時，應自於諸

善法發勤精進，亦勸他於諸善法發勤精進，無倒稱揚精進功德，歡喜讚歎行

精進者。是菩薩摩訶薩行精進時，能以資具施諸有情皆令充足。既行施已，

安住戒蘊、定蘊、慧蘊、解脫蘊、解脫知見蘊。由戒、定、慧、解脫、解脫

智見蘊清淨故，超諸聲聞及獨覺地，證入菩薩正性離生。既入菩薩正性離

生，成熟有情、嚴淨佛土。作此事已，證得無上正等菩提轉妙法輪，以三乘

法安立度脫諸有情類，令出生死證得涅槃。善現！是菩薩摩訶薩由精進故，

雖能如是作漸次業、修漸次學、行漸次行，而於一切都無所得。所以者 何？



6

以一切法無自性故。

「復次，善現！是菩薩摩訶薩從初發心修學靜慮波羅蜜多時，應自入四

靜慮、四無量、四無色定，亦勸他入四靜慮、四無量、四無色定，無倒稱揚

四靜慮、四無量、四無色定功德，歡喜讚歎入四靜慮、四無量、四無色定

者。是菩薩摩訶薩行靜慮時，能以資具施諸有情皆令充足。既行施已，安住

戒蘊、定蘊、慧蘊、解脫蘊、解脫智見蘊。由戒、定、慧、解脫、解脫智見

蘊清淨故，超諸聲聞及獨覺地，證入菩薩正性離生。既入菩薩正性離生，成

熟有情、嚴淨佛土。作此事已，證得無上正等菩提轉妙法輪，以三乘法安立

度脫諸有情類，令出生死證得涅槃。善現！是菩薩摩訶薩由靜慮故，雖能如

是作漸次業、修漸次學、行漸次行，而於一切都無所得。所以者何？以一切

法無自性故。

「復次，善現！是菩薩摩訶薩從初發心修學般若波羅蜜多時，以無所得

而為方便，應自行六波羅蜜多，亦勸他行六波羅蜜多，無倒稱揚六波羅蜜多

功德，歡喜讚歎行六波羅蜜多者。是菩薩摩訶薩由於六波羅蜜多方便善巧，

超諸聲聞及獨覺地，證入菩薩正性離生。既入菩薩正性離生，成熟有情、嚴

淨佛土。作此事已，證得無上正等菩提轉妙法輪，以三乘法安立度脫諸有情

類，令出生死證得涅槃。善現！是菩薩摩訶薩由般若故，雖能如是作漸次

業、修漸次學、行漸次行，而於一切都無所得。所以者何？以一切法無自性

故。

「善現！是為初發心菩薩摩訶薩，依學六種波羅蜜多，作漸次業、修漸

次學、行漸次行，與諸有情作利樂事。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩作漸次業、修漸次學、行漸次行時，從初

發心以一切智智相應作意，信解一切法皆以無性而為自性，先應修學佛隨

念， 次應修學法隨念，次應修學僧隨念，次應修學戒隨念，次應修學捨隨

念，後應修學天隨念。

「善現！云何菩薩摩訶薩修學佛隨念？謂菩薩摩訶薩修學佛隨念時，不

應以色思惟如來、應、正等覺，不應以受、想、行、識思惟如來、應、正等

覺。何以故？色乃至識皆無自性，若法無自性則不可念、不可思惟。所以者

何？若無念、無思惟是為佛隨念。



7

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩修學佛隨念時，不應以三十二大士相思惟

如來、應、正等覺，不應以真金色身、常光一尋、八十隨好思惟如來、應、

正等覺。何以故？如是相好、金光色身都無自性，若法無自性則不可念、不

可思惟。所以者何？若無念、無思惟是為佛隨念。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩修學佛隨念時，不應以戒蘊思惟如來、

應、正等覺，不應以定蘊、慧蘊、解脫蘊、解脫智見蘊思惟如來、應、正等

覺。何以故？如是諸蘊皆無自性，若法無自性則不可念、不可思惟。所以者何？

若無念、無思惟是為佛隨念。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩修學佛隨念時，不應以五眼、六神通思惟

如來、應、正等覺，不應以佛十力乃至十八佛不共法思惟如來、應、正等

覺。何以故？如是諸法皆無自性，若法無自性則不可念、不可思惟。所以者

何？若無念、無思惟是為佛隨念。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩修學佛隨念時，不應以無忘失法、恒住捨

性思惟如來、應、正等覺，不應以一切智、道相智、一切相智及餘無量無邊

佛法思惟如來、應、正等覺。何以故？如是諸法皆無自性，若法無自性則不

可念、不可思惟。所以者何？若無念、無思惟是為佛隨念。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩修學佛隨念時，不應以緣性法思惟如來、

應、正等覺，不應以緣起法思惟如來、應、正等覺。何以故？緣性、緣起俱

無自性，若法無自性則不可念、不可思惟。所以者何？若無念、無思惟是為

佛隨念。

「善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，應如是修學佛隨念。若如

是修學佛隨念，是為作漸次業、修漸次學、行漸次行。若菩薩摩訶薩能如是

作漸次業、修漸次學、行漸次行時，則能圓滿四念住乃至八聖道支，亦能圓

滿四靜慮、四無量、四無色定，亦能圓滿八解脫乃至十遍處，亦能圓滿布施

波羅蜜多乃至般若波羅蜜多，亦能圓滿內空乃至無性自性空，亦能圓滿真如

乃至不思議界，亦能圓滿苦、集、滅、道聖諦，亦能圓滿空、無相、無願解

脫門，亦能圓滿諸菩薩地，亦能圓滿一切陀羅尼門、三摩地門，亦能圓滿五

眼、六神通，亦能圓滿如來十力乃至十八佛不共法，亦能圓滿無忘失 法、恒

住捨性，亦能圓滿一切智、道相智、一切相智，由此證得一切智智。善現！



8

是菩薩摩訶薩以一切法無性為性方便力故，覺一切法皆無自性，其中無有想

亦復無無想。善現！諸菩薩摩訶薩應如是修學佛隨念，謂一切法無性性中，

佛尚不可得，況有佛隨念！

「善現！云何菩薩摩訶薩修學法隨念？謂菩薩摩訶薩修學法隨念時，不

應思惟善法非善法，不應思惟有記法無記法，不應思惟世間法出世間法，不

應思惟有愛味法無愛味法，不應思惟有諍法無諍法，不應思惟聖法非聖法，

不應思惟有漏法無漏法，不應思惟墮三界法不墮三界法，不應思惟有為界法

無為界法。何以故？如是諸法皆無自性，若法無自性則不可念、不可思惟。

所以者何？若無念、無思惟是為法隨念。善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅

蜜多時，應如是修學法隨念。若如是修學法隨念，是為作漸次業、修漸次

學、行漸次行。若菩薩摩訶薩能如是作漸次業、修漸次學、行漸次行時， 則

能圓滿四念住，廣說乃至一切相智，由此證得一切智智。善現！是菩薩摩訶

薩以一切法無性為性方便力故，覺一切法皆無自性，其中無有想亦復無無

想。善現！諸菩薩摩訶薩應如是修學法隨念，謂一切法無性性中，法尚不可

得，況有法隨念！

「善現！云何菩薩摩訶薩修學僧隨念？謂菩薩摩訶薩修學僧隨念時，應

作是念：『佛弟子眾具淨戒蘊、定蘊、慧蘊、解脫蘊、解脫智見蘊，四雙八

隻補特伽羅，一切皆是無為所顯，皆以無性而為自性，由此因緣不應思惟。

何以故？如是善士皆無自性，若法無自性則不可念、不可思惟。所以者何？

若無念、無思惟是為僧隨念。』善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，

應如是修學僧隨念。若如是修學僧隨念，是為作漸次業、修漸次學、行漸次

行。若菩薩摩訶薩能如是作漸次業、修漸次學、行漸次行時，則能圓滿四念

住，廣說乃至一切相智，由此證得一切智智。善現！是菩薩摩訶薩以一切法

無性為性方便力故，覺一切法皆無自性，其中無有想亦復無無想。善現！諸

菩薩摩訶薩應如是修學僧隨念，謂一切法無性性中，僧尚不可得，況有僧隨

念！

「善現！云何菩薩摩訶薩修學戒隨念？謂菩薩摩訶薩修學戒隨念時，從

初發心應念聖戒無缺無隙，無瑕無穢，無所取著，應受供養，智者所讚，妙

善受持，妙善究竟，隨順勝定，思惟此戒無性為性，由是因緣不應思惟。何



9

以故？如是聖戒都無自性，若法無自性則不可念、不可思惟。所以者何？若

無念、無思惟是為戒隨念。善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，應如

是修學戒隨念。若如是修學戒隨念，是為作漸次業、修漸次學、行漸次 行。

若菩薩摩訶薩能如是作漸次業、修漸次學、行漸次行時，則能圓滿四念住，

廣說乃至一切相智，由此證得一切智智。善現！是菩薩摩訶薩以一切法無性

為性方便力故，覺一切法皆無自性，其中無有想亦復無無想。善現！諸菩薩

摩訶薩應如是修學戒隨念，謂一切法無性性中，戒尚不可得，況有戒隨念！

「善現！云何菩薩摩訶薩修學捨隨念？謂菩薩摩訶薩修學捨隨念時，從

初發心常應念捨，若念自捨，若念他捨，若念捨財，若念捨法，於捨施位終

不起心：『我能捨施或不捨施。』若捨所有身分肢節，亦不起心：『我能捨

施或不捨施。』亦不思惟所捨所與施福、施果。何以故？如是諸法皆無自

性，若法無自性則不可念、不可思惟。所以者何？若無念、無思惟是為捨隨

念。善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，應如是修學捨隨念。若如是

修學捨隨念，是為作漸次業、修漸次學、行漸次行。若菩薩摩訶薩能如是作

漸次業、修漸次學、行漸次行時，則能圓滿四念住，廣說乃至一切相 智，由

此能證一切智智。善現！是菩薩摩訶薩以一切法無性為性方便力故，覺一切

法皆無自性，其中無有想亦復無無想。善現！諸菩薩摩訶薩應如是修學捨隨

念，謂一切法無性性中，捨尚不可得，況有捨隨念！

「善現！云何菩薩摩訶薩修學天隨念？謂菩薩摩訶薩修學天隨念時，從

初發心應作是念：『四大王眾天乃至他化自在天，由有淨信、戒、聞、捨、

慧，從此命終生彼天處。我今亦有如是淨信、戒、聞、捨、慧，與彼諸天功

德相似。』又作是念：『諸預流等生六欲天，諸不還等生上二界，如是一切

皆不可得、不應思惟。何以故？如是諸天皆無自性，若法無自性則不可念、

不可思惟。所以者何？若無念、無思惟是為天隨念。』善現！諸菩薩摩訶薩

行深般若波羅蜜多時，應如是修學天隨念。若如是修學天隨念，是為作漸次

業、修漸次學、行漸次行。若菩薩摩訶薩能如是作漸次業、修漸次 學、行漸

次行時，則能圓滿四念住，廣說乃至一切相智，由此證得一切智智。善現！

是菩薩摩訶薩以一切法無性為性方便力故，覺一切法皆無自性， 其中無有想

亦復無無想。善現！諸菩薩摩訶薩應如是修學天隨念，謂一切法無性性中，



10

天尚不可得，況有天隨念！

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，若欲圓滿作漸次

業、修漸次學、行漸次行，以一切法無性為性方便力故，應學內空乃至無性

自性空，應學真如乃至不思議界，應學苦、集、滅、道聖諦，應學四念住乃

至八聖道支，應學四靜慮、四無量、四無色定，應學八解脫乃至十遍處，應

學空、無相、無願解脫門，應學布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多，應學菩薩

摩訶薩地，應學一切陀羅尼門、三摩地門，應學五眼、六神通，應學如來十

力乃至十八佛不共法，應學無忘失法、恒住捨性，應學一切智、道相智、一

切相智。

「善現！是菩薩摩訶薩如是修學菩提道時，覺一切法皆以無性而為自

性，於中尚無少念可得，況有念色、受、想、行、識！況有念眼處乃至意

處！況有念色處乃至法處！況有念眼界乃至意界！況有念色界乃至法界！況

有念眼識界乃至意識界！況有念眼觸乃至意觸！況有念眼觸為緣所生諸受乃

至意觸為緣所生諸受！況有念地界乃至識界！況有念因緣乃至增上緣！況有

念無明乃至老死！況有念布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多！況有念內空乃至

無性自性空！況有念真如乃至不思議界！況有念苦、集、滅、道聖諦！況有

念四念住乃至八聖道支！況有念四靜慮、四無量、四無色定！況有念八解脫

乃至十遍處！況有念空、無相、無願解脫門！況有念淨觀地乃至如來地！況

有念極喜地乃至法雲地！況有念一切陀羅尼門、三摩地門！況有念五眼、六

神通！況有念如來十力乃至十八佛不共法！況有念三十二大士相、八十隨

好！況有念無忘失法、恒住捨性！況有念一切智、道相智、一切相智！況有

念預流果乃至獨覺菩提！況有念一切菩薩摩訶薩行！況有念諸佛無上正等菩

提！況有念一切智智！善現！如是諸念及所念法，若少實有，無有是處。

「如是，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，雖作漸次業、修漸

次學、行漸次行，而於其中心皆不轉，以一切法無自性故。」

具壽善現白言：「世尊！若一切法皆無自性，則應無色、受、想、行、

識，乃至應無一切智智，是則應無佛、法、僧寶、道果染淨，亦無得、無現

觀，則一切法皆應是無！」

佛告善現：「於意云何？於一切法無性性中，有性、無性為可得不？」



11

善現對曰：「不也！世尊！」

佛告善現：「若一切法無性性中，有性、無性俱不可得，汝今云何可作

是說：若一切法皆無自性，則應無色、受、想、行、識，乃至應無得及現

觀， 則一切法皆應是無？」

善現白言：「我於是義自無疑惑，但為未來有苾芻等或求聲聞，或求獨

覺，或求佛果，彼作是念：『若一切法皆無自性，誰染？誰淨？誰縛？誰

解？』彼於染、淨、縛、解義中不了知故，毀戒、毀見、毀威儀、毀淨命，

由此當墮三惡趣中，受諸劇苦難得解脫。我觀未來當有如是可怖畏事，故作

是說，然我於此實無疑惑。」

佛告善現：「善哉！善哉！汝今乃能為未來世諸苾芻等作如是問，然一

切法無性性中，若有若無俱不可得。」

第二分無相品第七十四之一

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！若一切法皆以無性而為自性，諸菩薩

摩訶薩見何等義，為欲利益安樂有情，求趣無上正等菩提？」

佛告善現：「以一切法皆以無性而為自性，諸菩薩摩訶薩為欲利益安樂

有情。所以者何？諸有情類具斷、常見，住有所得難可調伏，愚癡顛倒難可

解脫。善現當知！住有所得者由有所得想，無得、無現觀，亦無無上正等菩

提。」

具壽善現復白佛言：「若有所得者無得、無現觀亦無無上正等菩提，無

所得者為有得、有現觀、有無上正等菩提不？」

佛告善現：「若無所得即是得、即是現觀、即是無上正等菩提。所以者

何？以彼不壞法界相故。善現當知！若有於此無所得中欲有所得、欲得現

觀、欲得無上正等菩提，當知彼為欲壞法界。」

具壽善現復白佛言：「若有所得者無得、無現觀亦無無上正等菩提，若

無所得即是得、即是現觀、即是無上正等菩提，無所得中無得、無現觀亦無

無上正等菩提，諸菩薩摩訶薩云何得有初地乃至十地？云何得有無生法忍？

云何得有異熟神通？云何得有異熟布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多？云何得



12

有安住如是異熟生法成熟有情、嚴淨佛土，於諸佛所恭敬供養上妙供具所獲

善根，乃至無上正等菩提與果無盡，展轉乃至般涅槃後，自設利羅及諸弟

子，猶得種種恭敬供養，善根勢力爾乃窮盡？」

佛告善現：「以一切法無所得故，諸菩薩摩訶薩得有初地乃至十地，即

由此故得有無生法忍，即由此故得有異熟神通，即由此故得有異熟布施波羅

蜜多乃至般若波羅蜜多。即由此故得有安住異熟生法成熟有情、嚴淨佛土，

於諸佛所恭敬供養上妙供具所獲善根，乃至無上正等菩提與果無盡，展轉乃

至般涅槃後，自設利羅及諸弟子，猶得種種恭敬供養，善根勢力爾乃窮

盡。」

具壽善現復白佛言：「若一切法皆無所得，布施、淨戒、安忍、精進、

靜慮、般若波羅蜜多及諸神通有何差別？」

佛告善現：「無所得者布施等六波羅蜜多及諸神通皆無差別，為欲令彼

有所得者離諸染著，方便宣說布施等六波羅蜜多及諸神通有差別相。」具壽

善現復白佛言：「以何因緣，無所得者布施等六波羅蜜多及諸神通說無差

別？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不得布施，不得施

者，不得受者，不得所施，不得施果而行布施，不得淨戒而護淨戒，不得安

忍而修安忍，不得精進而勤精進，不得靜慮而入靜慮，不得般若而起般若，

不得神通而發神通，不得四念住乃至八聖道支而修四念住乃至八聖道支，不

得三解脫門而修三解脫門，不得四靜慮、四無量、四無色定而修四靜慮、四

無量、四無色定，不得八解脫乃至十遍處而修八解脫乃至十遍處，不得菩薩

地而修菩薩地，不得陀羅尼門、三摩地門而修陀羅尼門、三摩地門，不得五

眼、六神通而修五眼、六神通，不得如來十力乃至十八佛不共法而修如來十

力乃至十八佛不共法，不得無忘失法、恒住捨性而修無忘失法、恒住捨性，

不得一切智、道相智、一切相智而修一切智、道相智、一切相智，不得有情

而成熟有情，不得佛土而嚴淨佛土，不得一切佛法而證無上正等菩提。如

是，善現！諸菩薩摩訶薩應行無所得甚深般若波羅蜜多，若菩薩摩訶薩能行

無所得甚深般若波羅蜜多，一切惡魔及魔眷屬皆不能壞。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多



13

時，一心現起則能攝受六波羅蜜多，亦能攝受四靜慮、四無量、四無色定，

亦能攝受三十七菩提分法，亦能攝受三解脫門，亦能攝受八解脫乃至十遍

處，亦能攝受一切陀羅尼門、三摩地門，亦能攝受五眼、六神通，亦能攝受

如來十力乃至十八佛不共法，亦能攝受無忘失法、恒住捨性，亦能攝受一切

智、道相智、一切相智，亦能攝受三十二大士相、八十隨好？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，所修布施乃至般若波

羅蜜多，皆為般若波羅蜜多之所攝受方得圓滿。如是乃至所引三十二大士

相， 八十隨好，皆為般若波羅蜜多之所攝受方得圓滿。如是，善現！諸菩薩

摩訶薩行深般若波羅蜜多時，一心現起則能攝受六波羅蜜多，如是乃至亦能

攝受三十二大士相、八十隨好。」

具壽善現白言：「世尊！云何菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，諸有所

作皆為般若波羅蜜多之所攝受故，一心起則能攝受六波羅蜜多，乃至三十二

大士相、八十隨好？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，所修布施乃至般若波

羅蜜多，皆為般若波羅蜜多所攝受故遠離二想，如是乃至所引三十二大士

相、八十隨好，亦為般若波羅蜜多所攝受故遠離二想。」

具壽善現復白佛言：「云何菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，雖行布施

乃至般若波羅蜜多而無二想，如是乃至雖引三十二大士相、八十隨好而無二

想？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，為欲圓滿布施波羅蜜

多故，即於布施波羅蜜多中，攝受一切波羅蜜多乃至三十二大士相、八十隨

好而行布施，由此因緣而無二想。如是乃至為欲圓滿八十隨好故，即於八十

隨好中，攝受一切波羅蜜多乃至三十二大士相、八十隨好而引八十隨好，由

此因緣而無二想。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多故，若行布施波羅蜜多

時，住無漏心而行布施波羅蜜多。若行淨戒乃至般若波羅蜜多時，住無漏心

而行淨戒乃至般若波羅蜜多。是故，雖行布施乃至般若波羅蜜多而無二想。

如是乃至若引三十二大士相時，住無漏心而引三十二大士相；若引八十隨好

時，住無漏心而引八十隨好。是故，雖引三十二大士相、八十隨好而無二



14

想。」

具壽善現復白佛言：「云何菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多故，若行布施

波羅蜜多時，住無漏心而行布施波羅蜜多，如是乃至若引八十隨好時，住無

漏心而引八十隨好？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，以離相心不見諸相而

行布施波羅蜜多，所謂不見誰能行施？所施何物？誰受此施？云何行施？住

是離相無漏心中，離愛離慳而行布施波羅蜜多，爾時不見所行布施，亦復不

見此無漏心，乃至不見一切佛法，如是菩薩摩訶薩住無漏心而行布施波羅蜜

多。如是乃至若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，以離相心不見諸相而引八

十隨好，所謂不見誰是能引八十隨好？於誰而引八十隨好？為何而引八十隨

好？云何而引八十隨好？住是離相無漏心中，無染無著而引八十隨好，爾時

不見所引八十隨好，亦復不見此無漏心，乃至不見一切佛法，如是菩薩摩訶

薩住無漏心而引八十隨好。」

具壽善現復白佛言：「若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，於一切法無

相無作，云何能圓滿布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多？如是乃至云何能圓滿

三十二大士相、八十隨好？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，能以離相無漏之心而

行布施，隨諸有情所須資具悉皆施與，若有須內頭目、髓腦、皮肉、肢節、

筋骨、身命，亦皆施與；若有須外國城、妻子、所愛親屬、種種嚴具，亦皆

施與。如是施時，設有人來現前呵毀：『咄哉！大士！何用行此無益施為，

如是施者今世後世多諸苦惱！』是菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多故，雖聞其

言而不退屈，但作是念：『彼人雖來呵毀於我，而我不應心生憂悔，我當勇

猛施諸有情所須之物身心無倦。』

「是菩薩摩訶薩持此布施，與諸有情平等共有迴向無上正等菩提。如是

布施及迴向時不見其相，所謂不見誰能布施？所施何物？誰受此施？云何行

施？亦復不見誰能迴向？何所迴向？云何迴向？何處迴向？於如是等一切事

物悉皆不見。所以者何？如是諸法無不皆由內空故空，如是乃至由自相空故

空。

「是菩薩摩訶薩觀一切法無不空已，復作是念：『誰能迴向？何所迴



15

向？云何迴向？何處迴向？如是等法皆不可得。』是菩薩摩訶薩由如是觀及

如是念，所作迴向名善迴向。由此復能成熟有情、嚴淨佛土，亦能圓滿布施

波羅蜜多乃至般若波羅蜜多，如是乃至亦能圓滿三十二大士相、八十隨好。

「是菩薩摩訶薩雖能如是圓滿布施波羅蜜多，而不攝受施異熟果。雖不

攝受施異熟果，而由布施波羅蜜多善清淨故，隨意能辦一切資具。譬如他化

自在諸天一切所須隨意皆現，此菩薩摩訶薩亦復如是，諸有所須隨意能辦，

能以種種上妙供具供養恭敬、尊重讚歎諸佛世尊，亦能充足世間天、人、阿

素洛等所須資具，由此布施波羅蜜多攝諸有情，方便善巧以三乘法而安立

之，令隨所宜各得利樂。

「如是，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，由離諸相無漏心

力，能於無相、無作法中，圓滿布施波羅蜜多，亦能圓滿諸餘功德。

大般若波羅蜜多經卷第四百六十六

大般若波羅蜜多經卷第四百六十七

三藏法師玄奘奉 詔譯

第二分無相品第七十四之二

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，能以離相無漏之心

受持淨戒，謂聖無漏道支所攝法爾所得善清淨戒，如是淨戒無缺無隙，無瑕

無穢，無所取著，應受供養，智者所讚。由此淨戒於一切法無所取著，謂不

取著色、受、想、行、識，不取著眼處乃至意處，不取著色處乃至法處，不

取著眼界乃至意界，不取著色界乃至法界，不取著眼識界乃至意識界，不取

著三十二大士相、八十隨好，不取著剎帝利大族、婆羅門大族、長者大 族、

居士大族，不取著四大王眾天乃至他化自在天，不取著梵眾天乃至色究竟

天，不取著空無邊處天乃至非想非非想處天，不取著預流果乃至獨覺菩提，

不取著轉輪王位及餘小王宰官等位。但以如是所受持戒，與諸有情平等共有

迴向無上正等菩提，於迴向時，以無相、無所得、無二為方便，非有相、有

所得、有二為方便，但由世俗不由勝義。由此因緣，一切佛法無不圓滿。



16

「是菩薩摩訶薩由此淨戒波羅蜜多方便善巧，起四靜慮勝進分，無染著

為方便故引諸神通。是菩薩摩訶薩用異熟生清淨天眼，恒見十方無邊世界現

在諸佛安隱住持，為諸有情宣說正法，乃至證得一切智智，於所見事能不忘

失。是菩薩摩訶薩用超過人清淨天耳，恒聞十方無邊世界諸佛說法，乃至證

得一切智智，於所聞事能不忘失，隨所聞法能作自他諸利樂事無空過者。是

菩薩摩訶薩用他心智，能知十方佛及有情心、心所法，知已能起一切有情諸

利樂事。是菩薩摩訶薩用宿住智，知諸有情先所造業，由所造業不失壞故，

生彼彼處受諸苦樂，知已為說本業因緣，令其憶知作饒益事。是菩薩摩訶薩

用漏盡智安立有情，或令住預流果，或令住一來果，或令住不還果，或令住

阿羅漢果，或令住獨覺菩提，或令住菩薩勝位，或令住一切智智。以要言

之，是菩薩摩訶薩在所生處，隨諸有情堪能差別，方便令住勝善品中。

「如是，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，由離諸相無漏心

力，能於無相、無作法中，圓滿淨戒波羅蜜多，亦能圓滿諸餘功德。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，能以離相無漏之心

而修安忍。

「是菩薩摩訶薩從初發心乃至安坐妙菩提座，其中假使一切有情各持種

種刀杖、瓦石競來加害，是菩薩摩訶薩不起一念忿恨之心。爾時，菩薩應修

二忍，云何為二？一者、應受一切有情罵辱加害不生忿恨伏瞋恚忍。二者、

應起無生法忍。

「是菩薩摩訶薩若遭種種惡言罵辱，或遭種種刀杖加害，應審思察：

『誰能罵辱？誰能加害？誰受罵辱？誰受加害？誰起忿恨？誰應忍受？』復

應審察一切法性皆畢竟空，法尚不可得，況當有法性！尚無法性，況有有

情！如是觀時，若能罵辱、若所罵辱、若能加害、若所加害皆無所有，乃至

分分割截身肢，其心安忍都無異念，於諸法性如實觀察，復能證得無生法

忍。云何名為無生法忍？謂令一切煩惱不生，微妙智慧常無間斷，及觀諸法

畢竟不生，是故名為無生法忍。

「是菩薩摩訶薩安住如是二種忍中，速能修滿布施波羅蜜多乃至般若波

羅蜜多，速能修滿四念住乃至八聖道支，速能修滿四靜慮、四無量、四無色

定，速能修滿八解脫乃至十遍處，速能修滿空、無相、無願解脫門，速能修



17

滿諸菩薩地，速能修滿一切陀羅尼門、三摩地門，速能修滿五眼、六神通，

速能修滿如來十力乃至十八佛不共法，速能修滿無忘失法、恒住捨性，速能

修滿一切智、道相智、一切相智，速能修滿三十二大士相、八十隨好。

「是菩薩摩訶薩安住如是諸佛法已，於聖無漏、出世、不共一切聲聞、

獨覺神通皆得圓滿。安住如是勝神通已，以淨天眼恒見十方無邊世界現在諸

佛安隱住持，為諸有情宣說正法，乃至證得一切智智，起佛隨念常無間斷；

以淨天耳恒聞十方諸佛說法，聞已受持常不忘失，為諸有情如實宣說；以他

心智能正測量諸佛世尊心、心所法，亦能正知菩薩、獨覺及諸聲聞心、心所

法，亦能正知餘有情類心、心所法，隨其所應為說正法令生勝解；以宿住智

知諸有情宿種善根種種差別，知已方便示現、勸導、讚勵、慶喜，令獲殊勝

利益安樂；以漏盡智隨其所應，安立有情於三乘法，令得解脫生、老、病、

死。

「是菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，成就殊勝方便善巧，嚴淨佛土、成

熟有情，速能具足一切相智，證得無上正等菩提，轉妙法輪度有情眾。

「如是，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，由離諸相無漏心

力，能於無相無作法中，圓滿安忍波羅蜜多，亦能圓滿諸餘功德。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，能以離相無漏之心

而修精進。是菩薩摩訶薩成就勇猛身心精進，由此能入初靜慮具足住，乃至

能入第四靜慮具足住，依四靜慮起無量種神通變現，乃至以手摩捫日月自在

迴轉不以為難。成就勇猛身精進故，以神通力經須臾頃，能至十方殑伽沙等

諸佛世界，復以種種飲食、衣服、臥具、醫藥及餘資具，恭敬供養、尊重讚

歎現說正法諸佛世尊，由此善根果報無盡，乃至證得一切智智。由此善根增

上勢力得成佛已，復為無量世間天、人、阿素洛等以無量種飲食、衣服、臥

具、醫藥及餘資具恭敬供養、尊重讚歎。由此善根增上勢力，般涅槃後自設

利羅及諸弟子，猶為無量世間天、人、阿素洛等恭敬供養、尊重讚歎。

「是菩薩摩訶薩復以神力，能至十方殑伽沙等諸佛世界，於諸佛所聽聞

正法，聞已受持乃至無上正等菩提終不忘失。是菩薩摩訶薩復以神力，能至

十方殑伽沙等諸佛世界，成熟有情、嚴淨佛土，精勤修學一切智智，得圓滿

已證得無上正等菩提，轉妙法輪度有情眾。



18

「如是，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，成就勇猛身精進故，

能令精進波羅蜜多疾得圓滿。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，成就勇猛心精進故，

速能圓滿諸聖無漏道及道支所攝精進波羅蜜多，由此能令一切不善身、語、

意業無容得起。

「是菩薩摩訶薩於諸法中終不取著若常、若無常，若樂、若苦，若我、

若無我，若淨、若不淨，若寂靜、若不寂靜，若遠離、若不遠離，若有為

界、若無為界，若欲界、若色界、若無色界，若有漏界、若無漏界，若四靜

慮、四無量、四無色定，若四念住、四正斷、四神足、五根、五力、七等覺

支、八聖道支，若空、無相、無願解脫門，若布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜

多，若內空乃至無性自性空，若真如乃至不思議界，若苦、集、滅、道聖

諦，若八解脫、八勝處、九次第定、十遍處，若淨觀地乃至如來地，若極喜

地乃至法雲地，若一切陀羅尼門、一切三摩地門，若五眼、六神通，若如來

十力乃至十八佛不共法，若三十二大士相、八十隨好，若無忘失法、恒住捨

性，若一切智、道相智、一切相智，若無常、苦、空、無我，若預流 果、一

來果、不還果、阿羅漢果、獨覺菩提，若一切菩薩摩訶薩行、諸佛無上正等

菩提。是菩薩摩訶薩亦不取著是預流、是一來、是不還、是阿羅漢、是獨

覺、是菩薩、是如來，亦不取著如是有情下法所顯、如是有情中法所顯、如

是有情上法所顯、如是有情上分所顯、如是有情下分所顯、如是有情聲聞乘

所顯、如是有情獨覺乘所顯、如是有情無上乘所顯，是菩薩摩訶薩於如是等

法及有情皆不取著。所以者何？所取著法及諸有情皆無自性可取著故。

「是菩薩摩訶薩成就勇猛心精進故，雖恒造作一切有情諸利樂事，而於

有情都無所得；雖常圓滿所修精進波羅蜜多，而於精進波羅蜜多都無所得；

雖常圓滿一切佛法，而於佛法都無所得；雖常嚴淨一切佛土，而於佛土都無

所得。

「是菩薩摩訶薩成就如是身心精進，雖能遠離一切惡法，亦能攝受一切

善法而無取著。無取著故，從一佛國至一佛國，從一世界至一世界，為欲饒

益諸有情故，所欲示現諸神通事，皆能自在示現無礙。謂或示現雨眾妙花，

散眾名香，作眾伎樂，現雲雷音振動大地。或復示現眾妙七寶莊嚴世界，身



19

放光明照諸盲冥，身出妙香令臭穢者皆得香潔。或復示現設大祠祀，於中不

惱諸有情類，因斯化導無量有情，令入正道離斷生命乃至邪見。或以布施乃

至般若攝諸有情，為欲饒益諸有情故，或捨財寶，或捨妻子，或捨王位，或

捨肢節，或捨身命，隨諸有情應以如是如是方便而得饒益，即以如是如是方

便而饒益之。

「如是，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，由離諸相無漏心

力，能於無相、無作法中，圓滿精進波羅蜜多，亦能圓滿諸餘功德。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，能以離相無漏之心

而修靜慮。是菩薩摩訶薩除諸佛定，於諸餘定皆能圓滿。是菩薩摩訶薩離欲

惡不善法，有尋有伺，離生喜樂，入初靜慮具足而住，如是乃至斷樂斷苦，

先喜憂沒，不苦不樂，捨念清淨，入第四靜慮具足而住。是菩薩摩訶薩以慈

俱心，普緣一方乃至十方一切世間具足而住，如是乃至以捨俱心，普緣一方

乃至十方一切世間具足而住。

「是菩薩摩訶薩超諸色想，滅有對想，不思惟種種想，入無邊空，空無

邊處具足而住，如是乃至超一切種無所有處，入非想非非想處具足而住。是

菩薩摩訶薩安住靜慮波羅蜜多，於八解脫、八勝處、九次第定、十遍處，能

順逆入具足而住。

「是菩薩摩訶薩能於空、無相、無願解脫門具足而住，能於無間三摩

地、如電三摩地、聖正三摩地、金剛喻三摩地具足而住。是菩薩摩訶薩安住

靜慮波羅蜜多，修三十七菩提分法及道相智皆令圓滿。用道相智攝受一切三

摩地已，漸次修超淨觀地乃至獨覺地，證入菩薩正性離生，既入菩薩正性離

生，修諸地行圓滿佛地。是菩薩摩訶薩雖於諸地漸次修超，而於中間不取果

證，乃至未得一切智智。

「是菩薩摩訶薩安住靜慮波羅蜜多，從一佛國趣一佛國，恭敬供養、尊

重讚歎諸佛世尊，於諸佛所植眾善本，成熟有情、嚴淨佛土，從一世界趣一

世界，饒益有情身心無倦。或以布施、或以淨戒、或以安忍、或以精進、或

以靜慮、或以般若波羅蜜多攝諸有情，或以戒蘊、或以定蘊、或以慧蘊、或

以解脫蘊、或以解脫智見蘊攝諸有情，或教有情住預流果，或住一來果，或

住不還果，或住阿羅漢果，或住獨覺菩提，或住菩薩摩訶薩位，或住無上正



20

等菩提，隨諸有情善根勢力善法增長，種種方便令其安住。

「是菩薩摩訶薩安住靜慮波羅蜜多，能引一切陀羅尼門、三摩地門，能

得殊勝四無礙解、異熟神通。

「是菩薩摩訶薩成就殊勝異熟神通，決定不復入於母胎，受諸欲樂，攝

受生乘生過所染。所以者何？是菩薩摩訶薩善見善知一切法性皆如幻化。雖

知諸行皆如幻化，而乘悲願饒益有情。雖乘悲願饒益有情，而達有情及彼施

設皆不可得。雖達有情及彼施設皆不可得，而能安立一切有情，令其安住不

可得法，此依世俗不依勝義。

「是菩薩摩訶薩安住靜慮波羅蜜多，修行一切靜慮、解脫、等持、等

至，乃至圓滿所求無上正等菩提，常不捨離所修靜慮波羅蜜多。

「是菩薩摩訶薩行道相智，方便引發一切相智，安住其中永斷一切習氣

相續，能正自利亦正利他，能與一切世間天、人、阿素洛等作淨福田，堪受

世間供養恭敬。

「如是，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，由離諸相無漏心

力，能於無相、無作法中，圓滿靜慮波羅蜜多，亦能圓滿諸餘功德。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，能以離相無漏之心

而修般若。

「是菩薩摩訶薩不見少法實有成就，謂不見色實有成就，不見受、想、

行、識實有成就；不見色生，不見受、想、行、識生；不見色滅，不見受、

想、行、識滅；不見色是增益門，不見受、想、行、識是增益門；不見色是

損減門，不見受、想、行、識是損減門；不見色有積集，不見受、想、 行、

識有積集；不見色有離散，不見受、想、行、識有離散。如是乃至不見一切

有漏法實有成就，不見一切無漏法實有成就；不見一切有漏法生，不見一切

無漏法生；不見一切有漏法滅，不見一切無漏法滅；不見一切有漏法是增益

門，不見一切無漏法是增益門；不見一切有漏法是損減門，不見一切無漏法

是損減門；不見一切有漏法有積集，不見一切無漏法有積集；不見一切有漏

法有離散，不見一切無漏法有離散。如實觀色是虛妄、不堅實、無自在，如

實觀受、想、行、識是虛妄、不堅實、無自在；如是乃至如實觀一切有漏法

是虛妄、不堅實、無自在，如實觀一切無漏法是虛妄、不堅 實、無自在。



21

「是菩薩摩訶薩如是觀時，不得色自性，不得受、想、行、識自性，如

是乃至不得一切有漏法自性，不得一切無漏法自性。

「是菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多如是觀時，於一切法深生信解，皆以

無性而為自性。於如是事生信解已，能行內空，乃至能行無性自性空。如是

行時，於一切法無所執著，謂不執著色，不執著受、想、行、識，不執著眼

處乃至意處，不執著色處乃至法處，不執著眼界乃至意界，不執著色界乃至

法界，不執著眼識界乃至意識界，不執著眼觸乃至意觸，不執著眼觸為緣所

生諸受乃至意觸為緣所生諸受，不執著地界乃至識界，不執著因緣乃至增上

緣，不執著無明乃至老死，不執著布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多，不執著

內空乃至無性自性空，不執著真如乃至不思議界，不執著苦、集、滅、道聖

諦，不執著四念住乃至八聖道支，不執著四靜慮、四無量、四無色定，不執

著八解脫乃至十遍處，不執著空、無相、無願解脫門，不執著淨觀地乃至如

來地，不執著極喜地乃至法雲地，不執著一切陀羅尼門、三摩地門，不執著

五眼、六神通，不執著如來十力乃至十八佛不共法，不執著三十二大士相、

八十隨好，不執著無忘失法、恒住捨性，不執著一切智、道相智、一切相

智，不執著預流果乃至獨覺菩提，不執著一切菩薩摩訶薩行，不執著諸佛無

上正等菩提。

「是菩薩摩訶薩行無所有甚深般若波羅蜜多時，能圓滿菩薩道，謂能圓

滿六波羅蜜多，亦能圓滿內空乃至無性自性空，亦能圓滿真如乃至不思議

界， 亦能圓滿苦、集、滅、道聖諦，亦能圓滿四念住乃至八聖道支，亦能圓

滿四靜慮、四無量、四無色定，亦能圓滿八解脫乃至十遍處，亦能圓滿空、

無相、無願解脫門，亦能圓滿諸菩薩地，亦能圓滿一切陀羅尼門、三摩地

門，亦能圓滿五眼、六神通，亦能圓滿如來十力乃至十八佛不共法，亦能圓

滿無忘失法、恒住捨性，亦能圓滿一切智、道相智、一切相智，亦能圓滿三

十二大士相、八十隨好。

「是菩薩摩訶薩圓滿如是菩薩道已，復能圓滿離闇佛道，謂能圓滿六波羅蜜

多及餘無量無邊佛法。

「是菩薩摩訶薩安住如是離闇佛道，引發殊勝異熟神通，隨諸有情應以

布施乃至般若而攝受者，即以布施乃至般若而攝受之；應以戒蘊、定蘊、慧



22

蘊、解脫蘊、解脫智見蘊而攝受者，即以戒蘊乃至解脫智見蘊而攝受之；應

令安住預流果、或一來果、或不還果、或阿羅漢果、或獨覺菩提、或復無上

正等菩提者，即方便令安住預流果乃至無上正等菩提。

「是菩薩摩訶薩能作種種神通變現欲往殑伽沙等世界，隨意能往；欲現

所往諸世界中種種珍寶，隨意能現；欲令所往諸世界中有情受用種種珍寶，

隨其所樂皆令充足。

「是菩薩摩訶薩從一世界往一世界，利益安樂無量有情，見諸世界種種

妙好莊嚴之相，能自攝受隨意所樂莊嚴佛土，譬如他化自在諸天諸有所須眾

妙樂具隨心而現，如是菩薩隨意攝受種種莊嚴無量佛土，此所攝受諸佛土

中，微妙清淨離雜染法，隨意所欲悉皆能現。

「是菩薩摩訶薩由異熟生布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多，由異熟生諸

妙神通，由異熟生菩薩道故行道相智，由道相智得成熟故，復能證得一切相

智。由得此智，於一切法無所攝受，謂不攝受色，亦不攝受受、想、行、

識，如是乃至亦不攝受若善法若非善法、若有記法若無記法、若世間法若出

世間法、若有漏法若無漏法、若有為法若無為法，亦不攝受所證無上正等菩

提，亦不攝受一切佛土所受用物，其中有情於一切法亦無攝受。所以者 何？

是菩薩摩訶薩先不攝受一切法故，於一切法無所得故，為諸有情無倒宣說一

切法性無攝受故。

「如是，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，由離諸相無漏心

力，能於無相無作法中，圓滿般若波羅蜜多，亦能圓滿諸餘功德。」

第二分無雜品第七十五之一

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！云何於一切無雜、無相、自相空法

中，能圓滿六波羅蜜多？云何於一切無差別法中而施設差別？云何了知如是

諸法差別之相？云何於般若波羅蜜多中能攝受一切六波羅蜜多，如是乃至攝

受一切世、出世法？云何於一切異相法中施設一相，所謂無相，及於一相、

無相法中施設一切差別法相？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，安住如夢、如響、如



23

像、如光影、如陽焰、如幻、如化五取蘊中，為諸有情布施、持戒、安忍、

精進、修定、學慧，如實了知如夢乃至如化五蘊皆同一相，所謂無相。所以

者何？夢乃至化皆無自性，若法無自性是法則無相，若法無相是法一相，所

謂無相。由此因緣，當知一切施者、受者、施物、施性、施果、施緣皆同無

相。」

「若如是知而行布施，則能圓滿所行布施波羅蜜多，若能圓滿所行布施

波羅蜜多，則不遠離淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多。安住此六波

羅蜜多，則能圓滿四靜慮、四無量、四無色定，亦能圓滿四念住乃至八聖道

支，亦能圓滿三解脫門，亦能圓滿內空乃至無性自性空，亦能圓滿真如乃至

不思議界，亦能圓滿苦、集、滅、道聖諦，亦能圓滿八解脫乃至十遍處，亦

能圓滿諸菩薩地，亦能圓滿五百陀羅尼門、五百三摩地門，亦能圓滿五 眼、

六神通，亦能圓滿如來十力乃至十八佛不共法，亦能圓滿無忘失法、恒住捨

性，亦能圓滿一切智、道相智、一切相智。

「是菩薩摩訶薩安住如是諸異熟聖無漏法中，能往十方殑伽沙等諸佛世

界，以無量種上妙供具，恭敬供養、尊重讚歎諸佛世尊，作諸有情利益安

樂， 應以布施乃至般若波羅蜜多而攝受者，即以布施乃至般若波羅蜜多而攝

受之；應以諸餘種種善法而攝受者，即以諸餘種種善法而攝受之。

「是菩薩摩訶薩成就一切殊勝善根，於一切法皆得自在，雖受生死不為

生死過失所染。為欲利樂諸有情故，攝受人天富貴自在，由此富貴自在威

力， 能作有情諸饒益事，以四攝事而攝受之。是菩薩摩訶薩知一切法皆無相

故，雖知預流果而不住預流果，乃至雖知獨覺菩提而不住獨覺菩提。所以者

何？是菩薩摩訶薩如實了知一切法已，為欲證得一切智智，不共一切聲聞、

獨覺。

「如是，善現！諸菩薩摩訶薩知一切法皆無相故，如實了知布施等六波

羅蜜多及餘無量無邊佛法皆同無相。由此因緣，普能圓滿一切佛法，便能證

得一切智智。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，安住如夢、如響、

如像、如光影、如陽焰、如幻、如化五取蘊中，圓滿淨戒波羅蜜多。是菩薩

摩訶薩如實了知如夢乃至如化五蘊，便能圓滿無相淨戒波羅蜜多。如是淨



24

戒，無缺無隙，無瑕無穢，無所取著，應受供養，智者所讚，妙善受持，妙

善究竟，是聖無漏，是出世間道支所攝。安住此戒，能善受持受施設戒、法

爾得戒、律儀戒、有表戒、無表戒、現行戒、不現行戒、威儀戒、非威儀

戒。

「是菩薩摩訶薩雖具成就如是諸戒，而於諸法無所取著，不作是念：

『我由此戒當生剎帝利大族、或婆羅門大族、或長者大族、或居士大族富貴

自 在。』不作是念：『我由此戒當為小王、或為大王、或為輪王、或為輔佐

富貴自在。』不作是念：『我由此戒當生四大王眾天乃至他化自在天富貴自

在。』不作是念：『我由此戒當得預流果、或一來果、或不還果、或阿羅漢

果、或獨覺菩提，或入菩薩正性離生，或得菩薩無生法忍，或得無上正等菩

提。』所以者何？如是諸法皆同一相，所謂無相、無住、無得。無相之法不

得無相，有相之法不得有相，無相之法不得有相，有相之法不得無相， 由是

因緣都無所得。

「如是，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，速能圓滿無相淨戒

波羅蜜多；既能圓滿無相淨戒波羅蜜多，速入菩薩正性離生；既入菩薩正性

離生，復得菩薩無生法忍；既得菩薩無生法忍，修行道相智趣一切相智得異

熟五神通。復得五百陀羅尼門，亦得五百三摩地門，安住此中，復能證得四

無礙解，從一佛國至一佛國，親近供養諸佛世尊，成熟有情、嚴淨佛土。

「是菩薩摩訶薩為化有情，雖現流轉諸趣生死，而不為彼過失所染。如

幻化人雖現行住坐臥等事，而無真實往來等業；雖現種種饒益有情，而於有

情及彼施設都無所得。如有如來、應、正等覺名善寂靜，證得無上正等菩

提，轉妙法輪度無量眾，令出生死證得涅槃，而無有情堪受決得無上正等菩

提記者。時，彼如來化作化佛令久住世，自捨壽行入無餘依般涅槃界。彼佛

化身住一劫已，授一菩薩無上正等菩提記已方入涅槃。彼佛化身雖作種種饒

益有情事而無所得，謂不得色、受、想、行、識，乃至不得一切有漏、無漏

等法及諸有情。是菩薩摩訶薩亦復如是，雖有所作而無所得。

「如是，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，圓滿淨戒波羅蜜

多，由此淨戒波羅蜜多得圓滿故，便能攝受一切佛法，因斯證得一切智智。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，安住如夢、如響、



25

如像、如光影、如陽焰、如幻、如化五取蘊中，圓滿安忍波羅蜜多。是菩薩

摩訶薩如實了知如夢乃至如化五蘊，便能圓滿無相安忍波羅蜜多。

「善現！云何菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實了知如夢乃至如化

五蘊，便能圓滿無相安忍波羅蜜多？善現！是菩薩摩訶薩如實了知是五取蘊

無實相故，修二種忍便能圓滿無相安忍波羅蜜多。云何為二？謂安受忍及觀

察忍。

「安受忍者，謂諸菩薩從初發心乃至安坐妙菩提座，於其中間，假使一

切有情之類競來訶毀，以麁惡言罵詈凌辱，復以瓦石、刀杖加害。是時，菩

薩為滿安忍波羅蜜多，乃至不生一念忿恨，亦復不起加報之心，但作是念：

『彼諸有情深可哀愍，增上煩惱擾動其心不得自在，於我發起如是惡業，我

今不應瞋恨於彼。』復作是念：『由我攝受怨家諸蘊，令彼有情於我發起如

是惡業，但應自責不應瞋彼。』菩薩如是審觀察時，於彼有情深生慈愍， 如

是等類名安受忍。

「觀察忍者，謂諸菩薩作是思惟：『諸行如幻、虛妄不實、不得自在，

亦如虛空無我，有情、命者、生者、養者、士夫、補特伽羅、意生、儒童、

作者、受者、知者、見者皆不可得，唯是虛妄分別所起，一切皆是自心所

變。誰訶毀我？誰罵詈我？誰凌辱我？誰以種種瓦石、刀杖加害於我？誰復

受彼凌辱加害？皆是自心虛妄分別，我今不應橫起執著，如是諸法由自性

空、勝義空故都無所有。』菩薩如是審觀察時，如實了知諸行空寂，於一切

法不生異想，如是等類名觀察忍。

「是菩薩摩訶薩修習如是二種忍故，便能圓滿無相安忍波羅蜜多，由能

圓滿無相安忍波羅蜜多，即便獲得無生法忍。」具壽善現白言：「世尊！云

何名為無生法忍？此何所斷？復是何智？」

佛告善現：「由此勢力，乃至少分惡不善法亦不得生，是故名為無生法

忍。此令一切我及我所慢等煩惱畢竟不生，如實忍受諸行如夢乃至如化。此

忍名智，得此智故說名獲得無生法忍。」

具壽善現復白佛言：「聲聞、獨覺及諸菩薩無生法忍有何差別？」

佛告善現：「諸預流者若智若斷，乃至獨覺若智若斷，亦名菩薩摩訶薩

忍。復有菩薩摩訶薩忍，謂忍諸法畢竟不生，是為差別。



26

「善現當知！諸菩薩摩訶薩成就如是殊勝忍故，超勝一切聲聞、獨覺。

諸菩薩摩訶薩安住如是異熟忍中行菩薩道，能圓滿道相智。成就如是道相智

故，常不遠離四念住乃至八聖道支，亦不遠離三解脫門，亦不遠離異熟神

通。由不遠離異熟神通，從一佛國趣一佛國，親近供養諸佛世尊，成熟有

情、嚴淨佛土。作是事已，用一剎那相應般若，證得無上正等菩提。

「如是，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，疾能圓滿無相安忍

波羅蜜多。由此安忍波羅蜜多得圓滿故，便能圓滿一切佛法，因斯證得一切

智智。

大般若波羅蜜多經卷第四百六十七

大般若波羅蜜多經卷第四百六十八

三藏法師玄奘奉 詔譯

第二分無雜品第七十五之二

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，安住如夢、如響、

如像、如光影、如陽焰、如幻、如化五取蘊中，如實了知如夢乃至如化五蘊

無實相已，發起勇猛身心精進。

「是菩薩摩訶薩發起勇猛身精進故，引發殊勝迅疾神通，能往十方殑伽

沙等諸佛世界，親近如來、應、正等覺，以無量種上妙供具供養恭敬、尊重

讚歎，於諸佛所種諸善根，利益安樂諸有情類，亦能嚴淨種種佛土。是菩薩

摩訶薩由身精進成熟有情，隨其所宜以三乘法方便安立各令究竟。

「如是，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，由身精進能速圓滿無

相精進波羅蜜多。是菩薩摩訶薩發起勇猛心精進故，引發諸聖無漏道支所攝

聖道圓滿精進波羅蜜多，於中具能攝諸善法，謂四念住乃至八聖道支，若

空、無相、無願解脫門，若四靜慮、四無量、四無色定，若八解脫乃至十遍

處，若苦、集、滅、道聖諦，若布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多，若極喜地

乃至法雲地，若一切陀羅尼門、三摩地門，若內空乃至無性自性空，若真如

乃至不思議界，若五眼、六神通，若如來十力乃至十八佛不共法，若無忘失



27

法、恒住捨性，若一切智、道相智、一切相智。是菩薩摩訶薩由心精 進，諸

相隨好皆得圓滿，放大光明照無邊界。由心精進極圓滿故，便能永斷一切煩

惱習氣相續，證得無上正等菩提，轉妙法輪具三十二相，令三千界六種變

動。其中有情蒙光照觸、覩斯變動、聞正法音，隨其所應，於三乘道得不退

轉各得究竟。

「如是，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，圓滿精進波羅蜜多，

由此精進波羅蜜多多有所作，是菩薩摩訶薩安住精進波羅蜜多，速能圓滿一

切佛法，疾證無上正等菩提。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，安住如夢、如響、

如像、如光影、如陽焰、如幻、如化五取蘊中，圓滿靜慮波羅蜜多。善現！

云何菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，安住如夢乃至如化五取蘊中，圓滿靜

慮波羅蜜多？謂菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實了知如夢乃至如化五

蘊無實相已，入初靜慮乃至第四靜慮，入慈無量乃至捨無量，入空無邊處定

乃至非想非非想處定，修空、無相、無願三摩地，修如電三摩地，修金剛喻

三摩地，修聖正三摩地，住金剛喻三摩地中。除如來定，於餘所有若共二乘

若餘勝定，一切能入具足安住，然於如是靜慮、無量、無色定等不生味著，

亦不耽著彼所得果。所以者何？是菩薩摩訶薩如實了知靜慮、無量、無色定

等及一切法皆同無相、無性為性，不應無相味著無相，不應無性味著無性。

無味著故，終不隨順靜慮、無量、無色定等勢力而生色、無色界。所以者

何？是菩薩摩訶薩於一切界都無所得，於能入定及所入定、由此入 定、為此

入定亦無所得。

「是菩薩摩訶薩於一切法無所得故，速能圓滿無相靜慮波羅蜜多，由此

靜慮波羅蜜多超諸聲聞及獨覺地。」具壽善現白言：「世尊！是菩薩摩訶薩

云何圓滿無相靜慮波羅蜜多，超諸聲聞及獨覺地？」

佛告善現：「是菩薩摩訶薩善學內空乃至無性自性空故，便能圓滿無相

靜慮波羅蜜多，超諸聲聞及獨覺地。是菩薩摩訶薩住諸空中，於一切法都無

所得，不見有法離諸空者。是菩薩摩訶薩安住此中，不得預流果乃至不得獨

覺菩提，亦復不得諸菩薩行及佛無上正等菩提，如是諸空亦皆空故。是菩薩

摩訶薩由住此空，超諸聲聞、獨覺等地，證入菩薩正性離生。」



28

具壽善現復白佛言：「諸菩薩摩訶薩以何為生？以何為離生？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩以一切有所得為生，以一切無所得為離

生。」具壽善現白言：「世尊！諸菩薩摩訶薩以何為有所得？以何為無所

得？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩以一切法為有所得，謂菩薩摩訶薩以色、

受、想、行、識為有所得，以眼處乃至意處為有所得，以色處乃至法處為有

所 得，以眼界乃至意界為有所得，以色界乃至法界為有所得，以眼識界乃至

意識界為有所得，以眼觸乃至意觸為有所得，以眼觸為緣所生諸受乃至意觸

為緣所生諸受為有所得，以地界乃至識界為有所得，以因緣乃至增上緣為有

所得，以無明乃至老死為有所得，以布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多為有所

得，以內空乃至無性自性空為有所得，以真如乃至不思議界為有所得，以

苦、集、滅、道聖諦為有所得，以四念住乃至八聖道支為有所得，以空、無

相、無願解脫門為有所得，以四靜慮、四無量、四無色定為有所得，以八解

脫乃至十遍處為有所得，以淨觀地乃至如來地為有所得，以極喜地乃至法雲

地為有所得，以一切陀羅尼門、三摩地門為有所得，以五眼、六神通為有所

得，以如來十力乃至十八佛不共法為有所得，以三十二大士相、八十隨好為

有所得，以無忘失法、恒住捨性為有所得，以一切智、道相智、一切相智為

有所得，以預流果乃至獨覺菩提為有所得，以一切菩薩摩訶薩行為有所得，

以諸佛無上正等菩提為有所得，以一切智智為有所得。善現！諸菩薩摩訶薩

以如是等種種法門為有所得，即有所得說名為生。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩以一切法無行、無得、無說、無示為無所

得。謂諸菩薩摩訶薩以色、受、想、行、識無行、無得、無說、無示為無所

得。所以者何？色自性乃至識自性皆不可行、得、說、示故。諸菩薩摩訶薩

以眼處乃至意處無行、無得、無說、無示為無所得。所以者何？眼處自性乃

至意處自性皆不可行、得、說、示故。諸菩薩摩訶薩以色處乃至法處無行、

無得、無說、無示為無所得。所以者何？色處自性乃至法處自性皆不可行、

得、說、示故。諸菩薩摩訶薩以眼界乃至意界無行、無得、無說、無示為無

所得。所以者何？眼界自性乃至意界自性皆不可行、得、說、示故。諸菩薩

摩訶薩以色界乃至法界無行、無得、無說、無示為無所得。所以者何？色界



29

自性乃至法界自性皆不可行、得、說、示故。諸菩薩摩訶薩以眼識界乃至意

識界無行、無得、無說、無示為無所得。所以者何？眼識界自性乃至意識界

自性皆不可行、得、說、示故。諸菩薩摩訶薩以眼觸乃至意觸無行、無得、

無說、無示為無所得。所以者何？眼觸自性乃至意觸自性皆不可行、得、

說、示故。諸菩薩摩訶薩以眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸受無行、

無得、無說、無示為無所得。所以者何？眼觸為緣所生諸受自性乃至意觸為

緣所生諸受自性皆不可行、得、說、示故。諸菩薩摩訶薩以地界乃至識界無

行、無得、無說、無示為無所得。所以者何？地界自性乃至識界自性皆不可

行、得、說、示故。諸菩薩摩訶薩以因緣乃至增上緣無行、無得、無說、無

示為無所得。所以者何？因緣自性乃至增上緣自性皆不可行、得、說、示

故。諸菩薩摩訶薩以無明乃至老死無行、無得、無說、無示為無所得。所以

者何？無明自性乃至老死自性皆不可行、得、說、示故。諸菩薩摩訶薩以布

施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多無行、無得、無說、無示為無所得。所以者

何？布施波羅蜜多自性乃至般若波羅蜜多自性皆不可行、得、說、示故。諸

菩薩摩訶薩以內空乃至無性自性空無行、無得、無說、無示為無所得。所以

者何？內空自性乃至無性自性空自性皆不可行、得、說、示故。諸菩薩摩訶

薩以真如乃至不思議界無行、無得、無說、無示為無所得。所以者何？真如

自性乃至不思議界自性皆不可行、得、說、示故。諸菩薩摩訶薩以苦、集、

滅、道聖諦無行、無得、無說、無示為無所得。所以者何？苦、集、滅、道

聖諦自性皆不可行、得、說、示故。諸菩薩摩訶薩以四念住乃至八聖道支無

行、無得、無說、無示為無所得。所以者何？四念住自性乃至八聖道支自性

皆不可行、得、說、示故。諸菩薩摩訶薩以空、無相、無願解脫門無行、無

得、無說、無示為無所得。所以者何？空、無 相、無願解脫門自性皆不可

行、得、說、示故。諸菩薩摩訶薩以四靜慮、四無量、四無色定無行、無

得、無說、無示為無所得。所以者何？四靜慮、四無量、四無色定自性皆不

可行、得、說、示故。諸菩薩摩訶薩以八解脫乃至十遍處無行、無得、無

說、無示為無所得。所以者何？八解脫自性乃至十遍處自性皆不可行、得、

說、示故。諸菩薩摩訶薩以淨觀地乃至如來地無行、無得、無說、無示為無

所得。所以者何？淨觀地自性乃至如來地自性皆不可行、得、說、示故。諸



30

菩薩摩訶薩以極喜地乃至法雲地無行、無得、無說、無示為無所得。所以者

何？極喜地自性乃至法雲地自性皆不可行、得、說、示故。諸菩薩摩訶薩以

一切陀羅尼門、三摩地門無行、無得、無說、無示為無所得。所以者何？一

切陀羅尼門、三摩地門自性皆不可行、 得、說、示故。諸菩薩摩訶薩以五

眼、六神通無行、無得、無說、無示為無所得。所以者何？五眼、六神通自

性皆不可行、得、說、示故。諸菩薩摩訶薩以如來十力乃至十八佛不共法無

行、無得、無說、無示為無所得。所以者何？如來十力自性乃至十八佛不共

法自性皆不可行、得、說、示故。諸菩薩摩訶薩以三十二大士相、八十隨好

無行、無得、無說、無示為無所得。所以者何？三十二大士相、八十隨好自

性皆不可行、得、說、示故。諸菩薩摩訶薩以無忘失法、恒住捨性無行、無

得、無說、無示為無所得。所以者何？無忘失法、恒住捨性自性皆不可行、

得、說、示故。諸菩薩摩訶薩以一切智、道相智、一切相智無行、無得、無

說、無示為無所得。所以者何？一切智、道相智、一切相智自性皆不可行、

得、說、示故。諸菩薩摩訶薩以預流果乃至獨覺菩提無行、無得、無說、無

示為無所得。所以者何？預流果自性乃至獨覺菩提自性皆不可行、得、說、

示故。諸菩薩摩訶薩以一切菩薩摩訶薩行無行、無得、無說、無示為無所

得。所以者何？一切菩薩摩訶薩行自性皆不可行、得、說、示故。諸菩薩摩

訶薩以諸佛無上正等菩提無行、無得、無說、無示為無所得。所以者何？諸

佛無上正等菩提自性皆不可行、得、說、示故。諸菩薩摩訶薩以一切智智無

行、無得、無說、無示為無所得。所以者何？一切智智自性皆不可行、得、

說、示故。

「善現！諸菩薩摩訶薩以如是等種種法門無行、無得、無說、無示為無

所得，即無所得說名離生。諸菩薩摩訶薩證入正性離生位已，圓滿一切靜

慮、解脫、等持、等至，尚不隨定勢力而生，況隨貪、瞋、癡等煩惱！若隨

煩惱勢力而生，無有是處！是菩薩摩訶薩安住此中造作諸業，由業勢力流轉

諸趣，亦無是處！是菩薩摩訶薩雖住如幻諸行聚中，作諸有情如實饒益，而

不得幻及諸有情。是菩薩摩訶薩於如是事無所得時，成熟有情、嚴淨佛土常

無懈廢。

「如是，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，速能圓滿無相靜慮



31

波羅蜜多。由此靜慮波羅蜜多速圓滿故，疾證無上正等菩提，轉妙法輪度有

情眾，如是法輪名無所得。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，安住如夢、如響、

如像、如光影、如陽焰、如幻、如化五取蘊中，圓滿般若波羅蜜多。是菩薩

摩訶薩如實了知諸法性相一切如夢乃至如化，便能圓滿無相般若波羅蜜

多。」

具壽善現白言：「世尊！云何菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，如實了

知諸法性相一切如夢乃至如化？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不見夢，不見見夢

者；不聞響，不見聞響者；不見像，不見見像者；不見光影，不見見光影

者；不見陽焰，不見見陽焰者；不見幻，不見見幻者；不見化，不見見化

者。所以者何？夢乃至化皆是愚夫異生顛倒之所執著，諸阿羅漢、獨覺、菩

薩摩訶薩眾及諸如來、應、正等覺，皆不見夢，不見見夢者；乃至不見化，

不見見化者。所以者何？以一切法無性為性，非成非實，無相無為，非實有

性， 與涅槃等。若一切法無性為性，廣說乃至與涅槃等，云何菩薩摩訶薩行

深般若波羅蜜多時，於一切法起有性想、成想、實想、有相、有為、有實性

想？若起此想，無有是處！所以者何？若一切法有少自性，有成有實，有相

有為，有實性可得者，則所修行甚深般若波羅蜜多應非般若波羅蜜多。

「如是，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不著色乃至識，不

著眼處乃至意處，不著色處乃至法處，不著眼界乃至意界，不著色界乃至法

界，不著眼識界乃至意識界，不著眼觸乃至意觸，不著眼觸為緣所生諸受乃

至意觸為緣所生諸受，不著地界乃至識界，不著因緣乃至增上緣，不著從緣

所生諸法，不著無明乃至老死，不著欲界、色界、無色界，不著一切靜慮、

解脫、等持、等至，不著四念住乃至八聖道支，不著空、無相、無願解脫

門，不著布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多，不著苦、集、滅、道聖諦，不著

內空乃至無性自性空，不著真如乃至不思議界，不著淨觀地乃至如來 地，不

著極喜地乃至法雲地，不著一切陀羅尼門、三摩地門，不著五眼、六神通，

不著如來十力乃至十八佛不共法，不著三十二大士相、八十隨好， 不著無忘

失法、恒住捨性，不著一切智、道相智、一切相智，不著預流果乃至獨覺菩



32

提，不著一切菩薩摩訶薩行，不著諸佛無上正等菩提，不著一切智智。

「是菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，於如是等一切法門由不著故，便

能圓滿菩薩初地乃至十地，而於其中不生貪著。所以者何？是菩薩摩訶薩不

得初地乃至十地能、所圓滿，云何於中而起貪著？是菩薩摩訶薩雖行深般若

波羅蜜多，而不得深般若波羅蜜多，由不得深般若波羅蜜多故，亦不得一切

法。是菩薩摩訶薩雖觀般若波羅蜜多攝一切法，而於諸法都無所得。所以者

何？以一切法與此般若波羅蜜多皆無二、無二處。何以故？一切法性不可分

別說為真如、說為法界、說為實際，諸法無雜、無差別故。」

具壽善現白言：「世尊！若一切法其性無雜、無差別者，云何可說是

善、是非善，是有記、是無記，是有漏、是無漏，是世間、是出世間，是有

為、是無為，有如是等差別法門？」

佛告善現：「於意云何？一切法實性中，有法可說是善、是非善，是有

記、是無記，是有漏、是無漏，是世間、是出世間，是有為、是無為，是預

流果、是一來果、是不還果、是阿羅漢果、是獨覺菩提、是一切菩薩摩訶薩

行、是諸佛無上正等菩提不？」

善現對曰：「不也！世尊！」

佛告善現：「由是因緣，當知一切法無雜、無差別、無相、無生、無

滅、無礙、無說、無示。善現當知！我本修學菩薩道時，於法自性都無所

得，謂不得色、受、想、行、識，不得眼處乃至意處，不得色處乃至法處，

不得眼界乃至意界，不得色界乃至法界，不得眼識界乃至意識界，不得眼觸

乃至意觸，不得眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸受，不得地界乃至識

界，不得因緣乃至增上緣，不得從緣所生諸法，不得無明乃至老死，不得欲

界、色界、無色界，不得善、非善，不得有記、無記，不得有漏、無漏，不

得世間、出世間，不得有為、無為，不得四念住乃至八聖道支，不得四靜

慮、四無量、四無色定，不得八解脫乃至十遍處，不得空、無相、無願解脫

門，不得苦、集、滅、道聖諦，不得布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多，不得

內空乃至無性自性空，不得真如乃至不思議界，不得淨觀地乃至如來地，不

得極喜地乃至法雲地，不得一切陀羅尼門、三摩地門，不得五眼、六神通，

不得如來十力乃至十八佛不共法，不得三十二大士相、八十隨好，不得無忘



33

失法、恒住捨性，不得一切智、道相智、一切相智，不得預流果乃至獨覺菩

提，不得一切菩薩摩訶薩行，不得諸佛無上正等菩提。

「如是，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，從初發心乃至安坐

妙菩提座，常應善學諸法自性。若能善學諸法自性，則能善淨大菩提道，亦

能圓滿諸菩薩行，成熟有情、嚴淨佛土，速證無上正等菩提，轉妙法輪，以

三乘法方便調伏諸有情眾，令於三有不復輪迴，證得涅槃究竟安樂。

「如是，善現！諸菩薩摩訶薩應以無相而為方便，修學般若波羅蜜

多。」

第二分眾德相品第七十六之一

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！若一切法無不如夢、如響、如像、如

光影、如陽焰、如幻、如化都無實事，無性為性自相皆空，云何可立是善、

是非善，是有記、是無記，是有漏、是無漏，是世間、是出世間，是有為、

是無為，如是乃至是預流果、是能證得預流果法，是一來果、是能證得一來

果法，是不還果、是能證得不還果法，是阿羅漢果、是能證得阿羅漢果法，

是獨覺菩提、是能證得獨覺菩提法，是諸菩薩摩訶薩地、是能證得菩薩摩訶

薩地法，是諸佛無上正等菩提、是能證得諸佛無上正等菩提法耶？」

佛告善現：「世間愚夫無聞異生，於夢得夢、得見夢者，如是乃至於化

得化、得見化者。如是愚夫無聞異生，得夢乃至得化等已顛倒執著，或造不

善身、語、意行，或復造善身、語、意行，或造無記身、語、意行，或造非

福身、語、意行，或復造福身、語、意行，或造不動身、語、意行，由諸行

故，往來生死輪轉無窮。

「諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，以二種空觀察諸法。何謂二空？

一、畢竟空。二、無際空。是菩薩摩訶薩安住如是二種空中，為諸有情宣說

正法。

「謂作是言：『汝等應知色是空，離我、我所；受、想、行、識是空，

離我、我所。眼處是空，離我、我所；耳、鼻、舌、身、意處是空，離我、

我所。色處是空，離我、我所；聲、香、味、觸、法處是空，離我、我所。



34

眼界是空，離我、我所；耳、鼻、舌、身、意界是空，離我、我所。色界是

空，離我、我所；聲、香、味、觸、法界是空，離我、我所。眼識界是空，

離我、我所；耳、鼻、舌、身、意識界是空，離我、我所。眼觸是空，離

我、我所；耳、鼻、舌、身、意觸是空，離我、我所。眼觸為緣所生諸受是

空，離我、我所；耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受是空，離我、我 所。

地界是空，離我、我所；水、火、風、空、識界是空，離我、我所。因緣是

空，離我、我所；等無間緣是空，離我、我所；所緣緣是空，離我、我所；

增上緣是空，離我、我所。從緣所生諸法是空，離我、我所。無明是空，離

我、我所；行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死是空，離

我、我所。善法是空，離我、我所；非善法是空，離我、我所。有記法是

空，離我、我所；無記法是空，離我、我所。有漏法是空，離我、我所；無

漏法是空，離我、我所。世間法是空，離我、我所；出世間法是空，離我、

我所。有為法是空，離我、我所；無為法是空，離我、我所。布施波羅蜜多

乃至般若波羅蜜多是空，離我、我所。內空乃至無性自性空是空，離我、我

所。真如乃至不思議界是空，離我、我所。苦、集、滅、道聖諦是空，離

我、我所。四念住乃至八聖道支是空，離我、我所。空、無相、無願解脫門

是空，離我、我所。四靜慮、四無量、四無色定是空，離我、我所。八解脫

乃至十遍處是空，離我、我所。淨觀地乃至如來地是空，離我、我所。極喜

地乃至法雲地是空，離我、我所。一切陀羅尼門、三摩地門是空，離我、我

所。五眼、六神通是空，離我、我所。如來十力乃至十八佛不共法是空，離

我、我所。三十二大士相、八十隨好是空，離我、我所。無忘失法、恒住捨

性是空，離我、我所。一切智、道相智、一切相智是空，離我、我所。預流

果乃至獨覺菩提是空，離我、我所。一切菩薩摩訶薩行是空，離我、我所。

諸佛無上正等菩提是空，離我、我所。』

「復作是言：『汝等應知色如夢乃至如化，都無自性；受、想、行、識

如夢乃至如化，都無自性。眼處如夢乃至如化，都無自性；耳、鼻、舌、

身、意處如夢乃至如化，都無自性。色處如夢乃至如化，都無自性；聲、

香、味、觸、法處如夢乃至如化，都無自性。眼界如夢乃至如化，都無自

性； 耳、鼻、舌、身、意界如夢乃至如化，都無自性。色界如夢乃至如化，



35

都無自性；聲、香、味、觸、法界如夢乃至如化，都無自性。眼識界如夢乃

至如化，都無自性；耳、鼻、舌、身、意識界如夢乃至如化，都無自性。眼

觸如夢乃至如化，都無自性；耳、鼻、舌、身、意觸如夢乃至如化，都無自

性。眼觸為緣所生諸受如夢乃至如化，都無自性；耳、鼻、舌、身、意觸為

緣所生諸受如夢乃至如化，都無自性。地界如夢乃至如化，都無自性； 水、

火、風、空、識界如夢乃至如化，都無自性。因緣如夢乃至如化，都無自

性；等無間緣、所緣緣、增上緣如夢乃至如化，都無自性。從緣所生諸法如

夢乃至如化，都無自性。無明如夢乃至如化，都無自性；行、識、名色、六

處、觸、受、愛、取、有、生、老死如夢乃至如化，都無自性。善法如夢乃

至如化，都無自性；非善法如夢乃至如化，都無自性。有記法如夢乃至如

化，都無自性；無記法如夢乃至如化，都無自性。有漏法如夢乃至如化，都

無自性；無漏法如夢乃至如化，都無自性。世間法如夢乃至如化，都無自

性；出世間法如夢乃至如化，都無自性。有為法如夢乃至如化，都無自性；

無為法如夢乃至如化，都無自性。布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多如夢乃至

如化，都無自性。內空乃至無性自性空如夢乃至如化，都無自性。真如乃至

不思議界如夢乃至如化，都無自性。苦、集、滅、道聖諦如夢乃至如化，都

無自性。四念住乃至八聖道支如夢乃至如化，都無自性。空、無相、無願解

脫門如夢乃至如化，都無自性。四靜慮、四無量、四無色定如夢乃至如化，

都無自性。八解脫、八勝處、九次第定、十遍處如夢乃至如 化，都無自性。

淨觀地乃至如來地如夢乃至如化，都無自性。極喜地乃至法雲地如夢乃至如

化，都無自性。一切陀羅尼門、三摩地門如夢乃至如化， 都無自性。五眼、

六神通如夢乃至如化，都無自性。如來十力乃至十八佛不共法如夢乃至如

化，都無自性。三十二大士相、八十隨好如夢乃至如化， 都無自性。無忘失

法、恒住捨性如夢乃至如化，都無自性。一切智、道相智、一切相智如夢乃

至如化，都無自性。預流果乃至獨覺菩提如夢乃至如 化，都無自性。一切菩

薩摩訶薩行如夢乃至如化，都無自性。諸佛無上正等菩提如夢乃至如化，都

無自性。』

「復作是言：『汝等應知此中無色、受、想、行、識，無眼處乃至意

處，無色處乃至法處，無眼界乃至意界，無色界乃至法界，無眼識界乃至意



36

識 界，無眼觸乃至意觸，無眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸受，無地

界乃至識界，無因緣乃至增上緣，無從緣所生諸法，無無明乃至老死，無

善、非善法，無有記、無記法，無有漏、無漏法，無世間、出世間法，無有

為、無為法，無布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多，無內空乃至無性自性 空，

無真如乃至不思議界，無苦、集、滅、道聖諦，無四念住乃至八聖道支，無

空、無相、無願解脫門，無四靜慮、四無量、四無色定，無八解脫乃至十遍

處，無淨觀地乃至如來地，無極喜地乃至法雲地，無一切陀羅尼門、三摩地

門，無五眼、六神通，無如來十力乃至十八佛不共法，無三十二大士相、八

十隨好，無無忘失法、恒住捨性，無一切智、道相智、一切相智，無預流果

乃至獨覺菩提，無一切菩薩摩訶薩行，無諸佛無上正等菩提，無夢、無見夢

者，無響、無聞響者，無像、無見像者，無光影、無見光影者，無陽焰、無

見陽焰者，無幻、無見幻者，無化、無見化者。』

「復作是言：『汝等應知是一切法皆無實事，無性為性。汝等虛妄分別

力故，於無蘊中起有蘊想，於無處中起有處想，於無界中起有界想，於無觸

中起有觸想，於無受中起有受想。』

「復作是言：『汝等應知蘊、處、界等一切法性，皆從緣生，顛倒所起

諸業異熟之所攝受，汝等何因於是虛妄無實事法起實事想？』

「菩薩爾時方便善巧具大神力，若諸有情有慳貪者，方便拔濟令離慳

貪，是諸有情離慳貪已，教修布施波羅蜜多，是諸有情由布施故，得大財位

富貴自在。復從是處方便拔濟教修淨戒波羅蜜多，是諸有情由淨戒故，得生

善趣尊貴自在。復從是處方便拔濟教修安忍波羅蜜多，是諸有情由安忍故，

速能獲得無生法忍。復從是處方便拔濟教修精進波羅蜜多，是諸有情由精進

故，乃至無上正等菩提，於諸善法不復退轉。復從是處方便拔濟教修靜慮波

羅蜜多，是諸有情由靜慮故得生梵世，於初靜慮安住自在。從初靜慮方便拔

濟，復令安住第二靜慮，如是展轉方便拔濟，乃至令住非想非非想處定。復

從是處方便拔濟，隨其所宜令住三乘，或令住四念住乃至八聖道支，或令住

三解脫門，或令住八解脫乃至十遍處，或令住四聖諦，或令住六波羅蜜多，

或令住內空乃至無性自性空，或令住真如乃至不思議界，或令住極喜地乃至

法雲地，或令住陀羅尼門、三摩地門，或令住五眼、六神通，或令住如來十



37

力乃至十八佛不共法，或令住無忘失法、恒住捨性，或令住一切智、道相

智、一切相智。

「是菩薩摩訶薩方便善巧，若諸有情耽著有為布施、淨戒、安忍、精

進、靜慮、般若及餘善法所得果報，以諸方便安慰濟拔令住無餘般涅槃界。

是菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多方便善巧，成就無色、無見、無對真無漏法

安住其中，若諸有情應得預流、一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提或復無上

正等菩提，示現、勸導、讚勵、慶喜、方便濟拔，或令得預流果，乃至或令

證得無上正等菩提。

「如是，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，觀察二空，雖知諸法

無不如夢乃至如化，皆非實有，無性為性，自相皆空，而能安立善、非善

法， 廣說乃至是能證得諸佛無上正等菩提，皆無雜亂。」

大般若波羅蜜多經卷第四百六十八

大般若波羅蜜多經卷第四百六十九

三藏法師玄奘奉 詔譯

第二分眾德相品第七十六之二

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！諸菩薩摩訶薩甚為希有，行深般若波

羅蜜多，觀察二空，雖知諸法一切如夢、如響、如像、如光影、如陽焰、如

幻、如化，皆非實有，無性為性，自相皆空，而能安立善、非善等諸法差別

皆無雜亂。」

佛告善現：「如是！如是！如汝所說。諸菩薩摩訶薩甚為希有，行深般

若波羅蜜多，觀察二空，雖知諸法皆如夢等，都非實有，無性為性，自相皆

空，而能安立善、非善等諸法差別不相雜亂。汝等若知諸菩薩摩訶薩行深般

若波羅蜜多時，所有甚奇希有之法，聲聞、獨覺皆不成就、不能測量，汝等

一切聲聞、獨覺於諸菩薩摩訶薩辯尚不能對，況餘有情而能酬答！」

具壽善現復白佛言：「何等名為諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，所

有甚奇希有之法，聲聞、獨覺皆不成就、不能測量？」佛告善現：「諦聽！



38

諦聽！善思念之，吾當為汝分別解說諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，所

有甚奇希有之法。

「善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，安住異熟布施波羅蜜多乃

至般若波羅蜜多，若五神通，若三十七菩提分法，若陀羅尼，若三摩地，若

空、無相、無願解脫門，若四靜慮、四無量、四無色定，若八解脫、八勝

處、九次第定、十遍處，若餘無量無邊佛法。往十方界，若諸有情應以布施

乃至般若而攝受者，則以布施乃至般若而攝受之；應以初靜慮乃至非想非非

想處定而攝受者，則以初靜慮乃至非想非非想處定而攝受之；應以慈、 悲、

喜、捨而攝受者，則以慈、悲、喜、捨而攝受之；應以四念住乃至八聖道支

而攝受者，則以四念住乃至八聖道支而攝受之；應以空、無相、無願三摩地

而攝受者，則以空、無相、無願三摩地而攝受之；應以諸餘善法而攝受者，

則以諸餘善法而攝受之。」

具壽善現復白佛言：「云何菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，安住異熟

波羅蜜多、五神通等無量功德，以布施等攝諸有情？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，施諸有情所須之物，

謂須飲食施與飲食，若須衣服施與衣服，若須車乘施與車乘，若須華香施與

華香，若須臥具施與臥具，若須舍宅施與舍宅，若須燈明施與燈明，若須醫

藥施與醫藥，若須諸餘種種資具，悉皆施與令無匱乏；或施聲聞、獨覺、菩

薩、諸佛世尊衣服、飲食、臥具、醫藥、房舍、資具、諸妙華香、寶幢、幡

蓋、伎樂、燈明及蘇油等諸餘供具。如是施時，其心平等無差別想而行布

施，如施持戒，犯戒亦爾；如施人趣，非人亦爾；如施內道，外道亦爾；如

施諸聖，異生亦爾；如施尊貴，下賤亦爾。上從諸佛下至傍生，平等平等無

所分別，不觀福田勝劣有異。所以者何？諸菩薩摩訶薩了達一切自相皆空，

空中都無上下差別故，無異想、無所分別而行布施。是菩薩摩訶薩由無異

想、無所分別而行布施，當得無異、無分別法，謂得圓滿一切相智及餘無量

諸佛功德。

「善現當知！若菩薩摩訶薩見傍生等有所求乞，便起是心：『此來乞

者，若是如來、應、正等覺真福田故，我應施之。若非如來、應、正等覺，

是傍生等非福田故，不應施與所須資具。』是菩薩摩訶薩起如是心越菩薩



39

法。所以者何？諸菩薩摩訶薩要淨自心福田方淨。見求乞者不應念言：『如

是有情有所求乞我應布施，如是有情有所求乞我不應施。』若作是念，違本

所發大菩提心，謂諸菩薩發菩提心：『我為有情當作依怙、洲渚、舍宅、救

護之處。』見來乞者應起是心：『今此有情貧窮孤露，我當以施而攝受之。

彼由此緣不盜他物，少欲喜足，能轉施他，由是因緣離斷生命，廣說乃至離

雜穢語，亦能調伏貪恚、邪見，身壞命終乘前福業生剎帝利大族、或婆羅門

大族、或長者大族、或居士大族、或餘隨一富貴家生，豐饒財寶修諸善 業。

或因布施攝受因緣，漸依三乘而趣圓寂，謂令趣證聲聞、獨覺及無上乘般涅

槃界。』

「復次，善現！若菩薩摩訶薩有諸怨敵或餘有情來至其所，為損害故、

或有匱乏求乞身分及諸財物。是菩薩摩訶薩終不應起分別異心：『此應施

與， 此不應施。』但應發起平等之心，隨求身分及諸財物悉皆施與。所以者

何？是菩薩摩訶薩普為饒益諸有情故，求趣無上正等菩提，不為利樂自身命

故。若當發起分別異心：『此應施與，此不應施。』便為如來、應、正等覺

及諸菩薩、獨覺、聲聞，世間天、人、阿素洛等諸聖賢眾共所呵責：『誰要

請汝發菩提心，誓普利樂諸有情類，無歸依者為作歸依，無舍宅者為作舍

宅，無洲渚者為作洲渚，無救護者為作救護，不安樂者令其安樂，而今簡別

有施、不施？』

「復次，善現！若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，有人、非人來至其

所，求乞種種髓腦、支節。是菩薩摩訶薩不應發起分別二心為施、不施，唯

作是念：『隨彼所求定當施與。』所以者何？是菩薩摩訶薩常作是念：『我

為利樂諸有情故而受此身，諸有來求定當施與，不應不施。』故見乞者便起

是心：『吾今此身本為他受，彼不來取尚應自送，況來求乞而當不與！』作

是念已歡喜踊躍，自解支節而授與之，復自慶言：『今獲大利，謂捨雜穢得

純淨身。』

「善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多應如是學。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩見乞求者便起是心：『今於此中誰施？誰

受？所施何物？由何而施？為何而施？云何而施？諸法自性皆不可得。所以

者何？如是諸法皆畢竟空，非空法中有與有奪、有施有受。』善現！諸菩薩



40

摩訶薩行深般若波羅蜜多時，應如是學諸法皆空，所謂或由內空故空，乃至

或由無性自性空故空。是菩薩摩訶薩安住此空而行布施，恒無間斷圓滿布施

波羅蜜多，由此布施波羅蜜多得圓滿故，為他割截、劫奪一切內外物時， 其

心都無分別瞋恨，但作是念：『有情及法一切皆空，誰割截我？誰劫奪我？

誰復受之？誰作是觀？』

「復次，善現！我以佛眼遍觀十方殑伽沙等諸世界中，有菩薩摩訶薩為

欲利樂諸有情類，以故思願入大地獄，見諸有情受諸劇苦，見已發起三種示

導。云何為三？一者、神變示導。二者、記說示導。三者、教誡示導。是菩

薩摩訶薩以神變示導滅除地獄湯、火、刀等種種苦具，以記說示導記彼有情

心之所念而為說法，以教誡示導於彼發起慈、悲、喜、捨而為說法。令彼地

獄諸有情類，於菩薩所生淨信心，由此因緣從地獄出，得生天上或生人中，

漸依三乘盡苦邊際，證涅槃界究竟安樂。

「復次，善現！我以佛眼遍觀十方殑伽沙等諸世界中，有菩薩摩訶薩承

事供養諸佛世尊。是菩薩摩訶薩承事供養佛世尊時，深心歡喜愛樂恭敬，非

不歡喜愛樂恭敬。於諸如來、應、正等覺所說正法，恭敬聽聞、受持、讀

誦，乃至無上正等菩提終不忘失，隨所聞法，能為有情無倒宣說，令獲殊勝

利益安樂。

「復次，善現！我以佛眼遍觀十方殑伽沙等諸世界中，有菩薩摩訶薩為

欲饒益傍生趣中諸有情故自捨身命。是菩薩摩訶薩見諸傍生飢火所逼欲相殘

害，起慈愍心自割身分斷諸支節，散擲十方恣令食噉。諸傍生類得此菩薩身

肉食者，皆於菩薩深起愛敬慚愧之心，由是因緣脫傍生趣，得生天上或生人

中，值遇如來、應、正等覺，聞說正法如實修行，漸依三乘而趣圓寂，謂隨

證入無上大乘、獨覺、聲聞般涅槃界。如是，善現！諸菩薩摩訶薩能為世間

作難作事多所饒益，謂為利樂諸有情故，自發無上正等覺心亦令他發，自行

種種如實正行亦令他行。

「復次，善現！我以佛眼遍觀十方殑伽沙等諸世界中，有菩薩摩訶薩為

欲饒益餓鬼趣中諸有情類，以故思願往彼界中，方便息除飢渴等苦，令諸餓

鬼眾苦既息，於此菩薩深起愛敬慚愧之心，復為宣說離慳法要，令彼聞已起

惠施心，乘此善根脫餓鬼趣，得生天上或生人中，值遇如來、應、正等覺，



41

供養恭敬聞正法音，漸次修行三乘正行，乃至證入無上大乘、獨覺、聲聞般

涅槃界。如是，善現！諸菩薩摩訶薩於有情類安住大悲，發起無邊方便善

巧，令隨證入三乘涅槃。

「復次，善現！我以佛眼遍觀十方殑伽沙等諸世界中，有菩薩摩訶薩方

便善巧，或為四大王眾天宣說正法，乃至或為他化自在天宣說正法。是諸天

眾於菩薩所聞正法已，漸依三乘勤修正行，隨應證入般涅槃界。善現當知！

彼天眾中有諸天子，耽著天上五妙欲樂及所居止眾寶宮殿，是菩薩摩訶薩示

現火起，燒其宮殿令生厭怖，因為說法作是言：『諸天子！應審觀察諸行無

常、苦、空、非我不可保信，誰有智者於斯樂著？』時，諸天子聞此法 音，

於五妙欲深生厭怖，自觀身命虛偽無常，譬如芭蕉、電光、陽焰，觀諸宮殿

猶如牢獄。作是觀已，漸依三乘勤修正行而趣圓寂，謂漸證入三乘涅槃。

「復次，善現！我以佛眼遍觀十方殑伽沙等諸世界中，有菩薩摩訶薩見

諸梵天著諸見趣，方便化導令其厭捨，告言：『天仙！汝等何故於空、無

相、虛妄、不實諸行聚中，發起如是諸惡見趣？當速捨之，信受正法，令汝

長夜利益安樂！』如是，善現！諸菩薩摩訶薩安住大悲，為諸有情宣說法

要。善現！是為菩薩摩訶薩所有甚奇希有之法。

「復次，善現！我以無障清淨佛眼遍觀十方殑伽沙等諸世界中，有菩薩

摩訶薩以四攝事攝諸有情。云何為四？一者、布施。二者、愛語。三者、利

行。四者、同事。

「善現！云何菩薩摩訶薩以布施事攝諸有情？善現！諸菩薩摩訶薩以二

種施攝諸有情。云何為二？一者、財施。二者、法施。

「善現！云何菩薩摩訶薩能以財施攝諸有情？善現！諸菩薩摩訶薩行深

般若波羅蜜多時，能以種種飲食、衣服、房舍、臥具、車乘、燈明、伎樂、

香華、寶幢、幡蓋及瓔珞等施諸有情，或以金銀、吠瑠璃寶、頗胝迦寶、珂

貝、璧玉、帝青、大青、末尼、真珠、石藏、杵藏、紅蓮等寶施諸有情，或

以妻妾、男女、大小僮僕、侍衛、象馬、牛羊及醫藥等施諸有情，或以種種

財寶、庫藏、城邑、聚落及王位等施諸有情，或以身分、手足、支節、頭

目、髓腦施諸有情。是菩薩摩訶薩以種種物置四衢道，昇高臺上唱如是言：

『一切有情有所須者，恣意來取勿生疑難，如取己物莫作他想，乃至我身手



42

足、支節、頭目、髓腦隨意取之，我於汝等無所悋惜。』

「是菩薩摩訶薩施諸有情所須物已，復勸歸依佛、法、僧寶，或勸受持

五近事戒，或勸受持八近住戒，或勸受持十善業道，或勸修學初靜慮乃至第

四靜慮，或勸修學慈無量乃至捨無量，或勸修學空無邊處定乃至非想非非想

處定，或勸修學佛隨念乃至天隨念，或勸修學不淨觀、持息念，或勸修學無

常想乃至滅想，或勸修學四念住乃至八聖道支，或勸修學空、無相、無願解

脫門，或勸修學八解脫乃至十遍處，或勸修學布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜

多，或勸安住內空乃至無性自性空，或勸安住真如乃至不思議界，或勸安住

苦、集、滅、道聖諦，或勸修學一切陀羅尼門、三摩地門，或勸修學淨觀地

乃至如來地，或勸修學極喜地乃至法雲地，或勸修學五眼、六神通，或勸修

學如來十力乃至十八佛不共法，或勸修學三十二大士相、八十隨好， 或勸修

學無忘失法、恒住捨性，或勸修學一切智、道相智、一切相智，或勸修學預

流果乃至獨覺菩提，或勸修學一切菩薩摩訶薩行，或勸修學諸佛無上正等菩

提。

「如是，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多方便善巧，於諸有情行

財施已，復善安立諸有情類，令住無上安隱法中，乃至令得一切智智。善

現！ 是為菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時所有甚奇希有之法。

「善現！云何菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，能以法施攝諸有情？善現！

法施有二種，云何為二？一者、世間法施。二者、出世法施。

「云何名為世間法施？謂諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，為諸有情

宣說、開示、分別、顯了世間妙法，謂不淨觀、若持息念、若四靜慮、若四

無量、若四無色定、若五神通，若餘世間共異生法，如是名為世間法施。善

現！何故此法名為世間？謂學此法未能畢竟離世間故名為世間。

「善現！是菩薩摩訶薩行此世間妙法施已，種種方便化導有情，令其遠

離世間諸法，種種方便化導有情，令住聖法及聖法果。善現！云何聖法及聖

法果？善現！言聖法者，謂三十七菩提分法及三解脫門等；聖法果者，謂預

流果乃至獨覺菩提等。善現！何故此法名為出世？謂學此法能令畢竟出離世

間故名出世。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩聖法者，謂六波羅蜜多，八解脫、八勝



43

處、九次第定、十遍處，陀羅尼門、三摩地門，諸菩薩地，五眼、六神通，

如來十力、四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共

法，無忘失法、恒住捨性，一切智、道相智、一切相智等諸無漏法。聖法果

者， 謂佛無上正等菩提大涅槃界。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩聖法者，謂預流果智、一來果智、不還果

智、阿羅漢果智、獨覺菩提智、諸佛無上正等菩提智，四念住乃至八聖道支

智，空、無相、無願解脫門智，四靜慮、四無量、四無色定智，八解脫、八

勝處、九次第定、十遍處智，布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多智，一切陀羅

尼門、三摩地門智，苦、集、滅、道聖諦智，內空乃至無性自性空智，真如

乃至不思議界智，極喜地乃至法雲地智，五眼、六神通智，淨觀地乃至如來

地智，如來十力乃至十八佛不共法智，三十二大士相、八十隨好智，無忘失

法、恒住捨性智，一切智、道相智、一切相智智，善法、非善法智， 有記

法、無記法智，有漏法、無漏法智，世間法、出世間法智，有為法、無為法

智，是名聖法。聖法果者，謂永斷一切煩惱習氣相續，是名聖法果。」

具壽善現白言：「世尊！諸菩薩摩訶薩為亦能得一切相智？」 佛告善

現：「如是！如是！諸菩薩摩訶薩亦名能得一切相智。」

具壽善現復白佛言：「若菩薩摩訶薩亦名能得一切相智，與佛世尊有何

差別？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩名為隨得一切相智，諸佛世尊名為已得一切

相智。所以者何？非諸菩薩與佛世尊條然有異，謂諸菩薩與佛世尊俱住諸法

無差別性，於諸法相求正遍知說名菩薩，若至究竟名佛世尊。然佛世尊於一

切法自相、共相照了無闇，清淨具足，在因位時名為菩薩，若至果位名佛世

尊。是謂菩薩與佛世尊，雖俱名得一切相智而有差別。

「善現！是名菩薩摩訶薩世間法施，諸菩薩摩訶薩依因如是世間法施，

復能修行出世法施，謂諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時方便善巧，先施有

情世間善法，後令厭離世間善法，安住出世無漏聖法，乃至令得一切智智。

「善現！云何名為出世聖法，諸菩薩摩訶薩為諸有情宣說、開示、分

別、顯了說名法施？善現！一切不共異生善法，若正修學令諸有情超出世間

安隱而住，謂三十七菩提分法，三解脫門，八解脫，九次第定，四聖諦智，



44

波羅蜜多，諸空等智，菩薩十地，五眼、六神通，如來十力、四無所畏、四

無礙解、十八佛不共法、大慈、大悲、大喜、大捨，三十二大士相、八十隨

好，一切陀羅尼門、一切三摩地門，諸如是等無漏善法，一切皆名出世聖

法。若菩薩摩訶薩為諸有情宣說、開示、分別、顯了如是諸法，名為菩薩出

世法施。

「善現！此中云何名為三十七種菩提分法？謂四念住、四正斷、四神

足、五根、五力、七等覺支、八聖道支。善現！如是名為三十七種菩提分

法。

「善現！四念住者，謂菩薩摩訶薩於內身、外身、內外身住循身觀，具

足正勤，正知正念，除世貪憂，住身集觀，住身滅觀，由彼於身住循身觀，

住身集觀，住身滅觀，無所依止，於諸世間無所執受，是為第一；於受、於

心、於法亦爾。是名四念住。

「善現！四正斷者，謂菩薩摩訶薩為令未生惡不善法永不生故，為令已

生惡不善法永斷滅故，為令未生善法生故，為令已生善法堅住不忘，修滿倍

增廣大智作證故，生起樂欲，發勤精進，策心持心，是名四正斷。

「善現！四神足者，謂菩薩摩訶薩欲三摩地斷行成就修習神足，勤三摩

地斷行成就修習神足，心三摩地斷行成就修習神足，觀三摩地斷行成就修習

神足，依止厭，依止離，依止滅，迴向於捨，是名四神足。

「善現！五根者，謂菩薩摩訶薩信根、精進根、念根、定根、慧根，是名五

根。

「善現！五力者，謂菩薩摩訶薩信力、精進力、念力、定力、慧力，是名五

力。

「善現！七等覺支者，謂菩薩摩訶薩念等覺支、擇法等覺支、精進等覺

支、喜等覺支、輕安等覺支、定等覺支、捨等覺支，是名七等覺支。

「善現！八聖道支者，謂菩薩摩訶薩正見、正思惟、正語、正業、正

命、正精進、正念、正定，是名八聖道支。

「善現！三解脫門者，謂菩薩摩訶薩空、無相、無願解脫門。云何空解

脫門？謂菩薩摩訶薩以空、無我行相攝心一趣，是名空解脫門。云何無相解



45

脫門？謂菩薩摩訶薩以滅、寂靜行相攝心一趣，是名無相解脫門。云何無願

解脫門？謂菩薩摩訶薩以苦、無常行相攝心一趣，是名無願解脫門。

「善現！八解脫者，謂菩薩摩訶薩有色觀諸色，是第一解脫。內無色想

觀外諸色，是第二解脫。淨勝解身作證，是第三解脫。超一切色想，滅有對

想，不思惟種種想，入無邊空，空無邊處定具足住，是第四解脫。超一切空

無邊處，入無邊識，識無邊處定具足住，是第五解脫。超一切識無邊處， 入

無少所有，無所有處定具足住，是第六解脫。超一切無所有處，入非想非非

想處定具足住，是第七解脫。超一切非想非非想處，入滅想受定具足 住，是

第八解脫。

「善現！九次第定者，謂菩薩摩訶薩離欲惡不善法，有尋有伺，離生喜

樂，初靜慮具足住，是第一次第定。尋伺寂靜，內等淨，心一趣性，無尋無

伺，定生喜樂，第二靜慮具足住，是第二次第定。離喜住捨，正念正知，身

受樂，聖說應捨，具念樂住，第三靜慮具足住，是第三次第定。斷樂斷 苦，

先喜憂沒，不苦不樂，捨念清淨，第四靜慮具足住，是第四次第定。超一切

色想，滅有對想，不思惟種種想，入無邊空，空無邊處定具足住，是第五次

第定。如是乃至超一切非想非非想處，入滅想受定具足住，是第九次第定。

「善現！四聖諦智者，謂菩薩摩訶薩苦智、集智、滅智、道智，是名四

聖諦智。

「善現！波羅蜜多者，謂菩薩摩訶薩布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、

般若、方便善巧、妙願、力、智波羅蜜多，是名波羅蜜多。

「善現！諸空等智者，謂菩薩摩訶薩內空乃至無性自性空智，及真如乃

至不思議界智，是名諸空等智。

「善現！菩薩十地者，謂菩薩摩訶薩極喜地、離垢地、發光地、焰慧

地、極難勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地，是名菩薩十

地。

「善現！五眼者，謂菩薩摩訶薩所求肉眼、天眼、聖慧眼、法眼、佛

眼，是名五眼。

「善現！六神通者，謂菩薩摩訶薩所學神境智證通、天眼智證通、天耳



46

智證通、他心智證通、宿住隨念智證通、漏盡智證通，是名六神通。

「復次，善現！如來十力者，若諸如來、應、正等覺，於是處如實知是

處，於非處如實知非處，是第一力。若諸如來、應、正等覺，於諸有情過

去、未來、現在諸業及諸法受處因異熟皆如實知，是第二力。若諸如來、

應、正等覺，於諸世間非一種種諸界差別皆如實知，是第三力。若諸如來、

應、正等覺，於諸世間非一種種勝解差別尋伺有異皆如實知，是第四力。若

諸如來、應、正等覺，於諸有情補特伽羅諸根勝劣皆如實知，是第五力。若

諸如來、應、正等覺，於遍趣行皆如實知，是第六力。若諸如來、應、正等

覺，普於一切靜慮、解脫、等持、等至、雜染、清淨、安立差別皆如實知，

是第七力。若諸如來、應、正等覺，以淨天眼超過於人，見諸有情死時生時

諸善惡事，如是有情因身、語、意三種惡行、因諸邪見、因謗賢聖墮諸惡

趣，如是有情因身、語、意三種妙行、因諸正見、因讚賢聖生諸善趣；復以

天眼清淨過人，見諸有情死時生時好色惡色，從此復生善趣惡趣，於諸有情

隨業勢力生善惡趣皆如實知，是第八力。若諸如來、應、正等覺，於諸有情

過去無量諸宿住事，或一生、或十生、或百生、或千生、或無量生、或一

劫、或十劫、或百劫、或千劫、或無量劫，所有諸行、諸說、諸相皆如實

知，是第九力。若諸如來、應、正等覺，於諸漏盡無漏心解脫、無漏慧解脫

皆如實知，於自漏盡真解脫法，自證通慧具足而住，如實覺受：我生已盡，

梵行已立，所作已辦，不受後有，是第十力。如是名為如來十力。

「善現！四無所畏者，若諸如來、應、正等覺，自稱我是正等覺者，設

有沙門、若婆羅門、若天魔梵、若餘世間依法立難，或令憶念：『佛於是法

非正等覺。』我於彼難正見無因，以於彼難正見無因，得安隱住無怖無畏，

自稱我處大仙尊位，於大眾中正師子吼轉大梵輪，一切沙門、若婆羅門、若

天魔梵、若餘世間，定無有能如法轉者，是第一無畏。若諸如來、應、正等

覺，自稱我已永盡諸漏，設有沙門、若婆羅門、若天魔梵、若餘世間依法立

難，或令憶念：『佛於是漏猶未永盡。』我於彼難正見無因，以於彼難正見

無因，得安隱住無怖無畏，自稱我處大仙尊位，於大眾中正師子吼轉大梵

輪，一切沙門、若婆羅門、若天魔梵、若餘世間，定無有能如法轉者，是第

二無畏。若諸如來、應、正等覺，自稱我為諸弟子眾說能障法染必為 障，設



47

有沙門、若婆羅門、若天魔梵、若餘世間依法立難，或令憶念：『有染是法

不能為障。』我於彼難正見無因，以於彼難正見無因，得安隱住無怖無畏，

自稱我處大仙尊位，於大眾中正師子吼轉大梵輪，一切沙門、若婆羅門、若

天魔梵、若餘世間，定無有能如法轉者，是第三無畏。若諸如 來、應、正等

覺，自稱我為諸弟子眾說出離道，諸聖修習決定出離，決定通達，正盡眾

苦，作苦邊際，設有沙門、若婆羅門、若天魔梵、若餘世間依法立難，或令

憶念：『有修此道非正出離、非正通達、非正盡苦、非作苦邊。』我於彼難

正見無因，以於彼難正見無因，得安隱住無怖無畏，自稱我處大仙尊位，於

大眾中正師子吼轉大梵輪，一切沙門、若婆羅門、若天魔梵、若餘世間，定

無有能如法轉者，是第四無畏。如是名為四無所畏。

「善現！四無礙解者，謂義無礙解、法無礙解、詞無礙解、辯無礙解，

如是名為四無礙解。善現！云何義無礙解？謂緣義無礙智。云何法無礙解？

謂緣法無礙智。云何詞無礙解？謂緣詞無礙智。云何辯無礙解？謂緣辯無礙

智。

「善現！十八佛不共法者，謂諸如來、應、正等覺，常無誤失，無卒暴

音，無忘失念，無不定心，無種種想，無不擇捨，志欲無退，精進無退，憶

念無退，般若無退，解脫無退，解脫智見無退，若智若見於過去世無著無

礙，若智若見於現在世無著無礙，若智若見於未來世無著無礙，一切身業智

為前導隨智而轉，一切語業智為前導隨智而轉，一切意業智為前導隨智而

轉，是名十八佛不共法。

「復次，善現！三十二大士相者，謂如來足下有平滿相，妙善安住猶如

奩底，地雖高下，隨足所蹈皆悉坦然無不等觸，是為第一。如來足下千輻輪

文，輞轂眾相無不圓滿，是為第二。如來手足悉皆柔軟，如覩羅綿勝過一

切，是為第三。如來手足一一指間，猶如鴈王咸有鞔網，金色交絡文同綺

畫，是為第四。如來手足所有諸指，圓滿纖長甚可愛樂，是為第五。如來足

跟廣長圓滿，與趺相稱勝餘有情，是為第六。如來足趺脩高充滿，柔軟妙好

與跟相稱，是為第七。如來雙腨漸次纖圓，如瑿泥耶仙鹿王腨，是為第八。

如來雙臂修直傭圓，如象王鼻平立摩膝，是為第九。如來陰相勢峯藏 密，其

猶龍馬亦如象王，是為第十。如來毛孔各一毛生，柔潤紺青右旋宛轉，是第



48

十一。如來髮毛端皆上靡，右旋宛轉柔潤紺青，嚴金色身甚可愛 樂，是第十

二。如來身皮細薄潤滑，塵垢水等皆所不住，是第十三。如來身皮皆真金

色，光潔晃曜如妙金臺，眾寶莊嚴眾所樂見，是第十四。如來兩足、二手掌

中、頸及雙肩七處充滿，是第十五。如來肩項圓滿殊妙，是第十六。如來髆

腋悉皆充實，是第十七。如來容儀洪滿端直，是第十八。如來身相修廣端

嚴，是第十九。如來體相縱廣量等，周匝圓滿如諾瞿陀，是第二十。如來頷

臆并身上半，威容廣大如師子王，是二十一。如來常光面各一尋，是二十

二。如來齒相四十齊平，淨密根深白逾珂雪，是二十三。如來四牙鮮白鋒

利，是二十四。如來常得味中上味，是二十五。如來舌相薄淨廣長，能覆面

輪至耳髮際，是二十六。如來梵音詞韻弘雅，隨眾多少無不等聞，其聲洪震

猶如天鼓，發言婉約如頻迦音，是二十七。如來眼睫猶若牛 王，紺青齊整不

相雜亂，是二十八。如來眼睛紺青鮮白，紅環間飾皎潔分明，是二十九。如

來面輪其猶滿月，眉相皎淨如天帝弓，是第三十。如來眉間有白毫相，右旋

柔軟如覩羅綿，鮮白光淨逾珂雪等，是三十一。如來頂上烏瑟膩沙，高顯周

圓猶如天蓋，是三十二。是名三十二大士相。

大般若波羅蜜多經卷第四百六十九

大般若波羅蜜多經卷第四百七十

三藏法師玄奘奉 詔譯

第二分眾德相品第七十六之三

「復次，善現！八十隨好者，謂如來指爪狹長薄潤，光潔鮮淨如華赤

銅，是為第一。如來手足指圓纖長，傭直柔軟節骨不現，是為第二。如來手

足各等無差，於諸指間悉皆充密，是為第三。如來手足圓滿如意，軟淨光澤

色如蓮華，是為第四。如來筋脈盤結堅固深隱不現，是為第五。如來兩踝俱

隱不現，是為第六。如來行步直進庠審如龍象王，是為第七。如來行步威容

齊肅如師子王，是為第八。如來行步安平庠序，不過不減猶如牛王，是為第

九。如來行步進止儀雅其猶鵝王，是為第十。如來迴顧必皆右旋，如龍象王

舉身隨轉，是第十一。如來支節漸次傭圓，妙善安布，是第十二。如來骨節



49

交結無隙猶若龍盤，是第十三。如來膝輪妙善安布堅固圓滿，是第十四。如

來隱處其文妙好，威勢具足圓滿清淨，是第十五。如來身支潤滑柔軟， 光悅

鮮淨塵垢不著，是第十六。如來身容敦肅無畏常不怯弱，是第十七。如來身

支堅固稠密善相屬著，是第十八。如來身支安定敦重，曾不掉動圓滿無壞，

是第十九。如來身相猶若仙王，周匝端嚴光淨離翳，是第二十。如來身有周

匝圓光，於行等時恒自照曜，是二十一。如來腹形方正無欠，柔軟不現眾相

莊嚴，是二十二。如來臍深右旋圓妙清淨光澤，是二十三。如來臍厚不窪不

凸周匝妙好，是二十四。如來皮膚遠離疥癬，亦無黶點、疣贅等過，是二十

五。如來手掌充滿柔軟，足下安平，是二十六。如來手文深長明直潤澤不

斷，是二十七。如來脣色光潤丹暉，如頻婆果上下相稱，是二十八。如來面

門不長不短、不大不小如量端嚴，是二十九。如來舌相軟薄廣長如赤銅色，

是第三十。如來發聲威震深遠，如象王吼明朗清徹，是三十 一。如來音韻美

妙具足如深谷響，是三十二。如來鼻高脩而且直，其孔不現，是三十三。如

來諸齒方整鮮白，是三十四。如來諸牙圓白光潔漸次鋒 利，是三十五。如來

眼淨青白分明，是三十六。如來眼相脩廣，猶如青蓮華葉甚可愛樂，是三十

七。如來眼睫上下齊整稠密不白，是三十八。如來雙眉長而不白緻而細軟，

是三十九。如來雙眉綺靡順次紺瑠璃色，是第四十。如來雙眉高顯光潤形如

初月，是四十一。如來耳厚廣大脩長輪埵成就，是四十二。如來兩耳綺麗齊

平離眾過失，是四十三。如來容儀能令見者無損無染皆生愛敬，是四十四。

如來額廣圓滿平正形相殊妙，是四十五。如來身分上下圓滿，如師子王威嚴

無對，是四十六。如來頭髮脩長紺青、稠密不白，是四十七。如來頭髮香潔

細軟、潤澤旋轉，是四十八。如來頭髮齊整無亂亦不交雜，是四十九。如來

頭髮堅固不斷永無褫落，是第五十。如來頭髮光滑殊妙塵垢不著，是五十

一。如來身分堅固充實逾那羅延，是五十二。如來身體長大端直，是五十

三。如來諸竅清淨圓好，是五十四。如來身支勢力殊勝無與等者，是五十

五。如來身相眾所樂觀嘗無厭足，是五十六。如來面輪脩廣得所，皎潔光淨

如秋滿月，是五十七。如來顏貌舒泰光顯，含笑先言唯向不背，是五十八。

如來面貌光澤熈怡，遠離頻蹙青赤等過，是五十九。如來身支清淨無垢常無

臭穢，是第六十。如來身所有諸毛孔中常出如意微妙之香，是六十一。如來



50

面門常出最上殊勝之香，是六十二。如來頭相周圓妙好，如末達那亦猶天

蓋，是六十三。如來身毛紺青光淨，如孔雀項紅暉綺飾色類赤銅，是六十

四。如來法音隨眾大小不增不減應理無差，是六十五。如來頂相無能見者，

是六十六。如來手足指約分明，莊嚴妙好如赤銅色，是六十七。如來行時其

足去地如四指量而現印文，是六十八。如來自持不待他衛，身無傾動亦不逶

迤，是六十九。如來威德遠震一切，惡心見喜，恐怖見安，是第七十。如來

音聲不高不下，隨眾生意和悅與言，是七十一。如來能隨諸有情類言音意樂

而為說法，是七十二。如來一音演說正法，隨有情類各令得解，是七十三。

如來說法咸依次第，必有因緣言無不 善，是七十四。如來等觀諸有情類，讚

善毀惡而無愛憎，是七十五。如來所為先觀後作，軌範具足令識善淨，是七

十六。如來相好，一切有情無能觀盡，是七十七。如來頂骨堅實圓滿，是七

十八。如來顏容常少不老好巡舊處，是七十九。如來手足及胸臆前俱有吉祥

喜旋德相，文同綺畫色類朱丹， 是第八十。如是名為八十隨好。

「善現！如來、應、正等覺成就如是諸相好故，身光任運能照三千大千

世界無不遍滿，若作意時即能普照無量無邊無數世界，然為憐愍諸有情故，

攝光常照面各一尋，若縱身光，即日月等所有光明皆悉不現，諸有情類便不

能知晝夜、半月、月時、歲數，所作事業有不得成。佛聲任運能遍三千大千

世界，若作意時即能遍滿無量無邊無數世界，然為利樂諸有情故，聲隨眾量

不減不增。

「善現！如是功德勝利，我先菩薩位修行般若波羅蜜多時已能成辦，故

今相好圓滿莊嚴，一切有情見者歡喜，皆獲殊勝利益安樂。

「如是，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，能以財、法二種布

施攝諸有情，是為甚奇希有之法。

「善現！云何菩薩摩訶薩以愛語事攝諸有情？善現！諸菩薩摩訶薩行深

般若波羅蜜多時，以柔軟音為有情類，先說布施波羅蜜多，次說淨戒波羅蜜

多，次說安忍波羅蜜多，次說精進波羅蜜多，次說靜慮波羅蜜多，後說般若

波羅蜜多方便攝受。善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，以柔軟音多

說此六波羅蜜多攝有情類。所以者何？由此六種波羅蜜多普能攝受諸善法

故。



51

「善現！云何菩薩摩訶薩以利行事攝諸有情？善現！諸菩薩摩訶薩行深

般若波羅蜜多時，於長夜中種種方便，勸諸有情精勤修學布施、淨戒、安

忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多，及餘種種殊勝善法常無懈廢。

「善現！云何菩薩摩訶薩以同事事攝諸有情？善現！諸菩薩摩訶薩行深

般若波羅蜜多時，以勝神通及大願力，現處地獄、傍生、鬼界、人、天等

中， 同彼事業方便攝受，令獲殊勝利益安樂。

「善現！諸菩薩摩訶薩能以如是布施、愛語、利行、同事攝諸有情，是

為甚奇希有之法。

「復次，善現！我以佛眼遍觀十方殑伽沙等諸世界中，有菩薩摩訶薩行

深般若波羅蜜多時，教誡教授諸餘菩薩摩訶薩言：『來！善男子！汝應善學

引發諸字陀羅尼門，謂應善學一字、二字乃至十字，如是乃至二十、三十，

乃至若百、若千、若萬，乃至無數，引發自在。又應善學一切語言皆入一

字，或入二字乃至十字，如是乃至或入二十、或入三十，乃至若百、若千、

若萬，乃至無數，引發自在。又應善學於一字中攝一切字，一切字中攝於一

字，引發自在。又應善學一字能攝四十二本母字，四十二本母字能攝一

字。』善現！是菩薩摩訶薩應如是善學四十二字入於一字，一字亦入四十二

字，如是學已，於諸字中引發善巧，於引發字得善巧已，復於無字引發善

巧。如諸如來、應、正等覺，於法善巧，於字善巧，以於諸法、諸字善巧，

於無字中亦得善巧，由善巧故，能為有情說有字法、說無字法，為無字法說

有字法。所以者何？離字、無字無異佛法，過一切字名真佛法。所以者 何？

以一切法、一切有情皆畢竟空、無際空故。」

具壽善現白言：「世尊！若一切法、一切有情皆畢竟空、無際空故超諸

字者，則一切法、一切有情自性畢竟皆不可得，諸菩薩摩訶薩云何修行布施

波羅蜜多乃至般若波羅蜜多？云何修行四靜慮、四無量、四無色定？云何修

行四念住乃至八聖道支？云何修行空、無相、無願解脫門？云何安住內空乃

至無性自性空？云何安住真如乃至不思議界？云何安住苦、集、滅、道聖

諦？云何修行八解脫乃至十遍處？云何修行極喜地乃至法雲地？云何修行一

切陀羅尼門、三摩地門？云何修行五眼、六神通？云何修行如來十力乃至十

八佛不共法？云何修行無忘失法、恒住捨性？云何修行一切智、道相智、一



52

切相智？云何修行三十二大士相、八十隨好？云何安住異熟六種波羅蜜多及

六神通，為諸有情宣說正法？

「世尊！一切有情皆不可得，有情施設亦不可得。一切有情不可得故，

色乃至識亦不可得，眼處乃至意處亦不可得，色處乃至法處亦不可得，眼界

乃至意界亦不可得，色界乃至法界亦不可得，眼識界乃至意識界亦不可得，

眼觸乃至意觸亦不可得，眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸受亦不可

得，地界乃至識界亦不可得，因緣乃至增上緣亦不可得，從緣所生諸法亦不

可得，無明乃至老死亦不可得，布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多亦不可 得，

四靜慮、四無量、四無色定亦不可得，四念住乃至八聖道支亦不可得，空、

無相、無願解脫門亦不可得，內空乃至無性自性空亦不可得，真如乃至不思

議界亦不可得，苦、集、滅、道聖諦亦不可得，八解脫乃至十遍處亦不可

得，淨觀地乃至如來地亦不可得，極喜地乃至法雲地亦不可得，一切陀羅尼

門、三摩地門亦不可得，五眼、六神通亦不可得，如來十力乃至十八佛不共

法亦不可得，無忘失法、恒住捨性亦不可得，一切智、道相智、一切相智亦

不可得，預流果乃至獨覺菩提亦不可得，一切菩薩摩訶薩行、諸佛無上正等

菩提亦不可得，三十二大士相、八十隨好亦不可得。

「世尊！不可得中無有情亦無彼施設，無色乃至識亦無彼施設，無眼處

乃至意處亦無彼施設，無色處乃至法處亦無彼施設，無眼界乃至意界亦無彼

施設，無色界乃至法界亦無彼施設，無眼識界乃至意識界亦無彼施設，無眼

觸乃至意觸亦無彼施設，無眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸受亦無彼

施設，無地界乃至識界亦無彼施設，無因緣乃至增上緣亦無彼施設，無從緣

所生諸法亦無彼施設，無無明乃至老死亦無彼施設，無布施波羅蜜多乃至般

若波羅蜜多亦無彼施設，無四靜慮、四無量、四無色定亦無彼施設，無四念

住乃至八聖道支亦無彼施設，無空、無相、無願解脫門亦無彼施設，無內空

乃至無性自性空亦無彼施設，無真如乃至不思議界亦無彼施設，無苦、集、

滅、道聖諦亦無彼施設，無八解脫乃至十遍處亦無彼施設，無淨觀地乃至如

來地亦無彼施設，無極喜地乃至法雲地亦無彼施設，無一切陀羅尼門、三摩

地門亦無彼施設，無五眼、六神通亦無彼施設，無如來十力乃至十八佛不共

法亦無彼施設，無無忘失法、恒住捨性亦無彼施設，無一切智、道相智、一



53

切相智亦無彼施設，無預流果乃至獨覺菩提亦無彼施設，無一切菩薩摩訶薩

行、諸佛無上正等菩提亦無彼施設，無三十二大士相、八十隨好亦無彼施

設。

「世尊！一切有情法及施設，既不可得、都無所有，諸菩薩摩訶薩行深

般若波羅蜜多時，為諸有情說何等法？世尊！勿諸菩薩摩訶薩眾自安住不正

法，為諸有情說不正法，勸諸有情住不正法，以顛倒法安立有情。所以者

何？諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，尚不得菩提，況得菩提分法！尚不

得菩薩摩訶薩，況得菩薩摩訶薩法！」

佛告善現：「如是！如是！如汝所說。一切有情皆不可得，一切有情施

設亦不可得，一切法皆不可得，一切法施設亦不可得。由不可得、都無所

有， 無所有故，當知內空、外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、

無為空、畢竟空、無際空、散無散空、本性空、自共相空、一切法空、不可

得空、無性空、自性空、無性自性空，當知真如空、法界空、法性空、不虛

妄性空、不變異性空、平等性空、離生性空、法定空、法住空、實際空、虛

空界空、不思議界空，當知苦聖諦空、集聖諦空、滅聖諦空、道聖諦空，當

知色蘊乃至識蘊空，當知眼處乃至意處空，當知色處乃至法處空，當知眼界

乃至意界空，當知色界乃至法界空，當知眼識界乃至意識界空，當知眼觸乃

至意觸空，當知眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸受空，當知地界乃至

識界空，當知因緣乃至增上緣空，當知從緣所生諸法空，當知無明乃至老死

空，當知我、有情乃至知者、見者空，當知布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多

空，當知四靜慮、四無量、四無色定空，當知四念住乃至八聖道支空，當知

空、無相、無願解脫門空，當知八解脫乃至十遍處空，當知淨觀地乃至如來

地空，當知極喜地乃至法雲地空，當知一切陀羅尼門、三摩地門空，當知五

眼、六神通空，當知如來十力乃至十八佛不共法空，當知無忘失法、恒住捨

性空，當知一切智、道相智、一切相智空，當知預流果乃至獨覺菩提空，當

知菩薩摩訶薩正性離生空，當知成熟有情、嚴淨佛土空，當知一切菩薩摩訶

薩行空，當知諸佛無上正等菩提空，當知三十二大士相、八十隨好空。

「善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，見一切法皆悉空已，為諸

有情宣說諸法令離顛倒。雖為有情宣說諸法，而於有情都無所得，於一切法



54

亦無所得，於諸空相不增不減、無取無捨。由是因緣，雖說諸法而無所說。

「善現！是菩薩摩訶薩於一切法如是觀時得無障智，由此智故不壞諸法

無二分別，為諸有情如實宣說，令離妄想顛倒執著，隨其所應趣三乘果，證

得究竟常樂涅槃。如有如來、應、正等覺化作一佛，是佛復能化作無量百千

俱胝那庾多眾。時，彼化佛教所化眾，或令修行布施波羅蜜多乃至般若波羅

蜜多，或令修行四靜慮、四無量、四無色定，或令修行四念住乃至八聖道

支，或令修行空、無相、無願解脫門，或令安住內空乃至無性自性空，或令

安住真如乃至不思議界，或令安住苦、集、滅、道聖諦，或令修行八解脫乃

至十遍處，或令修行淨觀地乃至如來地，或令修行極喜地乃至法雲地，或令

修行一切陀羅尼門、三摩地門，或令修行五眼、六神通，或令修行如來十力

乃至十八佛不共法，或令修行三十二大士相、八十隨好，或令修行無忘失

法、恒住捨性，或令修行一切智、道相智、一切相智，或令安住預流果乃至

獨覺菩提，或令安住菩薩勝位，或令安住無上菩提。善現！於意云何？ 是

時，化佛及所化眾，頗於諸法有所分別、有破壞不？」

善現對曰：「不也！世尊！諸所變化於一切法無分別故。」

佛言：「善現！由此因緣，當知菩薩摩訶薩眾亦復如是行深般若波羅蜜

多，為諸有情如應說法，雖不分別破壞法相，而能如實安立有情，令其安住

所應住地；雖於有情及一切法都無所得，而令有情解脫妄想顛倒執著，無縛

無脫為方便故。所以者何？

「善現！色本性乃至識本性無縛無脫。若法本性無縛無脫，是法非色乃

至非識。何以故？色乃至識畢竟淨故。

「善現！眼處本性乃至意處本性無縛無脫。若法本性無縛無脫，是法非眼處

乃至非意處。何以故？眼處乃至意處畢竟淨故。

「善現！色處本性乃至法處本性無縛無脫。若法本性無縛無脫，是法非色處

乃至非法處。何以故？色處乃至法處畢竟淨故。

「善現！眼界本性乃至意界本性無縛無脫。若法本性無縛無脫，是法非眼界

乃至非意界。何以故？眼界乃至意界畢竟淨故。

「善現！色界本性乃至法界本性無縛無脫。若法本性無縛無脫，是法非色界



55

乃至非法界。何以故？色界乃至法界畢竟淨故。

「善現！眼識界本性乃至意識界本性無縛無脫。若法本性無縛無脫，是

法非眼識界乃至非意識界。何以故？眼識界乃至意識界畢竟淨故。

「善現！眼觸本性乃至意觸本性無縛無脫。若法本性無縛無脫，是法非

眼觸乃至非意觸。何以故？眼觸乃至意觸畢竟淨故。

「善現！眼觸為緣所生諸受本性乃至意觸為緣所生諸受本性無縛無脫。

若法本性無縛無脫，是法非眼觸為緣所生諸受乃至非意觸為緣所生諸受。何

以故？眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸受畢竟淨故。

「善現！地界本性乃至識界本性無縛無脫。若法本性無縛無脫，是法非

地界乃至非識界。何以故？地界乃至識界畢竟淨故。

「善現！因緣本性乃至增上緣本性無縛無脫。若法本性無縛無脫，是法

非因緣乃至非增上緣。何以故？因緣乃至增上緣畢竟淨故。

「善現！從緣所生諸法本性無縛無脫。若法本性無縛無脫，是法非從緣

所生諸法。何以故？從緣所生諸法畢竟淨故。

「善現！無明本性乃至老死本性無縛無脫。若法本性無縛無脫，是法非

無明乃至非老死。何以故？無明乃至老死畢竟淨故。

「善現！布施波羅蜜多本性乃至般若波羅蜜多本性無縛無脫。若法本性

無縛無脫，是法非布施波羅蜜多乃至非般若波羅蜜多。何以故？布施波羅蜜

多乃至般若波羅蜜多畢竟淨故。

「善現！四靜慮本性、四無量、四無色定本性無縛無脫。若法本性無縛

無脫，是法非四靜慮、四無量、四無色定。何以故？四靜慮、四無量、四無

色定畢竟淨故。

「善現！四念住本性乃至八聖道支本性無縛無脫。若法本性無縛無脫，

是法非四念住乃至非八聖道支。何以故？四念住乃至八聖道支畢竟淨故。

「善現！空解脫門本性、無相、無願解脫門本性無縛無脫。若法本性無

縛無脫，是法非空、無相、無願解脫門。何以故？空、無相、無願解脫門畢

竟淨故。

「善現！內空本性乃至無性自性空本性無縛無脫。若法本性無縛無脫，



56

是法非內空乃至非無性自性空。何以故？內空乃至無性自性空畢竟淨故。

「善現！真如本性乃至不思議界本性無縛無脫。若法本性無縛無脫，是法非

真如乃至非不思議界。何以故？真如乃至不思議界畢竟淨故。

「善現！苦、集、滅、道聖諦本性無縛無脫。若法本性無縛無脫，是法非

苦、集、滅、道聖諦。何以故？苦、集、滅、道聖諦畢竟淨故。

「善現！八解脫本性乃至十遍處本性無縛無脫。若法本性無縛無脫，是法非

八解脫乃至非十遍處。何以故？八解脫乃至十遍處畢竟淨故。

「善現！淨觀地本性乃至如來地本性無縛無脫。若法本性無縛無脫，是法非

淨觀地乃至非如來地。何以故？淨觀地乃至如來地畢竟淨故。

「善現！極喜地本性乃至法雲地本性無縛無脫。若法本性無縛無脫，是法非

極喜地乃至非法雲地。何以故？極喜地乃至法雲地畢竟淨故。

「善現！陀羅尼門本性、三摩地門本性無縛無脫。若法本性無縛無脫，

是法非陀羅尼門、三摩地門。何以故？陀羅尼門、三摩地門畢竟淨故。

「善現！五眼本性、六神通本性無縛無脫。若法本性無縛無脫，是法非

五眼、六神通。何以故？五眼、六神通畢竟淨故。

「善現！如來十力本性乃至十八佛不共法本性無縛無脫。若法本性無縛

無脫，是法非如來十力乃至非十八佛不共法。何以故？如來十力乃至十八佛

不共法畢竟淨故。

「善現！三十二大士相本性、八十隨好本性無縛無脫。若法本性無縛無

脫，是法非三十二大士相、八十隨好。何以故？三十二大士相、八十隨好畢

竟淨故。

「善現！無忘失法本性、恒住捨性本性無縛無脫。若法本性無縛無脫，

是法非無忘失法、恒住捨性。何以故？無忘失法、恒住捨性畢竟淨故。

「善現！一切智本性、道相智、一切相智本性無縛無脫。若法本性無縛

無脫，是法非一切智、道相智、一切相智。何以故？一切智、道相智、一切

相智畢竟淨故。

「善現！預流果本性乃至獨覺菩提本性無縛無脫。若法本性無縛無脫，

是法非預流果乃至非獨覺菩提。何以故？預流果乃至獨覺菩提畢竟淨故。



57

「善現！一切菩薩摩訶薩行本性、諸佛無上正等菩提本性無縛無脫。若

法本性無縛無脫，是法非一切菩薩摩訶薩行、諸佛無上正等菩提。何以故？

一切菩薩摩訶薩行、諸佛無上正等菩提畢竟淨故。

「善現！善法、非善法本性無縛無脫。若法本性無縛無脫，是法非善

法、非非善法。何以故？善法、非善法畢竟淨故。

「善現！有記法、無記法本性無縛無脫。若法本性無縛無脫，是法非有記

法、非無記法。何以故？有記法、無記法畢竟淨故。

「善現！有漏法、無漏法本性無縛無脫。若法本性無縛無脫，是法非有漏

法、非無漏法。何以故？有漏法、無漏法畢竟淨故。

「善現！世間法、出世間法本性無縛無脫。若法本性無縛無脫，是法非

世間法、非出世間法。何以故？世間法、出世間法畢竟淨故。

「善現！有為法、無為法本性無縛無脫。若法本性無縛無脫，是法非有

為法、非無為法。何以故？有為法、無為法畢竟淨故。

「如是，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時。雖為有情宣說諸

法，而於有情及諸法性都無所得。所以者何？以諸有情及一切法不可得故。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，以無所得而為方

便，住一切法無所得中。謂以無所得而為方便，住色空乃至識空；以無所得

而為方便，住眼處空乃至意處空；以無所得而為方便，住色處空乃至法處

空；以無所得而為方便，住眼界空乃至意界空；以無所得而為方便，住色界

空乃至法界空；以無所得而為方便，住眼識界空乃至意識界空；以無所得而

為方便，住眼觸空乃至意觸空；以無所得而為方便，住眼觸為緣所生諸受空

乃至意觸為緣所生諸受空；以無所得而為方便，住地界空乃至識界空；以無

所得而為方便，住因緣空乃至增上緣空；以無所得而為方便，住從緣所生諸

法空；以無所得而為方便，住無明空乃至老死空；以無所得而為方便，住布

施波羅蜜多空乃至般若波羅蜜多空；以無所得而為方便，住四靜慮、四無

量、四無色定空；以無所得而為方便，住四念住空乃至八聖道支空；以無所

得而為方便，住空、無相、無願解脫門空；以無所得而為方便，住內空空乃

至無性自性空空；以無所得而為方便，住真如空乃至不思議界空；以無所得

而為方便，住苦、集、滅、道聖諦空；以無所得而為方便，住八解脫空乃至



58

十遍處空；以無所得而為方便，住淨觀地空乃至如來地空；以無所得而為方

便，住極喜地空乃至法雲地空；以無所得而為方便，住一切陀羅尼門、三摩

地門空；以無所得而為方便，住五眼、六神通空；以無所得而為方便，住如

來十力空乃至十八佛不共法空；以無所得而為方便，住三十二大士相、八十

隨好空；以無所得而為方便，住無忘失法、恒住捨性空；以無所得而為方

便，住一切智、道相智、一切相智空；以無所得而為方便，住預流果空乃至

獨覺菩提空；以無所得而為方便，住一切菩薩摩訶薩行、諸佛無上正等菩提

空；以無所得而為方便，住善法、非善法空；以無所得而為方便，住有記

法、無記法空；以無所得而為方便，住有漏法、無漏法空；以無所得而為方

便，住世間法、出世間法空；以無所得而為方便，住有為法、無為法空。

「善現！當知色乃至識無所住，色空乃至識空亦無所住。何以故？色乃

至識無自性不可得，色空乃至識空亦無自性不可得，非無自性不可得法有所

住故。如是乃至一切菩薩摩訶薩行、諸佛無上正等菩提無所住，一切菩薩摩

訶薩行、諸佛無上正等菩提空亦無所住。何以故？一切菩薩摩訶薩行、諸佛

無上正等菩提無自性不可得，一切菩薩摩訶薩行、諸佛無上正等菩提空亦無

自性不可得，非無自性不可得法有所住故。善法、非善法無所住，善法、非

善法空亦無所住。何以故？善法、非善法無自性不可得，善法、非善法空亦

無自性不可得，非無自性不可得法有所住故。有記法、無記法無所住， 有記

法、無記法空亦無所住。何以故？有記法、無記法無自性不可得，有記法、

無記法空亦無自性不可得，非無自性不可得法有所住故。有漏法、無漏法無

所住，有漏法、無漏法空亦無所住。何以故？有漏法、無漏法無自性不可

得，有漏法、無漏法空亦無自性不可得，非無自性不可得法有所住 故。世間

法、出世間法無所住，世間法、出世間法空亦無所住。何以故？世間法、出

世間法無自性不可得，世間法、出世間法空亦無自性不可得，非無自性不可

得法有所住故。有為法、無為法無所住，有為法、無為法空亦無所住。何以

故？有為法、無為法無自性不可得，有為法、無為法空亦無自性不可得，非

無自性不可得法有所住故。

「善現當知！非無性法住無性法，非有性法住有性法，非無性法住有性

法，非有性法住無性法；非自性法住自性法，非他性法住他性法，非自性法



59

住他性法，非他性法住自性法。所以者何？是一切法皆不可得，不可得法當

何所住？

「如是，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，以是諸空修遣諸

法，亦能如實說示有情。若菩薩摩訶薩能如是行甚深般若波羅蜜多，於佛、

菩 薩、獨覺、聲聞一切賢聖皆無過失。所以者何？諸佛、菩薩、獨覺、聲聞

一切賢聖於是法性皆能隨覺，既隨覺已，為諸有情無倒宣說。雖為有情宣說

諸法，而於法性無轉無越。所以者何？諸法實性即真法界、真如、實際，如

是法界、真如、實際皆不可轉亦不可越。何以故？如是法界、真如、實際皆

無自性都不可得，非不可得法有可轉越故。」

大般若波羅蜜多經卷第四百七十



1


	大眾閱藏經典彙編 CBETA2018 版
	佛经安置须知
	读诵佛经须知
	保宁勇禅师示看经警策文
	起诵仪
	请佛发愿
	南无本师释迦牟尼佛南无本师释迦牟尼佛南无本师释迦牟尼佛
	南无香云盖菩萨摩诃萨（三称）


