
1

大眾閱藏經典彙編 CBETA2018版

大般若波羅蜜多經
（六百卷：第 461 卷至第 465 卷）

三藏法師玄奘奉 詔譯



2

佛经安置须知

1. 经典应恭敬放在清净高处以及其他书籍的上面，不可随意

扔放床上、座椅上等不净处。

2. 凡经书等法宝阅毕，可辗转流通，赠送其他道友，不可任

意烧毁或丢弃。

3. 如手捧或装于口袋携带时，不得低于腰部，不可挟腋下。

4. 不得口吹经上灰尘，应以专用净布拭去。

5. 不可在经典所在的地方，有种种污秽行为。

读诵佛经须知

1. 经典乃三世诸佛之师，如来法身舍利，亦当作真佛看，不

可作纸墨等看。礼诵持念，种种修持，皆当以诚敬为主。

2. 不可躺着看经书，以口水沾指翻经页，不可以污手触经。

3. 经书上不可涂写。不得一边散心杂话，一边看经书。

4. 中断不看时，应夹放纸条、书签做记号。不可折页、折角，

或经书面朝下作“人”字形搁置。

保宁勇禅师示看经警策文

夫看经之法后学须知：当净三业。若三业无亏，则百福俱集。三业

者，身、口、意业也。

（一）端身正坐，如对圣容，则身业净也。

（二）口无杂言，断诸嬉笑，则口业净也。

（三）意不散乱，屏息万缘，则意业净也。

内心既寂，外境俱捐。方契悟于真源，庶研穷于法理，可谓水

澄珠莹，云散月明。义海涌于胸襟，智岳凝于耳目。辄莫容易，实

非小缘。心法双忘，自他俱利。若能如是，真报佛恩。



3

起诵仪

请佛发愿

稽首禮諸佛 及法比丘僧 我今為自利 亦利諸有情與諸善

同修 正聞大藏經 傳承三聖學 令正法久住

南无本师释迦牟尼佛南无本
师释迦牟尼佛南无本师释迦
牟尼佛

香赞

（一遍）

炉香乍爇. 法界蒙薰. 诸佛海会悉遥闻. 随处

结祥云.诚意方殷.诸佛现全身.

南无香云盖菩萨摩诃萨（三称）

开经偈

（一遍）

无上甚深微妙法 百千万劫难遭遇我今见

闻得受持 愿解如来真实义

讽诵经时 当愿众生： 顺佛

所说 总持不忘.

（注：此阅藏仪轨可以根据需要自行调整）



4

大般若波羅蜜多經卷第四百六十一

三藏法師玄奘奉 詔譯

第二分巧便品第六十八之二

爾時，具壽善現復白佛言：「世尊！佛說菩薩摩訶薩應於般若波羅蜜多

常勤修學耶？」

佛告善現：「如是！如是！我說菩薩摩訶薩應於般若波羅蜜多常勤修

學。善現！若菩薩摩訶薩欲於諸法得大自在，當學般若波羅蜜多。所以者

何？甚深般若波羅蜜多具大勢力，令諸菩薩摩訶薩眾於一切法得自在故。善

現當知！甚深般若波羅蜜多是諸善法所趣向門，譬如大海是一切水所趣向

門。是故，善現！若聲聞乘補特伽羅、若獨覺乘補特伽羅、若菩薩乘補特伽

羅，皆應於此甚深般若波羅蜜多常勤修學。

「善現！諸菩薩摩訶薩於此般若波羅蜜多勤修學時，應於布施波羅蜜多

乃至靜慮波羅蜜多亦常修學，應於內空乃至無性自性空亦常安住，應於真如

乃至不思議界亦常安住，應於苦、集、滅、道聖諦亦常安住，應於四念住乃

至八聖道支亦常修學，應於四靜慮、四無量、四無色定亦常修學，應於八解

脫乃至十遍處亦常修學，應於空、無相、無願解脫門亦常修學，應於菩薩摩

訶薩地亦常修學，應於一切陀羅尼門、三摩地門亦常修學，應於五眼、六神

通亦常修學，應於如來十力乃至十八佛不共法亦常修學，應於無忘失法、恒

住捨性亦常修學，應於一切智、道相智、一切相智亦常修學，應於一切菩薩

摩訶薩行亦常修學，應於諸佛無上正等菩提亦常修學，應於一切智智亦常修

學。

「善現！如善射人甲冑堅固、弓箭如意，不懼怨敵。諸菩薩摩訶薩亦復

如是，攝受般若波羅蜜多方便善巧，備諸功德，一切魔軍外道異論所不能

屈。是故，善現！若菩薩摩訶薩欲疾證得一切智智，應勤修學甚深般若波羅

蜜多。善現！若菩薩摩訶薩能於般若波羅蜜多常勤修學，便為十方無量、無

數、無邊世界諸佛世尊常共護念。」

具壽善現白言：「世尊！云何菩薩摩訶薩常勤修學甚深般若波羅蜜多，



5

便為十方無量、無數、無邊世界諸佛世尊常共護念？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩能於般若波羅蜜多常勤修學，則能修行布施

波羅蜜多，乃至修行一切智智，由此十方無量、無數、無邊世界諸佛世尊常

共護念。」

具壽善現復白佛言：「是菩薩摩訶薩云何修行布施波羅蜜多，乃至修行

一切智智，便為十方無量、無數、無邊世界諸佛世尊常共護念？」

佛告善現：「是菩薩摩訶薩修行布施波羅蜜多時，觀布施波羅蜜多不可

得，乃至修行一切智智時，觀一切智智不可得故，為十方無量、無數、無邊

世界諸佛世尊常共護念。

「復次，善現！如是十方無量、無數、無邊世界諸佛世尊，如色不可得

故常共護念是菩薩摩訶薩，如受、想、行、識不可得故常共護念是菩薩摩訶

薩，乃至如一切智智不可得故常共護念是菩薩摩訶薩。

「復次，善現！如是十方無量、無數、無邊世界諸佛世尊，不以色故常

共護念是菩薩摩訶薩，不以受、想、行、識故常共護念是菩薩摩訶薩，乃至

不以一切智智故常共護念是菩薩摩訶薩。」

具壽善現復白佛言：「諸菩薩摩訶薩雖多處學而無所學。」

佛告善現：「如是！如是！諸菩薩摩訶薩雖多處學而無所學。所以者

何？實無有法可令菩薩摩訶薩眾於中修學。」

具壽善現復白佛言：「世尊！為諸菩薩摩訶薩或略或廣宣說六種波羅蜜

多相應之法，若菩薩摩訶薩欲疾證得一切智智，於此六種波羅蜜多相應法

教， 若略若廣皆應聽聞、受持、讀誦、究竟通利，既通利已如理思惟，既思

惟已審正觀察，正觀察已，令心、心所於所緣相皆不復轉。」

佛告善現：「如是！如是！如汝所說。復次，善現！諸菩薩摩訶薩於佛

世尊所說六種波羅蜜多相應法教，若略若廣勤修學時，應於諸法如實了知略

廣之相。」

具壽善現白言：「世尊！云何菩薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之

相？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩如實了知色真如相，受、想、行、識真如



6

相，如實了知眼處真如相，乃至意處真如相，如實了知色處真如相乃至法處

真如相，如實了知眼界真如相乃至意界真如相，如實了知色界真如相乃至法

界真如相，如實了知眼識界真如相乃至意識界真如相，如實了知眼觸真如相

乃至意觸真如相，如實了知眼觸為緣所生諸受真如相乃至意觸為緣所生諸受

真如相，如實了知地界真如相乃至識界真如相，如實了知因緣真如相乃至增

上緣真如相，如實了知無明真如相乃至老死真如相，如實了知布施波羅蜜多

真如相乃至般若波羅蜜多真如相，如實了知內空真如相乃至無性自性空真如

相，如實了知苦聖諦真如相，集、滅、道聖諦真如相，如實了知四念住真如

相乃至八聖道支真如相，如實了知四靜慮真如相、四無量、四無色定真如

相，如實了知八解脫真如相乃至十遍處真如相，如實了知空解脫門真如相、

無相、無願解脫門真如相，如實了知淨觀地真如相乃至如來地真如相， 如實

了知極喜地真如相乃至法雲地真如相，如實了知一切陀羅尼門真如相、一切

三摩地門真如相，如實了知五眼真如相、六神通真如相，如實了知如來十力

真如相乃至十八佛不共法真如相，如實了知三十二大士相真如相、八十隨好

真如相，如實了知無忘失法真如相、恒住捨性真如相，如實了知一切智真如

相、道相智、一切相智真如相，如實了知預流果真如相乃至獨覺菩提真如

相，如實了知一切菩薩摩訶薩行真如相、諸佛無上正等菩提真如 相，如實了

知一切智智真如相，是菩薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之相。」

具壽善現白言：「世尊！云何色真如相，受、想、行、識真如相，乃至

云何一切智智真如相，諸菩薩摩訶薩如實了知而於中學，於一切法如實了知

略廣之相？」

佛告善現：「色真如無生無滅，亦無住異而可施設，是名色真如相；

受、想、行、識真如無生無滅，亦無住異而可施設，是名受、想、行、識真

如相；乃至一切智智真如無生無滅，亦無住異而可施設，是名一切智智真如

相。諸菩薩摩訶薩如實了知當於中學，於一切法如實了知略廣之相。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩如實了知色實際相，受、想、行、識實際

相，乃至如實了知一切智智實際相，是菩薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之

相。」

具壽善現白言：「世尊！云何色實際相，受、想、行、識實際相，乃至云何



7

一切智智實際相，諸菩薩摩訶薩如實了知而於中學，於一切法如實了知略廣

之相？」

佛告善現：「無色際是名色實際相，無受、想、行、識際是名受、想、

行、識實際相，乃至無一切智智際，是名一切智智實際相。諸菩薩摩訶薩如

實了知當於中學，於一切法如實了知略廣之相。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩如實了知色法界相，受、想、行、識法界

相，乃至如實了知一切智智法界相，是菩薩摩訶薩於一切法如實了知略廣之

相。」

具壽善現白言：「世尊！云何色法界相，受、想、行、識法界相，乃至

云何一切智智法界相，諸菩薩摩訶薩如實了知而於中學，於一切法如實了知

略廣之相？」

佛告善現：「色如虛空，無障無礙、無生無滅、無斷無續而可施設，是

名色法界相；受、想、行、識如虛空，無障無礙、無生無滅、無斷無續而可

施設，是名受、想、行、識法界相；乃至一切智智如虛空，無障無礙、無生

無滅、無斷無續而可施設，是名一切智智法界相。諸菩薩摩訶薩如實了知當

於中學，於一切法如實了知略廣之相。」

具壽善現白言：「世尊！諸菩薩摩訶薩復云何應知一切法略廣之相？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩如實了知一切法不合不散，是菩薩摩訶薩應

如是知一切法略廣之相。」具壽善現白言：「世尊！何等一切法不合不

散？」

佛告善現：「色不合不散，受、想、行、識不合不散，眼處乃至意處不

合不散，色處乃至法處不合不散，眼界乃至意界不合不散，色界乃至法界不

合不散，眼識界乃至意識界不合不散，眼觸乃至意觸不合不散，眼觸為緣所

生諸受乃至意觸為緣所生諸受不合不散，地界乃至識界不合不散，因緣乃至

增上緣不合不散，無明乃至老死不合不散，貪欲、瞋恚、愚癡不合不散，欲

界、色界、無色界不合不散，布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多不合不散， 內

空乃至無性自性空不合不散，真如乃至不思議界不合不散，苦、集、滅、道

聖諦不合不散，四念住乃至八聖道支不合不散，四靜慮、四無量、四無色定

不合不散，八解脫乃至十遍處不合不散，空、無相、無願解脫門不合不散，



8

淨觀地乃至如來地不合不散，極喜地乃至法雲地不合不散，一切陀羅尼門、

三摩地門不合不散，五眼、六神通不合不散，如來十力乃至十八佛不共法不

合不散，三十二大士相、八十隨好不合不散，無忘失法、恒住捨性不合不

散，一切智、道相智、一切相智不合不散，預流果乃至獨覺菩提不合不散，

一切菩薩摩訶薩行不合不散，諸佛無上正等菩提不合不散，一切智智不合不

散，有為界不合不散，無為界不合不散。所以者何？如是諸法皆無自性，若

無自性則無所有，若無所有則不可說有合有散，諸菩薩摩訶薩於一切法如是

了知，則能了知略廣之相。」

具壽善現白言：「世尊！如是名為略攝一切波羅蜜多，諸菩薩摩訶薩若

於中學能多所作。世尊！如是略攝波羅蜜多，初修業菩薩摩訶薩於中應常修

學，乃至住第十地菩薩摩訶薩亦於中應常修學。世尊！若菩薩摩訶薩學此略

攝波羅蜜多，於一切法能如實知略廣之相。」

佛告善現：「如是！如是！如汝所說。善現當知！如是略攝波羅蜜多法

門，諸菩薩摩訶薩利根者能入，鈍根者不能入，等引根者能入，非等引根者

不能入，勤精進者能入，不勤精進者不能入，具正念者能入，不具正念者不

能入，具妙慧者能入，具惡慧者不能入。善現！若菩薩摩訶薩欲住不退轉

地，當勤方便入此法門；若菩薩摩訶薩乃至欲住第十地，當勤方便入此法

門；若菩薩摩訶薩乃至欲得一切智智，當勤方便入此法門。

「善現！若菩薩摩訶薩如此般若波羅蜜多所說而學，是菩薩摩訶薩則能

隨學布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多，亦能隨學內空乃至無性自性空，亦能

隨學真如乃至不思議界，亦能隨學苦、集、滅、道聖諦，亦能隨學四念住乃

至八聖道支，亦能隨學四靜慮、四無量、四無色定，亦能隨學八解脫乃至十

遍處，亦能隨學空、無相、無願解脫門，亦能隨學諸菩薩地，亦能隨學一切

陀羅尼門、三摩地門，亦能隨學五眼、六神通，亦能隨學如來十力乃至十八

佛不共法，亦能隨學無忘失法、恒住捨性，亦能隨學一切智、道相智、一切

相智，亦能隨學一切菩薩摩訶薩行，亦能隨學諸佛無上正等菩提，亦能隨學

一切智智。

「善現！若菩薩摩訶薩如如依止甚深般若波羅蜜多所說而學，是菩薩摩

訶薩如是如是轉近所求一切智智。善現！若菩薩摩訶薩如此般若波羅蜜多所



9

說而學，是菩薩摩訶薩所有業障及諸魔事隨起即滅。是故，善現！若菩薩摩

訶薩欲疾滅除一切業障及諸魔事，欲正攝受巧方便力，當學般若波羅蜜多。

「復次，善現！若時菩薩摩訶薩行此般若波羅蜜多，修此般若波羅蜜

多，習此般若波羅蜜多，是時菩薩摩訶薩便為十方無量、無數、無邊世界諸

佛世尊現說法者常共護念。所以者何？善現！過去、未來、現在諸佛無不皆

從甚深般若波羅蜜多而出現故。是故，善現！若菩薩摩訶薩能行般若波羅蜜

多，當作是念：『過去未來現在諸佛所證得法，我亦當得如是。』善現！諸

菩薩摩訶薩應勤修學甚深般若波羅蜜多，若勤修學甚深般若波羅蜜多，疾能

證得一切智智。是故，善現！諸菩薩摩訶薩常應不捨甚深般若波羅蜜多相應

作意，修行般若波羅蜜多。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩於此般若波羅蜜多如實修行，經彈指頃，

所獲福聚其量甚多。假使有人教化三千大千世界一切有情，皆令安住布施、

淨戒、安忍、精進、靜慮、般若，或令安住解脫及解脫智見，或令安住預流

果乃至獨覺菩提，是人雖得無量福聚，而猶不及如實修行甚深般若波羅蜜多

經彈指頃所獲福聚。何以故？善現！如是般若波羅蜜多，能生一切布施、淨

戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多，能生一切解脫及解脫智見，能生一

切預流果乃至獨覺菩提。現在十方無量、無數、無邊世界諸佛世尊，無不皆

由甚深般若波羅蜜多而得出現，過去未來諸佛亦爾。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩能不遠離甚深般若波羅蜜多相應作意，修

行般若波羅蜜多，經須臾頃、或經半日、或經一日、或經半月、或經一月、

或經一時、或經一歲、或經百歲，若復過此，是菩薩摩訶薩所獲福聚其量甚

多，勝教十方各如殑伽沙等世界一切有情，皆令安住布施、淨戒、安忍、精

進、靜慮、般若，或令安住解脫及解脫智見，或令安住預流果乃至獨覺菩提

所獲功德。所以者何？由此般若波羅蜜多，出生過去、未來、現在諸佛世

尊，為諸有情如實施設布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多，如

實施設解脫及解脫智見，如實施設預流果乃至獨覺菩提，如實施設諸佛無上

正等菩提故，此福聚勝過於彼。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩如深般若波羅蜜多所說而住，當知是菩薩

摩訶薩不復退轉，常為諸佛之所護念，成就最勝方便善巧，已曾親近供養無



10

量百千俱胝那庾多佛，於諸佛所已種無量微妙善根，已為無量真善知識之所

攝受，已久修習布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多，已久安住內空乃至無性自

性空，已久安住真如乃至不思議界，已久安住苦、集、滅、道聖諦，已久修

習四念住乃至八聖道支，已久修習四靜慮、四無量、四無色定，已久修習八

解脫乃至十遍處，已久修習空、無相、無願解脫門，已久修習諸菩薩地，已

久修習一切陀羅尼門、三摩地門，已久修習五眼、六神通，已久修習如來十

力乃至十八佛不共法，已久修習一切智、道相智、一切相智，已久修習一切

菩薩摩訶薩行，已久修習諸佛無上正等菩提，已久修習一切智智。當知是菩

薩摩訶薩住童真地，一切所願無不滿足，常見諸佛無時暫捨，於諸善根恒不

遠離，常能成熟所化有情，常能嚴淨所居佛土，從一佛國趣一佛 國，供養恭

敬、尊重讚歎諸佛世尊，聽受修行無上乘法。當知是菩薩摩訶薩已得無斷無

盡辯才，已得微妙陀羅尼法成就最上微妙色身，已得諸佛授圓滿記，於隨所

樂為度有情，受諸有身已得自在。

「當知是菩薩摩訶薩善入所緣、善入行相，善入字法、善入非字法，善

入言說、善入不言說，善入一語、善入二語、善入多語，善入女語、善入男

語、善入非女男語，善入過去時語、善入未來時語、善入現在時語，善入諸

義、善入諸文，善入色、善入受、善入想、善入行、善入識，善入蘊、善入

處、善入界，善入緣起、善入緣起支，善入世間、善入涅槃，善入法相，善

入有為相、善入無為相、善入有為無為相，善入行相、善入非行相，善入相

相、善入非相相，善入有性、善入非有性，善入自性、善入他性，善入合、

善入離、善入合離，善入相應、善入不相應、善入相應不相應，善入真如、

善入不虛妄性、善入不變異性、善入法性、善入法界、善入法定、善入法

住，善入緣性、善入非緣性，善入諸聖諦，善入靜慮、善入四無量、善入四

無色定，善入六波羅蜜多，善入四念住乃至八聖道支，善入八解脫乃至十遍

處，善入陀羅尼門、善入三摩地門，善入三解脫門，善入一切空 性，善入五

眼、善入六神通，善入如來十力乃至十八佛不共法，善入無忘失法、善入恒

住捨性，善入一切智、善入道相智、善入一切相智，善入有為界、善入無為

界，善入界、善入非界。

「善入色作意乃至識作意，善入眼處作意乃至意處作意，善入色處作意



11

乃至法處作意，善入眼界作意乃至意界作意，善入色界作意乃至法界作意，

善入眼識界作意乃至意識界作意，善入眼觸作意乃至意觸作意，善入眼觸為

緣所生諸受作意乃至意觸為緣所生諸受作意，善入地界作意乃至識界作意，

善入因緣作意乃至增上緣作意，善入無明作意乃至老死作意，善入布施波羅

蜜多作意乃至般若波羅蜜多作意，善入內空作意乃至無性自性空作意，善入

真如作意乃至不思議界作意，善入苦、集、滅、道聖諦作意，善入四念住作

意乃至八聖道支作意，善入四靜慮、四無量、四無色定作意，善入八解脫作

意乃至十遍處作意，善入空、無相、無願解脫門作意，善入淨觀地作意乃至

如來地作意，善入極喜地作意乃至法雲地作意，善入一切陀羅尼門、三摩地

門作意，善入五眼、六神通作意，善入如來十力作意乃至十八佛不共法作

意，善入三十二大士相、八十隨好作意，善入無忘失法、恒住捨性作意，善

入一切智、道相智、一切相智作意，善入預流果作意乃至獨覺菩提作意，善

入一切菩薩摩訶薩行作意，善入諸佛無上正等菩提作意，善入一切智智作

意。

「善入色色相空，善入受、想、行、識受、想、行、識相空，如是乃至

善入一切智智一切智智相空，善入輕安道、善入不輕安道，善入生、善入

滅、善入住異，善入正見、善入邪見，善入見、善入非見，善入貪瞋癡、善

入無貪無瞋無癡，善入一切見纏隨眠結縛、善入一切見纏隨眠結縛斷，善入

名、善入色、善入名色，善入所緣緣、善入增上緣、善入因緣、善入等無間

緣，善入行、善入相，善入因、善入果，善入苦、集、滅、道，善入地獄及

地獄道、善入傍生及傍生道、善入鬼界及鬼界道、善入人及人道、善入天及

天道，善入預流、預流果、預流果道，善入一來、一來果、一來果道， 善入

不還、不還果、不還果道，善入阿羅漢、阿羅漢果、阿羅漢果道，善入獨

覺、獨覺菩提、獨覺菩提道，善入一切菩薩摩訶薩及一切菩薩摩訶薩 行，善

入一切如來應正等覺及諸佛無上正等菩提，善入一切智及一切智道，善入道

相智及道相智道，善入一切相智及一切相智道，善入根、善入根圓滿、善入

根勝劣，善入慧、善入疾慧、善入利慧、善入速慧、善入力慧、善入達慧、

善入廣慧、善入深慧、善入大慧、善入無等慧、善入真實慧、善入珍寶慧，

善入過去世、善入未來世、善入現在世，善入方便、善入顧有情、善入意



12

樂、善入增上意樂，善入文義相、善入諸聖法、善入安立三乘方便。善現！

若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，引深般若波羅蜜多，修深般若波羅蜜多，

得如是等種種勝利。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！諸菩薩摩訶薩云何行深般若波羅蜜

多？云何引深般若波羅蜜多？云何修深般若波羅蜜多？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩應觀色乃至識彫落故，破壞故，離散故，不

自在故，不堅實故，性虛偽故，行深般若波羅蜜多。善現！汝問『諸菩薩摩

訶薩云何引深般若波羅蜜多？』者，諸菩薩摩訶薩應如引虛空空引深般若波

羅蜜多。善現！汝問『諸菩薩摩訶薩云何修深般若波羅蜜多？』者，諸菩薩

摩訶薩應破壞諸法修深般若波羅蜜多。」

具壽善現復白佛言：「世尊！諸菩薩摩訶薩應經幾時行深般若波羅蜜

多，引深般若波羅蜜多，修深般若波羅蜜多？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩應從初發心乃至安坐妙菩提座，行深般若波

羅蜜多，引深般若波羅蜜多，修深般若波羅蜜多。」 具壽善現復白佛言：

「世尊！諸菩薩摩訶薩應住何等心，無間行深般若波羅蜜多，引深般若波羅

蜜多，修深般若波羅蜜多？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩應從初發心乃至安坐妙菩提座，無容橫起諸

餘作意，唯常安住一切智智相應作意，行深般若波羅蜜多，引深般若波羅蜜

多，修深般若波羅蜜多。善現！是菩薩摩訶薩乃至能令心、心所法於境不

轉，乃得名為行深般若波羅蜜多，引深般若波羅蜜多，修深般若波羅蜜

多。」

「世尊！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，引深般若波羅蜜多，修深般

若波羅蜜多，當得一切智智不？」

「不爾！善現！」

「世尊！諸菩薩摩訶薩不行深般若波羅蜜多，不引深般若波羅蜜多，不

修深般若波羅蜜多，當得一切智智不？」

「不爾！善現！」

「世尊！諸菩薩摩訶薩於深般若波羅蜜多亦行亦不行、亦引亦不引、亦

修亦不修，當得一切智智不？」



13

「不爾！善現！」

「世尊！諸菩薩摩訶薩於深般若波羅蜜多非行非不行、非引非不引、非

修非不修，當得一切智智不？」

「不爾！善現！」

「世尊！若爾諸菩薩摩訶薩云何當得一切智智？」

「善現！諸菩薩摩訶薩當得一切智智如真如。」

「世尊！云何真如？」

「善現！如實際。」

「世尊！云何實際？」

「善現！如法界。」

「世尊！云何法界？」

「善現！如我界、有情界、命者界、生者界、養者界、士夫界、補特伽

羅界。」

「世尊！云何我界乃至補特伽羅界？」

「善現！於意云何？若我、若有情、若命者、若生者、若養者、若士

夫、若補特伽羅為可得不？」

「不也！世尊！」

「善現！若我乃至補特伽羅既不可得，我當云何可施設我界乃至補特伽

羅界？如是，善現！若菩薩摩訶薩不施設般若波羅蜜多，亦不施設一切智

智， 亦不施設一切法，是菩薩摩訶薩定當證得一切智智。」

具壽善現復白佛言：「為但般若波羅蜜多不可施設，為靜慮波羅蜜多乃

至布施波羅蜜多亦不可施設耶？」

佛告善現：「非但般若波羅蜜多不可施設，靜慮波羅蜜多乃至布施波羅

蜜多亦不可施設，若聲聞法、若獨覺法、若菩薩法、若如來法亦不可施設。

善現！以要言之，一切法若有為若無為皆不可施設！」

具壽善現復白佛言：「若一切法皆不可施設，云何可施設是地獄、是傍

生、是鬼界、是人、是天、是預流、是一來、是不還、是阿羅漢、是獨覺、

是菩薩、是如來、是一切法耶？」



14

佛告善現：「於意云何？有情施設及法施設實可得不？」善現對曰：

「不也！世尊！」

告善現：「若有情施設及法施設實不可得，我云何可施設是地獄、是傍

生、是鬼界、是人、是天、是預流、是一來、是不還、是阿羅漢、是獨覺、

是菩薩、是如來、是一切法？如是，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多

時，應學一切法皆不可施設而趣無上正等菩提。」

具壽善現白言：「世尊！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，豈不應於

色學？豈不應於受、想、行、識學？如是乃至豈不應於一切智智學？」 佛告

善現：「諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，應於色學不增不減，應於受、

想、行、識學不增不減，如是乃至應於一切智智學不增不減。」

壽善現白言：「世尊！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，應云何於色

學不增不減？應云何於受、想、行、識學不增不減？如是乃至應云何於一切

智智學不增不減？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，以不生不滅故於色應

學，以不生不滅故於受、想、行、識應學，如是乃至以不生不滅故於一切智

智應學。」

具壽善現白言：「世尊！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，應云何以

不生不滅故於色學？應云何以不生不滅故於受、想、行、識學？如是乃至應

云何以不生不滅故於一切智智學？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，應於色不起不作諸行

若修若遣故學，應於受、想、行、識不起不作諸行若修若遣故學，如是乃至

應於一切智智不起不作諸行若修若遣故學。」

具壽善現白言：「世尊！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，應云何於

色不起不作諸行若修若遣故學？應云何於受、想、行、識不起不作諸行若修

若遣故學？如是乃至應云何於一切智智不起不作諸行若修若遣故學？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，應以觀一切法自相皆

空，於色不起不作諸行若修若遣故學；應以觀一切法自相皆空，於受、想、

行、識不起不作諸行若修若遣故學；如是乃至應以觀一切法自相皆空，於一

切智智不起不作諸行若修若遣故學。」



15

大般若波羅蜜多經卷第四百六十一

大般若波羅蜜多經卷第四百六十二

三藏法師玄奘奉 詔譯

第二分巧便品第六十八之三

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多

時，應觀一切法自相皆空？」

佛言：「善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，應觀色由色空，應

觀受、想、行、識由受、想、行、識空；應觀眼處由眼處空，應觀耳、鼻、

舌、身、意處由耳、鼻、舌、身、意處空；應觀色處由色處空，應觀聲、

香、味、觸、法處由聲、香、味、觸、法處空；應觀眼界由眼界空，應觀

耳、鼻、舌、身、意界由耳、鼻、舌、身、意界空；應觀色界由色界空，應

觀聲、香、味、觸、法界由聲、香、味、觸、法界空；應觀眼識界由眼識界

空，應觀耳、鼻、舌、身、意識界由耳、鼻、舌、身、意識界空；應觀眼觸

由眼觸空，應觀耳、鼻、舌、身、意、觸由耳、鼻、舌、身、意觸空； 應觀

眼觸為緣所生諸受由眼觸為緣所生諸受空，應觀耳、鼻、舌、身、意觸為緣

所生諸受，由耳、鼻、舌、身、意、觸為緣所生諸受空；應觀地界由地界

空，應觀水、火、風、空、識界由水、火、風、空、識界空；應觀因緣由因

緣空，應觀等無間緣、所緣緣、增上緣由等無間緣、所緣緣、增上緣空；應

觀無明由無明空，應觀行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老

死由行乃至老死空；應觀布施波羅蜜多由布施波羅蜜多空，應觀淨戒、安

忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多由淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多

空；應觀內空由內空空，應觀外空、內外空、空空、大空、勝義 空、有為

空、無為空、畢竟空、無際空、散無散空、本性空、自共相空、一切法空、

不可得空、無性空、自性空、無性自性空由外空乃至無性自性空空；應觀真

如由真如空，應觀法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法

定、法住、實際、虛空界、不思議界由法界乃至不思議界空； 應觀苦聖諦由

苦聖諦空，應觀集、滅、道聖諦由集、滅、道聖諦空；應觀四念住由四念住



16

空，應觀四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支由四正斷乃至

八聖道支空；應觀四靜慮由四靜慮空，應觀四無量、四無色定由四無量、四

無色定空；應觀八解脫由八解脫空，應觀八勝處、九次第定、十遍處由八勝

處、九次第定、十遍處空；應觀空解脫門由空解脫門空，應觀無相、無願解

脫門由無相、無願解脫門空；應觀淨觀地由淨觀地空， 應觀種姓地、第八

地、具見地、薄地、離欲地、已辦地、獨覺地、菩薩地、如來地由種姓地乃

至如來地空；應觀極喜地由極喜地空，應觀離垢地、發光地、焰慧地、極難

勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地由離垢地乃至法雲地空；

應觀一切陀羅尼門由一切陀羅尼門空，應觀一切三摩地門由一切三摩地門

空；應觀五眼由五眼空，應觀六神通由六神通空；應觀如來十力由如來十力

空，應觀四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法由

四無所畏乃至十八佛不共法空；應觀三十二大士相由三十二大士相空，應觀

八十隨好由八十隨好空；應觀無忘失法由無忘失法空，應觀恒住捨性由恒住

捨性空；應觀一切智由一切智空，應觀道相智、一切相智由道相智、一切相

智空；應觀預流果由預流果空，應觀一來、不 還、阿羅漢果、獨覺菩提由一

來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提空；應觀一切菩薩摩訶薩行由一切菩薩摩訶

薩行空，應觀諸佛無上正等菩提由諸佛無上正等菩提空，應觀一切智智由一

切智智空。如是，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，應觀一切法自

相皆空。」

具壽善現復白佛言：「若色由色空，受、想、行、識由受、想、行、識

空，如是乃至一切智智由一切智智空，云何菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜

多？」佛告善現：「若菩薩摩訶薩都無所行，是行深般若波羅蜜多。」

具壽善現復白佛言：「世尊！何緣菩薩摩訶薩都無所行，是行深般若波

羅蜜多？」

佛告善現：「由深般若波羅蜜多不可得，菩薩摩訶薩亦不可得，行亦不

可得，若能行者、若由此行、行時、行處皆不可得。是故，善現！諸菩薩摩

訶薩都無所行是行深般若波羅蜜多，以於其中一切戲論不可得故。」

具壽善現復白佛言：「世尊！若菩薩摩訶薩都無所行是行深般若波羅蜜

多，初修業菩薩摩訶薩云何行深般若波羅蜜多？」



17

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩從初發心，應於一切法常學無所得，如是學

已，用無所得而為方便，應修布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多，應住內空乃

至無性自性空，應住真如乃至不思議界，應住苦、集、滅、道聖諦，應修四

念住乃至八聖道支，應修四靜慮、四無量、四無色定，應修八解脫乃至十遍

處，應修空、無相、無願解脫門，應修菩薩摩訶薩地，應修一切陀羅尼門、

三摩地門，應修五眼、六神通，應修如來十力乃至十八佛不共法，應修無忘

失法、恒住捨性，應修一切智、道相智、一切相智，應修一切菩薩摩訶薩

行，應修諸佛無上正等菩提，應修一切智智。」

具壽善現白言：「世尊！云何名有所得？云何名無所得？」佛言：「善

現！諸有二者名有所得，諸無二者名無所得。」

具壽善現復白佛言：「云何有二名有所得？云何無二名無所得？」

佛告善現：「眼、色為二，乃至意、法為二，有色、無色為二，有見、

無見為二，有對、無對為二，有漏、無漏為二，有為、無為為二，世間、出

世間為二，生死、涅槃為二，異生法、異生為二，預流法、預流為二，乃至

獨覺菩提、獨覺為二，菩薩摩訶薩行、菩薩摩訶薩為二，佛無上正等菩提、

佛為二，如是一切有戲論者皆名為二，諸有二者皆有所得。善現！非眼、非

色為無二，乃至非意、非法為無二，如是乃至非佛無上正等菩提、非佛為無

二，如是一切離戲論者皆名無二，諸無二者皆無所得。」

具壽善現白言：「世尊！為有所得故無所得？為無所得故無所得？」

佛言：「善現！非有所得故無所得，非無所得故無所得，然有所得、無

所得平等性名無所得。如是，善現！諸菩薩摩訶薩於有所得、無所得平等性

應勤修學。善現！諸菩薩摩訶薩如是學時，名學般若波羅蜜多無所得者。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，

不著有所得，不著無所得，是菩薩摩訶薩云何修行甚深般若波羅蜜多，能從

一地至一地漸次圓滿？若無從一地至一地漸次圓滿，云何能得一切智智？」

佛言：「善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，非住有所得行深般

若波羅蜜多，能從一地至一地漸次圓滿得一切智智，非住無所得行深般若波

羅蜜多，能從一地至一地漸次圓滿得一切智智。所以者何？善現！甚深般若

波羅蜜多無所得，一切智智亦無所得，行深般若波羅蜜多者亦無所得，此無



18

所得亦無所得。善現！諸菩薩摩訶薩應如是行甚深般若波羅蜜多。」

具壽善現復白佛言：「若甚深般若波羅蜜多不可得，一切智智亦不可

得，能行深般若波羅蜜多者亦不可得，云何菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多

時，於一切法常樂決擇？謂此是色，此是受、想、行、識，此是眼處乃至意

處，此是色處乃至法處，此是眼界乃至意界，此是色界乃至法界，此是眼識

界乃至意識界，此是眼觸乃至意觸，此是眼觸為緣所生諸受，乃至意觸為緣

所生諸受，此是地界乃至識界，此是因緣乃至增上緣，此是無明乃至老死，

此是布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多，此是內空乃至無性自性空，此是真如

乃至不思議界，此是苦、集、滅、道聖諦，此是四念住乃至八聖道支，此是

四靜慮、四無量、四無色定，此是八解脫乃至十遍處，此是空、無相、無願

解脫門，此是淨觀地乃至如來地，此是極喜地乃至法雲地，此是一切陀羅尼

門、三摩地門，此是五眼、六神通，此是如來十力乃至十八佛不共法，此是

三十二大士相、八十隨好，此是無忘失法、恒住捨性，此是一切智、道相

智、一切相智，此是預流果乃至獨覺菩提，此是一切菩薩摩訶薩行，此是諸

佛無上正等菩提，此是一切智智？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，雖於諸法常樂決擇而

不得色，亦不得受、想、行、識，乃至亦不得一切智智。」

具壽善現復白佛言：「諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，若不得色，

亦不得受、想、行、識乃至亦不得一切智智者，云何能圓滿布施波羅蜜多乃

至般若波羅蜜多？若不能圓滿布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多，云何能入菩

薩正性離生？若不能入菩薩正性離生，云何能成熟有情？若不能成熟有情，

云何能嚴淨佛土？若不能嚴淨佛土，云何能得一切智智？若不能得一切智

智，云何能轉正法輪作諸佛事？若不能轉正法輪作諸佛事，云何能解脫無

量、無數百千俱胝那庾多諸有情眾生老病死，令得究竟安樂涅槃？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不為色故行深般若波

羅蜜多，亦不為受、想、行、識故行深般若波羅蜜多，乃至亦不為一切智智

故行深般若波羅蜜多。」

具壽善現復白佛言：「諸菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，為何事故行深

般若波羅蜜多？」



19

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，無所為故行深般若波

羅蜜多。何以故？善現！一切法無為無作，甚深般若波羅蜜多亦無為無作，

一切智智亦無為無作，諸菩薩摩訶薩亦無為無作。如是，善現！諸菩薩摩訶

薩應以無為無作而為方便，行深般若波羅蜜多。」

具壽善現復白佛言：「若一切法無為無作，不應施設三乘有異，謂聲聞

乘、若獨覺乘、若無上乘。」

佛告善現：「非無為無作法施設可得，要有為有作法施設可得。所以者

何？善現！有諸愚夫無聞異生，執著色，執著受、想、行、識，乃至執著一

切智智。由執著故，念色得色，念受、想、行、識得受、想、行、識，乃至

念一切智智得一切智智。由念得故，作是思惟：『我定當得一切智智，脫諸

有情生老病死，令得究竟安樂涅槃。』善現！是諸愚夫無聞異生，由顛倒故

作是思惟則為謗佛。所以者何？善現！佛以五眼求色不可得，求受、想、

行、識不可得，乃至求一切智智不可得，求諸有情亦不可得。彼諸愚夫無聞

異生，盲無慧目執著諸法，若當證得一切智智，脫諸有情生老病死，令得究

竟安樂涅槃，必無是處！」

具壽善現復白佛言：「若諸如來、應、正等覺，以淨五眼求色不可得，

求受、想、行、識不可得，乃至求一切智智不可得，求諸有情亦不可得，應

無證得一切智智，脫諸有情生老病死，令得究竟安樂涅槃，云何世尊自能證

得一切智智，安立有情三聚差別，謂正性定聚、邪性定聚及不定聚？」

佛告善現：「我證無上正等菩提，以淨五眼如實觀察，決無有情實能證

得一切智智，安立有情三聚差別。然諸有情愚癡顛倒，於非實法起實法想，

於非實有情起實有情想，我為除遣彼虛妄執，依世俗說不依勝義。」

具壽善現復白佛言：「如來為住勝義，證得一切智智耶？」佛言：「不

爾！」

善現復問：「如來為住顛倒證得一切智智耶？」佛言：「不爾！」

善現復問：「如來若不住勝義證得一切智智，亦不住顛倒證得一切智智

者，將無如來不能證得一切智智？」

佛言：「不爾！善現當知！我雖證得一切智智然無所住，謂不住有為



20

界，亦不住無為界。善現！譬如如來所變化者，雖不住有為界亦不住無為

界，然有去來行住坐臥。善現！是所變化者，若行布施波羅蜜多乃至般若波

羅蜜多，若住內空乃至無性自性空，若住真如乃至不思議界，若住苦、集、

滅、道聖諦，若修四念住乃至八聖道支，若修四靜慮、四無量、四無色定，

若修八解脫乃至十遍處，若修空、無相、無願解脫門，若修極喜地乃至法雲

地，若修一切陀羅尼門、三摩地門，若修五眼、六神通，若修如來十力乃至

十八佛不共法，若修無忘失法、恒住捨性，若修一切智、道相智、一切相

智，若修一切菩薩摩訶薩行，若修諸佛無上正等菩提，若證一切智智，若轉

法輪作諸佛事。是所變化者，復轉化作無量有情，於中安立三聚差別。善

現！於意云何？是諸如來所變化者，為實有去來行住坐臥？乃至實有安立有

情三聚別不？」

善現對曰：「不也！世尊！」

佛言：「善現！如來亦爾，知一切法皆如變化，說一切法亦如變化，雖

有所作而無真實，雖度有情而無所度，如所變化者度變化有情。如是，善

現！ 諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，應如如來所變化者，雖有所作而無執

著。」

具壽善現復白佛言：「若一切法皆如變化，如來亦爾，是則如來與變化

者有何差別？」

佛告善現：「如來與彼所變化者及一切法實無差別。所以者何？善現！

如來所作一切事業，所變化者亦皆能作彼所作事，如來亦能，是故如來與所

變化及一切法皆無差別。」

具壽善現復白佛言：「若無由佛所變化者，如來獨能作所作事？若無如

來，彼所變化為獨能作所作事不？」佛言：「能作。」

善現問曰：「其事云何？」

告善現：「如有如來、應、正等覺名善寂慧，自應度者皆已度訖，時，

無菩薩堪受佛記，便化作一佛令住世間，自入無餘依大涅槃界。時，彼化佛

於半劫中作諸佛事，過半劫已，授一菩薩大菩提記現入涅槃。時，諸天、

人、阿素洛等，皆謂彼佛今入涅槃，然化佛身實無起滅。如是，善現！諸菩

薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，應信知一切法皆如變化。」



21

具壽善現復白佛言：「若如來身與所變化等無差別，云何能作世間施主

真淨福田？若諸有情為涅槃故，於如來所供養恭敬其福無盡，乃至最後入無

餘依般涅槃界，如是若有為涅槃故供養恭敬佛變化者，所獲福聚亦應無盡，

乃至最後入無餘依般涅槃界。」

佛告善現：「如如來身由法性故，能與天、人、阿素洛等作淨福田，佛

所變化亦復如是，由法性故能與天、人、阿素洛等作淨福田。如如來身受諸

施主供養恭敬，令彼施主窮生死際其福無盡，佛所變化亦復如是，受諸施主

供養恭敬，亦令施主窮生死際其福無盡。善現當知！且置供養恭敬如來及變

化者所獲功德，若善男子、善女人等，於如來所起慈敬心思惟憶念，是善男

子、善女人等善根無盡，乃至最後作苦邊際。善現當知！復置於佛起慈敬心

思惟憶念所獲功德，若善男子、善女人等為供養佛，下至一華散虛空中，是

善男子、善女人等善根無盡，乃至最後作苦邊際。善現當知！復置為欲供養

佛故下至一華散虛空中所獲功德，若善男子、善女人等，下至一稱南謨佛

陀、大調御士，是善男子、善女人等善根無盡，乃至最後作苦邊際。如是，

善現！於諸如來、應、正等覺大福田所供養恭敬，獲如是等大功德利，其量

難測。是故，善現當知！如來與變化佛俱為施主，真淨福田等無差 別，與諸

法性為定量故。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩應以如是諸法法性而為定量，行深般若波

羅蜜多，方便善巧入諸法法性已，而於諸法不壞法性，謂不分別：此是般若

波羅蜜多乃至布施波羅蜜多，此是般若波羅蜜多乃至布施波羅蜜多法性；此

是內空乃至無性自性空，此是內空乃至無性自性空法性；此是真如乃至不思

議界，此是真如乃至不思議界法性；此是苦、集、滅、道聖諦，此是苦、

集、滅、道聖諦法性；此是四念住乃至八聖道支，此是四念住乃至八聖道支

法性；此是四靜慮、四無量、四無色定，此是四靜慮、四無量、四無色定法

性；此是八解脫乃至十遍處，此是八解脫乃至十遍處法性；此是空、無 相、

無願解脫門，此是空、無相、無願解脫門法性；此是極喜地乃至法雲地，此

是極喜地乃至法雲地法性；此是一切陀羅尼門、三摩地門，此是一切陀羅尼

門、三摩地門法性；此是五眼、六神通，此是五眼、六神通法性；此是如來

十力乃至十八佛不共法，此是如來十力乃至十八佛不共法法性；此是三十二



22

大士相、八十隨好，此是三十二大士相、八十隨好法性；此是無忘失法、恒

住捨性，此是無忘失法、恒住捨性法性；此是一切智、道相智、一切相智，

此是一切智、道相智、一切相智法性；此是預流果乃至獨覺菩提，此是預流

果乃至獨覺菩提法性；此是一切菩薩摩訶薩行，此是一切菩薩摩訶薩行法

性；此是諸佛無上正等菩提；此是諸佛無上正等菩提法性，此是一切智智，

此是一切智智法性。善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多， 不應如是分別

諸法法性差別而壞法性。」

具壽善現白言：「世尊！若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，不應分別諸

法法性壞法性者，云何世尊自說諸法法性差別而壞法性？謂世尊說此是色，

此是受、想、行、識，此是眼處乃至意處，此是色處乃至法處，此是眼界乃

至意界，此是色界乃至法界，此是眼識界乃至意識界，此是眼觸乃至意觸，

此是眼觸為緣所生諸受，乃至意觸為緣所生諸受，此是地界乃至識界，此是

因緣乃至增上緣，此是無明乃至老死，此是內法，此是外法；此是善法， 此

是非善法；此是有記法，此是無記法；此是有漏法，此是無漏法；此是世間

法，此是出世間法；此是共法，此是不共法；此是有諍法，此是無諍 法；此

是有為法，此是無為法。世尊！既說如是等法種種差別，將無世尊自壞法

性？」

佛言：「善現！我不自壞諸法法性，但以名相方便假說，令諸有情悟入

諸法法性平等，出離生死證得涅槃。是故，善現！一切如來、應、正等覺雖

說諸法種種名相，而能不壞諸法實性。」

具壽善現復白佛言：「若佛但以名相假說諸法法性，令諸有情方便悟入

法性平等，出離生死證得涅槃，云何佛於無名相法，以名相說而言不壞？」

佛告善現：「我隨世俗於一切法假立名相，為諸有情方便宣說而無執

著，故無所壞。善現！如諸愚夫聞說苦等，執著名相不了假說，非諸如來及

佛弟子聞說苦等執著名相，然如實知隨世俗說，無有真實諸法名相。善現！

若諸聖者於名著名，於相著相，彼則亦應於空著空，於無相著無相，於無願

著無願，於真如著真如，於法界著法界，於實際著實際，於無為著無為。善

現！是一切法唯有假名，唯有假相而無真實，聖者於中亦不執著唯假名相。

如是，善現！諸菩薩摩訶薩住一切法，但假名相行深般若波羅蜜多，而於其



23

中無所執著。」

具壽善現復白佛言：「若一切法但有名相，諸菩薩摩訶薩為何事故發菩

提心，受諸勤苦行菩薩行，謂自勤苦修行布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多，

安住內空乃至無性自性空，安住真如乃至不思議界，安住苦、集、滅、道聖

諦，修行四念住乃至八聖道支，修行四靜慮、四無量、四無色定，修行八解

脫乃至十遍處，修行空、無相、無願解脫門，修行極喜地乃至法雲地，修行

一切陀羅尼門、三摩地門，修行五眼、六神通，修行如來十力乃至十八佛不

共法，修行無忘失法、恒住捨性，修行一切智、道相智、一切相智，修行一

切菩薩摩訶薩行，修行諸佛無上正等菩提，修行一切智智皆令圓滿。」

佛告善現：「以一切法但有名相，如是名相唯假施設，名相性空，諸有

情類顛倒執著，沈淪生死不證涅槃。是故菩薩摩訶薩眾悲愍彼故發菩提心，

受諸勤苦行菩薩行，漸次證得一切智智，既自證得一切智智，轉正法輪，以

三乘法方便拔濟，令出生死入無餘依般涅槃界，然諸名相無生無滅，亦無住

異施設可得。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！佛說一切智智為一切智智耶？」佛

言：「善現！我說一切智智為一切智智。」

具壽善現復白佛言：「如來曾說一切智智略有三種，謂一切智、道相

智、一切相智。如是三智其相云何？有何差別？」

佛告善現：「一切智者，謂共聲聞及獨覺智。道相智者，謂共菩薩摩訶

薩智。一切相智者，謂諸如來、應、正等覺不共妙智。」具壽善現復白佛

言：「何故一切智是共聲聞及獨覺智？」

佛告善現：「一切智者，謂五蘊、十二處、十八界等差別法門，聲聞、

獨覺亦能了知法門差別，而不能知一切道相及一切法、一切種相故，一切智

是共聲聞及獨覺智。」

具壽善現復白佛言：「何故道相智是共菩薩摩訶薩智？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩應學遍知一切道相，謂聲聞道相、獨覺道

相、菩薩道相、如來道相，諸菩薩摩訶薩於此諸道應常修學令速圓滿。雖令

此道作所應作，而不令其證住實際故，道相智是共菩薩摩訶薩智。」



24

具壽善現復白佛言：「諸菩薩摩訶薩修如來道得圓滿已，豈於實際亦不

證住？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩成熟有情、嚴淨佛土及修大願，若未圓滿猶

於實際未應證住，若已圓滿乃於實際應可證住。」具壽善現復問世尊：「諸

菩薩摩訶薩為住於道證住實際耶？」

佛言：「不爾！」

善現復問：「諸菩薩摩訶薩為住非道證住實際耶？」佛言：「不爾！」

善現復問：「諸菩薩摩訶薩為住道非道證住實際耶？」佛言：「不爾！」

善現復問：「諸菩薩摩訶薩為住非道非非道證住實際耶？」佛言：「不

爾！」

具壽善現復白佛言：「世尊！若爾諸菩薩摩訶薩為何所住證住實際耶？」佛

言：「善現！於意云何？汝為住道得盡諸漏心解脫不？」

「不也！世尊！」

「善現！汝為住非道得盡諸漏心解脫不？」

「不也！世尊！」

「善現！汝為住道非道得盡諸漏心解脫不？」

「不也！世尊！」

「善現！汝為住非道非非道得盡諸漏心解脫不？」

「不也！世尊！」

佛言：「善現！汝何所住得盡諸漏心永解脫？」

善現對曰：「非我有住得盡諸漏心永解脫，然我盡漏心得解脫都無所

住。」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩亦復如是，行深般若波羅蜜多，都無所住證

住實際。」具壽善現復白佛言：「何故一切相智名一切相智耶？」

佛告善現：「知一切法皆同一相，謂寂滅相，是故名為一切相智。復

次，善現！諸行、狀、相能表諸法，如來如實能遍覺知，由是故名一切相



25

智。」具壽善現復白佛言：「若一切智、若道相智、若一切相智，如是三

智，諸煩惱斷有差別不？有有餘斷、無餘斷不？」

佛告善現：「非諸煩惱斷有差別，然諸如來一切煩惱習氣相續皆已永

斷，聲聞、獨覺習氣相續猶未永斷。」善現復問：「諸煩惱斷得無為不？」

佛言：「如是！」

善現復問：「聲聞、獨覺不得無為，煩惱斷不？」佛言：「不爾！」

善現復問：「無為法中有差別不？」佛言：「不爾！」

具壽善現復白佛言：「若無為法無差別者，佛何故說一切如來、應、正

等覺習氣相續皆已永斷，聲聞、獨覺習氣相續猶未永斷？

佛言：「善現！習氣相續實非煩惱，然諸聲聞及諸獨覺煩惱已斷，猶有

少分似貪瞋癡動發身、語，即說此為習氣相續。此在愚夫異生相續能引無

義， 非在聲聞、獨覺相續能引無義，如是一切習氣相續，諸佛世尊究竟無

有。」

具壽善現白言：「世尊！道與涅槃俱無自性，佛何故說此是預流、此是

一來、此是不還、此是阿羅漢、此是獨覺、此是菩薩、此是如來？」佛告善

現：「若預流、若一來、若不還、若阿羅漢、若獨覺、若菩薩、若如來，一

切皆是無為所顯。」

具壽善現復白佛言：「無為法中實有預流乃至如來義差別不？」佛言：

「不爾！」

善現復問：「若爾何故佛說預流乃至如來一切皆是無為所顯？」

佛言：「善現！我依世俗言說顯示有預流等所顯差別，不依勝義，非勝

義中可有顯示。何以故？非無為中有語言道或分別慧、若復二種，然由彼彼

世俗言說諸法斷故，施設彼彼世俗言說諸法後際。」

具壽善現復白佛言：「若一切法自相皆空，前際尚無，況有後際，云何

施設有後際耶？」

佛告善現：「如是！如是！如汝所說。諸所有法自相皆空，前際尚無，

況有後際！後際實有必無是處，然諸有情不能了達諸所有法自相皆空，為益



26

彼故方便假說：『此是前際，此是後際。』然一切法自相空中，前際後際俱

不可得。如是，善現！諸菩薩摩訶薩達一切法自相空已，應行般若波羅蜜

多。善現當知！諸菩薩摩訶薩達一切法自相皆空，修行般若波羅蜜多，於諸

法中無所執著，謂不執著若內若外、若善若非善、若有記若無記、若世間若

出世間、若有漏若無漏、若有為若無為諸法差別，亦不執著若聲聞法、若獨

覺法、若菩薩法、若如來法，唯依世俗言說假立，不依勝義。」

大般若波羅蜜多經卷第四百六十二

大般若波羅蜜多經卷第四百六十三

三藏法師玄奘奉 詔譯

第二分巧便品第六十八之四

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！如來常說甚深般若波羅蜜多，甚深般若波

羅蜜多何因緣故名為般若波羅蜜多？」

佛告善現：「甚深般若波羅蜜多，到一切法究竟彼岸，故名般若波羅蜜

多。復次，善現！由深般若波羅蜜多，聲聞、獨覺、菩薩、如來能到彼岸，

故名般若波羅蜜多。復次，善現！甚深般若波羅蜜多，分析諸法過極微量，

竟不見有少實可得故，名般若波羅蜜多。

「復次，善現！此深般若波羅蜜多，苞含真如、法界、法性，廣說乃至

不思議界，故名般若波羅蜜多。復次，善現！於深般若波羅蜜多，無有少法

若合若散、若有色若無色、若有見若無見、若有對若無對，故名般若波羅蜜

多。所以者何？甚深般若波羅蜜多，非合、非散、無色、無見、無對、一

相，所謂無相。

「復次，善現！甚深般若波羅蜜多能生一切微妙善法，能發一切智慧辯

才，能引一切世、出世樂，能達一切甚深法義，故名般若波羅蜜多。復次，

善現！甚深般若波羅蜜多理趣堅實，不可動壞，若菩薩摩訶薩行深般若波羅

蜜多，一切惡魔及魔眷屬、聲聞、獨覺、外道、梵志、惡友、怨讐皆不能

壞。所以者何？甚深般若波羅蜜多，說一切法自相皆空，諸惡魔等皆不可



27

得，故名般若波羅蜜多。善現！諸菩薩摩訶薩應如實行如是般若波羅蜜多甚

深義趣，謂一切法自相皆空，一切惡緣無能動壞。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩欲行般若波羅蜜多甚深義趣，應行無常

義、苦義、空義、無我義、寂靜義、遠離義，應行苦、集、滅、道慧義，應

行 苦、集、滅、道智義，應行法、類、他心智義，應行世俗、勝義智義，應

行盡、無生智義，應行盡所有、如所有智義。善現！諸菩薩摩訶薩為行般若

波羅蜜多甚深義趣，應行般若波羅蜜多。」

具壽善現白言：「世尊！於此般若波羅蜜多深妙理中義與非義俱不可

得，云何菩薩摩訶薩為行般若波羅蜜多甚深義趣，應行般若波羅蜜多？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩為行般若波羅蜜多甚深義趣，應作是念：

我不應行貪義非義，我不應行瞋義非義，我不應行癡義非義，我不應行

邪見義非義，我不應行邪定義非義，我不應行乃至一切見趣義非義。』所以

者何？貪欲、瞋恚、愚癡、邪見、邪定，乃至一切見趣真如、實際，不與諸

法為義非義。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩為行般若波羅蜜多甚深義趣，應作是念：

『我不應行色義非義，我不應行受、想、行、識義非義，我不應行眼處乃至

意處義非義，我不應行色處乃至法處義非義，我不應行眼界乃至意界義非

義，我不應行色界乃至法界義非義，我不應行眼識界乃至意識界義非義，我

不應行眼觸乃至意觸義非義，我不應行眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生

諸受義非義，我不應行地界乃至識界義非義，我不應行因緣乃至增上緣義非

義，我不應行無明乃至老死義非義，我不應行布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜

多義非義，我不應行內空乃至無性自性空義非義，我不應行真如乃至不思議

界義非義，我不應行苦、集、滅、道聖諦義非義，我不應行四念住乃至八聖

道支義非義，我不應行四靜慮、四無量、四無色定義非義，我不應行八解脫

乃至十遍處義非義，我不應行空、無相、無願解脫門義非義，我不應行淨觀

地乃至如來地義非義，我不應行極喜地乃至法雲地義非義，我不應行一切陀

羅尼門、三摩地門義非義，我不應行五眼、六神通義非義，我不應行如來十

力乃至十八佛不共法義非義，我不應行三十二大士相、八十隨好義非義，我

不應行無忘失法、恒住捨性義非義，我不應行一切智、道相智、一切相智義



28

非義，我不應行預流果乃至獨覺菩提義非義，我不應行一切菩薩摩訶薩行義

非義，我不應行諸佛無上正等菩提義非義；我不應行一切智智義非義。』何

以故？

「善現！如來得無上正等菩提時，求一切法義與非義都不可得。善現當

知！如來出世若不出世，諸法法性、法住、法定、法爾常住，無法於法為義

非義。善現！諸菩薩摩訶薩應離一切義非義執，常行般若波羅蜜多甚深義

趣。」

具壽善現復白佛言：「何故般若波羅蜜多不與諸法為義非義？」

佛告善現：「甚深般若波羅蜜多，為欲證入無為法故不與諸法為義非

義。」具壽善現復白佛言：「豈不一切賢聖皆以無為為勝義耶？」

佛告善現：「如是！如是！如汝所說。一切賢聖無不皆以無為而為勝

義，然無為法不與諸法為益為損。善現！譬如虛空、真如、法界不與諸法為

益為損，諸菩薩摩訶薩甚深般若波羅蜜多亦復如是，不與諸法為益為損，是

故般若波羅蜜多不與諸法為義非義。」

具壽善現復白佛言：「諸菩薩摩訶薩豈不要學無為般若波羅蜜多，乃能

證得一切智智？」

佛告善現：「如是！如是！如汝所說。諸菩薩摩訶薩要學甚深無為般若

波羅蜜多，方能證得一切智智，以不二法而為方便。」善現復問：「為以不

二法得不二法耶？」

佛言：「不爾！」

善現復問：「為以二法得不二法耶？」佛言：「不爾！」

善現白言：「若無二法不以二法、不二法得，諸菩薩摩訶薩云何當得一

切智智？」

佛告善現：「二、不二法俱不可得，是故所得一切智智，不以二法、不

二法得，然無所得法能得無所得。何以故？甚深般若波羅蜜多及一切智智俱

不可得故。」

第二分樹喻品第六十九



29

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！如是般若波羅蜜多最為甚深，諸菩薩

摩訶薩能為難事，謂不得諸有情，亦不得彼施設而為有情，速求證得一切智

智。世尊！譬如有人欲於無色、無見、無對、無所依止空中種樹，彼甚為

難。諸菩薩摩訶薩亦復如是，不得有情及彼施設，而為有情速求證得一切智

智極為難事。」

佛言：「善現！如是！如是！如汝所說。如是般若波羅蜜多最為甚深，

諸菩薩摩訶薩能為難事，不得有情及彼施設，而為有情速求證得一切智智。

善現當知！諸菩薩摩訶薩雖不見實有情，亦不見彼施設，而諸有情愚癡顛倒

執為實有，沈溺生死受苦無窮，為拔彼故，速求證得一切智智，以巧方便而

救度之。譬如有人良田種樹，是人雖復不識此樹根莖、枝葉、花果受者，而

種樹已，隨時溉灌勤加守護，此樹後時漸得生長，根莖、枝葉、花果茂 盛，

眾人受用愈疾獲安。諸菩薩摩訶薩亦復如是，雖不見有果報有情，而為有情

速求證得一切智智，漸次修行布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜

多及餘無量菩提分法，既圓滿已，便能證得一切智智，令諸有情受用果報，

枝葉華果各得饒益。

「善現當知！枝葉饒益，謂諸有情依此菩薩解脫惡趣。其華饒益，謂諸

有情依此菩薩或生剎帝利大族，或生婆羅門大族，或生長者大族，或生居士

大族，或生四大王眾天乃至或生非想非非想處天。其果饒益，謂此菩薩自證

無上正等菩提，令諸有情或住預流果，或住一來果，或住不還果，或住阿羅

漢果，或住獨覺菩提，或住無上正等菩提，是諸有情勤修善法，依三乘道漸

次證得三乘涅槃，如是名為果報饒益。善現！諸菩薩摩訶薩雖作如是大饒益

事，而竟不見有實有情得涅槃者，但見妄想眾苦寂滅。如是，善現！諸菩薩

摩訶薩行深般若波羅蜜多，不得有情及彼施設，為除滅彼我執顛倒，速求證

得一切智智，由是因緣極為難事。」

具壽善現白言：「世尊！諸菩薩摩訶薩當知如佛。所以者何？依諸菩薩

摩訶薩故便能永斷一切地獄、傍生、鬼界，亦能永斷一切無暇貧窮下賤三界

眾苦。」

佛言善現：「如是！如是！如汝所說。諸菩薩摩訶薩應知如佛。世間若

無諸菩薩眾，便無三世一切如來，亦無獨覺及聲聞眾，亦無永斷一切地獄、



30

傍生、鬼界及餘無暇貧窮下賤三界苦時。是故，善現！汝言菩薩摩訶薩眾猶

如佛者，實如所說。復次，善現當知！菩薩摩訶薩眾即是如來。所以者何？

善現！若由此真如施設如來，即由此真如施設獨覺，亦由此真如施設聲聞，

亦由此真如施設一切賢聖，亦由此真如施設色、受、想、行、識，亦由此真

如施設眼處乃至意處，亦由此真如施設色處乃至法處，亦由此真如施設眼界

乃至意界，亦由此真如施設色界乃至法界，亦由此真如施設眼識界乃至意識

界，亦由此真如施設眼觸乃至意觸，亦由此真如施設眼觸為緣所生諸受乃至

意觸為緣所生諸受，亦由此真如施設地界乃至識界，亦由此真如施設因緣乃

至增上緣，亦由此真如施設無明乃至老死，亦由此真如施設布施波羅蜜多乃

至般若波羅蜜多，亦由此真如施設內空乃至無性自性空，亦由此真如施設

苦、集、滅、道聖諦，亦由此真如施設四念住乃至八聖道支，亦由此真如施

設四靜慮、四無量、四無色定，亦由此真如施設八解脫乃至十遍 處，亦由此

真如施設空、無相、無願解脫門，亦由此真如施設淨觀地乃至如來地，亦由

此真如施設極喜地乃至法雲地，亦由此真如施設一切陀羅尼 門、三摩地門，

亦由此真如施設五眼、六神通，亦由此真如施設如來十力乃至十八佛不共

法，亦由此真如施設三十二大士相、八十隨好，亦由此真如施設無忘失法、

恒住捨性，亦由此真如施設一切智、道相智、一切相智，亦由此真如施設一

切菩薩摩訶薩行，亦由此真如施設諸佛無上正等菩提，亦由此真如施設一切

智智，亦由此真如施設有為界，亦由此真如施設無為界，亦由此真如施設一

切法，亦由此真如施設一切有情，亦由此真如施設一切菩薩摩訶薩。

「如是，善現！若如來真如、若獨覺真如、若聲聞真如、若一切賢聖真

如、若色等一切法真如、若一切有情真如、若一切菩薩摩訶薩真如，如是真

如實皆無異，由無異故說名真如。諸菩薩摩訶薩於此真如修學圓滿，便能證

得一切智智，既已證得一切智智故名如來。以是因緣當知菩薩摩訶薩眾即是

如來，以一切法一切有情皆以真如為定量故。如是，善現！諸菩薩摩訶薩應

學甚深般若波羅蜜多，若學甚深般若波羅蜜多則能學一切法真如，若學一切

法真如則於一切法真如得自在，若於一切法真如得自在則得一切有情根勝劣

智，若得一切有情根勝劣智則能具知一切有情勝解差別，若能具知一切有情

勝解差別則知一切有情自業受果，若知一切有情自業受果則願智圓滿，若願



31

智圓滿則能淨修三世妙智，若能淨修三世妙智則能圓滿一切智智，若能圓滿

一切智智則能無倒行菩薩行，若能無倒行菩薩行則能常以財施、法施饒益有

情，若能常以財施、法施饒益有情則能如實成熟有情，若能如實成熟有情則

能如實嚴淨佛土，若能如實嚴淨佛土則能證得一切智智，若能證得一切智智

則能如實轉妙法輪，若能如實轉妙法輪則能安立有情於三乘道， 若能安立有

情於三乘道則能令有情入無餘依般涅槃界。如是，善現！諸菩薩摩訶薩見如

是等自利利他無量功德，欲令所發大菩提心堅固不退，應勤精進修行般若波

羅蜜多方便善巧。」

時，具壽善現白佛言：「世尊！若菩薩摩訶薩能發無上正等覺心，如說

修行甚深般若波羅蜜多，世間天、人、阿素洛等皆應敬禮。」

佛言善現：「如是！如是！如汝所說。若菩薩摩訶薩能發無上正等覺

心，如說修行甚深般若波羅蜜多，世間天、人、阿素洛等皆應敬禮。」具壽

善現復白佛言：「若菩薩摩訶薩普為饒益一切有情，初發無上正等覺心，得

幾所福？」

佛告善現：「假使充滿小千世界一切有情皆趣聲聞或獨覺地，於意云

何？是諸有情其福多不？」善現對曰：「甚多！世尊！彼所獲福無量無

邊。」

佛告善現：「彼諸有情所獲福聚，於汝所問普為饒益一切有情初發無上

正等覺心一菩薩摩訶薩所獲福聚，百分不及一，千分不及一，如是乃至百千

俱胝那庾多分亦不及一。所以者何？聲聞、獨覺皆依菩薩摩訶薩有，非菩薩

摩訶薩依諸聲聞、獨覺故有。復次，善現！置滿小千世界若中千世界一切有

情皆趣聲聞或獨覺地所獲福聚。假使充滿三千大千世界一切有情皆趣聲聞或

獨覺地，於意云何？是諸有情其福多不？」

善現對曰：「甚多！世尊！彼所獲福無量無邊。」

佛告善現：「彼諸有情所獲福聚，於汝所問普為饒益一切有情初發無上

正等覺心一菩薩摩訶薩所獲福聚，百分不及一，千分不及一，如是乃至百千

俱胝那庾多分亦不及一。所以者何？聲聞、獨覺皆依菩薩摩訶薩有，非菩薩

摩訶薩依諸聲聞、獨覺故有。復次，善現！置滿三千大千世界一切有情皆趣

聲聞或獨覺地所獲福聚。假使充滿三千大千世界一切有情皆住淨觀地，於意



32

云何？是諸有情其福多不？」

善現對曰：「甚多！世尊！彼所獲福無量無邊。」

佛告善現：「彼諸有情所獲福聚，於汝所問普為饒益一切有情初發無上

正等覺心一菩薩摩訶薩所獲福聚，百分不及一，千分不及一，如是乃至百千

俱胝那庾多分亦不及一。所以者何？聲聞、獨覺皆依菩薩摩訶薩有，非菩薩

摩訶薩依諸聲聞、獨覺故有。復次，善現！置滿三千大千世界一切有情皆住

淨觀地所獲福聚。假使充滿三千大千世界一切有情，皆住種姓地、若第八

地、若具見地、若薄地、若離欲地、若已辦地所獲福聚。假使充滿三千大千

世界一切有情皆住獨覺地，於意云何？是諸有情其福多不？」

善現對曰：「甚多！世尊！彼所獲福無量無邊。」

佛告善現：「彼諸有情所獲福聚，於汝所問普為饒益一切有情初發無上

正等覺心一菩薩摩訶薩所獲福聚，百分不及一，千分不及一，如是乃至百千

俱胝那庾多分亦不及一。所以者何？聲聞、獨覺皆依菩薩摩訶薩有，非菩薩

摩訶薩依諸聲聞、獨覺故有。

「復次，善現！假使充滿三千大千世界一切有情，皆普為饒益一切有情

初發無上正等覺心，是諸菩薩摩訶薩眾所獲福聚，於入菩薩正性離生一菩薩

摩訶薩所獲福聚，百分不及一，千分不及一，如是乃至百千俱胝那庾多分亦

不及一。復次，善現！假使充滿三千大千世界一切有情皆入菩薩正性離生，

是諸菩薩摩訶薩眾所獲福聚，於行菩提向一菩薩摩訶薩所獲福聚，百分不及

一，千分不及一，如是乃至百千俱胝那庾多分亦不及一。復次，善現！假使

充滿三千大千世界一切有情皆行菩提向，是諸菩薩摩訶薩眾所獲福聚，於一

如來、應、正等覺所成福聚，百分不及一，千分不及一，如是乃至百千俱胝

那庾多分亦不及一。」

時，具壽善現白佛言：「世尊！初發無上正等覺心諸菩薩摩訶薩何所思

惟？」佛言：「善現！是菩薩摩訶薩恒正思惟一切智智。」

具壽善現復白佛言：「一切智智以何為性？何所緣？何增上？何行相？

何為相？」

佛告善現：「一切智智無性為性，無相、無因、無所警覺、無生現故。

又汝所問『一切智智何所緣？何增上？何行相？何為相？』者，善現！一切



33

智智無性為所緣，正念為增上，寂靜為行相，以法界為相。」

具壽善現復白佛言：「為但一切智智無性為性？為色、受、想、行、識

亦無性為性？為眼處乃至意處亦無性為性？為色處乃至法處亦無性為性？為

眼界乃至意界亦無性為性？為色界乃至法界亦無性為性？為眼識界乃至意識

界亦無性為性？為眼觸乃至意觸亦無性為性？為眼觸為緣所生諸受乃至意觸

為緣所生諸受亦無性為性？為地界乃至識界亦無性為性？為因緣乃至增上緣

亦無性為性？為無明乃至老死亦無性為性？為布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜

多亦無性為性？為內空乃至無性自性空亦無性為性？為真如乃至不思議界亦

無性為性？為苦、集、滅、道聖諦亦無性為性？為四念住乃至八聖道支亦無

性為性？為四靜慮、四無量、四無色定亦無性為性？為八解脫乃至十遍處亦

無性為性？為空、無相、無願解脫門亦無性為性？為淨觀地乃至如來地亦無

性為性？為極喜地乃至法雲地亦無性為性？為一切陀羅尼門、三摩地門亦無

性為性？為五眼、六神通亦無性為性？為如來十力乃至十八佛不共法亦無性

為性？為三十二大士相、八十隨好亦無性為性？為無忘失法、恒住捨性亦無

性為性？為一切智、道相智、一切相智亦無性為性？為預流果乃至獨覺菩提

亦無性為性？為一切菩薩摩訶薩行亦無性為性？為諸佛無上正等菩提亦無性

為性？為有為界亦無性為性？為無為界亦無性為性？」

佛告善現：「非但一切智智無性為性，色、受、想、行、識亦無性為

性，如是乃至有為界、無為界亦無性為性。」

具壽善現復白佛言：「何緣一切智智無性為性？色、受、想、行、識亦

無性為性？如是乃至有為界、無為界亦無性為性？」

佛告善現：「一切智智自性無故，若法自性無，此法無性為性，色、

受、想、行、識亦自性無故，若法自性無，此法無性為性。如是乃至有為

界、無為界亦自性無故，若法自性無，此法無性為性。」

具壽善現復白佛言：「何緣一切智智自性無？色、受、想、行、識亦自

性無？如是乃至有為界、無為界亦自性無？」

佛告善現：「一切智智無和合自性故，若法無和合自性，此法則以無性

為性。色、受、想、行、識亦無和合自性故，若法無和合自性，此法則以無

性為性。如是乃至有為界、無為界亦無和合自性故，若法無和合自性，此法



34

則以無性為性。善現！由是因緣諸菩薩摩訶薩應知一切法皆無性為性。復

次，善現！一切法皆以空為自性，無相為自性，無願為自性。善現！由是因

緣諸菩薩摩訶薩應知一切法皆無性為性。復次，善現！一切法皆以真如為自

性，實際為自性，法界為自性。善現！由是因緣諸菩薩摩訶薩應知一切法皆

無性為性。」

具壽善現復白佛言：「若一切法皆無性者，初發無上正等覺心諸菩薩摩

訶薩成就何等方便善巧，能行布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多，成熟有情、

嚴淨佛土？成就何等方便善巧，能住內空乃至無性自性空，成熟有情、嚴淨

佛土？成就何等方便善巧，能住真如乃至不思議界，成熟有情、嚴淨佛土？

成就何等方便善巧，能住苦、集、滅、道聖諦，成熟有情、嚴淨佛土？成就

何等方便善巧，能行四念住乃至八聖道支，成熟有情、嚴淨佛土？成就何等

方便善巧，能行四靜慮、四無量、四無色定，成熟有情、嚴淨佛土？成就何

等方便善巧，能行八解脫乃至十遍處，成熟有情、嚴淨佛土？成就何等方便

善巧，能行空、無相、無願解脫門，成熟有情、嚴淨佛土？成就何等方便善

巧，能行菩薩摩訶薩地，成熟有情、嚴淨佛土？成就何等方便善巧， 能行一

切陀羅尼門、三摩地門，成熟有情、嚴淨佛土？成就何等方便善巧，能行五

眼、六神通，成熟有情、嚴淨佛土？成就何等方便善巧，能行如來十力乃至

十八佛不共法，成熟有情、嚴淨佛土？成就何等方便善巧，能行無忘失法、

恒住捨性，成熟有情、嚴淨佛土？成就何等方便善巧，能行一切智、道相

智、一切相智，成熟有情、嚴淨佛土？成就何等方便善巧，能行一切菩薩摩

訶薩行，成熟有情、嚴淨佛土？成就何等方便善巧，能行諸佛無上正等菩

提，成熟有情、嚴淨佛土？成就何等方便善巧，能行一切智智，成熟有情、

嚴淨佛土？」

佛告善現：「是菩薩摩訶薩成就最勝方便善巧，雖知一切法皆無性為

性，而常精勤成熟有情、嚴淨佛土。雖常精勤成熟有情、嚴淨佛土，而恒通

達一切有情及諸佛土，無不皆以無性為性。善現！是菩薩摩訶薩雖行布施波

羅蜜多乃至般若波羅蜜多學菩提道，而知布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多及

菩提道無不皆以無性為性，如是乃至雖行一切智智學菩提道，而知一切智智

及菩提道無不皆以無性為性。善現！是菩薩摩訶薩如是修行布施波羅蜜多乃



35

至般若波羅蜜多學菩提道，廣說乃至如是修行一切智智學菩提道，若未成就

如來十力、四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共

法、無忘失法、恒住捨性、一切智、道相智、一切相智及餘無量無邊佛法，

皆名學菩提道未得圓滿。若學此道已得圓滿，由一剎那相應般若，便能證得

一切智智。爾時，一切微細煩惱習氣相續皆永不生名無餘斷，得名為佛，復

以無障清淨佛眼，遍觀十方三世等法尚不得無，況當得有！

「如是，善現！諸菩薩摩訶薩應行般若波羅蜜多，信解一切法皆無性為

性。善現！是名菩薩摩訶薩成就最勝方便善巧，謂行般若波羅蜜多觀一切

法， 尚不得無，況當得有！善現！是菩薩摩訶薩修行布施波羅蜜多時，於此

布施施者、受者、施物、施果及菩提心，尚不見無，況當見有！如是乃至證

得一切智智時，於一切智智若能證者、若所證得、若由此證得、若證得時

處，尚不見無，況當見有！所以者何？善現！是菩薩摩訶薩常作是念：『諸

法皆以無性為性，如是無性非佛所作、非菩薩作、非獨覺作、非聲聞作、亦

非餘作，以一切法皆無作者，作者離故。』」具壽善現復白佛言：「豈不諸

法諸法性離？」

佛告善現：「實爾！諸法諸法性離。」

善現復問：「若一切法離法性者，云何離法能知離法若有若無？世尊！

有法不應能知無法，無法不應能知有法，有法不應能知有法，無法不應能知

無法。世尊！如是一切法皆無知為性，云何菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，

於諸法中種種顯示，謂色、受、想、行、識若有若無，眼處乃至意處若有若

無，色處乃至法處若有若無，眼界乃至意界若有若無，色界乃至法界若有若

無，眼識界乃至意識界若有若無，眼觸乃至意觸若有若無，眼觸為緣所生諸

受乃至意觸為緣所生諸受若有若無，地界乃至識界若有若無，因緣乃至增上

緣若有若無，無明乃至老死若有若無，布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多若有

若無，內空乃至無性自性空若有若無，真如乃至不思議界若有若無，苦、

集、滅、道聖諦若有若無，四念住乃至八聖道支若有若無，四靜慮、四無

量、四無色定若有若無，八解脫乃至十遍處若有若無，空、無相、無願解脫

門若有若無，淨觀地乃至如來地若有若無，極喜地乃至法雲地若有若 無，一

切陀羅尼門、三摩地門若有若無，五眼、六神通若有若無，如來十力乃至十



36

八佛不共法若有若無，三十二大士相、八十隨好若有若無，無忘失法、恒住

捨性若有若無，一切智、道相智、一切相智若有若無，預流果乃至獨覺菩提

若有若無，一切菩薩摩訶薩行若有若無，諸佛無上正等菩提若有若無，一切

智智若有若無，有為界、無為界若有若無？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，隨世俗故，顯示諸法若

有若無，不隨勝義。」善現復問：「世俗、勝義為有異不？」

佛告善現：「非異世俗別有勝義。所以者何？世俗真如即是勝義，諸有

情類顛倒妄執，於此真如不知不見，諸菩薩摩訶薩為益彼故，隨世俗相顯示

諸法若有若無，非隨勝義。復次，善現！無量有情於蘊等法起實有想或實無

想，不達諸法非有非無，諸菩薩摩訶薩為益彼故，顯示蘊等若有若無，令諸

有情因斯了達蘊等諸法非有非無，非欲令執實有無相。如是，善現！諸菩薩

摩訶薩應勤精進，離有無執，行深般若波羅蜜多。」

大般若波羅蜜多經卷第四百六十三

大般若波羅蜜多經卷第四百六十四

三藏法師玄奘奉 詔譯

第二分菩薩行品第七十

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！所說菩薩行菩薩行者，何法名為菩薩

行耶？」佛告善現：「菩薩行菩薩行者，謂為無上正等菩提行生死故名菩薩

行。」

具壽善現白佛言：「世尊！諸菩薩摩訶薩當於何處行菩薩行？」

佛言：「善現！諸菩薩摩訶薩當於色、受、想、行、識空行菩薩行，當

於眼處乃至意處空行菩薩行，當於色處乃至法處空行菩薩行，當於眼界乃至

意界空行菩薩行，當於色界乃至法界空行菩薩行，當於眼識界乃至意識界空

行菩薩行，當於眼觸乃至意觸空行菩薩行，當於眼觸為緣所生諸受乃至意觸

為緣所生諸受空行菩薩行，當於地界乃至識界空行菩薩行，當於因緣乃至增

上緣空行菩薩行，當於無明乃至老死空行菩薩行，當依布施波羅蜜多乃至般



37

若波羅蜜多行菩薩行，當依內空乃至無性自性空行菩薩行，當依真如乃至不

思議界行菩薩行，當依苦、集、滅、道聖諦行菩薩行，當依四念住乃至八聖

道支行菩薩行，當依四靜慮行菩薩行，當依四無量行菩薩行，當依四無色定

行菩薩行，當依八解脫行菩薩行，當依八勝處行菩薩行，當依九次第定行菩

薩行，當依十遍處行菩薩行，當依三解脫門行菩薩行，當依十地行菩薩行，

當依一切陀羅尼門行菩薩行，當依一切三摩地門行菩薩行，當依五眼行菩薩

行，當依六神通行菩薩行，當依如來十力行菩薩行，當依四無所畏行菩薩

行，當依大慈、大悲、大喜、大捨行菩薩行，當依十八佛不共法行菩薩行，

當依無忘失法、恒住捨性行菩薩行，當依一切智、道相智、一切相智行菩薩

行，當依嚴淨佛土行菩薩行，當依成熟有情行菩薩行，當依引發文字陀羅尼

行菩薩行，當依悟入文字陀羅尼行菩薩行，當依悟入無文字陀羅尼行菩薩

行，當依引發無礙辯才行菩薩行，當依有為界行菩薩行，當依無為界行菩薩

行。

「善現！諸菩薩摩訶薩如是修行菩薩行時，如佛無上正等菩提，於諸法

中不作二相。善現！若菩薩摩訶薩如是行般若波羅蜜多時，名為無上正等菩

提修菩薩行。善現！諸菩薩摩訶薩若能如是修菩薩行，疾證無上正等菩

提。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊所說佛陀，佛陀者依何義故名為佛

陀？」佛告善現：「覺義、實義、薄伽梵義，故名佛陀。

「復次，善現！於諸實法現等正覺，故名佛陀。

「復次，善現！通達實法，故名佛陀。

「復次，善現！於一切法如所有性、盡所有性無顛倒覺，故名佛陀。

「復次，善現！遍於三世及無為法無障智轉，故名佛陀。

「復次，善現！如實開覺一切有情令離顛倒，故名佛陀。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊所說菩提，菩提者依何義故名為菩

提？」 佛告善現：「菩提者是空義，是真如義，是實際義，是法性義，是法

界義。

「復次，善現！假立名相施設言說，能真實覺最上勝妙，故名菩提。



38

「復次，善現！不可壞義是菩提義，無分別義是菩提義。

「復次，善現！是真、是實、非虛妄、非變異，故名菩提。

「復次，善現！唯假名相無實可得，故名菩提。

「復次，善現！諸佛所有真淨遍覺，故名菩提。

「復次，善現！諸佛由此於一切法、一切種相現等正覺，故名菩提。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！諸菩薩摩訶薩為菩提故，修行六波羅

蜜多乃至一切智智時，於何等法為益為損、為增為減、為生為滅、為染為

淨？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩為菩提故，修行六波羅蜜多乃至一切智智

時，於一切法無益無損、無增無減、無生無滅、無染無淨。何以故？是菩薩

摩訶薩為菩提故，行深般若波羅蜜多，於一切法都無所緣而為方便，不為益

損、不為增減、不為生滅、不為染淨現在前故。」

具壽善現白言：「世尊！若菩薩摩訶薩為菩提故，修行六波羅蜜多乃至

一切智智時，於一切法都無所緣而為方便，不為益損、不為增減、不為生

滅、不為染淨現在前者，是菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，云何攝受布施波

羅蜜多乃至般若波羅蜜多？云何攝受內空乃至無性自性空？云何攝受真如乃

至不思議界？云何攝受苦、集、滅、道聖諦？云何攝受四念住乃至八聖道

支？云何攝受四靜慮、四無量、四無色定？云何攝受八解脫乃至十遍處？云

何攝受空、無相、無願解脫門？云何攝受諸菩薩地？云何攝受陀羅尼門、三

摩地門？云何攝受五眼、六神通？云何攝受如來十力乃至十八佛不共法？云

何攝受無忘失法、恒住捨性？云何攝受一切智、道相智、一切相智？云何超

諸聲聞、獨覺等地，趣入菩薩正性離生，漸次證得一切智智？」

佛言：「善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不以二故攝受修行

六波羅蜜多，乃至不以二故漸次證得一切智智。」

具壽善現復白佛言：「若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不以二故攝

受修行六波羅蜜多，乃至不以二故漸次證得一切智智者，云何菩薩摩訶薩從

初發心乃至後心，恒時增長一切善法？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩以二故行，則諸善法不得增長。何以故？愚



39

夫異生皆依二故，所起善法不得增長。若菩薩摩訶薩不二故行，從初發心乃

至後心，恒時增長一切善法。是故，善現！諸菩薩摩訶薩善根堅固，世間

天、人、阿素洛等不能毀壞令墮聲聞、獨覺等地。世間種種惡不善法不能制

伏，令於行六波羅蜜多乃至一切智智時，所有善法不得增長。如是，善現！

諸菩薩摩訶薩應行無二甚深般若波羅蜜多。」

具壽善現白言：「世尊！諸菩薩摩訶薩為善根故行深般若波羅蜜多

耶？」

佛言：「不爾！諸菩薩摩訶薩不為善根故行深般若波羅蜜多，亦不為不

善根故行深般若波羅蜜多。何以故？諸菩薩摩訶薩法應如是，若未親近諸佛

世尊，若諸善根未極圓滿，若真善友未多攝受，終不能得一切智智。」

具壽善現復白佛言：「云何菩薩摩訶薩親近諸佛、圓滿善根、得真善友

多所攝受，速能證得一切智智？」

佛言：「善現！諸菩薩摩訶薩從初發心，親近如來、應、正等覺聞說正

法，所謂契經乃至論議，聞已受持數數溫習令善通利，既善通利思惟觀察，

既觀察已深見意趣，見意趣已復善通達，既善通達得陀羅尼，起無礙辯乃至

證得一切智智，隨所生處，於所聞持正法教義常不忘失。於諸佛所廣種善

根，由善根力所攝受故，不墮惡趣無暇中生。復由善根所攝受故，意樂清

淨，淨意樂力所攝持故，常能無倒成熟有情、嚴淨佛土。復由善根所攝受

故，常不遠離真淨善友，謂諸如來、應、正等覺及諸菩薩摩訶薩眾、獨覺、

聲聞，并餘能讚佛、法、僧者。

「如是，善現！諸菩薩摩訶薩親近諸佛、圓滿善根、得真善友多所攝

受，速能證得一切智智。是故，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，欲

疾證得一切智智，當勤精進親近諸佛，攝受圓滿所種善根，承事善友勿生厭

倦。」

第二分親近品第七十一

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！若菩薩摩訶薩不親近諸佛、不圓滿善

根、不承事善友，是菩薩摩訶薩豈不能得一切智智？」



40

佛告善現：「若不能親近諸佛、圓滿善根、承事善友，尚不名菩薩摩訶

薩，豈能證得一切智智！所以者何？或有菩薩摩訶薩親近諸佛、種諸善根、

承事善友，猶不能得一切智智，況不能親近諸佛、圓滿善根、承事善友，而

能證得一切智智！彼若能得一切智智，無有是處。是故，善現！若菩薩摩訶

薩欲稱菩薩摩訶薩名，欲疾證得一切智智，常應親近諸佛世尊、圓滿善根、

承事善友勿生厭倦。」

具壽善現復白佛言：「以何因緣，有菩薩摩訶薩雖親近諸佛、種諸善

根、承事善友，而不能得一切智智？」

佛告善現：「彼菩薩摩訶薩遠離方便善巧力故，雖親近諸佛、種諸善

根、承事善友，而不能得一切智智。謂彼菩薩摩訶薩不從諸佛及諸善友聞說

殊勝方便善巧，雖親近諸佛、種諸善根、承事善友，而不能得一切智智。」

具壽善現復白佛言：「何等名為方便善巧，諸菩薩摩訶薩成就如是方便

善巧，諸有所為定能證得一切智智？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩從初發心修行布施波羅蜜多時，以一切智智

相應作意，或施諸佛，或施菩薩，或施獨覺，或施聲聞，或施諸餘沙門梵

志， 或施外道修梵行者，或施貧窮涉路苦行及來乞者，或施一切人、非人

等，是菩薩摩訶薩成就如是一切智智相應作意，雖行布施而無施想、無受者

想， 亦無一切我、我所想。所以者何？是菩薩摩訶薩觀一切法自相皆空，無

實、無成、無轉、無滅，入諸法相，知一切法無作、無能，入諸行相。是菩

薩摩訶薩成就如是方便善巧，恒時增長覺分善根，由此善根常增長故，能行

布施波羅蜜多，成熟有情、嚴淨佛土。雖行布施而不希求施所得果，謂不迴

向可愛境界及勝生處，唯為救護無救護者，及欲解脫未解脫者，修行布施波

羅蜜多。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩從初發心修行淨戒波羅蜜多時，以一切智

智相應作意受持淨戒，心常不起貪、瞋、癡等隨眠纏縛，亦復不起能障菩提

餘不善法，所謂慳悋、惡戒、忿恚、懈怠、劣心、亂心、惡慧、諸慢、過

慢、慢過慢、我慢、增上慢、卑慢、邪慢、聲聞獨覺相應作意。所以者何？

是菩薩摩訶薩觀一切法自相皆空，無實、無成、無轉、無滅，入諸法相，知

一切法無作、無能，入諸行相。是菩薩摩訶薩成就如是方便善巧，恒時增長



41

覺分善根，由此善根常增長故，能行淨戒波羅蜜多，成熟有情、嚴淨佛土。

雖行淨戒而不希求戒所得果，謂不迴向可愛境界及勝生處，唯為救護無救護

者，及欲解脫未解脫者，修行淨戒波羅蜜多。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩從初發心修行安忍波羅蜜多時，以一切智

智相應作意修學安忍，是菩薩摩訶薩乃至為護自命因緣，亦常不起一念忿恚

惡言加報怨恨之心。假使有來欲害其命，劫奪財寶，侵凌妻室，誣誷罵辱，

阻隔輕調，或打、或刺、或割、或截，及加種種不饒益事，於彼有情竟無忿

恨，唯求作彼利益安樂。所以者何？是菩薩摩訶薩觀一切法自相皆空，無

實、無成、無轉、無滅，入諸法相，知一切法無作、無能，入諸行相。是菩

薩摩訶薩成就如是方便善巧，恒時增長覺分善根，由此善根常增長故，能行

安忍波羅蜜多成熟有情、嚴淨佛土。雖行安忍而不希求忍所得果，謂不迴向

可愛境界及勝生處，唯為救護無救護者，及欲解脫未解脫者，修行安忍波羅

蜜多。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩從初發心修行精進波羅蜜多時，以一切智

智相應作意，發起正勤勇猛無怯，遠離懈怠下劣之心，為求菩提不憚眾苦，

修諸善法常無懈廢。所以者何？是菩薩摩訶薩觀一切法自相皆空，無實、無

成、無轉、無滅，入諸法相，知一切法無作、無能，入諸行相。是菩薩摩訶

薩成就如是方便善巧，恒時增長覺分善根，由此善根常增長故，能行精進波

羅蜜多成熟有情、嚴淨佛土。雖行精進而不希求勤所得果，謂不迴向可愛境

界及勝生處，唯為救護無救護者，及欲解脫未解脫者，修行精進波羅蜜多。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩從初發心修行靜慮波羅蜜多時，以一切智

智相應作意修學諸定。是菩薩摩訶薩眼見諸色，耳聞諸聲，鼻嗅諸香，舌嘗

諸味，身覺諸觸，意了諸法，已不取諸相，不取隨好，即於是處防護諸根，

不放逸住，勿令發起世間貪憂、惡不善法、諸煩惱漏，專修念定守護諸根。

是菩薩摩訶薩若行、若住、若坐、若臥、若語、若默，常不遠離勝奢摩他，

遠離種種雜穢諸法，身心寂靜無異威儀軌則，所行無不調善，心常安定無所

分別。所以者何？是菩薩摩訶薩觀一切法自相皆空，無實、無成、無轉、無

滅，入諸法相，知一切法無作、無能，入諸行相。是菩薩摩訶薩成就如是方

便善巧，恒時增長覺分善根，由此善根常增長故，能行靜慮波羅蜜多成熟有



42

情、嚴淨佛土。雖行靜慮而不希求定所得果，謂不迴向可愛境界及勝生處，

唯為救護無救護者，及欲解脫未解脫者，修行靜慮波羅蜜多。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩從初發心修行般若波羅蜜多時，以一切智

智相應作意修學妙慧。是菩薩摩訶薩離諸惡慧，他不能引心，不發起我、我

所執，遠離一切我見、有情見乃至知者見、見者見、有無有見、諸惡見趣，

遠離憍慢無所分別，引發種種殊勝善根。所以者何？是菩薩摩訶薩觀一切法

自相皆空，無實、無成、無轉、無滅，入諸法相，知一切法無作、無能，入

諸行相。是菩薩摩訶薩成就如是方便善巧，恒時增長覺分善根，由此善根常

增長故，能行般若波羅蜜多成熟有情、嚴淨佛土。雖行般若而不希求慧所得

果，謂不迴向可愛境界及勝生處，唯為救護無救護者，及欲解脫未解脫者，

修行般若波羅蜜多。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩從初發心修行般若波羅蜜多時，以一切智

智相應作意，入四靜慮、四無量、四無色定。是菩薩摩訶薩雖於靜慮、無

量、無色入出自在，而不攝受彼果異熟。所以者何？是菩薩摩訶薩成就最勝

方便善巧，觀諸靜慮、無量、無色自相皆空，無實、無成、無轉、無滅，入

諸法相，知一切法無作、無能，入諸行相。是菩薩摩訶薩成就如是方便善

巧，恒時增長覺分善根。由此善根常增長故，能行靜慮、無量、無色，由行

靜慮、無量、無色，便能自在成熟有情、嚴淨佛土。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩從初發心修行般若波羅蜜多時，以一切智

智相應作意，修學一切菩提分法，成就如是方便善巧，雖行見修所斷法道，

而不取預流、一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提。所以者何？是菩薩摩訶薩

觀一切法自相皆空，無實、無成、無轉、無滅，入諸法相，知一切法無作、

無能，入諸行相。是菩薩摩訶薩成就最勝方便善巧，恒時增長覺分善根，由

此善根常增長故，能行一切菩提分法，超諸聲聞、獨覺等地，趣入菩薩正性

離生，是名菩薩無生法忍。由此忍故，常能自在成熟有情、嚴淨佛土。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，以一切智智相應作

意，雖得自在順逆入出八解脫、八勝處、九次第定、十遍處等，而能成就方

便善巧，不取預流、一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提。所以者何？是菩薩

摩訶薩觀一切法自相皆空，無實、無成、無轉、無滅，入諸法相，知一切法



43

無作、無能，入諸行相。是菩薩摩訶薩成就最勝方便善巧，恒時增長覺分善

根，由此善根常增長故，便能自在成熟有情、嚴淨佛土，證入菩薩不退轉地

得受記忍。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，以一切智智相應作

意，精進修行如來十力、四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨及

十八佛不共法等無量無邊諸佛功德，乃至未具成熟有情、嚴淨佛土，猶未證

得一切智智。所以者何？是菩薩摩訶薩觀一切法自相皆空，無實、無成、無

轉、無滅，入諸法相，知一切法無作、無能，入諸行相。是菩薩摩訶薩成就

最勝方便善巧，恒時增長覺分善根，由此善根常增長故，便能圓滿成熟有

情、嚴淨佛土，漸次證得一切智智。

「善現！如是名為方便善巧，若菩薩摩訶薩成就如是方便善巧，諸有所

為定能證得一切智智。如是最勝方便善巧，皆由般若波羅蜜多而得成就。是

故，善現！諸菩薩摩訶薩應勤修學甚深般若波羅蜜多，諸有所為勿希果報。

若能如是精勤修學甚深般若波羅蜜多，速能證得一切智智。」

第二分遍學品第七十二之一

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！諸菩薩摩訶薩成就如是最勝覺慧，雖

能受行清淨深法，而不攝受殊勝果報。」

佛告善現：「如是！如是！如汝所說。諸菩薩摩訶薩成就如是最勝覺

慧，雖能受行清淨深法，而不攝受殊勝果報。何以故？是菩薩摩訶薩於法自

性能不動故。」

具壽善現白言：「世尊！是菩薩摩訶薩能於何法自性無動？」佛告善

現：「是菩薩摩訶薩能於無性自性無動。」

具壽善現復白佛言：「是菩薩摩訶薩於何無性自性無動？」

佛告善現：「是菩薩摩訶薩能於色自性無動，能於受、想、行、識自性

無動，能於眼處乃至意處自性無動，能於色處乃至法處自性無動，能於眼界

乃至意界自性無動，能於色界乃至法界自性無動，能於眼識界乃至意識界自

性無動，能於眼觸乃至意觸自性無動，能於眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣



44

所生諸受自性無動，能於布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多自性無動，能於四

靜慮、四無量、四無色定自性無動，能於四念住乃至八聖道支自性無動， 能

於三解脫門自性無動，能於八解脫、九次第定自性無動，能於如來十力乃至

十八佛不共法自性無動，如是乃至能於一切智智自性無動，能於一切有為

界、無為界自性無動。所以者何？如是諸法即是無性，諸菩薩摩訶薩於此無

性自性無動，無性不能現證無性。」

具壽善現白言：「世尊！有性法為能現證有性不？」佛言：「不爾！」

「世尊！無性法為能現證有性不？」佛言：「不爾！」

「世尊！有性法為能現證無性不？」佛言：「不爾！」

「世尊！無性法為能現證無性不？」佛言：「不爾！」

「世尊！若爾，亦應有性不能現觀有性，無性不能現觀有性，有性不能

現觀無性，無性不能現觀無性，將非世尊無得、無現觀耶？」佛言：「善

現！雖有得、有現觀，然離四句。」

「世尊！云何離四句而有得、有現觀？」

「善現！若得、若現觀非有非無絕諸戲論，是故我說有得、有現觀，然

離四句。」

具壽善現復白佛言：「諸菩薩摩訶薩以何為戲論？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩觀色乃至識，若常若無常、若樂若苦、若我

若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離，是為戲論。

「觀眼處乃至意處，若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若

寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離，是為戲論。

「觀色處乃至法處，若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若

寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離，是為戲論。

「觀眼界乃至意界，若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若

寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離，是為戲論。

「觀色界乃至法界，若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若

寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離，是為戲論。



45

「觀眼識界乃至意識界，若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若

不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離，是為戲論。

「觀眼觸乃至意觸，若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不

淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離，是為戲論。

「觀眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸受，若常若無常、若樂若

苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離，是為戲

論。

「觀地界乃至識界，若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不

淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離，是為戲論。

「觀因緣乃至增上緣，若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不

淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離，是為戲論。

「觀無明乃至老死，若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不

淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離，是為戲論。

「觀布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多，若常若無常、若樂若苦、若我若

無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離，是為戲論。

「觀內空乃至無性自性空，若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨

若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離，是為戲論。

「觀真如乃至不思議界，若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若

不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離，是為戲論。

「觀苦、集、滅、道聖諦，若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不

淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離，是為戲論。

「觀四念住乃至八聖道支，若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不

淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離，是為戲論。

「觀四靜慮、四無量、四無色定，若常若無常、若樂若苦、若我若無

我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離，是為戲論。

「觀八解脫乃至十遍處，若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若

不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離，是為戲論。



46

「觀空、無相、無願解脫門，若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若

淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離，是為戲論。

「觀淨觀地乃至如來地，若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不

淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離，是為戲論。

「觀極喜地乃至法雲地，若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不

淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離，是為戲論。

「觀一切陀羅尼門、三摩地門，若常若無常、若樂若苦、若我若無我、

若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離，是為戲論。

「觀五眼、六神通，若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不

淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離，是為戲論。

「觀如來十力乃至十八佛不共法，若常若無常、若樂若苦、若我若無

我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離，是為戲論。

「觀三十二大士相、八十隨好，若常若無常、若樂若苦、若我若無我、

若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離，是為戲論。

「觀無忘失法、恒住捨性，若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨

若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離，是為戲論。

「觀一切智、道相智、一切相智，若常若無常、若樂若苦、若我若無

我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離，是為戲論。

「觀預流果乃至獨覺菩提，若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨

若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離，是為戲論。

「觀一切菩薩摩訶薩行，若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不

淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離，是為戲論。

「觀諸佛無上正等菩提，若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不

淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離，是為戲論。

「觀一切智智，若常若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若

寂靜若不寂靜、若遠離若不遠離，是為戲論。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩若作是念：『苦聖諦應遍知，集聖諦應永



47

斷，滅聖諦應作證，道聖諦應修習。』是為戲論。若作是念：『應修四靜

慮、四無量、四無色定。』是為戲論。若作是念：『應修四念住乃至八聖道

支。』是為戲論。若作是念：『應修空、無相、無願解脫門。』是為戲論。

若作是念：『應修八解脫、八勝處、九次第定、十遍處。』是為戲論。若作

是念：『應超預流果乃至獨覺菩提。』是為戲論。若作是念：『應行布施波

羅蜜多乃至般若波羅蜜多。』是為戲論。若作是念：『應住內空乃至無性自

性空。』是為戲論。若作是念：『應住真如乃至不思議界。』是為戲論。若

作是念：『應入菩薩正性離生。』是為戲論。若作是念：『應圓滿菩薩十

地。』是為戲論。若作是念：『應起一切陀羅尼門、三摩地門。』是為戲

論。若作是念：『應引五眼、六神通。』是為戲論。若作是念：『應引如來

十力乃至十八佛不共法。』是為戲論。若作是念：『應圓滿三十二大士 相、

八十隨好。』是為戲論。若作是念：『應引無忘失法、恒住捨性。』是為戲

論。若作是念：『應引一切智、道相智、一切相智。』是為戲論。若作是

念：『應行一切菩薩摩訶薩行。』是為戲論。若作是念：『應證諸佛無上正

等菩提。』是為戲論。若作是念：『我當嚴淨佛土、成熟有情。』是為戲

論。若作是念：『我當證得一切智智。』是為戲論。若作是念：『我當永斷

一切煩惱習氣相續。』是為戲論。善現！諸菩薩摩訶薩以如是等種種分別而

為戲論。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，應觀色乃至識若常

若無常、若樂若苦、若我若無我、若淨若不淨、若寂靜若不寂靜、若遠離若

不遠離，皆不可戲論故不應戲論；如是乃至應觀一切智智，若應證得、若不

應證得，俱不可戲論故不應戲論；應觀一切煩惱習氣相續，若應永斷、若不

應永斷，俱不可戲論故不應戲論。

「善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，應觀如是等諸法及有情，

皆不可戲論故不應戲論。所以者何？以一切法及諸有情，有性不能戲論有

性， 有性不能戲論無性，無性不能戲論無性，無性不能戲論有性，離有、無

性，若能戲論、若所戲論、若戲論處、若戲論時皆不可得。是故，善現！色

無戲論，受、想、行、識亦無戲論，如是乃至一切智智無戲論，永斷煩惱習

氣相續亦無戲論。如是，善現！諸菩薩摩訶薩應行無戲論甚深般若波羅蜜



48

多。」

具壽善現白言：「世尊！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，云何觀

色、受、想、行、識乃至一切智智、永斷煩惱習氣相續，皆不可戲論故不應

戲論？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，應觀色無自性，受、

想、行、識亦無自性，如是乃至應觀一切智智無自性，永斷煩惱習氣相續亦

無自性，若法無自性則不可戲論。是故，善現！色、受、想、行、識不可戲

論故，諸菩薩摩訶薩不應戲論，如是乃至一切智智、永斷煩惱習氣相續不可

戲論故，諸菩薩摩訶薩不應戲論。善現！諸菩薩摩訶薩若能如是於一切法離

諸戲論，行深般若波羅蜜多方便善巧，便入菩薩正性離生，若已得入，速能

證得一切智智。」

大般若波羅蜜多經卷第四百六十四

大般若波羅蜜多經卷第四百六十五

三藏法師玄奘奉 詔譯

第二分遍學品第七十二之二

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！若一切法皆無自性、離諸戲論、不可

得者，諸菩薩摩訶薩由何等道得入菩薩正性離生？為聲聞道？為獨覺道？為

如來道？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩不由聲聞道，不由獨覺道，不由如來道得入

菩薩正性離生，然於諸道遍學滿已，由菩薩道得入菩薩正性離生。譬如第

八， 先學諸道，後由自道得入自乘正性離生，乃至未起圓滿果道，未能證得

自乘極果。諸菩薩摩訶薩亦復如是，先於諸道遍學滿已，後由自道得入菩薩

正性離生，乃至未起金剛喻定，猶未能得一切智智。若起此定，以一剎那相

應般若，乃能證得一切智智。」

具壽善現復白佛言：「若菩薩摩訶薩先於諸道遍學滿已，後由自道得入

菩薩正性離生，世尊！豈不第八、預流、一來、不還、阿羅漢、獨覺、如來



49

向果其道各異？世尊！如是諸道設各異者，云何菩薩摩訶薩先於諸道遍學滿

已，後由自道得入菩薩正性離生？謂諸菩薩摩訶薩若起第八道應成第八，若

起具見道應成預流，若起進修道應成一來、不還，若起無學道應成阿羅漢，

若起獨覺道應成獨覺。

「世尊！若菩薩摩訶薩成第八已，能入菩薩正性離生必無是處。不入菩

薩正性離生，而能證得一切智智亦無是處。世尊！若菩薩摩訶薩成預流、一

來、不還、阿羅漢、獨覺已，能入菩薩正性離生必無是處。不入菩薩正性離

生，而能證得一切智智亦無是處。世尊！云何令我如實了知諸菩薩摩訶薩要

於諸道遍學滿已，乃入菩薩正性離生而不違理？」

佛告善現：「如是！如是！如汝所說。若菩薩摩訶薩成第八已，廣說乃

至成獨覺已，能入菩薩正性離生必無是處，不入菩薩正性離生，而能證得一

切智智亦無是處。」

具壽善現白言：「世尊！若爾，云何諸菩薩摩訶薩先於諸道遍學滿已，

後由自道得入菩薩正性離生？已入菩薩正性離生，漸次證得一切智智，永斷

一切習氣相續？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩從初發心，勇猛精進修行六種波羅蜜多，以

勝智見超過八地，謂淨觀地乃至獨覺地。雖於如是所說八地皆遍修學，而能

以勝智見超過，由道相智得入菩薩正性離生。已入菩薩正性離生，漸次復由

一切相智，證得圓滿一切智智，永斷一切習氣相續。善現當知！第八者智即

是菩薩摩訶薩忍，預流、一來、不還、阿羅漢、獨覺若智若斷，亦是菩薩摩

訶薩忍。如是，善現！諸菩薩摩訶薩先於諸道遍學滿已，後由自道得入菩薩

正性離生。已入菩薩正性離生，漸次證得一切智智。既已證得一切智智，以

果饒益一切有情。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！如說菩薩摩訶薩眾應學遍知一切道

相，若聲聞道、若獨覺道、若菩薩道、若如來道，知此等道一切種相名道相

智， 諸菩薩摩訶薩云何當起此道相智？」

佛告善現：「諸行、狀、相能正顯發道相智者，諸菩薩摩訶薩遍於如是

諸行、狀、相皆現等覺，現等覺已如實為他宣說、開示、施設、建立，令諸

有情得無倒解，隨應趣向所求利樂。是菩薩摩訶薩應於一切音聲語言皆得善



50

巧陀羅尼門，由此善巧陀羅尼門發起種種音聲語言，遍為三千大千世界諸有

情類宣說正法，令知所聞皆如谷響，雖有領解而無執著。

「善現！諸菩薩摩訶薩由此因緣，應學圓滿諸道相智。既學圓滿道相智

已，應如實知一切有情意樂、隨眠種種差別，如應為作利益安樂，謂如實知

地獄有情意樂、隨眠及彼因果，知已方便遮障彼道；亦如實知傍生有情意

樂、隨眠及彼因果，知已方便遮障彼道；亦如實知鬼界有情意樂、隨眠及彼

因果，知已方便遮障彼道；亦如實知諸龍、藥叉、阿素洛等意樂、隨眠及彼

因果，知已方便遮障彼道；亦如實知人及欲天意樂、隨眠及彼因果，知已方

便遮障彼道；亦如實知梵眾天乃至色究竟天意樂、隨眠及彼因果，知已方便

遮障彼道；亦如實知空無邊處天乃至非想非非想處天意樂、隨眠及彼因 果，

知已方便遮障彼道。亦如實知四念住乃至八聖道支及彼因果，亦如實知三解

脫門及彼因果，亦如實知四靜慮、四無量、四無色定及彼因果，亦如實知八

解脫、八勝處、九次第定、十遍處及彼因果，亦如實知苦、集、滅、道聖諦

及彼因果，亦如實知布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多及彼因果，亦如實知內

空乃至無性自性空及彼因果，亦如實知真如乃至不思議界及彼因果，亦如實

知淨觀地乃至如來地及彼因果，亦如實知極喜地乃至法雲地及彼因果，亦如

實知一切陀羅尼門、一切三摩地門及彼因果，亦如實知五眼、六神通及彼因

果，亦如實知如來十力乃至十八佛不共法及彼因果，亦如實知無忘失法、恒

住捨性及彼因果，亦如實知一切智、道相智、一切相智及彼因果。善現！諸

菩薩摩訶薩既如實知聲聞等道及因果已，隨其所應，安立有情於三乘道，令

勤修學各得究竟。

「善現！諸菩薩摩訶薩應起如是諸道相智，若菩薩摩訶薩能學如是諸道

相智，於諸有情種種界性、意樂、隨眠皆能悟入。既悟入已，隨其所宜為說

正法，皆令獲得所求勝果終不唐捐。所以者何？是菩薩摩訶薩善達有情諸根

勝劣，如實解了一切有情往來死生心所差別，故所說法終不唐捐。善現！諸

菩薩摩訶薩應行如是諸道般若波羅蜜多。所以者何？一切聲聞、獨覺、菩薩

所應學道菩提分法，無不攝在甚深般若波羅蜜多，一切聲聞、獨覺、菩薩於

此中學皆得究竟。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！若一切種菩提分法乃至菩提，如是一



51

切非合、非散、無色、無見、無對、一相，所謂無相，云何如是菩提分法能

取菩提？世尊！一切非合、非散、無色、無見、無對、一相，所謂無相法，

非於餘法有取有捨。譬如虛空於一切法無取無捨，自性空故，諸法亦爾自性

皆空，非於餘法有取有捨，如何可言四念住等菩提分法能取菩提？」

佛告善現：「如是！如是！如汝所說。以一切法自性皆空無取無捨，然諸有

情於一切法自性空義不能解了，為益彼故，方便宣說菩提分法能取菩提。

「復次，善現！若所有色、受、想、行、識，若眼處乃至意處，若色處

乃至法處，若眼界乃至意界，若色界乃至法界，若眼識界乃至意識界，若眼

觸乃至意觸，若眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸受，若地界乃至識

界，若因緣乃至增上緣，若無明乃至老死，若布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜

多，若內空乃至無性自性空，若真如乃至不思議界，若苦、集、滅、道聖

諦，若四念住乃至八聖道支，若四靜慮、四無量、四無色定，若三解脫門，

若八解脫乃至十遍處，若淨觀地乃至如來地，若極喜地乃至法雲地，若一切

陀羅尼門、三摩地門，若五眼、六神通，若如來十力乃至十八佛不共法， 若

三十二大士相、八十隨好，若無忘失法、恒住捨性，若一切智、道相智、一切相

智，若預流果乃至獨覺菩提，若一切菩薩摩訶薩行，若諸佛無上正等菩提，若斷

煩惱習氣相續，若一切智智，如是等一切法，皆於聖法毘奈耶中非合、非

散、無色、無見、無對、一相，所謂無相，如來為益諸有情 類，令生正解入

法實相，依世俗說不依勝義。善現當知！諸菩薩摩訶薩於如是一切法應學智

見。學智見已，如實通達如是諸法應可受用，如是諸法不應受用。」

具壽善現即白佛言：「諸菩薩摩訶薩於何等法學智見已如實通達不應受

用？於何等法學智見已如實通達應可受用？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩於諸聲聞、獨覺地法學智見已，如實通達不

應受用；於一切智智相應諸法學智見已，如實通達一切種相應可受用。善

現！ 諸菩薩摩訶薩於此聖法毘奈耶中，應如是學甚深般若波羅蜜多。」

具壽善現復白佛言：「世尊！所說聖法毘奈耶，聖法毘奈耶者，何謂聖

法毘奈耶？」

佛告善現：「若諸聲聞，若諸獨覺，若諸菩薩，若諸如來，與貪、瞋、

癡非合非散，與五順下分結非合非散，與五順上分結非合非散，與四靜慮、



52

四無量、四無色定非合非散，與四念住乃至八聖道支非合非散，與苦、集、

滅、道聖諦非合非散，與三解脫門非合非散，與八解脫乃至十遍處非合非

散，與淨觀地乃至如來地非合非散，與五眼、六神通非合非散，與布施波羅

蜜多乃至般若波羅蜜多非合非散，與內空乃至無性自性空非合非散，與真如

乃至不思議界非合非散，與極喜地乃至法雲地非合非散，與一切陀羅尼門、

三摩地門非合非散，與如來十力乃至十八佛不共法非合非散，與三十二大士

相、八十隨好非合非散，與無忘失法、恒住捨性非合非散，與一切智、道相

智、一切相智非合非散，與預流果乃至獨覺菩提非合非散，與一切菩薩摩訶

薩行非合非散，與諸佛無上正等菩提非合非散，與永斷一切煩惱習氣相續非

合非散，與一切智智非合非散，與有為界非合非散，與無為界非合非散。

「善現！彼名為聖者，此是彼聖法毘奈耶，是故名聖法毘奈耶。所以者

何？此一切法無色、無見、無對、一相，所謂無相，彼諸聖者如實現見。善

現當知！無色法與無色法非合非散，無見法與無見法非合非散，無對法與無

對法非合非散，一相法與一相法非合非散，無相法與無相法非合非散。善

現！諸菩薩摩訶薩於此無色、無見、無對、一相、無相甚深般若波羅蜜多常

應修學，學已不取一切法相。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！諸菩薩摩訶薩豈不應於色相乃至識相

學？豈不應於眼處相乃至意處相學？豈不應於色處相乃至法處相學？豈不應

於眼界相乃至意界相學？豈不應於色界相乃至法界相學？豈不應於眼識界相

乃至意識界相學？豈不應於眼觸相乃至意觸相學？豈不應於眼觸為緣所生諸

受相乃至意觸為緣所生諸受相學？豈不應於地界相乃至識界相學？豈不應於

因緣相乃至增上緣相學？豈不應於無明相乃至老死相學？豈不應於布施波羅

蜜多相乃至般若波羅蜜多相學？豈不應於內空相乃至無性自性空相學？豈不

應於真如相乃至不思議界相學？豈不應於苦、集、滅、道聖諦相學？豈不應

於四靜慮、四無量、四無色定相學？豈不應於四念住相乃至八聖道支相學？

豈不應於八解脫相乃至十遍處相學？豈不應於空、無相、無願解脫門相學？

豈不應於淨觀地相乃至如來地相學？豈不應於極喜地相乃至法雲地相學？豈

不應於一切陀羅尼門、三摩地門相學？豈不應於五眼、六神通相 學？豈不應

於如來十力相乃至十八佛不共法相學？豈不應於三十二大士相、八十隨好相



53

學？豈不應於無忘失法、恒住捨性相學？豈不應於一切智、道相智、一切相

智相學？豈不應於預流果相乃至獨覺菩提相學？豈不應於一切菩薩摩訶薩

行、諸佛無上正等菩提相學？豈不應於永斷煩惱習氣相續、一切智智相學？

豈不應於知苦、斷集、證滅、修道相學？豈不應於順逆緣起觀相學？豈不應

於一切聖者聖法相學？豈不應於有為界、無為界相學？

「世尊！若菩薩摩訶薩不於如是諸法相學，亦應不於諸行相學。世尊！

若菩薩摩訶薩於諸法相及諸行相既不能學，云何能超一切聲聞及獨覺地？若

不能超一切聲聞及獨覺地，云何能入菩薩正性離生？若不能入菩薩正性離

生，云何能得一切智智？若不能得一切智智，云何能轉妙法輪？若不能轉妙

法輪，云何能以三乘正法安立有情，令出無邊生死苦海？」

佛告善現：「若一切法有實相者，諸菩薩摩訶薩應於中學。以一切法非

有實相，是故菩薩摩訶薩眾不於相學，亦復不於無相法學。所以者何？若佛

出世、若不出世，法界常住，諸法一相，所謂無相，如是無相既非有相亦非

無相故不可學。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！若一切法皆非有相亦非無相，云何菩

薩摩訶薩能修般若波羅蜜多？世尊！若菩薩摩訶薩不能修般若波羅蜜多，應

不能超諸聲聞地及獨覺地。若不能超諸聲聞地及獨覺地，應不能入菩薩正性

離生。若不能入菩薩正性離生，應不能起菩薩無生法忍。若不能起菩薩無生

法忍，應不能發菩薩勝妙神通。若不能發菩薩勝妙神通，應不能嚴淨佛土、

成熟有情。若不能嚴淨佛土、成熟有情，應不能證得一切智智。若不能證得

一切智智，應不能轉妙法輪。若不能轉妙法輪，則應不能安立有情令住預流

果、或一來果、或不還果、或阿羅漢果、或獨覺菩提、或復無上正等菩提。

亦應不能安立有情，令住施性福業事，或戒性福業事，或修性福業事，當獲

人、天富樂自在。」

佛告善現：「如是！如是！如汝所說。一切法非有相非無相，若菩薩摩

訶薩知一切法若有相、若無相咸同一相，所謂無相，修此無相是修般若波羅

蜜多。」

具壽善現復白佛言：「云何菩薩摩訶薩修此無相是修般若波羅蜜多？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩修除遣一切法，是修般若波羅蜜多。」



54

具壽善現復白佛言：「云何菩薩摩訶薩修除遣一切法，是修般若波羅蜜

多？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩修除遣色、受、想、行、識，是修般若波羅

蜜多；修除遣眼處乃至意處，是修般若波羅蜜多；修除遣色處乃至法處，是

修般若波羅蜜多；修除遣眼界乃至意界，是修般若波羅蜜多；修除遣色界乃

至法界，是修般若波羅蜜多；修除遣眼識界乃至意識界，是修般若波羅蜜

多；修除遣眼觸乃至意觸，是修般若波羅蜜多；修除遣眼觸為緣所生諸受乃

至意觸為緣所生諸受，是修般若波羅蜜多；修除遣地界乃至識界，是修般若

波羅蜜多；修除遣因緣乃至增上緣，是修般若波羅蜜多；修除遣無明乃至老

死，是修般若波羅蜜多；修除遣不淨觀，是修般若波羅蜜多；修除遣四靜

慮、四無量、四無色定，是修般若波羅蜜多；修除遣佛隨念、法隨念、僧隨

念、戒隨念、捨隨念、天隨念、寂靜隨念、持入出息隨念，是修般若波羅蜜

多；修除遣無常想、苦想、無我想、空想、集想、因想、生想、緣想、滅

想、靜想、妙想、離想、道想、如想、行想、出想，是修般若波羅蜜 多；修

除遣我想、有情想乃至知者想、見者想，是修般若波羅蜜多；修除遣常想、

樂想、我想、淨想，是修般若波羅蜜多；修除遣緣起想，是修般若波羅蜜

多；修除遣聖諦想，是修般若波羅蜜多；修除遣四念住乃至八聖道支，是修

般若波羅蜜多；修除遣三解脫門，是修般若波羅蜜多；修除遣八解脫乃至十

遍處，是修般若波羅蜜多；修除遣有尋有伺三摩地、無尋唯伺三摩地、無尋

無伺三摩地，是修般若波羅蜜多；修除遣苦、集、滅、道聖諦， 是修般若波

羅蜜多；修除遣苦智、集智、滅智、道智、法智、類智、世俗智、他心智、

盡智、無生智、如說智，是修般若波羅蜜多；修除遣布施波羅蜜多乃至般若

波羅蜜多，是修般若波羅蜜多；修除遣內空乃至無性自性空，是修般若波羅

蜜多；修除遣真如乃至不思議界，是修般若波羅蜜多；修除遣淨觀地乃至如

來地，是修般若波羅蜜多；修除遣極喜地乃至法雲地，是修般若波羅蜜多；

修除遣一切陀羅尼門、三摩地門，是修般若波羅蜜多；修除遣五眼、六神

通，是修般若波羅蜜多；修除遣如來十力乃至十八佛不共法，是修般若波羅

蜜多；修除遣三十二大士相、八十隨好，是修般若波羅蜜多；修除遣無忘失

法、恒住捨性，是修般若波羅蜜多；修除遣一切智、道相智、一切相智，是



55

修般若波羅蜜多；修除遣預流果乃至獨覺菩提，是修般若波羅蜜多；修除遣

一切菩薩摩訶薩行，是修般若波羅蜜多；修除遣諸佛無上正等菩提，是修般

若波羅蜜多；修除遣一切智智，是修般若波羅蜜多； 修除遣永斷一切煩惱習

氣相續，是修般若波羅蜜多。」

具壽善現復白佛言：「云何菩薩摩訶薩修除遣色、受、想、行、識，是

修般若波羅蜜多？如是乃至修除遣永斷一切煩惱習氣相續，是修般若波羅蜜

多？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，若念有色、受、想、

行、識，非除遣色、受、想、行、識，非修般若波羅蜜多。如是乃至若念有

永斷一切煩惱習氣相續，非除遣永斷一切煩惱習氣相續，非修般若波羅蜜

多。然諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不念有色、受、想、行、識，是

除遣色、受、想、行、識，是修般若波羅蜜多。如是乃至不念有永斷一切煩

惱習氣相續，是除遣永斷一切煩惱習氣相續，是修般若波羅蜜多。所以者

何？非有想者能修般若波羅蜜多。是故，善現！若菩薩摩訶薩修除遣色、

受、想、行、識，是修般若波羅蜜多，如是乃至修除遣永斷一切煩惱習氣相

續，是修般若波羅蜜多。

「復次，善現！住有想者，不能修布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多，亦

不能修四念住乃至八聖道支，亦不能住內空乃至無性自性空，亦不能住真如

乃至不思議界，亦不能住苦、集、滅、道聖諦，亦不能修空、無相、無願解

脫門，亦不能修殊勝四靜慮、四無量、四無色定，亦不能修八解脫乃至十遍

處，亦不能修極喜地乃至法雲地，亦不能修一切陀羅尼門、三摩地門，亦不

能修五眼、六神通，亦不能修如來十力乃至十八佛不共法，亦不能修無忘失

法、恒住捨性，亦不能修一切智、道相智、一切相智，亦不能修一切菩薩摩

訶薩行，亦不能修諸佛無上正等菩提，亦不能修一切智智，亦不能修永斷一

切煩惱習氣相續。所以者何？住有想者，必當執有我及我所，由此執故便著

二邊，著二邊故決定不能解脫生死，無道、無涅槃，云何能如實修六波羅蜜

多，乃至永斷一切煩惱習氣相續？」

具壽善現復白佛言：「何等是有？何等是非有？」佛告善現：「二是

有，不二是非有。」



56

善現復問：「云何為二？云何為不二？」

世尊告曰：「色想乃至識想為二，色想空乃至識想空為不二；眼處想乃

至意處想為二，眼處想空乃至意處想空為不二；色處想乃至法處想為二，色

處想空乃至法處想空為不二；眼界想乃至意界想為二，眼界想空乃至意界想

空為不二；色界想乃至法界想為二，色界想空乃至法界想空為不二；眼識界

想乃至意識界想為二，眼識界想空乃至意識界想空為不二；眼觸想乃至意觸

想為二，眼觸想空乃至意觸想空為不二；眼觸為緣所生諸受想乃至意觸為緣

所生諸受想為二，眼觸為緣所生諸受想空乃至意觸為緣所生諸受想空為不

二；地界想乃至識界想為二，地界想空乃至識界想空為不二；因緣想乃至增

上緣想為二，因緣想空乃至增上緣想空為不二；無明想乃至老死想為二，無

明想空乃至老死想空為不二；布施波羅蜜多想乃至般若波羅蜜多想為 二，布

施波羅蜜多想空乃至般若波羅蜜多想空為不二；內空想乃至無性自性空想為

二，內空想空乃至無性自性空想空為不二；真如想乃至不思議界想為二，真

如想空乃至不思議界想空為不二；苦、集、滅、道聖諦想為二，苦、集、

滅、道聖諦想空為不二；四念住想乃至八聖道支想為二，四念住想空乃至八

聖道支想空為不二；四靜慮、四無量、四無色定想為二，四靜慮、四無量、

四無色定想空為不二；八解脫想乃至十遍處想為二，八解脫想空乃至十遍處

想空為不二；空、無相、無願解脫門想為二，空、無相、無願解脫門想空為

不二；淨觀地想乃至如來地想為二，淨觀地想空乃至如來地想空為不二；極

喜地想乃至法雲地想為二，極喜地想空乃至法雲地想空為不二；陀羅尼門、

三摩地門想為二，陀羅尼門、三摩地門想空為不二；五眼、六神通想為二，

五眼、六神通想空為不二；如來十力想乃至十八佛不共法想為二，如來十力

想空乃至十八佛不共法想空為不二；三十二大士相、八十隨好想為二，三十

二大士相、八十隨好想空為不二；無忘失法、恒住捨性想為二，無忘失法、

恒住捨性想空為不二；一切智、道相智、一切相智想為二，一切智、道相

智、一切相智想空為不二；預流果想乃至獨覺菩提想為二，預流果想空乃至

獨覺菩提想空為不二；一切菩薩摩訶薩行、諸佛無上正等菩提想為二，一切

菩薩摩訶薩行、諸佛無上正等菩提想空為不二；有為界、無為界想為二，有

為界、無為界想空為不二。



57

「善現！乃至一切想皆為二，乃至一切二皆是有，乃至一切有皆有生

死，有生死者不能解脫生老病死愁歎苦憂惱。善現！諸想空者皆為不二，諸

不二者皆是非有，諸非有者皆無生死，無生死者便能解脫生老病死愁歎苦憂

惱。善現！由是因緣，當知一切有二想者定無布施、淨戒、安忍、精進、靜

慮、般若波羅蜜多，無得、無現觀，下至順忍彼尚非有，況能遍知色、受、

想、行、識！如是乃至況能遍知一切智智！彼尚不能修四念住乃至八聖道

支，況能得預流果乃至獨覺菩提！況復能得一切智智，及能永斷一切煩惱習

氣相續！」

第二分漸次品第七十三之一

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！住有想者，若無順忍，亦無修道得果

現觀，住無想者，豈有順忍，若淨觀地如是乃至若如來地，若修聖道，因修

聖道斷諸煩惱？由此煩惱所覆障故，尚不能證聲聞、獨覺相應之地，況入菩

薩正性離生！若不能入菩薩正性離生，豈能證得一切智智？若不能證得一切

智智，何能永斷一切煩惱習氣相續？世尊！若一切法都無所有，無生無滅、

無染無淨，如是諸法既都不生，豈能證得一切智智？」

佛告善現：「如是！如是！如汝所說。住無想者，亦無順忍，乃至亦無

永斷煩惱習氣相續。若一切法都無所有，無生無滅、無染無淨，如是諸法既

都不生，豈能證得一切智智？」

具壽善現復白佛言：「諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，為有有想，

有無想不？為有色想，受、想、行、識想不？如是乃至為有一切智智想不？

為有永斷一切煩惱習氣相續想不？為有色想，有色斷想不？為有受、想、

行、識想，有受、想、行、識斷想不？為有眼處乃至意處想，有眼處乃至意

處斷想不？為有色處乃至法處想，有色處乃至法處斷想不？為有眼界乃至意

界想，有眼界乃至意界斷想不？為有色界乃至法界想，有色界乃至法界斷想

不？為有眼識界乃至意識界想，有眼識界乃至意識界斷想不？為有眼觸乃至

意觸想，有眼觸乃至意觸斷想不？為有眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生

諸受想，有眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸受斷想不？為有地界乃至

識界想，有地界乃至識界斷想不？為有因緣乃至增上緣想，有因緣乃至增上



58

緣斷想不？為有貪、瞋、癡想，有貪、瞋、癡斷想不？為有無明乃至老死愁

歎苦憂惱想，有無明乃至老死愁歎苦憂惱斷想不？為有苦聖諦想，有苦聖諦

斷想不？為有苦集聖諦想，有苦集聖諦斷想不？為有苦滅聖諦想，有苦滅聖

諦斷想不？為有證苦滅道聖諦想，有證苦滅道聖諦斷想不？如是乃至為有一

切智智想，有證一切智智想不？為有所斷一切煩惱習氣相續想，有永斷一切

煩惱習氣相續想不？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，於一切法皆無有想亦

無無想。若無有想亦無無想，當知即是菩薩順忍，亦是修道、亦是得果、亦

是現觀。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩以無性為聖道，以無性為現觀，達一切法

皆以無性而為自性。由是因緣，當知一切法皆以無性為其自性。」

具壽善現即白佛言：「若一切法皆以無性為自性者，云何如來、應、正

等覺於一切法無性為性現等覺已，說名為佛，於一切法及諸境界得自在

轉？」

佛告善現：「如是！如是！一切法皆以無性為自性。我本修學菩薩道

時，無倒修行布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多，由此離欲惡

不善法，有尋有伺，離生喜樂，入初靜慮具足住，如是乃至斷樂斷苦，先喜

憂沒，不苦不樂，捨念清淨，入第四靜慮具足住。我於爾時，於諸靜慮及靜

慮支，雖善取相而無所執，於諸靜慮及靜慮支不生味著，於諸靜慮及靜慮支

都無所得。我於爾時，於四靜慮行相清淨無所分別。我於爾時，於諸靜慮及

靜慮支雖善純熟，而不受彼所得果報，但依靜慮令心引發神境、天耳、他

心、宿住、天眼智通，於此五通雖善取相，而無所執亦不愛味，於諸通境都

無所得，亦不分別如空而住。我於爾時，觀一切法平等平等無性為性，以一

剎那相應般若，證得無上正等菩提，謂如實知是苦聖諦，是集聖諦，是滅聖

諦，是道聖諦，皆同一相，所謂無相，如是無相亦無所有。由此成就如來十

力、四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨并十八佛不共法等無量

無數不可思議微妙功德，以佛妙智安立有情三聚差別，謂正性定聚、邪性定

聚及不定聚，安立如是三聚別已，隨其所應方便化導，令獲殊勝利益安

樂。」



59

具壽善現復白佛言：「云何如來、應、正等覺於一切法無性性中，起四

靜慮發五神通，證大菩提具諸功德，安立利樂三聚有情？」

佛告善現：「若諸欲惡不善法等有少自性或復他性為自性者，我本修行

菩薩道時，不應通達一切欲惡不善法等皆以無性為自性已，離欲惡等入初靜

慮乃至能入第四靜慮具足安住，以諸欲惡不善法等都無自性亦無他性，但以

無性為自性故，我本修行菩薩道時，通達欲惡不善法等皆以無性為自性已，

離欲惡等入初靜慮，乃至能入第四靜慮。

「復次，善現！若五神通有少自性或復他性為自性者，我本修行菩薩道

時，不應通達一切神通皆以無性為自性已，發起種種自在神通，於諸境界妙

用無礙。以諸神通都無自性亦無他性，但以無性為自性故，我本修行菩薩道

時，通達神通皆以無性為自性已，發起種種自在神通，於諸境界妙用無礙。

「復次，善現！若佛無上正等菩提有少自性或復他性為自性者，我本修

行菩薩道時，不應通達諸佛無上正等菩提及諸功德皆以無性為自性已，證得

無上正等菩提具諸功德。以佛無上正等菩提及諸功德都無自性亦無他性，但

以無性為自性故，我本修行菩薩道時，通達無上正等菩提皆以無性為自性

已，證得無上正等菩提具諸功德。

「復次，善現！若諸有情有少自性或復他性為自性者，我成佛已，不應

通達一切有情皆以無性為自性已，安立有情三聚差別，隨其所應方便化導，

令獲殊勝利益安樂。以諸有情都無自性亦無他性，但以無性為自性故，我成

佛已，通達有情皆以無性為自性已，安立有情三聚差別，隨其所應方便化

導，令獲殊勝利益安樂。」

大般若波羅蜜多經卷第四百六十五



1


	大眾閱藏經典彙編 CBETA2018 版
	佛经安置须知
	读诵佛经须知
	保宁勇禅师示看经警策文
	起诵仪
	请佛发愿
	南无本师释迦牟尼佛南无本师释迦牟尼佛南无本师释迦牟尼佛
	南无香云盖菩萨摩诃萨（三称）


