
1

大眾閱藏經典彙編 CBETA2018版

大般若波羅蜜多經
（六百卷：第 446 卷至第 450 卷）

三藏法師玄奘奉 詔譯



2

佛经安置须知

1. 经典应恭敬放在清净高处以及其他书籍的上面，不可随意

扔放床上、座椅上等不净处。

2. 凡经书等法宝阅毕，可辗转流通，赠送其他道友，不可任

意烧毁或丢弃。

3. 如手捧或装于口袋携带时，不得低于腰部，不可挟腋下。

4. 不得口吹经上灰尘，应以专用净布拭去。

5. 不可在经典所在的地方，有种种污秽行为。

读诵佛经须知

1. 经典乃三世诸佛之师，如来法身舍利，亦当作真佛看，不

可作纸墨等看。礼诵持念，种种修持，皆当以诚敬为主。

2. 不可躺着看经书，以口水沾指翻经页，不可以污手触经。

3. 经书上不可涂写。不得一边散心杂话，一边看经书。

4. 中断不看时，应夹放纸条、书签做记号。不可折页、折角，

或经书面朝下作“人”字形搁置。

保宁勇禅师示看经警策文

夫看经之法后学须知：当净三业。若三业无亏，则百福俱集。三业

者，身、口、意业也。

（一）端身正坐，如对圣容，则身业净也。

（二）口无杂言，断诸嬉笑，则口业净也。

（三）意不散乱，屏息万缘，则意业净也。

内心既寂，外境俱捐。方契悟于真源，庶研穷于法理，可谓水

澄珠莹，云散月明。义海涌于胸襟，智岳凝于耳目。辄莫容易，实

非小缘。心法双忘，自他俱利。若能如是，真报佛恩。



3

起诵仪

请佛发愿

稽首禮諸佛 及法比丘僧 我今為自利 亦利諸有情與諸善

同修 正聞大藏經 傳承三聖學 令正法久住

南无本师释迦牟尼佛南无本
师释迦牟尼佛南无本师释迦
牟尼佛

香赞

（一遍）

炉香乍爇. 法界蒙薰. 诸佛海会悉遥闻. 随处

结祥云.诚意方殷.诸佛现全身.

南无香云盖菩萨摩诃萨（三称）

开经偈

（一遍）

无上甚深微妙法 百千万劫难遭遇我今见

闻得受持 愿解如来真实义

讽诵经时 当愿众生： 顺佛

所说 总持不忘.

（注：此阅藏仪轨可以根据需要自行调整）



4

大般若波羅蜜多經卷第四百四十六

三藏法師玄奘奉 詔譯

第二分初業品第五十之二

「所以者何？善現！一切法皆以空、無相、無願為趣，諸菩薩摩訶薩於

如是趣不可超越。何以故？空、無相、無願中，趣與非趣不可得故。

「善現！一切法皆以無起無作為趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣不可超越。何以

故？無起無作中，趣與非趣不可得故。

「善現！一切法皆以無生無滅為趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣不可超越。何以

故？無生無滅中，趣與非趣不可得故。

「善現！一切法皆以無染無淨為趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣不可超越。何以

故？無染無淨中，趣與非趣不可得故。

「善現！一切法皆以無所有為趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣不可超越。何

以故？無所有中，趣與非趣不可得故。

「善現！一切法皆以幻、夢、響、像、光影、陽焰、變化事、尋香城為

趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣不可超越。何以故？幻、夢、響、像、光影、陽

焰、變化事、尋香城中，趣與非趣不可得故。

「善現！一切法皆以無量無邊為趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣不可超越。何以

故？無量無邊中，趣與非趣不可得故。

「善現！一切法皆以不與不取為趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣不可超越。何以

故？不與不取中，趣與非趣不可得故。

「善現！一切法皆以不舉不下為趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣不可超越。何以

故？不舉不下中，趣與非趣不可得故。

「善現！一切法皆以無去無來為趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣不可超越。何以

故？無去無來中，趣與非趣不可得故。

「善現！一切法皆以無增無減為趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣不可超越。何以

故？無增無減中，趣與非趣不可得故。

「善現！一切法皆以不入不出為趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣不可超越。何以



5

故？不入不出中，趣與非趣不可得故。

「善現！一切法皆以不集不散為趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣不可超越。何以

故？不集不散中，趣與非趣不可得故。

「善現！一切法皆以不合不離為趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣不可超越。何以

故？不合不離中，趣與非趣不可得故。

「善現！一切法皆以我、有情、命者、生者、養者、士夫、補特伽羅、

意生、儒童、作者、使作者、起者、使起者、受者、使受者、知者、見者為

趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣不可超越。何以故？我乃至見者尚畢竟無所有不

可得，況有趣非趣可得！

「善現！一切法皆以無我、無有情、無命者、無生者、無養者、無士

夫、無補特伽羅、無意生、無儒童、無作者、無使作者、無起者、無使起

者、無受者、無使受者、無知者、無見者為趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣不可

超越。何以故？無我乃至無見者尚畢竟無所有不可得，況有趣非趣可得！

「善現！一切法皆以常、樂、我、淨為趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣不可

超越。何以故？常、樂、我、淨尚畢竟無所有不可得，況有趣非趣可得！

「善現！一切法皆以無常、無樂、無我、無淨為趣，諸菩薩摩訶薩於如

是趣不可超越。何以故？無常、無樂、無我、無淨尚畢竟無所有不可得，況

有趣非趣可得！

「善現！一切法皆以貪、瞋、癡事為趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣不可超

越。何以故？貪、瞋、癡事尚畢竟無所有不可得，況有趣非趣可得！

「善現！一切法皆以諸見趣為趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣不可超越。何

以故？諸見趣尚畢竟無所有不可得，況有趣非趣可得！

「善現！一切法皆以真如、法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等

性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界為趣，諸菩薩摩訶薩於

如是趣不可超越。何以故？真如乃至不思議界尚畢竟無所有不可得，況有趣

非趣可得！

「善現！一切法皆以不動性為趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣不可超越。何

以故？不動性尚畢竟無所有不可得，況有趣非趣可得！



6

「善現！一切法皆以色、受、想、行、識為趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣

不可超越。何以故？色乃至識尚畢竟無所有不可得，況有趣非趣可得！

「善現！一切法皆以眼、耳、鼻、舌、身、意處為趣，諸菩薩摩訶薩於

如是趣不可超越。何以故？眼處乃至意處尚畢竟無所有不可得，況有趣非趣

可得！

「善現！一切法皆以色、聲、香、味、觸、法處為趣，諸菩薩摩訶薩於

如是趣不可超越。何以故？色處乃至法處尚畢竟無所有不可得，況有趣非趣

可得！

「善現！一切法皆以眼、耳、鼻、舌、身、意界為趣，諸菩薩摩訶薩於

如是趣不可超越。何以故？眼界乃至意界尚畢竟無所有不可得，況有趣非趣

可得！

「善現！一切法皆以色、聲、香、味、觸、法界為趣，諸菩薩摩訶薩於

如是趣不可超越。何以故？色界乃至法界尚畢竟無所有不可得，況有趣非趣

可得！

「善現！一切法皆以眼、耳、鼻、舌、身、意識界為趣，諸菩薩摩訶薩

於如是趣不可超越。何以故？眼識界乃至意識界尚畢竟無所有不可得，況有

趣非趣可得！

「善現！一切法皆以眼、耳、鼻、舌、身、意觸為趣，諸菩薩摩訶薩於

如是趣不可超越。何以故？眼觸乃至意觸尚畢竟無所有不可得，況有趣非趣

可得！

「善現！一切法皆以眼、耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受為趣，諸

菩薩摩訶薩於如是趣不可超越。何以故？眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所

生諸受尚畢竟無所有不可得，況有趣非趣可得！

「善現！一切法皆以布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多為

趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣不可超越。何以故？布施波羅蜜多乃至般若波羅

蜜多尚畢竟無所有不可得，況有趣非趣可得！

「善現！一切法皆以內空、外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為

空、無為空、畢竟空、無際空、散無散空、本性空、自共相空、一切法空、



7

不可得空、無性空、自性空、無性自性空為趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣不可

超越。何以故？內空乃至無性自性空尚畢竟無所有不可得，況有趣非趣可

得！

「善現！一切法皆以四念住、四正斷、四神足、五根、五力、七等覺

支、八聖道支為趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣不可超越。何以故？四念住乃至

八聖道支尚畢竟無所有不可得，況有趣非趣可得！

「善現！一切法皆以苦、集、滅、道聖諦為趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣

不可超越。何以故？苦、集、滅、道聖諦尚畢竟無所有不可得，況有趣非趣

可得！

「善現！一切法皆以四靜慮、四無量、四無色定為趣，諸菩薩摩訶薩於

如是趣不可超越。何以故？四靜慮、四無量、四無色定尚畢竟無所有不可

得， 況有趣非趣可得！

「善現！一切法皆以八解脫、八勝處、九次第定、十遍處為趣，諸菩薩

摩訶薩於如是趣不可超越。何以故？八解脫乃至十遍處尚畢竟無所有不可

得， 況有趣非趣可得！

「善現！一切法皆以空、無相、無願解脫門為趣，諸菩薩摩訶薩於如是

趣不可超越。何以故？空、無相、無願解脫門尚畢竟無所有不可得，況有趣

非趣可得！

「善現！一切法皆以三乘菩薩十地為趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣不可超越。

何以故？三乘菩薩十地尚畢竟無所有不可得，況有趣非趣可得！

「善現！一切法皆以五眼、六神通為趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣不可超越。

何以故？五眼、六神通尚畢竟無所有不可得，況有趣非趣可得！

「善現！一切法皆以陀羅尼門、三摩地門為趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣

不可超越。何以故？陀羅尼門、三摩地門尚畢竟無所有不可得，況有趣非趣

可得！

「善現！一切法皆以如來十力、四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大

喜、大捨、十八佛不共法為趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣不可超越。何以故？

如來十力乃至十八佛不共法尚畢竟無所有不可得，況有趣非趣可得！



8

「善現！一切法皆以三十二大士相、八十隨好為趣，諸菩薩摩訶薩於如

是趣不可超越。何以故？三十二大士相、八十隨好尚畢竟無所有不可得，況

有趣非趣可得！

「善現！一切法皆以無忘失法、恒住捨性為趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣

不可超越。何以故？無忘失法、恒住捨性尚畢竟無所有不可得，況有趣非趣

可得！

「善現！一切法皆以一切智、道相智、一切相智為趣，諸菩薩摩訶薩於

如是趣不可超越。何以故？一切智、道相智、一切相智尚畢竟無所有不可

得， 況有趣非趣可得！

「善現！一切法皆以預流、一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提為趣，諸

菩薩摩訶薩於如是趣不可超越。何以故？預流果乃至獨覺菩提尚畢竟無所有

不可得，況有趣非趣可得！

「善現！一切法皆以一切菩薩摩訶薩行、諸佛無上正等菩提為趣，諸菩

薩摩訶薩於如是趣不可超越。何以故？一切菩薩摩訶薩行、諸佛無上正等菩

提尚畢竟無所有不可得，況有趣非趣可得！

「善現！一切法皆以預流、一來、不還、阿羅漢、獨覺、菩薩、如來應

正等覺為趣，諸菩薩摩訶薩於如是趣不可超越。何以故？預流乃至如來、

應、正等覺尚畢竟無所有不可得，況有趣非趣可得！如是，善現！菩薩摩訶

薩為與世間作所趣故，發趣無上正等菩提。

「善現！云何菩薩摩訶薩哀愍世間生死苦故，發趣無上正等菩提？善

現！諸菩薩摩訶薩為得無礙自在神通，拔諸有情生死大苦，發趣無上正等菩

提。善現！是為菩薩摩訶薩哀愍世間生死苦故，發趣無上正等菩提。」

第二分調伏貪等品第五十一

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！誰於如是甚深般若波羅蜜多能生淨信

及生勝解？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩久於無上正等菩提，發意趣求精勤修習布

施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多，已曾供養百千俱胝那庾多



9

佛，於諸佛所久修梵行，發弘誓願善根淳熟，無量善友攝受護念，乃於如是

甚深般若波羅蜜多能生淨信及生勝解。」

具壽善現復白佛言：「世尊！若菩薩摩訶薩能於如是甚深般若波羅蜜多

生於淨信及生勝解，是菩薩摩訶薩心何性？何相？何狀？何貌？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩能於如是甚深般若波羅蜜多？生於淨信及勝

解者，心以調伏貪、瞋、癡及遠離貪、瞋、癡，為性、為相、為狀、為貌。

「復次，善現！是菩薩摩訶薩心以調伏貪、瞋、癡及無貪、瞋、癡，遠

離貪、瞋、癡及無貪、瞋、癡，為性、為相、為狀、為貌。善現！若菩薩摩

訶薩成就如是性、相、狀、貌，心乃於如是甚深般若波羅蜜多能生淨信及生

勝解。」

時，具壽善現白佛言：「世尊！若菩薩摩訶薩能於如是甚深般若波羅蜜

多生於淨信及生勝解，是菩薩摩訶薩當何所趣？」佛告善現：「是菩薩摩訶

薩當趣一切智智。」

具壽善現復白佛言：「世尊！若菩薩摩訶薩趣一切智智者，是菩薩摩訶

薩能與一切有情為所歸趣。」

佛告善現：「如是！如是！如汝所說。若菩薩摩訶薩能於如是甚深般若

波羅蜜多，生於淨信及生勝解，是菩薩摩訶薩則能趣向一切智智。若能趣向

一切智智，是則能與一切有情為所歸趣。」

具壽善現復白佛言：「世尊！是菩薩摩訶薩能為難事，謂擐如是堅固甲

冑：『我當度脫一切有情，皆令證得究竟涅槃，雖於有情作如是事，而都不

見有情施設。』」

佛告善現：「如是！如是！如汝所說。復次，善現！是菩薩摩訶薩所擐

甲冑，不屬色亦不屬受、想、行、識。何以故？色乃至識皆畢竟無所有，非

菩薩非甲冑故，說彼甲冑不屬色，亦不屬受、想、行、識。是菩薩摩訶薩所

擐甲冑，乃至不屬一切智，亦不屬道相智、一切相智。何以故？一切智、道

相智、一切相智皆畢竟無所有，非菩薩非甲冑故，說彼甲冑不屬一切智，亦

不屬道相智、一切相智。是菩薩摩訶薩所擐甲冑不屬一切法。何以故？一切

法皆畢竟無所有，非菩薩非甲冑故，說彼甲冑不屬一切法。



10

「善現！是菩薩摩訶薩修行如是甚深般若波羅蜜多，能擐如是功德甲

冑，謂我當度一切有情，皆令證得究竟涅槃。」

時，具壽善現白佛言：「世尊！若菩薩摩訶薩能擐如是堅固甲冑，謂我

當度一切有情，皆令證得般涅槃者，不墮聲聞及獨覺地。何以故？世尊！是

菩薩摩訶薩不於有情安立分限，而擐如是堅固甲冑。」

佛告善現：「汝觀何義作如是言：若菩薩摩訶薩能擐如是堅固甲冑，不

墮聲聞及獨覺地？」

爾時，善現白言：「世尊！是菩薩摩訶薩非為度脫少分有情而擐如是堅

固甲冑，亦非為求少分智故而擐如是堅固甲冑。何以故？是菩薩摩訶薩普為

拔濟一切有情令般涅槃而擐如是堅固甲冑，但為求得一切智智而擐如是堅固

甲冑，由此因緣不墮聲聞及獨覺地。」

佛告善現：「如是！如是！如汝所說。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！如是般若波羅蜜多最為甚深，無能修

者、無所修法、亦無修處、亦無由此而得修習。何以故？世尊！非此般若波

羅蜜多甚深義中，而有少分實法可得名能修者及所修法、若修習處、若由此

修。

「世尊！若修虛空，是修般若波羅蜜多；若修一切法，是修般若波羅蜜

多；若修不實法，是修般若波羅蜜多；若修無所有，是修般若波羅蜜多；若

修無攝受，是修般若波羅蜜多；若修除遣法，是修般若波羅蜜多。」

佛告善現：「修除遣何法，是修般若波羅蜜多？」

具壽善現白言：「世尊！修除遣色，是修般若波羅蜜多；修除遣受、

想、行、識，是修般若波羅蜜多；修除遣內六處，是修般若波羅蜜多；修除

遣外六處，是修般若波羅蜜多；修除遣內六界，是修般若波羅蜜多；修除遣

外六界，是修般若波羅蜜多；修除遣六識界，是修般若波羅蜜多；修除遣

我， 是修般若波羅蜜多；修除遣有情、命者、生者、養者、士夫、補特伽

羅、意生、儒童、作者、受者、知者、見者，是修般若波羅蜜多；修除遣布

施波羅蜜多，是修般若波羅蜜多；修除遣淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波

羅蜜多，是修般若波羅蜜多；修除遣內空乃至無性自性空，是修般若波羅蜜



11

多；修除遣真如乃至不思議界，是修般若波羅蜜多；修除遣苦、集、滅、道

聖諦，是修般若波羅蜜多；修除遣四念住乃至八聖道支，是修般若波羅蜜

多；修除遣四靜慮、四無量、四無色定，是修般若波羅蜜多；修除遣八解

脫、八勝處、九次第定、十遍處，是修般若波羅蜜多；修除遣空、無相、無

願解脫門，是修般若波羅蜜多；修除遣淨觀地乃至如來地，是修般若波羅蜜

多；修除遣極喜地乃至法雲地，是修般若波羅蜜多；修除遣五眼、六神 通，

是修般若波羅蜜多；修除遣如來十力乃至十八佛不共法，是修般若波羅蜜

多；修除遣三十二大士相、八十隨好，是修般若波羅蜜多；修除遣無忘失

法、恒住捨性，是修般若波羅蜜多；修除遣陀羅尼門、三摩地門，是修般若

波羅蜜多；修除遣預流果乃至獨覺菩提，是修般若波羅蜜多；修除遣一切菩

薩摩訶薩行、諸佛無上正等菩提，是修般若波羅蜜多；修除遣一切智、道相

智、一切相智，是修般若波羅蜜多。」

佛告善現：「如是！如是！如汝所說。

「復次，善現！應依如是甚深般若波羅蜜多，觀察不退轉菩薩摩訶薩，

若菩薩摩訶薩雖行般若波羅蜜多而無執著，當知是為不退轉菩薩摩訶薩。若

菩薩摩訶薩雖行靜慮、精進、安忍、淨戒、布施波羅蜜多而無執著，當知是

為不退轉菩薩摩訶薩。若菩薩摩訶薩雖行內空乃至無性自性空而無執著，當

知是為不退轉菩薩摩訶薩。若菩薩摩訶薩雖行真如乃至不思議界而無執著，

當知是為不退轉菩薩摩訶薩。若菩薩摩訶薩雖行苦、集、滅、道聖諦而無執

著，當知是為不退轉菩薩摩訶薩。若菩薩摩訶薩雖行四念住廣說乃至一切相

智而無執著，當知是為不退轉菩薩摩訶薩。

「復次，善現！諸有不退轉菩薩摩訶薩，行深般若波羅蜜多時，不觀他

語及他教誡以為真要，非但信他而有所作，不為貪欲、瞋恚、愚癡、憍慢等

法染污其心，亦不為彼之所牽引。諸有不退轉菩薩摩訶薩，行深般若波羅蜜

多時，不離布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多。諸有不退轉菩薩摩訶薩，行深

般若波羅蜜多時，聞說如是甚深般若波羅蜜多，其心不驚、不恐、不怖、不

沈、不沒，亦不退捨所求無上正等菩提，於深般若波羅蜜多，歡喜樂聞、受

持、讀誦、究竟通利、繫念思惟，如說修行曾無厭倦。當知如是不退轉菩薩

摩訶薩，前世已聞甚深般若波羅蜜多所有義趣，受持、讀誦、如理思 惟，精



12

進修行心無厭倦。何以故？由此不退轉菩薩摩訶薩，聞說如是甚深般若波羅

蜜多，其心不驚、不恐、不怖、不沈、不沒，亦不退捨所求無上正等菩提，

於深般若波羅蜜多，歡喜樂聞、受持、讀誦、究竟通利、如理思惟，精進修

行心無厭倦。」

具壽善現白佛言：「世尊！若菩薩摩訶薩聞說如是甚深般若波羅蜜多，

其心不驚、不恐、不怖、不沈、不沒，亦不退捨所求無上正等菩提，於深般

若波羅蜜多，歡喜樂聞、受持、讀誦、究竟通利、繫念思惟，精進修行心無

厭倦，是菩薩摩訶薩云何修行甚深般若波羅蜜多？」

佛告善現：「是菩薩摩訶薩相續隨順趣向臨入一切智智，應作如是行深

般若波羅蜜多。」

具壽善現白言：「世尊！是菩薩摩訶薩云何相續隨順趣向臨入一切智

智，行深般若波羅蜜多？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩相續隨順趣向臨入空、無相、無願、虛空、

無所有、無生、無滅、無染、無淨、真如、法界、法性、不虛妄性、不變異

性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界、無造無作、

如幻、如夢、如響、如像、如光影、如陽焰、如變化事、如尋香城，行深般

若波羅蜜多，是為菩薩摩訶薩相續隨順趣向臨入一切智智，行深般若波羅蜜

多。」

時，具壽善現白佛言：「世尊！如佛所說『若菩薩摩訶薩相續隨順趣向

臨入空、無相、無願乃至如尋香城，行深般若波羅蜜多，是為菩薩摩訶薩相

續隨順趣向臨入一切智智，行深般若波羅蜜多。』者，是菩薩摩訶薩行深般

若波羅蜜多時，為行色不？為行受、想、行、識不？如是乃至為行一切智

不？為行道相智、一切相智不？」

佛告善現：「是菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不行色，不行受、

想、行、識，如是乃至不行一切智，不行道相智、一切相智。何以故？是菩

薩摩訶薩所隨順趣向臨入一切智智，無能作者、無能壞者、無所從來、無所

至去、亦無所住、無方無域、無數無量、無往無來，既無數量往來可得，亦

無能證。



13

「善現！如是一切智智，不可以色證，不可以受、想、行、識證，如是

乃至不可以一切智證，不可以道相智、一切相智證。何以故？色即是一切智

智性，受、想、行、識即是一切智智性，如是乃至一切智即是一切智智性，

道相智、一切相智即是一切智智性。何以故？若色真如，若一切智智真如，

若一切法真如，皆一真如無二無別；若受、想、行、識真如，若一切智智真

如，若一切法真如，皆一真如無二無別。如是乃至若一切智真如，若一切智

智真如，若一切法真如，皆一真如無二無別；若道相智、一切相智真如，若

一切智智真如，若一切法真如，皆一真如無二無別。是故，一切智智不可以

色證，不可以受、想、行、識證，如是乃至不可以一切智證，不可以道相

智、一切相智證。」

第二分真如品第五十二之一

爾時，欲界、色界諸天，各持天上旃檀香末、多揭羅香末、多摩羅香

末，復持天上嗢鉢羅花、鉢特摩花、拘某陀花、奔荼利花，遙散佛上，來詣

佛 所，頂禮雙足却住一面，合掌恭敬白言：「世尊！如是般若波羅蜜多最為

甚深，難見難覺，不可尋思，超尋思境，微妙沖寂，聰敏智者之所能知，非

諸世間皆能信受，即佛無上正等菩提。一切如來、應、正等覺於此般若波羅

蜜多甚深經中，皆作是說：色即是一切智智，一切智智即是色；受、想、

行、識即是一切智智，一切智智即是受、想、行、識。如是乃至一切智即是

一切智智，一切智智即是一切智；道相智、一切相智即是一切智智，一切智

智即是道相智、一切相智。所以者何？若色真如，若一切智智真如，若一切

法真如，皆一真如無二無別，亦無窮盡；若受、想、行、識真如，若一切智

智真如，若一切法真如，皆一真如無二無別，亦無窮盡。如是乃至若一切智

真如，若一切智智真如，若一切法真如，皆一真如無二無別，亦無窮盡。若

道相智、一切相智真如，若一切智智真如，若一切法真如，皆一真如無二無

別，亦無窮盡。」

佛告欲界、色界天言：「如是！如是！如汝所說。諸天當知！我觀此

義，心恒趣寂不樂說法。所以者何？此法甚深難見難覺，不可尋思，超尋思

境， 微妙沖寂，聰敏智者之所能知，非諸世間皆能信受，所謂如是甚深般若



14

波羅蜜多即是如來、應、正等覺所證無上正等菩提。

「諸天當知！如是無上正等菩提，無能證、非所證、無證處、無證時。諸天

當知！此法深妙不二現行，非諸世間所能比度。

「諸天當知！虛空甚深故此法甚深，真如甚深故此法甚深，法界、法

性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、

不思議界甚深故此法甚深，無量無邊甚深故此法甚深，無來無去甚深故此法

甚深，無生無滅甚深故此法甚深，無染無淨甚深故此法甚深，無知無得甚深

故此法甚深，無造無作甚深故此法甚深，我甚深故此法甚深，有情、命者、

生者、養者、士夫、補特伽羅、意生、儒童、作者、受者、知者、見者甚深

故此法甚深，色甚深故此法甚深，受、想、行、識甚深故此法甚深，如是乃

至一切智甚深故此法甚深，道相智、一切相智甚深故此法甚深，一切佛法甚

深故此法甚深。」

時，諸天眾白言：「世尊！此所說法甚深微妙，非諸世間卒能信受。所

以者何？此深妙法不為攝取色故說，不為棄捨色故說；不為攝取受、想、

行、識故說，不為棄捨受、想、行、識故說。如是乃至不為攝取一切智故

說，不為棄捨一切智故說；不為攝取道相智、一切相智故說，不為棄捨道相

智、一切相智故說；不為攝取一切佛法故說，不為棄捨一切佛法故說。

「世尊！世間有情多行攝取我我所執，謂色是我、是我所，受、想、

行、識是我是我所，如是乃至一切智是我是我所，道相智、一切相智是我是

我所。」

爾時，佛告諸天眾言：「如是！如是！如汝所說。此深妙法不為攝取色

故說，不為棄捨色故說；不為攝取受、想、行、識故說，不為棄捨受、想、

行、識故說。如是乃至不為攝取一切智故說，不為棄捨一切智故說；不為攝

取道相智、一切相智故說，不為棄捨道相智、一切相智故說；不為攝取一切

佛法故說，不為棄捨一切佛法故說。世間有情多行攝取我、我所執，謂色是

我是我所，受、想、行、識是我是我所，如是乃至一切智是我是我所， 道相

智、一切相智是我是我所。

「諸天當知！若有菩薩為攝取色故行，為棄捨色故行；為攝取受、想、

行、識故行，為棄捨受、想、行、識故行。如是乃至為攝取一切智故行，為



15

棄捨一切智故行；為攝取道相智、一切相智故行，為棄捨道相智、一切相智

故行。是菩薩不能修般若波羅蜜多，亦不能修靜慮、精進、安忍、淨戒、布

施波羅蜜多，如是乃至不能修一切智，亦不能修道相智、一切相智。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！此甚深法能隨順一切法。世尊！此甚

深法能隨順何等一切法？世尊！此甚深法能隨順般若波羅蜜多，亦能隨順靜

慮、精進、安忍、淨戒、布施波羅蜜多。此甚深法能隨順內空，亦能隨順外

空乃至無性自性空。此甚深法能隨順真如，亦能隨順法界乃至不思議界。此

甚深法能隨順苦、集、滅、道聖諦，此甚深法能隨順四念住，亦能隨順四正

斷乃至八聖道支。此甚深法能隨順四靜慮，亦能隨順四無量、四無色 定。此

甚深法能隨順八解脫，亦能隨順八勝處、九次第定、十遍處。此甚深法能隨

順空、無相、無願解脫門。此甚深法能隨順淨觀地，亦能隨順種性地乃至如

來地。此甚深法能隨順極喜地，亦能隨順離垢地乃至法雲地。此甚深法能隨

順五眼，亦能隨順六神通。此甚深法能隨順如來十力，亦能隨順四無所畏乃

至十八佛不共法。此甚深法能隨順三十二大士相，亦能隨順八十隨好。此甚

深法能隨順無忘失法，亦能隨順恒住捨性。此甚深法能隨順陀羅尼門，亦能

隨順三摩地門。此甚深法能隨順預流果，亦能隨順一來、不還、阿羅漢果、

獨覺菩提。此甚深法能隨順一切菩薩摩訶薩行，亦能隨順諸佛無上正等菩

提。此甚深法能隨順一切智，亦能隨順道相智、一切相智。

「世尊！此甚深法都無所礙。世尊！此甚深法於何無礙？世尊！此甚深

法於色無礙，於受、想、行、識無礙，如是乃至於一切智無礙，於道相智、

一切相智無礙。

「世尊！此甚深法無礙為相。何以故？世尊！虛空平等性故，真如平等

性故，法界乃至不思議界平等性故，空、無相、無願平等性故，無造、無作

平等性故，無染、無淨平等性故。

「世尊！此甚深法無生、無滅。何以故？世尊！色無生，無滅不可得

故，受、想、行、識無生無滅不可得故，如是乃至一切智無生無滅不可得

故，道相智、一切相智無生無滅不可得故。

「世尊！此甚深法都無足迹。何以故？世尊！色足迹不可得故，受、

想、行、識足迹亦不可得故，如是乃至一切智足迹不可得故，道相智、一切



16

相智足迹亦不可得故。」

大般若波羅蜜多經卷第四百四十六

大般若波羅蜜多經卷第四百四十七

三藏法師玄奘奉 詔譯

第二分真如品第五十二之二

爾時，欲、色界天眾復白佛言：「世尊！大德善現佛真弟子隨如來生。

所以者何？大德善現諸所說法，一切皆與空相應故。」

爾時，善現告欲、色界諸天眾言：「汝諸天眾說我善現佛真弟子隨如來

生，云何善現隨如來生？謂隨如來真如生故。所以者何？如來真如無來無

去， 善現真如亦無來去故，說善現隨如來生。如來真如即一切法真如，一切

法真如即如來真如，如是真如無真如性，亦無不真如性，善現真如亦復如

是， 故說善現隨如來生。如來真如常住為相，善現真如亦復如是，故說善現

隨如來生。如來真如無變異、無分別，遍諸法轉，善現真如亦復如是，故說

善現隨如來生。如來真如無所罣礙，一切法真如亦無所罣礙，若如來真如，

若一切法真如，同一真如無二無別、無造無作，如是真如常真如相，無時非

真如相，以常真如相無時非真如相故，無二無別，善現真如亦復如是，故說

善現隨如來生。如來真如於一切處無憶念、無分別，善現真如亦復如是， 故

說善現隨如來生。如來真如無別異不可得，善現真如亦復如是，故說善現隨

如來生。如來真如不離一切法真如，一切法真如不離如來真如，如是真如常

真如相，無時非真如相，善現真如亦復如是，故說善現隨如來生。雖說隨生

而無所隨生，以善現真如不異佛故。如來真如非過去、非未來、非現在，一

切法真如亦非過去、非未來、非現在，善現真如亦復如是，故說善現隨如來

生。

「過去真如即如來真如，如來真如即過去真如；未來真如即如來真如，

如來真如即未來真如；現在真如即如來真如，如來真如即現在真如。若過去

真如，若未來真如，若現在真如，若如來真如，同一真如無二無別。



17

「色真如即如來真如，如來真如即色真如，受、想、行、識真如即如來

真如，如來真如即受、想、行、識真如。若色真如，若受、想、行、識真

如， 若如來真如，同一真如無二無別。

「眼處真如即如來真如，如來真如即眼處真如，耳、鼻、舌、身、意處

真如即如來真如，如來真如即耳、鼻、舌、身、意處真如。若眼處真如，若

耳、鼻、舌、身、意處真如，若如來真如，同一真如無二無別。

「色處真如即如來真如，如來真如即色處真如，聲、香、味、觸、法處

真如即如來真如，如來真如即聲、香、味、觸、法處真如。若色處真如，若

聲、香、味、觸、法處真如，若如來真如，同一真如無二無別。

「眼界真如即如來真如，如來真如即眼界真如，耳、鼻、舌、身、意界

真如即如來真如，如來真如即耳、鼻、舌、身、意界真如。若眼界真如，若

耳、鼻、舌、身、意界真如，若如來真如，同一真如無二無別。

「色界真如即如來真如，如來真如即色界真如，聲、香、味、觸、法界

真如即如來真如，如來真如即聲、香、味、觸、法界真如。若色界真如，若

聲、香、味、觸、法界真如，若如來真如，同一真如無二無別。

「眼識界真如即如來真如，如來真如即眼識界真如，耳、鼻、舌、身、

意識界真如即如來真如，如來真如即耳、鼻、舌、身、意識界真如。若眼識

界真如，若耳、鼻、舌、身、意識界真如，若如來真如，同一真如無二無

別。

「眼觸真如即如來真如，如來真如即眼觸真如，耳、鼻、舌、身、意觸

真如即如來真如，如來真如即耳、鼻、舌、身、意觸真如。若眼觸真如，若

耳、鼻、舌、身、意觸真如，若如來真如，同一真如無二無別。

「眼觸為緣所生諸受真如即如來真如，如來真如即眼觸為緣所生諸受真

如，耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受真如即如來真如，如來真如即耳、

鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受真如。若眼觸為緣所生諸受真如，若耳、

鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受真如，若如來真如，同一真如無二無別。

「我真如即如來真如，如來真如即我真如，有情、命者、生者、養者、

士夫、補特伽羅、意生、儒童、作者、受者、知者、見者真如即如來真如，



18

如來真如即有情乃至見者真如。若我真如，若有情乃至見者真如，若如來真

如，同一真如無二無別。

「布施波羅蜜多真如即如來真如，如來真如即布施波羅蜜多真如，淨

戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多真如即如來真如，如來真如即淨戒乃

至般若波羅蜜多真如。若布施波羅蜜多真如，若淨戒乃至般若波羅蜜多真

如，若如來真如，同一真如無二無別。

「內空真如即如來真如，如來真如即內空真如，外空、內外空、空空、

大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散無散空、本性空、自

共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空真如即如來真

如，如來真如即外空乃至無性自性空真如。若內空真如，若外空乃至無性自

性空真如，若如來真如，同一真如無二無別。

「真如真如即如來真如，如來真如即真如真如，法界、法性、不虛妄

性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界真

如即如來真如，如來真如即法界乃至不思議界真如。若真如真如，若法界乃

至不思議界真如，若如來真如，同一真如無二無別。

「苦聖諦真如即如來真如，如來真如即苦聖諦真如，集、滅、道聖諦真

如即如來真如，如來真如即集、滅、道聖諦真如。若苦聖諦真如，若集、

滅、道聖諦真如，若如來真如，同一真如無二無別。

「四念住真如即如來真如，如來真如即四念住真如，四正斷、四神足、

五根、五力、七等覺支、八聖道支真如即如來真如，如來真如即四正斷乃至

八聖道支真如。若四念住真如，若四正斷乃至八聖道支真如，若如來真如，

同一真如無二無別。

「四靜慮真如即如來真如，如來真如即四靜慮真如，四無量、四無色定

真如即如來真如，如來真如即四無量、四無色定真如。若四靜慮真如，若四

無量、四無色定真如，若如來真如，同一真如無二無別。

「八解脫真如即如來真如，如來真如即八解脫真如，八勝處、九次第

定、十遍處真如即如來真如，如來真如即八勝處、九次第定、十遍處真如。

若八解脫真如，若八勝處、九次第定、十遍處真如，若如來真如，同一真如

無二無別。



19

「空解脫門真如即如來真如，如來真如即空解脫門真如，無相、無願解

脫門真如即如來真如，如來真如即無相、無願解脫門真如。若空解脫門真

如， 若無相、無願解脫門真如，若如來真如，同一真如無二無別。

「三乘十地真如即如來真如，如來真如即三乘十地真如，菩薩十地真如

即如來真如，如來真如即菩薩十地真如。若三乘十地真如，若菩薩十地真

如， 若如來真如，同一真如無二無別。

「五眼真如即如來真如，如來真如即五眼真如，六神通真如即如來真

如，如來真如即六神通真如。若五眼真如，若六神通真如，若如來真如，同

一真如無二無別。

「佛十力真如即如來真如，如來真如即佛十力真如，四無所畏、四無礙

解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法真如即如來真如，如來真如即

四無所畏乃至十八佛不共法真如。若佛十力真如，若四無所畏乃至十八佛不

共法真如，若如來真如，同一真如無二無別。

「三十二大士相真如即如來真如，如來真如即三十二大士相真如，八十

隨好真如即如來真如，如來真如即八十隨好真如。若三十二大士相真如，若

八十隨好真如，若如來真如，同一真如無二無別。

「無忘失法真如即如來真如，如來真如即無忘失法真如，恒住捨性真如

即如來真如，如來真如即恒住捨性真如。若無忘失法真如，若恒住捨性真

如， 若如來真如，同一真如無二無別。

「陀羅尼門真如即如來真如，如來真如即陀羅尼門真如，三摩地門真如

即如來真如，如來真如即三摩地門真如。若陀羅尼門真如，若三摩地門真

如， 若如來真如，同一真如無二無別。

「預流果真如即如來真如，如來真如即預流果真如，一來、不還、阿羅

漢果、獨覺菩提真如即如來真如，如來真如即一來果乃至獨覺菩提真如。若

預流果真如，若一來果乃至獨覺菩提真如，若如來真如，同一真如無二無

別。

「一切菩薩摩訶薩行真如即如來真如，如來真如即一切菩薩摩訶薩行真

如，諸佛無上正等菩提真如即如來真如，如來真如即諸佛無上正等菩提真



20

如。若一切菩薩摩訶薩行真如，若諸佛無上正等菩提真如，若如來真如，同

一真如無二無別。

「一切智真如即如來真如，如來真如即一切智真如，道相智、一切相智

真如即如來真如，如來真如即道相智、一切相智真如。若一切智真如，若道

相智、一切相智真如，若如來真如，同一真如無二無別。

「天眾當知！諸菩薩摩訶薩現證如是一切法真如，說名如來、應、正等

覺，我於如是諸法真如能深信解，故說善現從如來生。」

當說如是真如相時，於此三千大千世界，諸山大地六種變動：東踊西

沒，西踊東沒，南踊北沒，北踊南沒，中踊邊沒，邊踊中沒。爾時，欲界、

色界天眾，復以天上旃檀香末、多揭羅香末、多摩羅香末，及以天上嗢鉢羅

花、鉢特摩花、拘某陀花、奔荼利花，奉散如來及善現上而白佛言：「甚

奇！ 如來！未曾有也！大德善現由真如故隨如來生。」

爾時，具壽善現便謂諸天眾言：「諸天當知！然我善現不由色故隨如來

生，不由色真如故隨如來生，不離色故隨如來生，不離色真如故隨如來生；

不由受、想、行、識故隨如來生，不由受、想、行、識真如故隨如來生，不

離受、想、行、識故隨如來生，不離受、想、行、識真如故隨如來生。如是

乃至不由一切智故隨如來生，不由一切智真如故隨如來生，不離一切智故隨

如來生，不離一切智真如故隨如來生；不由道相智、一切相智故隨如來 生，

不由道相智、一切相智真如故隨如來生，不離道相智、一切相智故隨如來

生，不離道相智、一切相智真如故隨如來生。不由有為故隨如來生，不由有

為真如故隨如來生，不離有為故隨如來生，不離有為真如故隨如來生；不由

無為故隨如來生，不由無為真如故隨如來生，不離無為故隨如來生， 不離無

為真如故隨如來生。何以故？諸天眾！是一切法都無所有，諸隨生者、若所

隨生、由此隨生、隨生時處皆不可得。」

爾時，舍利子白佛言：「世尊！諸法真如、法界、法性、不虛妄性、不

變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界皆最甚

深。謂於此中色不可得，色真如亦不可得。何以故？此中色尚不可得，況有

色真如可得！此中受、想、行、識不可得，受、想、行、識真如亦不可得。

何以故？此中受、想、行、識尚不可得，況有受、想、行、識真如可得！如



21

是乃至此中一切智不可得，一切智真如亦不可得。何以故？此中一切智尚不

可得，況有一切智真如可得！此中道相智、一切相智不可得，道相智、一切

相智真如亦不可得。何以故？此中道相智、一切相智尚不可得，況有道相

智、一切相智真如可得！」

佛言：「舍利子！如是！如是！如汝所說。諸法真如乃至不思議界皆最

甚深，所謂此中色不可得，色真如亦不可得。何以故？此中色尚不可得，況

有色真如可得！如是乃至此中一切相智不可得，一切相智真如亦不可得。何

以故？此中一切相智尚不可得，況有一切相智真如可得！」

當說如是真如相時，二百苾芻諸漏永盡，心得解脫，成阿羅漢。復有五

百苾芻尼眾遠塵離垢，於諸法中生淨法眼，五千菩薩生天人中得無生忍，六

千菩薩諸漏永盡，心得解脫，成阿羅漢。

爾時，佛告舍利子言：「今此眾中六千菩薩已於過去親近供養五百諸

佛，一一佛所發弘誓願正信出家，雖修布施、淨戒、安忍、精進、靜慮，而

不攝受般若波羅蜜多，遠離方便善巧，起別異想，行別異行。修布施時作如

是念：『此是布施，此是施物，此是受者，我能行施。』修淨戒時作如是

念：

『此是淨戒，此是罪業，此所護境，我能持戒。』修安忍時作如是念：

『此是安忍，此是忍障，此所忍境，我能安忍。』修精進時作如是念：『此

是精進，此是懈怠，此是所為，我能精進。』修靜慮時作如是念：『此是靜

慮，此是散動，此是所為，我能修定。』彼不攝受般若波羅蜜多，遠離方便

善巧，依別異想而行布施、淨戒、安忍、精進、靜慮別異之行。由別異想、

別異行故，不得菩薩無別異想及失菩薩無別異行。由此因緣不得入菩薩正性

離生位，由不得入菩薩正性離生位故，得預流果漸次乃至阿羅漢果。是故，

舍利子！若菩薩摩訶薩雖有菩提道及有空、無相、無願解脫門，而不攝受般

若波羅蜜多，及遠離方便善巧，便證實際墮於聲聞或獨覺地。」

爾時，具壽舍利子復白佛言：「世尊！何因緣故，有聲聞乘或獨覺乘補

特伽羅，修空、無相、無願之法，不攝受般若波羅蜜多，遠離方便善巧，便

證實際墮於聲聞或獨覺地；有菩薩乘補特伽羅，修空、無相、無願之法，攝

受般若波羅蜜多，依方便善巧，雖證實際而趣無上正等菩提？」



22

佛言：「舍利子！諸聲聞乘或獨覺乘補特伽羅，遠離一切智智心，不攝

受般若波羅蜜多，無方便善巧故，修空、無相、無願之法，便證實際墮於聲

聞或獨覺地。諸菩薩乘補特伽羅不離一切智智心，攝受般若波羅蜜多，依方

便善巧，大悲心為上首，修空、無相、無願之法，雖證實際而能入菩薩正性

離生位，能證無上正等菩提。

「舍利子！譬如有鳥，其身長大百踰繕那，或復二百、或復三百踰繕那

量而無有翅。是鳥或從三十三天，投身而下趣贍部洲，於其中路復作是念：

『我欲還上三十三天。』舍利子！於汝意云何？是鳥能還三十三天

不？」舍利子言：「不也！世尊！不也！善逝！」

告舍利子：「是鳥中路或作是願：『至贍部洲當令我身無損無惱。』舍

利子！於汝意云何？是鳥所願可得遂不？」

舍利子言：「不也！世尊！不也！善逝！是鳥至此贍部洲時，其身決定

有損有惱，或致命終或隣死苦。何以故？是鳥身大，從遠而墮，無有翅

故。」

佛言：「舍利子！如是！如是！如汝所說。舍利子！有菩薩乘補特伽羅

亦復如是，雖經無量無數大劫，勤修布施、淨戒、安忍、精進、靜慮，亦修

般若求趣無上正等菩提，而不攝受般若波羅蜜多，遠離方便善巧，修空、無

相、無願之法，便證實際墮於聲聞或獨覺地。何以故？舍利子！是菩薩乘補

特伽羅遠離一切智智心，雖經無量無數大劫，勤修布施、淨戒、安忍、精

進、靜慮，亦修般若，而不攝受般若波羅蜜多，遠離方便善巧，遂墮聲聞或

獨覺地。

「舍利子！是菩薩乘補特伽羅，雖念過去未來現在諸佛世尊所有戒蘊、

定蘊、慧蘊、解脫蘊、解脫智見蘊，恭敬供養隨順修行，而於其中執取相

故， 不能正解是諸如來、應、正等覺所有戒蘊、定蘊、慧蘊、解脫蘊、解脫

智見蘊圓滿功德。是諸菩薩不能正解佛功德故，雖聞無上正等覺道及空、無

相、無願法聲，而依此聲執取其相，執取相已迴向無上正等菩提。此菩薩乘

補特伽羅，如是迴向不得無上正等菩提，墮於聲聞或獨覺地。何以故？舍利

子！是菩薩乘補特伽羅，由不攝受般若波羅蜜多，及遠離方便善巧故，雖以

種種所修善根迴向無上正等菩提，而墮聲聞或獨覺地。



23

「復次，舍利子！有菩薩乘補特伽羅，從初發心常不遠離一切智智心，

大悲為上首，勤修布施、淨戒、安忍、精進、靜慮，亦修妙慧攝受般若波羅

蜜多，常不遠離方便善巧，雖念過去未來現在諸佛世尊所有戒蘊、定蘊、慧

蘊、解脫蘊、解脫智見蘊而不取相，雖修空、無相、無願解脫門亦不取相，

雖念自他種種功德，與諸有情平等共有迴向無上正等菩提亦不取相。

「舍利子當知！如是住菩薩乘補特伽羅直趣無上正等菩提，不墮聲聞及

獨覺地。何以故？舍利子！是菩薩乘補特伽羅從初發心乃至究竟，常不遠離

一切智智心，於一切時大悲為上首，雖修布施、淨戒、安忍、精進、靜慮，

亦修般若而不取相，雖念過去未來現在諸佛世尊所有戒蘊、定蘊、慧蘊、解

脫蘊、解脫智見蘊亦不取相，雖修無上正等覺道及空、無相、無願之法亦不

取相。

「舍利子！是菩薩乘補特伽羅有方便善巧故，以離相心修行布施、淨

戒、安忍、精進、靜慮及修般若波羅蜜多，如是乃至以離相心修行一切智、

道相智、一切相智，由斯定證所求無上正等菩提。」

爾時，舍利子白佛言：「世尊！如我解佛所說義者，若菩薩摩訶薩從初

發心乃至究竟，攝受般若波羅蜜多，常不遠離方便善巧，是菩薩摩訶薩隣近

無上正等菩提。所以者何？是菩薩摩訶薩從初發心乃至究竟，都不見有少法

可得，謂若能證、若所證、若證處、若證時、若由此證都不可得。所謂若

色、若受、想、行、識，如是乃至若一切智、若道相智、一切相智都不可

得。

「復次，世尊！有菩薩乘諸善男子、善女人等，不攝受般若波羅蜜多，

遠離方便善巧，而求無上正等菩提，當知彼於所求無上正等菩提，疑惑猶豫

或得不得。所以者何？是菩薩乘諸善男子、善女人等，不攝受般若波羅蜜

多，遠離方便善巧故，於所修行布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅

蜜多皆取其相，如是乃至於所修行一切智、道相智、一切相智皆取其相。由

此因緣，是菩薩乘諸善男子、善女人等皆於無上正等菩提，疑惑猶豫或得不

得。

「是故，世尊！若菩薩摩訶薩欲證無上正等菩提，決定不應遠離般若波

羅蜜多方便善巧。是菩薩摩訶薩安住般若波羅蜜多方便善巧，用無所得而為



24

方便，以無相俱行心應修布施波羅蜜多，應修淨戒、安忍、精進、靜慮、般

若波羅蜜多，如是乃至以無相俱行心，應修一切智，應修道相智、一切相

智。若菩薩摩訶薩安住般若波羅蜜多方便善巧，用無所得而為方便，以無相

俱行心修行如是一切佛法，必獲無上正等菩提。」

爾時，欲界、色界天眾俱白佛言：「諸佛無上正等菩提，極難信解、甚

難證得。所以者何？諸菩薩摩訶薩於一切法自相、共相皆應證知，乃能獲得

所求無上正等菩提，而諸菩薩摩訶薩眾所知法相都無所有，皆不可得。」

爾時，佛告諸天眾言：「如是！如是！如汝所說。諸佛無上正等菩提，

極難信解、甚難證得。諸天當知！我亦現覺一切法相，證得無上正等菩提，

而都不得勝義法相，可說名為此是能證、此是所證、此是證處、此是證時、

由此而證。所以者何？以一切法畢竟淨故，有為、無為畢竟空故，由斯無上

正等菩提，極難信解、甚難證得。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！如佛所說諸佛無上正等菩提，極難信

解、甚難證得，如我思惟佛所說義，諸佛無上正等菩提，極易信解、甚易證

得。所以者何？若能信解無法能證、無法所證、無有證處、無有證時、亦無

由此而有所證，則能信解諸佛無上正等菩提。若有證知無法能證、無法所

證、無有證處、無有證時、亦無由此而有所證，則能證得所求無上正等菩

提。何以故？以一切法皆畢竟空，畢竟空中都無有法可名能證、可名所證、

可名證處、可名證時、可名由此而有所證。所以者何？以一切法性相皆空，

若增若減都無所有皆不可得。由此因緣諸菩薩摩訶薩常所修行布施、淨 戒、

安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多，都無所有皆不可得，如是乃至一切智、

道相智、一切相智，都無所有皆不可得。諸菩薩摩訶薩所觀諸法，若有色若

無色、若有見若無見、若有對若無對、若有漏若無漏、若有為若無為，都無

所有皆不可得。由此因緣我思惟佛所說義趣，諸佛無上正等菩提， 極易信

解、甚易證得，諸菩薩摩訶薩不應於中謂難信解及難證得。所以者何？色色

自性空，受、想、行、識受、想、行、識自性空，如是乃至一切智一切智自

性空，道相智、一切相智道相智、一切相智自性空。若菩薩摩訶薩能於如是

自性空義，深生信解無倒而證，便得無上正等菩提。」

時，舍利子語善現言：「由此因緣諸佛無上正等菩提，極難信解、甚難



25

證得。所以者何？諸菩薩摩訶薩觀一切法，都無自性皆如虛空。譬如虛空不

作是念：『我當信解疾證無上正等菩提。』諸菩薩摩訶薩亦應如是不作是

念：『我當信解疾證無上正等菩提。』何以故？諸法皆空與虛空等，諸菩薩

摩訶薩要能信解諸法皆空與虛空等，無倒而證乃得無上正等菩提。若菩薩摩

訶薩信解諸法與虛空等，便於無上正等菩提，易生信解、易證得者，則不應

有殑伽沙等菩薩摩訶薩，擐大功德鎧發趣無上正等菩提，於其中間而有退

屈。故知無上正等菩提，極難信解、甚難證得。」

時，具壽善現謂舍利子言：「舍利子！於意云何？色於佛無上正等菩提

有退屈不？」

舍利子言：「不也！善現！」

「舍利子！於意云何？受、想、行、識於佛無上正等菩提有退屈不？」

舍利子言：「不也！善現！」

「舍利子！於意云何？乃至一切智於佛無上正等菩提有退屈不？」舍利

子言：「不也！善現！」

「舍利子！於意云何？道相智、一切相智、於佛無上正等菩提有退屈

不？」舍利子言：「不也！善現！」

「舍利子！於意云何？色真如於佛無上正等菩提有退屈不？」舍利子

言：「不也！善現！」

「舍利子！於意云何？受、想、行、識真如於佛無上正等菩提有退屈

不？」舍利子言：「不也！善現！」

「舍利子！於意云何？乃至一切智真如於佛無上正等菩提有退屈不？」

舍利子言：「不也！善現！」

「舍利子！於意云何？道相智、一切相智真如於佛無上正等菩提有退屈

不？」舍利子言：「不也！善現！」

「舍利子！於意云何？離色有法於佛無上正等菩提有退屈不？」舍利子

言：「不也！善現！」

「舍利子！於意云何？離受、想、行、識有法於佛無上正等菩提有退屈

不？」舍利子言：「不也！善現！」



26

「舍利子！於意云何？乃至離一切智有法於佛無上正等菩提有退屈

不？」舍利子言：「不也！善現！」

「舍利子！於意云何？離道相智、一切相智有法於佛無上正等菩提有退

屈不？」舍利子言：「不也！善現！」

「舍利子！於意云何？離色真如有法於佛無上正等菩提有退屈不？」舍

利子言：「不也！善現！」

「舍利子！於意云何？離受、想、行、識真如有法於佛無上正等菩提有

退屈不？」舍利子言：「不也！善現！」

「舍利子！於意云何？乃至離一切智真如有法於佛無上正等菩提有退屈

不？」舍利子言：「不也！善現！」

「舍利子！於意云何？離道相智、一切相智真如有法於佛無上正等菩提

有退屈不？」舍利子言：「不也！善現！」

「舍利子！於意云何？諸法真如於佛無上正等菩提有退屈不？」舍利子

言：「不也！善現！」

「舍利子！於意云何？諸法法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等

性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界於佛無上正等菩提有退

屈不？」

舍利子言：「不也！善現！」

「舍利子！於意云何？離諸法真如有法於佛無上正等菩提有退屈不？」

舍利子言：「不也！善現！」

「舍利子！於意云何？離諸法法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等

性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界有法於佛無上正等菩提

有退屈不？」

舍利子言：「不也！善現！」

爾時，具壽善現白舍利子言：「若一切法都無所有皆不可得，說何等法

可於無上正等菩提而有退屈？」

時，舍利子語善現言：「如仁者所說，無生法忍中都無有法，亦無菩薩

可於無上正等菩提說有退屈，若爾，何故佛說三種住菩薩乘補特伽羅但應說



27

一？又如仁說，應無三乘菩薩差別，唯應有一正等覺乘。」

時，滿慈子白舍利子言：「應問尊者善現：為許有一菩薩乘不？然後可

難：應無三乘建立差別，唯應有一正等覺乘。」時，舍利子問善現言：「為

許有一菩薩乘不？」

時，具壽善現謂舍利子言：「舍利子！於意云何？一切法真如中，為有

三種住菩薩乘補特伽羅差別相不？謂有退住聲聞乘者，或有退住獨覺乘者，

或有證得無上乘者？」

舍利子言：「不也！善現！」

「舍利子！於意云何？一切法真如中為有三乘菩薩異不？」舍利子言：

「不也！善現！」

「舍利子！於意云何？一切法真如中為實有一定無退屈菩薩乘不？」舍

利子言：「不也！善現！」

「舍利子！於意云何？一切法真如中為實有一正等覺乘諸菩薩不？」舍

利子言：「不也！善現！」

「舍利子！於意云何？諸法真如有一有二有三相不？」舍利子言：「不

也！善現！」

「舍利子！於意云何？一切法真如中為有一法或一菩薩而可得不？」舍

利子言：「不也！善現！」

時，具壽善現謂舍利子言：「若一切法都無所有皆不可得，云何舍利子

可作是念言：如是菩薩於佛無上正等菩提定有退屈，如是菩薩於佛無上正等

菩提定無退屈，如是菩薩於佛無上正等菩提說不決定，如是菩薩是聲聞乘，

如是菩薩是獨覺乘，如是菩薩是正等覺乘，如是為三，如是為一？

「舍利子！若菩薩摩訶薩於一切法都無所得，於一切法真如亦能善信解

都無所得，於諸菩薩亦無所得，於佛無上正等菩提亦無所得，當知是為真菩

薩摩訶薩。舍利子！若菩薩摩訶薩聞說如是諸法真如不可得相，其心不驚、

不恐、不怖、不疑、不悔、不退、不沒，是菩薩摩訶薩速證無上正等菩提，

於其中間定無退屈。」

大般若波羅蜜多經卷第四百四十七



28

大般若波羅蜜多經卷第四百四十八

三藏法師玄奘奉 詔譯

第二分真如品第五十二之三

爾時，世尊讚具壽善現言：「善哉！善哉！汝今能為諸菩薩摩訶薩善說

法要，汝之所說皆是如來威神之力，非汝自能。善現！若菩薩摩訶薩於法真

如不可得相深生信解，知一切法無差別相，聞說如是諸法真如不可得相，其

心不驚、不恐、不怖、不疑、不悔、不退、不沒，是菩薩摩訶薩速能成辦所

求無上正等菩提。」

具壽舍利子白佛言：「世尊！若菩薩摩訶薩成就此法，速能成辦所求無

上正等覺耶？」

爾時，佛告舍利子言：「如是！如是！如汝所說。若菩薩摩訶薩成就此

法，速能成辦所求無上正等菩提。」具壽善現復白佛言：「若菩薩摩訶薩欲

疾成辦所求無上正等菩提，當於何住？應云何住？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩欲疾成辦所求無上正等菩提，當於一切有情

住平等心，不應住不平等心；當於一切有情起平等心，不應起不平等心；當

於一切有情以平等心與語，不應以不平等心與語。當於一切有情起大慈心，

不應起瞋恚心；當於一切有情以大慈心與語，不應以瞋恚心與語。當於一切

有情起大悲心，不應起惱害心；當於一切有情以大悲心與語，不應以惱害心

與語。當於一切有情起大喜心，不應起嫉妬心；當於一切有情以大喜心與

語，不應以嫉妬心與語。當於一切有情起大捨心，不應起偏黨心；當於一切

有情以大捨心與語，不應以偏黨心與語。當於一切有情起謙下心，不應起憍

慢心；當於一切有情以謙下心與語，不應以憍慢心與語。當於一切有情起質

直心，不應起諂詐心；當於一切有情以質直心與語，不應以諂詐心與 語。當

於一切有情起調柔心，不應起剛強心；當於一切有情以調柔心與語，不應以

剛強心與語。當於一切有情起利益心，不應起不利益心；當於一切有情以利

益心與語，不應以不利益心與語。當於一切有情起安樂心，不應起不安樂

心；當於一切有情以安樂心與語，不應以不安樂心與語。當於一切有情起無



29

礙心，不應起有礙心；當於一切有情以無礙心與語，不應以有礙心與語。

「當於一切有情起如父母、如兄弟、如姊妹、如男女、如親族心，亦以

此心應與其語。當於一切有情起朋友心，亦以此心應與其語。當於一切有情

起如親教師、如軌範師、如弟子、如同學心，亦以此心應與其語。當於一切

有情起如預流、一來、不還、阿羅漢、獨覺、菩薩摩訶薩、如來應正等覺

心，亦以此心應與其語。當於一切有情起應供養恭敬、尊重讚歎心，亦以此

心應與其語。當於一切有情起應救濟、憐愍、覆護心，亦以此心應與其 語。

當於一切有情起畢竟空、無所有、不可得心，亦以此心應與其語。當於一切

有情起空無相、無願心，亦以此心應與其語。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩欲疾成辦所求無上正等菩提，應自離害生

命，亦勸他離害生命，恒正稱揚離害生命法，歡喜讚歎離害生命者，乃至應

自離邪見，亦勸他離邪見，恒正稱揚離邪見法，歡喜讚歎離邪見者。應自修

四靜慮，亦勸他修四靜慮，恒正稱揚修四靜慮法，歡喜讚歎修四靜慮者。應

自修四無量，亦勸他修四無量，恒正稱揚修四無量法，歡喜讚歎修四無量

者。應自修四無色定，亦勸他修四無色定，恒正稱揚修四無色定法，歡喜讚

歎修四無色定者。應自圓滿六波羅蜜多，亦勸他圓滿六波羅蜜多，恒正稱揚

圓滿六波羅蜜多法，歡喜讚歎圓滿六波羅蜜多者。應自住十八空，亦勸他住

十八空，恒正稱揚住十八空法，歡喜讚歎住十八空者。應自住真如、法界、

法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空

界、不思議界，亦勸他住真如乃至不思議界，恒正稱揚住真如乃至不思議界

法，歡喜讚歎住真如乃至不思議界者。應自住四聖諦，亦勸他住四聖 諦，恒

正稱揚住四聖諦法，歡喜讚歎住四聖諦者。應自修三十七菩提分法，亦勸他

修三十七菩提分法，恒正稱揚修三十七菩提分法法，歡喜讚歎修三十七菩提

分法者。應自修三解脫門，亦勸他修三解脫門，恒正稱揚修三解脫門法，歡

喜讚歎修三解脫門者。應自修八解脫、八勝處、九次第定、十遍處，亦勸他

修八解脫、八勝處、九次第定、十遍處，恒正稱揚修八解脫、八勝處、九次

第定、十遍處法，歡喜讚歎修八解脫、八勝處、九次第定、十遍處者。應自

圓滿菩薩十地，亦勸他圓滿菩薩十地，恒正稱揚圓滿菩薩十地法，歡喜讚歎

圓滿菩薩十地者。應自圓滿五眼、六神通，亦勸他圓滿五 眼、六神通，恒正



30

稱揚圓滿五眼、六神通法，歡喜讚歎圓滿五眼、六神通者。應自圓滿陀羅尼

門三摩地門，亦勸他圓滿陀羅尼門、三摩地門，恒正稱揚圓滿陀羅尼門、三

摩地門法，歡喜讚歎圓滿陀羅尼門、三摩地門者。應自圓滿如來十力乃至十

八佛不共法，亦勸他圓滿如來十力乃至十八佛不共 法，恒正稱揚圓滿如來十

力乃至十八佛不共法法，歡喜讚歎圓滿如來十力乃至十八佛不共法者。應自

圓滿三十二大士相、八十隨好，亦勸他圓滿三十二大士相、八十隨好，恒正

稱揚圓滿三十二大士相、八十隨好法，歡喜讚歎圓滿三十二大士相、八十隨

好者。應自圓滿無忘失法、恒住捨性，亦勸他圓滿無忘失法、恒住捨性，恒

正稱揚圓滿無忘失法、恒住捨性法，歡喜讚歎圓滿無忘失法、恒住捨性者。

應自順逆觀十二支緣起，亦勸他順逆觀十二支緣起，恒正稱揚順逆觀十二支

緣起法，歡喜讚歎順逆觀十二支緣起者。應自知苦、斷集、證滅、修道，亦

勸他知苦、斷集、證滅、修道，恒正稱揚知苦、斷集、證滅、修道法，歡喜

讚歎知苦、斷集、證滅、修道者。應自起證預流果智而不證實際得預流果，

亦勸他起證預流果智及證實際得預流 果，恒正稱揚起證預流果智及證實際得

預流果法，歡喜讚歎起證預流果智及證實際得預流果者。應自起證一來、不

還、阿羅漢果、獨覺菩提智而不證實際得一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩

提，亦勸他起證一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提智及證實際得一來、不

還、阿羅漢果、獨覺菩提，恒正稱揚起證一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提

智及證實際得一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提法，歡喜讚歎起證一來、不

還、阿羅漢果、獨覺菩提智及證實際得一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提

者。應自入菩薩正性離生位，亦勸他入菩薩正性離生位，恒正稱揚入菩薩正

性離生位法，歡喜讚歎入菩薩正性離生位者。應自嚴淨佛土、成熟有情，亦

勸他嚴淨佛土、成熟有情，恒正稱揚嚴淨佛土、成熟有情法，歡喜讚歎嚴淨

佛土、成熟有情者。應自起菩薩神通，亦勸他起菩薩神通，恒正稱揚起菩薩

神通法，歡喜讚歎起菩薩神通者。應自起一切智、道相智、一切相智，亦勸

他起一切智、道相智、一切相智，恒正稱揚起一切智、道相智、一切相智

法，歡喜讚歎起一切智、道相智、一切相智者。應自斷一切煩惱習氣相續，

亦勸他斷一切煩惱習氣相續， 恒正稱揚斷一切煩惱習氣相續法，歡喜讚歎斷

一切煩惱習氣相續者。應自攝受圓滿壽量，亦勸他攝受圓滿壽量，恒正稱揚



31

攝受圓滿壽量法，歡喜讚歎攝受圓滿壽量者。應自轉法輪，亦勸他轉法輪，

恒正稱揚轉法輪法，歡喜讚歎轉法輪者。應自攝護正法令住，亦勸他攝護正

法令住，恒正稱揚攝護正法令住法，歡喜讚歎攝護正法令住者。

「善現！若菩薩摩訶薩欲疾成辦所求無上正等菩提，於如是法以無所得

而為方便應如是住。善現！諸菩薩摩訶薩應如是學甚深般若波羅蜜多方便善

巧，若如是學乃能安住所應住法。若如是學如是安住，則於色得無障礙，於

受、想、行、識得無障礙，乃至於轉法輪得無障礙，於正法住得無障礙。所

以者何？善現！是菩薩摩訶薩從前際來，不攝受色，不攝受受、想、行、

識，乃至不攝受轉法輪，不攝受正法住。何以故？善現！色不可攝受故， 若

色不可攝受則非色；受、想、行、識不可攝受故，若受、想、行、識不可攝

受則非受、想、行、識；乃至轉法輪不可攝受故，若轉法輪不可攝受則非轉

法輪；正法住不可攝受故，若正法住不可攝受則非正法住。」

說是菩薩所住法時，二千菩薩得無生忍。

第二分不退轉品第五十三

爾時，具壽善現復白佛言：「世尊！我等當以何行、狀、相知是不退轉

菩薩摩訶薩？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩能如實知諸異生地、諸聲聞地、諸獨覺地、

諸菩薩地、諸如來地，如是諸地雖說有異，而於諸法真如理中，無變異、無

分別，皆無二無二分。是菩薩摩訶薩雖實悟入諸法真如，而於真如無所分

別，以無所得為方便故。是菩薩摩訶薩既實悟入諸法真如，雖聞真如與一切

法無二無別而無滯礙。所以者何？真如與法不可說一，不可說異，不可說俱

及不俱故。法界乃至不思議界亦復如是。是菩薩摩訶薩終不率爾而發語言，

諸有所說皆引義利，若無義利終不發言。是菩薩摩訶薩終不觀他好惡長短，

平等憐愍而為說法。是菩薩摩訶薩不觀法師種姓好惡，唯求所說微妙法 義。

善現！不退轉菩薩摩訶薩具如是等諸行、狀、相，應以如是諸行、狀、相知

是不退轉菩薩摩訶薩。」

爾時，善現復白佛言：「何等名為諸行、狀、相？」

佛言：「善現！諸法無行、無狀、無相，當知是為諸行、狀、相。」



32

具壽善現復白佛言：「若一切法無行、狀、相，是菩薩摩訶薩於何轉故

名不退轉？」

佛言：「善現！是菩薩摩訶薩於色轉故名不退轉，於受、想、行、識轉

故名不退轉；於眼處轉故名不退轉，於耳、鼻、舌、身、意處轉故名不退

轉； 於色處轉故名不退轉，於聲、香、味、觸、法處轉故名不退轉；於眼界

轉故名不退轉，於耳、鼻、舌、身、意界轉故名不退轉；於色界轉故名不退

轉，於聲、香、味、觸、法界轉故名不退轉；於眼識界轉故名不退轉，於

耳、鼻、舌、身、意識界轉故名不退轉；於眼觸轉故名不退轉，於耳、鼻、

舌、身、意觸轉故名不退轉；於眼觸為緣所生諸受轉故名不退轉，於耳、

鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受轉故名不退轉；於布施波羅蜜多轉故名不退

轉，於淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多轉故名不退轉；於內空轉故

名不退轉，於外空乃至無性自性空轉故名不退轉；於真如轉故名不退轉， 於

法界乃至不思議界轉故名不退轉；於苦聖諦轉故名不退轉，於集、滅、道聖

諦轉故名不退轉；於四念住轉故名不退轉乃至於八聖道支轉故名不退 轉；於

四靜慮轉故名不退轉，於四無量、四無色定轉故名不退轉；於八解脫轉故名

不退轉，於八勝處、九次第定、十遍處轉故名不退轉；於空解脫門轉故名不

退轉，於無相、無願、解脫門轉故名不退轉；於三乘十地轉故名不退轉，於

菩薩十地轉故名不退轉；於陀羅尼門轉故名不退轉，於三摩地門轉故名不退

轉；於五眼轉故名不退轉，於六神通轉故名不退轉；於佛十力轉故名不退轉

乃至於十八佛不共法轉故名不退轉；於三十二大士相轉故名不退轉，於八十

隨好轉故名不退轉；於無忘失法轉故名不退轉，於恒住捨性轉故名不退轉；

於一切智轉故名不退轉，於道相智、一切相智轉故名不退 轉；於異生地轉故

名不退轉，於聲聞地、獨覺地、菩薩地、如來地轉故名不退轉；於一切菩薩

摩訶薩行轉故名不退轉，於諸佛無上正等菩提轉故名不退轉。何以故？

「善現！色自性無所有，受、想、行、識自性無所有，如是乃至一切菩

薩摩訶薩行自性無所有，諸佛無上正等菩提自性無所有。是菩薩摩訶薩於中

不住故名為轉，由不轉故說名不退轉菩薩摩訶薩，若菩薩摩訶薩能如是知，

是名不退轉菩薩摩訶薩。

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩，終不樂觀外道沙門、婆羅門等



33

形相言說，彼諸沙門、婆羅門等於所知法實知實見，或能施設正見法門無有

是處。

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩，於佛善說法毘奈耶不生疑惑，

於世間事無戒禁取、不墮惡見，不執世俗諸吉祥事以為清淨，終不禮敬諸餘

天神，如諸世間外道所事，決定不以種種花鬘、塗散等香、衣服、瓔珞、寶

幢、幡蓋、伎樂、燈明供養天神及諸外道。善現！若菩薩摩訶薩成就如是諸

行、狀、相，知是不退轉菩薩摩訶薩。

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩，不墮地獄、傍生、鬼界、阿素

洛中，亦不生於卑賤種族，謂旃荼羅、補羯娑等，亦終不受扇[打-丁+虎]、

半擇、無形、二形及女人身，亦復不受盲聾、瘖瘂、攣躄、癲癎、矬陋等

身，亦終不生無暇時處。善現！若菩薩摩訶薩成就如是諸行、狀、相，知是

不退轉菩薩摩訶薩。

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩常樂受行十善業道，自離害生

命，亦勸他離害生命，恒正稱揚離害生命法，歡喜讚歎離害生命者，乃至自

離邪見，亦勸他離邪見，恒正稱揚離邪見法，歡喜讚歎離邪見者。是菩薩摩

訶薩乃至夢中亦不現起十惡業道，況在覺時！善現！若菩薩摩訶薩成就如是

諸行、狀、相，知是不退轉菩薩摩訶薩。

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩普為饒益一切有情，以無所得而

為方便，恒修布施乃至般若波羅蜜多常無間斷。善現！若菩薩摩訶薩成就如

是諸行狀相，知是不退轉菩薩摩訶薩。

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩，諸所受持、思惟、讀誦契經、

應頌、記別、諷頌、自說、緣起、本事、本生、方廣、希法、譬喻、論議，

一切皆令究竟通利，以如是法常樂布施一切有情，恒作是念：『云何當令諸

有情類求正法願皆得滿足？』以無所得而為方便，復持如是法施善根，與諸

有情平等共有迴向無上正等菩提。善現！若菩薩摩訶薩成就如是諸行、狀、

相，知是不退轉菩薩摩訶薩。

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩於佛所說甚深法門，終不生於疑

惑猶豫。何以故？善現！是菩薩摩訶薩不見有法，若色、若受、想、行、

識， 可於其中疑惑猶豫。如是乃至不見有法，若一切菩薩摩訶薩行、若諸佛



34

無上正等菩提，可於其中疑惑猶豫。善現！若菩薩摩訶薩成就如是諸行、

狀、相，知是不退轉菩薩摩訶薩。

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩，成就調柔身、語、意業，於諸

有情心無罣礙，恒常成就慈、悲、喜、捨等，起相應身、語、意業，決定不

與五蓋共居，所謂貪欲、瞋恚、惛沈睡眠、掉舉惡作、疑蓋，一切隨眠皆已

摧伏，一切結縛隨煩惱纏皆永不起。入出往來心不迷謬，恒時安住正念正

知，進止威儀、行住坐臥、舉足下足亦復如是，諸所遊履必觀其地，安庠繫

念直視而行，運動語言曾無卒暴。善現！若菩薩摩訶薩成就如是諸行、 狀、

相，知是不退轉菩薩摩訶薩。

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩諸所受用臥具衣服，皆常香潔無

諸臭穢，亦無垢膩、蟣虱等蟲，心樂清華，身無疾病。善現！若菩薩摩訶薩

成就如是諸行、狀、相，知是不退轉菩薩摩訶薩。

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩身心清淨，非如常人身中恒為八

萬戶蟲之所侵食。何以故？是諸菩薩善根增上出過世間，所受身形內外清淨

故，無蟲類侵食其身。如如善根漸漸增益，如是如是身心轉淨。由此因緣，

是諸菩薩身心堅固逾於金剛，不為違緣之所侵惱，所謂寒熱、飢渴、蚊虻、

風日、毒蟲、刀杖等類，及諸纏結不能侵惱。善現！若菩薩摩訶薩成就如是

諸行、狀、相，知是不退轉菩薩摩訶薩。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！如是不退轉菩薩摩訶薩，云何常得

身、語、意淨？」

佛告善現：「是菩薩摩訶薩如如善根漸漸增長，如是如是身、語、意

曲，由善根力所除遣故，窮未來際畢竟不起，由此常得身、語、意淨。復

次，善現！是菩薩摩訶薩身三、語四、意三妙行常現在前故，一切時身、

語、意淨，由此淨故，超過聲聞及獨覺地，已入菩薩正性離生不證實際，常

樂成熟一切有情、嚴淨佛土，由斯常得身、語、意淨，住菩薩位堅固不動。

善現！若菩薩摩訶薩成就如是諸行、狀、相，知是不退轉菩薩摩訶薩。

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩不重利養，不侚名譽，於諸飲

食、衣服、臥具、房舍、資財皆不貪染，雖受十二杜多功德，而於其中都無

所 恃，畢竟不起慳貪、破戒、忿恚、懈怠、散亂、愚癡及餘種種煩惱纏結相



35

應之心。善現！若菩薩摩訶薩成就如是諸行、狀、相，知是不退轉菩薩摩訶

薩。

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩覺慧堅猛能深悟入，聽聞正法恭

敬信受，繫念思惟究竟理趣，隨所聽聞世、出世法，皆能方便會入般若波羅

蜜多甚深理趣，諸所造作世間事業，亦依般若波羅蜜多會入法性，不見一事

出法性者，設有不與法性相應，亦能方便會入般若波羅蜜多甚深理趣，由此

不見出法性者。善現！若菩薩摩訶薩成就如是諸行、狀、相，知是不退轉菩

薩摩訶薩。

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩，設有惡魔現前化作八大地獄，

復於一一大地獄中，化作無量無邊菩薩，皆被猛焰交徹燒然，各受辛酸楚毒

大苦，作是化已，語不退轉諸菩薩言：『此諸菩薩皆受無上正等菩提不退轉

記故，墮如是大地獄中，恒受如斯種種劇苦。汝等菩薩既受無上正等菩提不

退轉記，亦當墮此大地獄中受諸劇苦。佛授汝等大地獄中受極苦記，非授無

上正等菩提不退轉記，是故汝等應速棄捨大菩提心，可得免脫大地獄苦， 生

於天上或生人中，受諸富樂。』是時，不退轉菩薩摩訶薩，見聞此事其心不

動亦不驚疑，但作是念：『受不退轉記菩薩摩訶薩，若墮地獄、傍生、鬼

界、阿素洛中必無是處。所以者何？不退轉位菩薩，定無不善業故，亦無善

業招苦果故，諸佛定無虛誑語故，如來所說皆為利樂一切有情，大慈悲心所

流出故，所見聞者定是惡魔所作所說。』善現！若菩薩摩訶薩成就如是諸

行、狀、相，知是不退轉菩薩摩訶薩。

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩設有惡魔作沙門像，來至其所說

如是言：『汝先所聞應修布施波羅蜜多令速圓滿，應修淨戒、安忍、精進、

靜慮、般若波羅蜜多令速圓滿，如是乃至應證無上正等菩提，如是所聞皆為

邪說，應速棄捨勿謂為真。又汝先聞應於過去未來現在一切如來、應、正等

覺及諸弟子，從初發心乃至法住，其中所有功德善根，皆生隨喜一切合集，

與諸有情平等共有迴求無上正等菩提，如是所聞亦為邪說，應速棄捨勿謂為

真。若汝捨彼所說邪法，我當教汝真實佛法，令汝修學疾證無上正等菩提。

汝先所聞非真佛語，是文頌者虛妄撰集，我之所說是真佛語，令汝速證所求

無上正等菩提。』善現！若菩薩摩訶薩聞如是語心動驚疑，當知未受不退轉



36

記，彼於無上正等菩提猶未決定，未名不退轉菩薩摩訶薩。

「善現！若菩薩摩訶薩聞如是語，其心不動亦不驚疑，但隨無作、無

相、無生法性而住，是菩薩摩訶薩諸有所作不信他語，不隨他教而修布施波

羅蜜多，不隨他教而修淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多，乃至不隨

他教而趣無上正等菩提，當知如是菩薩摩訶薩已於無上正等菩提得不退轉。

「善現！如漏盡阿羅漢諸有所為，不信他語現證法性無惑無疑，一切惡

魔不能傾動，如是不退轉菩薩摩訶薩，一切聲聞、獨覺、外道、諸惡魔等不

能破壞、折伏其心，令於菩提而生退屈。

「善現！是菩薩摩訶薩決定已住不退轉地，所有事業皆自審思，非但信

他而便起作，乃至如來、應、正等覺所有言教，尚不輕爾信受奉行，況信聲

聞、獨覺、外道、惡魔等語而有所作！是諸菩薩諸有所為，但信他行終無是

處。何以故？善現！是菩薩摩訶薩不見有法可信行者。所以者何？善現！ 是

諸菩薩不見有色可信行者，不見有受、想、行、識可信行者，亦不見有色真

如可信行者，不見有受、想、行、識真如可信行者，如是乃至不見有諸佛無

上正等菩提可信行者，亦不見有諸佛無上正等菩提真如可信行者。善現！若

菩薩摩訶薩成就如是諸行、狀、相，知是不退轉菩薩摩訶薩。

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩設有惡魔作苾芻像，來詣其所唱

如是言：『汝等所行是生死法，非菩薩行，非由此得一切智智。汝等今應修

盡苦道，速盡眾苦證般涅槃。』是時，惡魔即為菩薩說墮生死相似道法，所

謂骨想、或青瘀想、或膿爛想、或膖脹想、或蟲食想、或異赤想、或慈、或

悲、或喜、或捨、或四靜慮、或四無色，告菩薩言：『此是真道真行，汝用

此道此行當得預流果，乃至當得獨覺菩提。汝由此道由此行故，速盡一切生

老病死，何用久受生死苦為？現在苦身尚應厭捨，況更求受當來苦身！宜自

審思捨先所信。』

「善現！是菩薩摩訶薩聞彼語時，其心不動亦不驚疑，但作是念：『今

此苾芻益我不少，能為我說相似道法，令我識知此道不能證預流果乃至不證

獨覺菩提，況當能證所求無上正等菩提！』是菩薩摩訶薩作此念已，深生歡

喜，復作是念：『今此苾芻甚為益我，方便為我說障道法，令我識知障道法

已，於三乘道自在修學。』



37

「善現！時，彼惡魔知此菩薩深心歡喜，復作是言：『咄哉！男子！汝

今欲見諸菩薩摩訶薩，長時勤行無益行不？謂諸菩薩摩訶薩眾經如殑伽沙數

大劫，以無量種上妙衣服、飲食、臥具、醫藥、資財、花香等物，供養恭

敬、尊重讚歎殑伽沙等諸佛世尊。復於殑伽沙等佛所修行布施波羅蜜多，修

行淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多，乃至殑伽沙等佛所，修一切

智、修道相智、一切相智。是諸菩薩摩訶薩眾亦親近承事如殑伽沙佛，於諸

佛所請問無上正等覺道，謂作是言：「云何菩薩摩訶薩安住無上正等覺道？

云何菩薩摩訶薩修行布施乃至般若波羅蜜多？安住內空乃至無性自性空，安

住真如乃至不思議界，安住苦、集、滅、道聖諦，修四念住乃至八聖道支，

修四靜慮、四無量、四無色定，修八解脫乃至十遍處，修空、無相、無願解

脫門，修極喜地乃至法雲地，修五眼、六神通，修佛十力乃至十八佛不共

法，修三十二大士相八十隨好，修無忘失法、恒住捨性，修陀羅尼門、三摩

地門，修順逆觀十二支緣起，嚴淨佛土、成熟有情，修諸菩薩殊勝神通，修

圓滿壽量，學轉大法輪護持正法令得久住，修一切智、道相智、一切相

智？」殑伽沙等諸佛世尊如所請問次第為說，是諸菩薩摩訶薩眾如佛教誨安

住修學，經無量劫熾然精進，尚不能證所求無上正等菩提，況今汝等所修所

學能證無上正等菩提！』

「善現！是菩薩摩訶薩雖聞其言而心無異，不驚不恐，無疑無惑，倍復

歡喜作是念言：『今此苾芻極多益我，方便為我說障道法，令我知此障道之

法決定不能證預流果，乃至不證獨覺菩提，況能證得所求無上正等菩提！』

「善現！時，彼惡魔知此菩薩心不退屈，無惑無疑，即於是處化作無量

苾芻形像，語菩薩言：『此諸苾芻皆於過去勤求無上正等菩提，經無量劫修

行種種難行苦行，而不能得所求無上正等菩提，今皆退證阿羅漢果，諸漏已

盡至苦邊際，云何汝等能證無上正等菩提？』

「善現！是菩薩摩訶薩見聞此已，即作是念：『定為惡魔化作如此苾芻

形像擾亂我心，因說障礙相似道法，必無菩薩摩訶薩眾修行般若波羅蜜多至

圓滿位，不證無上正等菩提，退墮聲聞或獨覺地。』爾時，菩薩復作是念：

『若菩薩摩訶薩修行布施乃至般若波羅蜜多至圓滿位，不證無上正等菩提必

無是處；乃至修行一切智、道相智、一切相智至圓滿位，不證無上正等菩提



38

必無是處。』善現！若菩薩摩訶薩成就如是諸行、狀、相，知是不退轉菩薩

摩訶薩。

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩恒作是念：『若菩薩摩訶薩如諸

佛教精勤修學，常不遠離布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多所

攝妙行相應作意，常不遠離一切智智相應作意，常以方便勸諸有情，精勤修

學布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多，是菩薩摩訶薩決定不退

六波羅蜜多，乃至決定不退一切相智，必證無上正等菩提。』善現！若菩薩

摩訶薩成就如是諸行、狀、相，知是不退轉菩薩摩訶薩。

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩恒作是念：『若菩薩摩訶薩覺知

魔事不隨魔事，覺知惡友不隨惡友語，覺知境界不隨境界轉，是菩薩摩訶薩

決定不退六波羅蜜多，乃至決定不退一切相智，必證無上正等菩提。』善

現！若菩薩摩訶薩成就如是諸行、狀、相，知是不退轉菩薩摩訶薩。

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩聞佛世尊所說法要，深心歡喜、

恭敬信受，善解義趣，其心堅固踰於金剛，不可動轉不可引奪，常勤修學六

波羅蜜多心無厭倦，亦勸他學六波羅蜜多心無厭倦。善現！若菩薩摩訶薩成

就如是諸行、狀、相，知是不退轉菩薩摩訶薩。」

大般若波羅蜜多經卷第四百四十八

大般若波羅蜜多經卷第四百四十九

三藏法師玄奘奉 詔譯

第二分轉不轉品第五十四

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！如是不退轉菩薩摩訶薩，為但名不退

轉，為亦名退轉耶？」佛告善現：「如是不退轉菩薩摩訶薩，既名不退轉，

亦得名退轉。」

具壽善現白言：「世尊！如是不退轉菩薩摩訶薩，以何因緣名不退轉？

復何因緣亦名退轉？」

佛言：「善現！如是不退轉菩薩摩訶薩定於聲聞、獨覺等地不復退墮，



39

必得無上正等菩提，由是因緣名不退轉，然於法想有退轉故亦名退轉。」爾

時善現復白佛言：「是菩薩摩訶薩於何法想有退轉故亦名退轉？」

佛言：「善現！是菩薩摩訶薩於色想有退轉故亦名退轉，於受、想、

行、識想有退轉故亦名退轉，於內六處想有退轉故亦名退轉，於外六處想有

退轉故亦名退轉，於內六界想有退轉故亦名退轉，於外六界想有退轉故亦名

退轉，於六識界想有退轉故亦名退轉，於六觸想有退轉故亦名退轉，於六觸

為緣所生諸受想有退轉故亦名退轉，於貪、瞋、癡想有退轉故亦名退轉，於

諸見趣想有退轉故亦名退轉，於六波羅蜜多想有退轉故亦名退轉，於一切空

想有退轉故亦名退轉，於真如等想有退轉故亦名退轉，於四聖諦想有退轉故

亦名退轉，於四念住等想有退轉故亦名退轉，於四靜慮等想有退轉故亦名退

轉，於八解脫等想有退轉故亦名退轉，於三解脫門想有退轉故亦名退轉，於

十地想有退轉故亦名退轉，於五眼、六神通想有退轉故亦名退轉，於陀羅尼

門、三摩地門想有退轉故亦名退轉，於佛十力等想有退轉故亦名退轉，於三

十二大士相、八十隨好想有退轉故亦名退轉，於無忘失法、恒住捨性想有退

轉故亦名退轉，於預流果乃至獨覺菩提想有退轉故亦名退轉，於諸菩薩摩訶

薩行及佛無上正等菩提想有退轉故亦名退轉，於一切智、道相智、一切相智

想有退轉故亦名退轉，於諸異生、聲聞、獨覺、菩薩、佛想有退轉故亦名退

轉。所以者何？如是不退轉菩薩摩訶薩以自相空觀一切法，已入菩薩正性離

生，乃至不見少法可得，不可得故無所造作，無所造作故畢竟不生，畢竟不

生故名無生法忍，由得如是無生法忍，故名不退轉菩薩摩訶 薩。善現！若菩

薩摩訶薩，成就如是諸行、狀、相，知是不退轉菩薩摩訶薩。

「復次，善現！有諸惡魔到是菩薩摩訶薩所，欲令厭背無上菩提，語菩

薩言：『一切智智與虛空等，自相本空，無性為性，諸法亦爾，自相本空，

無性為性，與虛空等。如是一切與虛空等，性相空中，無有一法可名能證，

無有一法可名所證，證處、證時及由此證亦不可得。既一切法性相皆空與虛

空等，汝等云何唐受勤苦，求證無上正等菩提？汝先所聞諸菩薩眾應求無上

正等菩提，皆是魔說非真佛語。汝等應捨大菩提願，勿於長夜廣為利樂一切

有情自受勤苦，雖行種種難行苦行，欲求菩提終不能得。云何汝等唐設劬

勞？』善現！是菩薩摩訶薩聞說如是呵諫語時，能審觀察：『此惡魔事， 欲



40

退壞我大菩提心，我今不應信受彼說。雖一切法與虛空等，性相皆空，而諸

有情生死長夜不知不見，顛倒放逸，受諸苦惱。我當擐戴性相皆空如太虛空

功德甲冑，速趣無上正等菩提，為諸有情如應說法，令其解脫生死大苦，得

預流果、或一來果、或不還果、或阿羅漢果、或獨覺菩提，或證無上正等菩

提。』

「善現！是菩薩摩訶薩從初發心已聞此法，其心堅固不動不轉，依此堅

固不動轉心，恒正修行布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多，由

此六種波羅蜜多，隨分圓滿，已入菩薩正性離生。復正修行布施、淨戒、安

忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多，由此得住不退轉地，是故惡魔雖作種種退

壞方便，而不能退菩薩所發大菩提心。善現！是菩薩摩訶薩超諸聲聞、獨覺

等地，一切魔事不能退轉所求無上正等菩提，名不退轉，遠離一切虛妄分別

所執諸法、二乘地等，亦名退轉，故此菩薩得二種名，非如餘位唯名退轉。

善現！若菩薩摩訶薩成就如是諸行、狀、相，知是不退轉菩薩摩訶薩。

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩欲入初靜慮乃至第四靜慮即隨意

能入，欲入慈無量乃至捨無量即隨意能入，欲入空無邊處定乃至非想非非想

處定即隨意能入，欲入四念住乃至八聖道支即隨意能入，欲入初解脫乃至想

受滅解脫即隨意能入，欲入初勝處乃至第八勝處即隨意能入，欲入初靜慮定

乃至想受滅定即隨意能入，欲入初遍處乃至第十遍處即隨意能入，欲入三解

脫門即隨意能入，欲引發五神通即隨意能引發。善現！是菩薩摩訶薩雖入四

靜慮乃至引發五神通而不受彼果，由此因緣不隨靜慮、無量、等至乃至滅定

及餘功德勢力而生，亦不證預流果、或一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提，

為欲利樂諸有情故，隨欲攝受所應受身，即隨所願皆能攝受。善現！若菩薩

摩訶薩成就如是諸行、狀、相，知是不退轉菩薩摩訶薩。

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩成就無上菩提作意，常不遠離大

菩提心，不貴重色，不貴重受、想、行、識，不貴重眼處乃至意處，不貴重

色處乃至法處，不貴重眼界乃至意界，不貴重色界乃至法界，不貴重眼識界

乃至意識界，不貴重眼觸乃至意觸，不貴重眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣

所生諸受，不貴重諸相，不貴重所依，不貴重助伴，不貴重布施波羅蜜多乃

至般若波羅蜜多，不貴重四靜慮、四無量、四無色定，不貴重四念住乃至八



41

聖道支，不貴重八解脫、八勝處、九次第定、十遍處，不貴重空、無相、無

願解脫門，不貴重四聖諦，不貴重十八空，不貴重真如乃至不思議界， 不貴

重十地，不貴重五眼、六神通，不貴重佛十力乃至十八佛不共法，不貴重無

忘失法、恒住捨性，不貴重陀羅尼門、三摩地門，不貴重一切智、道相智、

一切相智，不貴重聲聞地、獨覺地、菩薩地、如來地，不貴重成熟有情、嚴

淨佛土，不貴重一切菩薩摩訶薩行、諸佛無上正等菩提，不貴重多見諸佛，

不貴重種諸善根。何以故？善現！是菩薩摩訶薩達一切法性、相皆空與虛空

等都不可得，不見有法可生貴重，能生、所生、生時、生處、由此而生皆不

可得。所以者何？善現！是一切法與虛空等，自相本空，無性為性。

「善現！是菩薩摩訶薩成就無上菩提作意，常不遠離大菩提心，身四威

儀、往來入出、舉足下足心無散亂，行住坐臥進止威儀，所作事業皆住正

念。善現！若菩薩摩訶薩成就如是諸行、狀、相，知是不退轉菩薩摩訶薩。

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩為欲饒益諸有情故，現處居家，

方便善巧，雖現攝受五欲樂具，而於其中不生染著，皆為濟給諸有情故，謂

諸有情須食施食，須飲施飲，須衣施衣，須乘施乘，乃至一切所須之物皆給

施之，令其意滿。善現！是菩薩摩訶薩自行布施波羅蜜多，亦勸他行布施波

羅蜜多，恒正稱揚行布施波羅蜜多法，歡喜讚歎行布施波羅蜜多者；乃至自

行般若波羅蜜多，亦勸他行般若波羅蜜多，恒正稱揚行般若波羅蜜多法， 歡

喜讚歎行般若波羅蜜多者。善現！是菩薩摩訶薩現處居家，以神通力或大願

力攝受種種七寶資具滿贍部洲乃至三千大千世界，持以供養佛、法、僧寶，

及施貧乏諸有情類。善現！是菩薩摩訶薩雖現處居家而常修梵行，終不受用

諸妙欲境，雖現攝受種種珍財，而於其中不起染著，又於攝受諸欲樂具及珍

財時，終不逼迫諸有情類令生憂苦。善現！若菩薩摩訶薩成就如是諸行、

狀、相，知是不退轉菩薩摩訶薩。

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩，有執金剛藥叉神常恒隨左右密

為守護，常作是念：『此菩薩摩訶薩不久當證所求無上正等菩提，願我恒隨

密為守護，乃至無上正等菩提，常有五族執金剛神隨逐守護，時無暫捨，人

非人等不能損害，諸天、魔、梵及餘世間亦無有能以法破壞所發無上正等覺

心。』由此因緣，乃至無上正等菩提，身心安隱常無擾亂。善現！是菩薩摩



42

訶薩世間五根常無缺減，所謂眼、耳、鼻、舌、身根，出世五根亦無缺 減，

謂信、精進、念、定、慧根。善現！是菩薩摩訶薩身支圓滿相好莊嚴，心諸

功德念念增進，乃至無上正等菩提。善現！若菩薩摩訶薩成就如是諸行、

狀、相，知是不退轉菩薩摩訶薩。

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩，常作上士不作下士。」

具壽善現白言：「世尊！是菩薩摩訶薩云何名為常作上士不作下士？」

佛言：「善現！是菩薩摩訶薩一切煩惱不復現前，剎那剎那功德增進，

乃至無上正等菩提，於一切時心無散亂，是故我說常作上士不作下士。

「復次，善現！是菩薩摩訶薩成就無上菩提作意，常不遠離大菩提心，

恒修淨命，不行呪術、醫藥、占卜諸邪命事，不為名利呪諸鬼神，令著男女

問其吉凶，亦不呪禁男女、大小、傍生、鬼等現希有事，亦不占相壽量長

短、財位、男女諸善惡事，亦不懸記寒熱、豐儉、吉凶、好惡惑亂有情，亦

不呪禁合和湯藥、左道療疾、結好貴人，亦不為他通致使命現親友相侚利求

名，尚不染心觀視男女歡笑與語，況有餘事！亦不恭敬供養鬼神，是故我說

常作上士不作下士。所以者何？善現！是菩薩摩訶薩知一切法性相皆空，性

相空中不見有相，不見相故遠離種種邪命呪術、醫藥、占相，唯求無上正等

菩提，與諸有情常作饒益。善現！若菩薩摩訶薩成就如是諸行、狀、相，知

是不退轉菩薩摩訶薩。

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩於諸世間文章、伎藝，雖得善巧

而不愛著。所以者何？善現！是菩薩摩訶薩達一切法性相皆空，性相空中世

間所有文章、伎藝皆不可得，又諸世間文章、伎藝，皆雜穢語邪命所攝，是

故菩薩知而不為。善現！是菩薩摩訶薩於諸世俗外道書論，雖亦善知而不樂

著。何以故？善現！是菩薩摩訶薩達一切法皆畢竟空，畢竟空中一切書論皆

不可得，又諸世俗外道書論，所說理事多有增減，於菩薩道非為隨順，皆是

戲論雜穢語攝，故諸菩薩知而不樂。善現！若菩薩摩訶薩成就如是諸行、

狀、相，知是不退轉菩薩摩訶薩。

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩復有所餘諸行、狀、相，知是不

退轉菩薩摩訶薩。吾當為汝分別解說，汝應諦聽，極善思惟！」善現請言：

「唯然！願說！我等大眾專意樂聞。」



43

佛言：「善現！一切不退轉菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，通達諸法皆

無所有，常不遠離菩提作意，不樂觀察論說諸蘊、諸處、諸界。所以者何？

是菩薩摩訶薩於蘊、處、界性相空理，已善思惟、善通達故。

「善現！是菩薩摩訶薩不樂觀察論說眾事。所以者何？是菩薩摩訶薩於

一切眾性相皆空，已善思惟、善通達故。

「善現！是菩薩摩訶薩不樂觀察論說王事。所以者何？是菩薩摩訶薩住本性

空，不見少法有勝有劣貴賤相故。

「善現！是菩薩摩訶薩不樂觀察論說賊事。所以者何？是菩薩摩訶薩住自相

空，不見少法有得有失與奪相故。

「善現！是菩薩摩訶薩不樂觀察論說軍事。所以者何？是菩薩摩訶薩住本性

空，不見諸法有多有少聚散相故。

「善現！是菩薩摩訶薩不樂觀察論說戰事。所以者何？是菩薩摩訶薩善

住真如一切法空，不見少法有強有弱愛恚相故。

「善現！是菩薩摩訶薩不樂觀察論說城邑事。何以故？是菩薩摩訶薩住

虛空界空，不見少法有攝不攝好惡相故。

「善現！是菩薩摩訶薩不樂觀察論說聚落事。所以者何？是菩薩摩訶薩

住一切法空，不見少法有增有減合離相故。

「善現！是菩薩摩訶薩不樂觀察論說國土事。所以者何？是菩薩摩訶薩

安住實際，不見諸法有屬不屬此彼相故。

「善現！是菩薩摩訶薩不樂觀察論說我、有情乃至知者、見者事。所以

者何？是菩薩摩訶薩住畢竟空，都不見我乃至見者若有若無差別相故。

「善現！是菩薩摩訶薩不樂觀察論說相好事。所以者何？是菩薩摩訶薩

善住無相，不見諸法有好有醜差別相故。

「善現！是菩薩摩訶薩不樂觀察論說世間如是等事，但樂觀察論說般若

波羅蜜多。所以者何？甚深般若波羅蜜多遠離眾相，能證無上正等覺故。

「善現！是菩薩摩訶薩常不遠離一切智智相應作意，修行布施波羅蜜多

離慳貪事，修行淨戒波羅蜜多離破戒事，修行安忍波羅蜜多離忿恚事，修行

精進波羅蜜多離懈怠事，修行靜慮波羅蜜多離散動事，修行般若波羅蜜多離



44

惡慧事。

「善現！是菩薩摩訶薩雖行一切法空，而愛樂正法不愛非法，恒願饒益一切

有情。

「善現！是菩薩摩訶薩雖行不可得空，而常稱讚三寶功德，利益安樂一

切有情。

「善現！是菩薩摩訶薩雖行諸法真如法界一味之相，而樂稱讚真如法界

種種功德。

「善現！是菩薩摩訶薩雖知諸法皆畢竟空，而愛善友不樂惡友。言善友

者謂佛、菩薩，若諸聲聞、獨覺乘等，能善教化安立有情，令趣無上正等菩

提，亦名善友。

「善現！是菩薩摩訶薩常樂親覲一切如來、應、正等覺，若聞如來、

應、正等覺在餘世界現說正法，即以願力往生彼界，供養恭敬、尊重讚歎聽

受正法。

「善現！是菩薩摩訶薩若晝若夜常不遠離念佛作意，常不遠離聞法作

意，由此因緣，隨諸國土有佛世尊現說正法，即乘願力往彼受生，或乘神通

往彼聽法。由是因緣，此諸菩薩生生之處常不離佛，恒聞正法無間無斷。

「善現！是菩薩摩訶薩常為利樂諸有情故，雖能現起初靜慮定乃至非想

非非想處定，而巧方便起欲界心，教諸有情十善業道，亦隨願力現生欲界有

佛國土，供養恭敬、尊重讚歎諸佛世尊，聽聞正法修諸勝行。善現！若菩薩

摩訶薩成就如是諸行、狀、相，知是不退轉菩薩摩訶薩。

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩常修布施乃至般若波羅蜜多，常

行內空乃至無性自性空，常行真如乃至不思議界，常行苦、集、滅、道聖

諦， 常修四念住乃至八聖道支，常修四靜慮、四無量、四無色定，常修八解

脫、八勝處、九次第定、十遍處，常修空、無相、無願解脫門，常修五眼、

六神通，常修一切陀羅尼門、三摩地門，常修佛十力乃至十八佛不共法，常

修無忘失法、恒住捨性，常修一切智、道相智、一切相智，常修一切菩薩摩

訶薩行，常求無上正等菩提。

「善現！是菩薩摩訶薩常於自地不起疑惑，不作是念：『我是不退轉，



45

我非不退轉。』所以者何？是菩薩摩訶薩不見少法可於無上正等菩提說有退

轉，說無退轉。

「善現！是菩薩摩訶薩於自地法無惑無疑。所以者何？是菩薩摩訶薩於

自地法，已善了知、善通達故。

「善現！如預流者住預流果，於自果法無惑無疑，一來、不還、阿羅

漢、獨覺及諸如來、應、正等覺各住自果，於自果法亦無惑無疑。是菩薩摩

訶薩亦復如是，於自所住不退轉地所攝諸法，現知現見，無惑無疑。

「善現！是菩薩摩訶薩住此地中，成熟有情、嚴淨佛土修諸功德，有魔

事起即能覺知，不隨魔事勢力而轉，善能摧伏種種魔事，令不障礙所修功

德。

「善現！如有造作無間業者，彼無間心恒常隨逐，乃至命終亦不能捨。

何以故？善現！彼能等起無間業纏增上勢力恒常隨轉，乃至命盡亦不能伏，

設有餘心不能遮礙。是菩薩摩訶薩亦復如是，安住自地其心不動，無所分

別，世間天、人、阿素洛等皆不能轉。何以故？善現！是菩薩摩訶薩其心堅

固，超諸世間天、人、魔、梵、阿素洛等，已入菩薩正性離生住不退地，已

得菩薩殊勝神通，成熟有情、嚴淨佛土，從一佛國至一佛國，供養恭敬、尊

重讚歎諸佛世尊及佛弟子，聽聞正法於諸佛所種諸善根，請問菩薩所學法

義。

「善現！是菩薩摩訶薩安住自地，修行般若波羅蜜多及餘善法，有魔事

起即能覺知，終不隨順魔事，而轉方便善巧集諸魔事，置實際中方便除滅，

於自地法無惑無疑。所以者何？是菩薩摩訶薩知一切法皆入實際，通達實際

非一非多，於實際中無所分別，以於實際無惑無疑，於自地法亦無猶豫。

「善現！是菩薩摩訶薩設轉受生，亦於實際無復退轉，終不發起趣向聲

聞、獨覺地心。所以者何？是菩薩摩訶薩達一切法自相皆空，於此空中不見

有法若生若滅、若染若淨。

「善現！是菩薩摩訶薩乃至轉身，亦不疑我當得無上正等菩提為不當

得。何以故？是菩薩摩訶薩達一切法皆自相空，即是無上正等菩提。

「善現！是菩薩摩訶薩安住自地不隨他緣，於自地法無能壞者。何以



46

故？是菩薩摩訶薩成就無動無退轉智，一切惡緣不能傾動。

「善現！是菩薩摩訶薩，設有惡魔作佛形像來至其所，作如是言：『汝

今應求阿羅漢果，永盡諸漏證般涅槃。汝未堪受大菩提記，亦未證得無生法

忍，汝今未有不退轉地諸行、狀、相，如來不應授汝無上大菩提記，要有具

足不退轉地諸行、狀、相，乃可蒙佛授與無上大菩提記。』

「善現！是菩薩摩訶薩聞彼語已心無轉變，不驚不怖，不退不沒，是菩

薩摩訶薩應自證知：『我於過去佛世尊所，必已受得大菩提記。何以故？菩

薩成就如是勝法，定蒙如來、應、正等覺授菩提記。我已成就如是勝法，云

何如來、應、正等覺不授我記？故我過去於諸佛所，定已受得大菩提記。』

「善現！是菩薩摩訶薩，設有惡魔或魔使者作佛形像，來授菩薩聲聞地

記，或授菩薩獨覺地記，謂菩薩言：『汝善男子何用無上正等菩提，生死輪

迴久受大苦？宜自速證無餘涅槃，永離生死畢竟安樂！』

「善現！是菩薩摩訶薩聞彼語已，作是念言：『此定惡魔或魔使者詐現

佛像擾亂我心，授我聲聞、獨覺地記，令退無上正等菩提。所以者何？定無

諸佛教諸菩薩趣向聲聞或獨覺地，棄捨無上正等菩提。』

「善現！是菩薩摩訶薩，設有惡魔或魔使者詐現佛像語菩薩言：『汝所

受持大乘經典非佛所說，亦非如來弟子所說，是諸惡魔或諸外道為誑惑汝作

如是說，汝今不應受持、讀誦。』是菩薩摩訶薩聞彼語已，作是念言：『此

定惡魔或魔眷屬，令我厭捨所求無上正等菩提故，說大乘甚深經典非佛所

說，亦非如來弟子所說。所以者何？離此經典能得無上正等菩提，定無是

處。』

「善現！是菩薩摩訶薩當知已住不退轉地，過去諸佛久已授彼大菩提

記。何以故？是菩薩摩訶薩具足成就不退轉地諸行、狀、相，若諸菩薩成就

如是諸行、狀、相，當知已受大菩提記，必已安住不退轉地。善現！若菩薩

摩訶薩成就如是諸行、狀、相，知是不退轉菩薩摩訶薩。

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩行甚深般若波羅蜜多時，攝受正

法，護持正法，不惜身命，況餘親財！是菩薩摩訶薩常作是念：『我寧棄捨

親友、珍財及自身命，終不棄捨諸佛正法。何以故？親友、珍財及自身命，

生生恒有甚為易得，諸佛正法百千俱胝那庾多劫乃得一遇，遇已長夜獲大利



47

樂，故我定應精勤守護。』善現！是菩薩摩訶薩護正法時應作是念：『我不

為護一佛、二佛乃至百千諸佛正法，普為護持十方三世諸佛正法，令不虧

損。』」

時，具壽善現白佛言：「世尊！何等名為諸佛正法？是菩薩摩訶薩云何

護持不惜身命？」

佛告善現：「一切如來、應、正等覺所覺所說一切法空，如是名為諸佛

正法。有愚癡類誹謗毀呰，言此非法、非毘奈耶，非天人師所說聖教，修行

此法不得無上正等菩提，不證涅槃究竟安樂。善現！是菩薩摩訶薩護持此法

不惜身命，恒作是念：『諸佛所說一切法空是諸有情所歸依處，菩薩修學速

證無上正等菩提，拔諸有情生老病死，令得究竟安樂涅槃，故應護持不惜身

命。』又作是念：『我亦墮在未來佛數，佛已授我大菩提記，由此因緣， 諸

佛正法即是我法，我應護持不惜身命，我未來世得作佛時，亦為有情當說如

是諸法空故。』善現！是菩薩摩訶薩見此義利，護持如來所說正法，不惜身

命，乃至無上正等菩提，常無懈癈。善現！若菩薩摩訶薩成就如是諸行、

狀、相，知是不退轉菩薩摩訶薩。

「復次，善現！一切不退轉菩薩摩訶薩聞諸如來、應、正等覺所說正法

無惑無疑，聞已受持常不忘失，乃至無上正等菩提。何以故？是菩薩摩訶薩

已善證得陀羅尼故。」

爾時，善現白言：「世尊！是菩薩摩訶薩已得何等陀羅尼故，聞諸如

來、應、正等覺所說正法無惑無疑，聞已受持常不忘失？」

佛言：「善現！是菩薩摩訶薩已得無盡藏陀羅尼、海印陀羅尼、蓮花眾

藏陀羅尼等故，聞諸如來、應、正等覺所說正法無惑無疑，聞已受持常不忘

失？」

具壽善現復白佛言：「是菩薩摩訶薩但聞如來、應、正等覺所說正法無

惑無疑，聞已受持常不忘失，為聞菩薩、獨覺、聲聞、天、龍、藥叉、阿素

洛等所說正法，亦能於彼無惑無疑，聞已受持常不忘失？」

佛言：「善現！是菩薩摩訶薩普聞一切有情言音文字義趣，悉能解了無

惑無疑，窮未來際常不忘失。所以者何？是菩薩摩訶薩已得無盡藏陀羅尼

等， 任持所說令不忘故。善現！若菩薩摩訶薩成就如是諸行、狀、相，知是



48

不退轉菩薩摩訶薩。」

第二分甚深義品第五十五之一

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！如是不退轉菩薩摩訶薩，成就廣大無

量無數、無有邊際、不可思議殊勝功德。」

佛言：「善現！如是！如是！如汝所說。如是不退轉菩薩摩訶薩成就廣

大無量無數、無有邊際、不可思議殊勝功德。所以者何？善現！是菩薩摩訶

薩已得殊勝無量無邊不共聲聞及獨覺智，是菩薩摩訶薩住此智中引發殊勝四

無礙解。由此殊勝四無礙解，世間天、人、阿素洛等無能問難，令此菩薩智

慧辯才至窮盡者。」

爾時，善現復白佛言：「世尊！能如殑伽沙劫宣說不退轉菩薩摩訶薩諸

行、狀、相，由佛所說諸行、狀、相顯示不退轉菩薩摩訶薩成就無邊殊勝功

德。唯願如來、應、正等覺，復為菩薩摩訶薩眾說甚深義，令諸菩薩摩訶薩

眾安住其中，能修布施乃至般若波羅蜜多令速圓滿，能住內空乃至無性自性

空令速圓滿，能住真如乃至不思議界令速圓滿，能住苦、集、滅、道聖諦令

速圓滿，能修四念住乃至八聖道支令速圓滿，能修四靜慮、四無量、四無色

定令速圓滿，能修八解脫、八勝處、九次第定、十遍處令速圓滿，能修空、

無相、無願解脫門令速圓滿，能修陀羅尼門、三摩地門令速圓滿，能修極喜

地乃至法雲地令速圓滿，能修五眼、六神通令速圓滿，能修佛十力乃至十八

佛不共法令速圓滿，能修三十二大士相、八十隨好令速圓滿，能修無忘失

法、恒住捨性令速圓滿，能修一切智、道相智、一切相智令速圓滿。」

佛告善現：「善哉！善哉！汝今乃能為諸菩薩摩訶薩眾請問如來、應、

正等覺甚深義處，令諸菩薩摩訶薩眾安住其中，修住功德令速圓滿。善現當

知！甚深義處，謂空、無相、無願、無作、無生、無滅、寂靜、涅槃、真

如、法界、法性、實際，如是等名甚深義處。善現當知！如是所說甚深義處

種種增語，皆顯涅槃為甚深義。」

爾時，善現復白佛言：「為但涅槃名甚深義，為諸餘法亦名甚深？」

佛告善現：「餘一切法亦名甚深。何以故？善現！色亦名甚深，受、



49

想、行、識亦名甚深，眼處乃至意處亦名甚深，色處乃至法處亦名甚深，眼

界乃至意界亦名甚深，色界乃至法界亦名甚深，眼識界乃至意識界亦名甚

深，眼觸乃至意觸亦名甚深，眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸受亦名

甚 深，地界乃至識界亦名甚深，無明乃至老死亦名甚深，布施波羅蜜多乃至

般若波羅蜜多亦名甚深，苦、集、滅、道聖諦亦名甚深，四念住乃至八聖道

支亦名甚深，四靜慮、四無量、四無色定亦名甚深，八解脫、八勝處、九次

第定、十遍處亦名甚深，空、無相、無願解脫門亦名甚深，陀羅尼門、三摩

地門亦名甚深，三乘菩薩所行十地亦名甚深，五眼、六神通亦名甚深，如來

十力乃至十八佛不共法亦名甚深，三十二大士相、八十隨好亦名甚深， 無忘

失法、恒住捨性亦名甚深，預流果乃至獨覺菩提亦名甚深，一切智、道相

智、一切相智亦名甚深，一切菩薩摩訶薩行、諸佛無上正等菩提亦名甚

深。」

大般若波羅蜜多經卷第四百四十九

大般若波羅蜜多經卷第四百五十

三藏法師玄奘奉 詔譯

第二分甚深義品第五十五之二

爾時，具壽善現復白佛言：「世尊！云何色亦名甚深？云何受、想、

行、識亦名甚深？如是乃至云何一切菩薩摩訶薩行亦名甚深？云何諸佛無上

正等菩提亦名甚深？」

佛告善現：「色真如甚深故，色亦名甚深，受、想、行、識真如甚深

故，受、想、行、識亦名甚深，如是乃至一切菩薩摩訶薩行真如甚深故，一

切菩薩摩訶薩行亦名甚深，諸佛無上正等菩提真如甚深故，諸佛無上正等菩

提亦名甚深。」

爾時，善現復白佛言：「云何色真如甚深？云何受、想、行、識真如甚

深？如是乃至云何一切菩薩摩訶薩行真如甚深？云何諸佛無上正等菩提真如

甚深？」



50

佛告善現：「色真如非即色非離色，是故甚深；受、想、行、識真如非

即受、想、行、識非離受、想、行、識，是故甚深；如是乃至一切菩薩摩訶

薩行真如非即一切菩薩摩訶薩行非離一切菩薩摩訶薩行，是故甚深；諸佛無

上正等菩提真如非即諸佛無上正等菩提非離諸佛無上正等菩提，是故甚

深。」

善現復白佛言：「如來甚奇微妙方便，為不退轉地菩薩摩訶薩遮遣諸色

顯示涅槃，遮遣受、想、行、識顯示涅槃，如是乃至遮遣一切菩薩摩訶薩行

顯示涅槃，遮遣諸佛無上正等菩提顯示涅槃，世尊甚奇微妙方便，為不退轉

地菩薩摩訶薩遮遣一切若色若非色、若有見若無見、若有對若無對、若世間

若出世間、若共若不共、若有漏若無漏、若有為若無為法顯示涅槃。」

佛告善現：「如是！如是！如汝所說。如來甚奇微妙方便，為不退轉地

菩薩摩訶薩遮遣諸色顯示涅槃，遮遣受、想、行、識顯示涅槃，乃至世尊甚

奇微妙方便，為不退轉地菩薩摩訶薩遮遣一切若色若非色、若有見若無見、

若有對若無對、若世間若出世間、若共若不共、若有漏若無漏、若有為若無

為法顯示涅槃。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩應於如是諸甚深處，依止般若波羅蜜多相

應理趣，審諦思惟、稱量觀察，應作是念：『我今應如甚深般若波羅蜜多所

教而住，我今應如甚深般若波羅蜜多所說而學。』善現！若菩薩摩訶薩能於

如是諸甚深處，依止般若波羅蜜多相應理趣，審諦思惟、稱量觀察，如深般

若波羅蜜多所教而住，如深般若波羅蜜多所說而學，是菩薩摩訶薩由能如是

精勤修學，依深般若波羅蜜多起一念心，尚能攝取無數無量無邊善根，超無

量劫生死流轉，疾證無上正等菩提，況能無間常修般若波羅蜜多，恒住菩提

相應作意！善現！如多欲人與端嚴女更相愛染共為期契，彼女限礙不獲赴

期，此人欲心熾盛流注。善現！於意云何？其人欲念於何處轉？」

「世尊！此人欲念於女處轉，謂作是念：『彼何當來共會於此歡娛戲

樂？』」

「善現！於意云何？其人晝夜幾欲心生？」

「世尊！是人晝夜欲念甚多。」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩依深般若波羅蜜多起一念心，如深般若波羅



51

蜜多所說而學，所超生死流轉劫數，與多欲人經一晝夜所起欲念其數量等。

善現！是菩薩摩訶薩隨依般若波羅蜜多所說義趣思惟修學，隨能解脫能礙無

上正等菩提所有過罪，是故菩薩依深般若波羅蜜多精勤修學疾證無上正等菩

提。善現！若菩薩摩訶薩如深般若波羅蜜多所說而住，經一晝夜所獲功德，

若此功德有形量者，殑伽沙等三千大千諸佛世界不能容受。假使充滿如殑伽

沙三千大千佛之世界諸餘功德比此功德，百分不及一，千分不及一，百千分

不及一，乃至鄔波尼殺曇分亦不及一。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩遠離般若波羅蜜多，設經殑伽沙數大劫，

布施供養佛、法、僧寶，善現！於意云何？是菩薩摩訶薩由此因緣得福多

不？」

善現對曰：「甚多！世尊！其福無數無量無邊。」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩依深般若波羅蜜多，經一晝夜如說而學，所

獲功德甚多於彼。所以者何？善現！甚深般若波羅蜜多是諸菩薩摩訶薩眾所

乘之道，諸菩薩摩訶薩乘此道故，疾至無上正等菩提。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩遠離般若波羅蜜多，設經殑伽沙數大劫，

布施供養預流、一來、不還、阿羅漢、獨覺、菩薩及諸如來應正等覺，善

現！ 於意云何？是菩薩摩訶薩由此因緣得福多不？」

善現對曰：「甚多！世尊！其福無數無量無邊。」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩依深般若波羅蜜多，經一晝夜如說而學，所

獲功德甚多於彼。所以者何？善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，超諸

聲聞及獨覺地，速入菩薩正性離生，復漸修行諸菩薩行，速證無上正等菩

提。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩遠離般若波羅蜜多，設經殑伽沙數大劫，

精勤修學布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若。善現！於意云何？是菩薩

摩訶薩由此因緣得福多不？」

善現對曰：「甚多！世尊！其福無數無量無邊。」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩依深般若波羅蜜多所說而住，經一晝夜精勤

修學布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若，所獲功德甚多於彼。所以者



52

何？ 善現！甚深般若波羅蜜多是諸菩薩摩訶薩母。何以故？甚深般若波羅蜜

多能生菩薩摩訶薩眾，一切菩薩摩訶薩眾依深般若波羅蜜多，速能圓滿諸佛

法故。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩遠離般若波羅蜜多，設經殑伽沙數大劫，

以法布施一切有情。善現！於意云何？是菩薩摩訶薩由此因緣得福多不？」

善現對曰：「甚多！世尊！其福無數無量無邊。」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩依深般若波羅蜜多所說而住，經一晝夜以法

布施一切有情，所獲功德甚多於彼。所以者何？善現！若菩薩摩訶薩遠離般

若波羅蜜多，則為遠離一切智智。若菩薩摩訶薩不離般若波羅蜜多，則為不

離一切智智。是故，善現！若菩薩摩訶薩欲得無上正等菩提，常應不離甚深

般若波羅蜜多。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩遠離般若波羅蜜多，設經殑伽沙數大劫，

修行布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多，安住內空乃至無性自性空，安住真如

乃至不思議界，安住苦、集、滅、道聖諦，修行四念住乃至八聖道支，修行

四靜慮、四無量、四無色定，修行八解脫、八勝處、九次第定、十遍處，修

行空、無相、無願解脫門，修行極喜地乃至法雲地，修行一切陀羅尼門、三

摩地門，修行五眼、六神通，修行佛十力乃至十八佛不共法，修行無忘失

法、恒住捨性，修行一切智、道相智、一切相智。善現！於意云何？是菩薩

摩訶薩由此因緣得福多不？」

善現對曰：「甚多！世尊！其福無數無量無邊。」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩依深般若波羅蜜多所說而住，經一晝夜修行

布施波羅蜜多乃至修行一切相智，所獲功德甚多於彼。所以者何？善現！若

菩薩摩訶薩不遠離般若波羅蜜多，於一切智智而有退轉無有是處。若菩薩摩

訶薩遠離般若波羅蜜多，於一切智智而有退轉斯有是處。是故，善現！若菩

薩摩訶薩欲得無上正等菩提，常應不離甚深般若波羅蜜多。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩遠離般若波羅蜜多，設經殑伽沙數大劫，

修行種種財施、法施，住空閑處繫念思惟，先所修福與一切有情平等共有迴

向無上正等菩提。善現！於意云何？是菩薩摩訶薩由此因緣得福多不？」

善現對曰：「甚多！世尊！其福無數無量無邊。」



53

佛告善現：「若菩薩摩訶薩依深般若波羅蜜多所說而住，經一晝夜修行

種種財施、法施，住空閑處繫念思惟，先所修福與一切有情平等共有迴向無

上正等菩提，所獲功德甚多於彼。所以者何？善現！依深般若波羅蜜多所起

迴向，當知是為最勝迴向，遠離般若波羅蜜多所起迴向，當知是為下劣迴

向。何以故？善現！甚深般若波羅蜜多能與一切菩提分法為導首故。是故，

善現！若菩薩摩訶薩欲得無上正等菩提，常應不離甚深般若波羅蜜多，以所

修行種種功德與諸有情平等共有迴向無上正等菩提。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩遠離般若波羅蜜多，設經殑伽沙數大劫，

普緣過去未來現在一切如來、應、正等覺，及諸弟子功德善根和合隨喜，與

諸有情平等共有迴向無上正等菩提，善現！於意云何？是菩薩摩訶薩由此因

緣得福多不？」

善現對曰：「甚多！世尊！其福無數無量無邊。」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩依深般若波羅蜜多所說而住，經一晝夜普緣

過去未來現在一切如來、應、正等覺，及諸弟子功德善根和合隨喜，與諸有

情平等共有迴向無上正等菩提，所獲功德甚多於彼。所以者何？善現！一切

隨喜迴向功德善根皆以甚深般若波羅蜜多而為上首。是故，善現！若菩薩摩

訶薩欲得無上正等菩提，常應不離甚深般若波羅蜜多，於諸善根隨喜迴向所

求無上正等菩提。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！如佛所說，諸行皆是分別所作，從妄

想生都非實有。以何因緣是諸菩薩摩訶薩等行財施等獲福無數無量無邊？世

尊！分別所作財施等福應不能起真實正見，不能趣入正性離生，不能得預流

果、或一來果、或不還果、或阿羅漢果、或獨覺菩提，亦不能得所求無上正

等菩提。」

佛言善現：「如是！如是！如汝所說。諸行皆是分別所作，從妄想生都

非實有，分別所作財施等福不能發起真實正見，不能趣入正性離生，不能得

預流果乃至不能得無上正等菩提。善現！諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，

知一切種分別所作財施等法空無所有，虛妄不實。所以者何？善現！我說一

切分別所作財施等法無不皆空性相非有，是虛妄非堅實。何以故？善現！諸

菩薩摩訶薩善學內空乃至善學無性自性空，如佛所說而通達故。善現！是菩



54

薩摩訶薩安住空已，如如觀察分別所作財施等福空無所有，虛妄不實，如是

如是能不遠離甚深般若波羅蜜多。如如不離甚深般若波羅蜜多，如是如是獲

福無數無量無邊，由此因緣起實正見，亦能趣入正性離生乃至能證所求無上

正等菩提。」

爾時，善現復白佛言：「所說無數、無量、無邊有何差別？」

佛告善現：「言無數者，數不可得，不可數在有為界中，不可數在無為

界中。言無量者，量不可得，不可量在過去法中，不可量在未來法中，不可

量在現在法中。言無邊者，邊不可得，不可測度彼邊際故。」

具壽善現白言：「世尊！頗有因緣，色亦說無數無量無邊，受、想、

行、識亦說無數無量無邊不？」佛告善現：「有因緣故，色亦說無數無量無

邊，受、想、行、識亦說無數無量無邊。」

爾時，善現復白佛言：「何因緣故，色亦說無數無量無邊，受、想、

行、識亦說無數無量無邊？」佛告善現：「色自性空故亦說無數無量無邊，

受、想、行、識自性空故亦說無數無量無邊。」

具壽善現復白佛言：「為但色自性空，受、想、行、識自性空，為一切

法亦皆自性空耶？」佛告善現：「我先豈不說一切法皆自性空？」

善現對曰：「佛雖常說一切法皆自性空，而我亦已了，而諸有情不知、

見、覺，故我今者復作是問。世尊！一切法自性空即是無盡，亦是無數，亦

是無量，亦是無邊。世尊！一切法自性空中，盡不可得、數不可得、量不可

得，邊不可得，由此因緣無盡無數無量無邊，若義若文俱無差別。」

佛告善現：「如是！如是！如汝所說。無盡無數無量無邊，若義若文俱

無差別，皆共顯了諸法空故。善現！一切法空皆不可說，如來方便說為無

盡， 或說無數，或說無量，或說無邊，或說為空，或說無相，或說無願，或

說無作，或說無生，或說無滅，或說離染，或說寂滅，或說涅槃，或說真

如，或說實際，如是等義皆是如來方便演說。」

爾時，善現復白佛言：「世尊！甚奇方便善巧諸法實相不可宣說，而為

有情方便顯示。世尊！如我解佛所說義者，一切法性皆不可說。」佛告善

現：「如是！如是！一切法性皆不可說。何以故？一切法性皆畢竟空，無能



55

宣說畢竟空者。」

具壽善現復白佛言：「不可說義有增減不？」佛告善現：「不可說義無

增無減。」

爾時，善現復白佛言：「若不可說義無增無減者，則布施波羅蜜多乃至

般若波羅蜜多亦應無增無減，四念住乃至八聖道支亦應無增無減，四靜慮、

四無量、四無色定亦應無增無減，八解脫、八勝處、九次第定、十遍處亦應

無增無減，空、無相、無願解脫門亦應無增無減，極喜地乃至法雲地亦應無

增無減，陀羅尼門、三摩地門亦應無增無減，五眼、六神通亦應無增無減，

如來十力乃至十八佛不共法亦應無增無減，無忘失法、恒住捨性亦應無增無

減，一切智、道相智、一切相智亦應無增無減。世尊！若六波羅蜜多無增無

減乃至一切智、道相智、一切相智亦無增無減，則應六波羅蜜多無所有乃至

一切智、道相智、一切相智亦無所有。若六波羅蜜多無所有乃至一切智、道

相智、一切相智亦無所有，云何菩薩摩訶薩修行六波羅蜜多乃至一切智、道

相智、一切相智，證得無上正等菩提？」

佛告善現：「如是！如是！不可說義無增無減，六波羅蜜多亦無增無

減，乃至一切智、道相智、一切相智亦無增無減。不可說義無所有，六波羅

蜜多亦無所有，乃至一切智、道相智、一切相智亦無所有。善現！諸菩薩摩

訶薩修行般若波羅蜜多，安住般若波羅蜜多，方便善巧，不作是念：『我於

般若波羅蜜多乃至布施波羅蜜多若增若減。』但作是念：『唯有名想謂為般

若波羅蜜多乃至布施波羅蜜多。』善現！是菩薩摩訶薩修行布施波羅蜜多

時，持此布施波羅蜜多俱行作意，并依此起心及善根，與諸有情平等共有迴

向無上正等菩提，如佛無上正等菩提微妙甚深而起迴向。如是乃至修行般若

波羅蜜多時，持此般若波羅蜜多俱行作意，并依此起心及善根，與諸有情平

等共有迴向無上正等菩提，如佛無上正等菩提微妙甚深而起迴向，由此迴向

巧方便力證得無上正等菩提。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！何謂無上正等菩提？」佛告善現：

「一切法真如是謂無上正等菩提。」

爾時，善現復白佛言：「何謂一切法真如，而說一切法真如是謂無上正

等菩提？」



56

佛告善現：「諸色真如、受、想、行、識真如是謂無上正等菩提，眼處

真如乃至意處真如是謂無上正等菩提，色處真如乃至法處真如是謂無上正等

菩提，眼界真如乃至意界真如是謂無上正等菩提，色界真如乃至法界真如是

謂無上正等菩提，眼識界真如乃至意識界真如是謂無上正等菩提，眼觸真如

乃至意觸真如是謂無上正等菩提，眼觸為緣所生諸受真如乃至意觸為緣所生

諸受真如是謂無上正等菩提，地界真如乃至識界真如是謂無上正等菩提， 無

明真如乃至老死真如是謂無上正等菩提，布施波羅蜜多真如乃至般若波羅蜜

多真如是謂無上正等菩提，內空真如乃至無性自性空真如是謂無上正等菩

提，苦聖諦真如、集、滅、道聖諦真如是謂無上正等菩提，四念住真如乃至

八聖道支真如是謂無上正等菩提，四靜慮真如、四無量、四無色定真如是謂

無上正等菩提，八解脫真如、八勝處、九次第定、十遍處真如是謂無上正等

菩提，空解脫門真如、無相、無願解脫門真如是謂無上正等菩提，淨觀地真

如乃至如來地真如是謂無上正等菩提，極喜地真如乃至法雲地真如是謂無上

正等菩提，陀羅尼門真如、三摩地門真如是謂無上正等菩提，五眼真如、六

神通真如是謂無上正等菩提，佛十力真如乃至十八佛不共法真如是謂無上正

等菩提，無忘失法真如、恒住捨性真如是謂無上正等菩提，預流果真如乃至

獨覺菩提真如是謂無上正等菩提，一切智真如、道相智、一切相智真如是謂

無上正等菩提，生死真如、涅槃真如是謂無上正等菩提。

「善現！一切真如無增無減故諸佛無上正等菩提亦無增無減。善現！諸

菩薩摩訶薩不離般若波羅蜜多，常樂安住諸法真如，都不見法有增有減。由

此因緣不可說義無增無減，布施波羅蜜多亦無增無減，淨戒、安忍、精進、

靜慮、般若波羅蜜多亦無增無減，乃至一切智亦無增無減，道相智、一切相

智亦無增無減。不可說義無所有，六波羅蜜多亦無所有，乃至一切智、道相

智、一切相智亦無所有。善現！諸菩薩摩訶薩依止無增減、無所有為方 便，

修行般若波羅蜜多，由此為門集諸功德，便證無上正等菩提。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！若菩薩摩訶薩依止無增減、無所有為

方便，修行般若波羅蜜多，由此為門集諸功德，便證無上正等菩提，是菩薩

摩訶薩為初心起能證無上正等菩提，為後心起能證無上正等菩提？世尊！是

菩薩摩訶薩若初心起能證無上正等菩提，初心起時後心未起，無和合義。若



57

後心起能證無上正等菩提，後心起時前心已滅，無和合義。如是前後心、心

所法進退推徵，無和合義，云何可得積集善根？若諸善根不可積集，則諸勝

智無由得生，勝智不生，如何菩薩能證無上正等菩提？」

佛告善現：「吾當為汝略說譬喻，令有智者於所說義易可得解。善現！

於意云何？如然燈時，為初焰能燋炷？為後焰能燋炷？」善現對曰：「如我

意解，非初焰能燋炷，亦非離初焰能燋炷；非後焰能燋炷，亦非離後焰能燋

炷。」

佛告善現：「於意云何？於然燈時炷為燋不？」善現對曰：「世間現見

其炷實燋。」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，證得無上正等菩提亦復

如是。非初心起能證無上正等菩提，亦非離初心起能證無上正等菩提；非後

心起能證無上正等菩提，亦非離後心起能證無上正等菩提，而諸菩薩摩訶薩

修行般若波羅蜜多，令諸善根漸漸增長，證得無上正等菩提。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩從初發心修行般若波羅蜜多，圓滿十地證

得無上正等菩提。」爾時，善現白言：「世尊！諸菩薩摩訶薩修學何等十地

圓滿，證得無上正等菩提？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩修行極喜地乃至法雲地，令其圓滿證得無上

正等菩提，亦學淨觀地乃至如來地，令其圓滿證得無上正等菩提。善現！諸

菩薩摩訶薩於此十地精勤修學得圓滿時，非初心起能證無上正等菩提，亦非

離初心起能證無上正等菩提；非後心起能證無上正等菩提，亦非離後心起能

證無上正等菩提，而諸菩薩摩訶薩，精勤修學十地圓滿證得無上正等菩

提。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！如來所說緣起理趣極為甚深，謂諸菩

薩摩訶薩，非初心起能證無上正等菩提，亦非離初心起能證無上正等菩提；

非後心起能證無上正等菩提，亦非離後心起能證無上正等菩提，而諸菩薩摩

訶薩修行般若波羅蜜多，令諸善根漸漸增長，圓滿十地證得無上正等菩。」

佛告善現：「於意云何？若心已滅，更可生不？」善現對曰：「不也！

世尊！」



58

佛告善現：「於意云何？若心已生有滅法不？」 善現對曰：「如是！世

尊！若心已生定有滅法。」佛告善現：「於意云何？有滅法心非當滅不？」

善現對曰：「不也！世尊！」

佛告善現：「於意云何？心住為如心真如不？」

善現對曰：「如是！世尊！如心真如，心如是住。」

佛告善現：「於意云何？若心住如真如，是心為如真如常不？」善現對

曰：「不也！世尊！」

佛告善現：「於意云何？諸法真如為甚深不？」 善現對曰：「如是！世

尊！諸法真如極為甚深。」佛告善現：「於意云何？即真如是心不？」

善現對曰：「不也！世尊！」

佛告善現：「於意云何？離真如有心不？」善現對曰：「不也！世

尊！」

佛告善現：「於意云何？即心是真如不？」善現對曰：「不也！世

尊！」

佛告善現：「於意云何？離心有真如不？」善現對曰：「不也！世

尊！」

佛告善現：「於意云何？真如為能見真如不？」善現對曰：「不也！世

尊！」

佛告善現：「於意云何？若菩薩摩訶薩能如是行，是行深般若波羅蜜多

不？」善現對曰：「如是！世尊！若菩薩摩訶薩能如是行，是行深般若波羅

蜜多。」佛告善現：「於意云何？若菩薩摩訶薩能如是行，為行何處？」

善現對曰：「若菩薩摩訶薩能如是行，都無行處。所以者何？世尊！若

菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，無心現行，無現行處。何以故？世尊！若菩

薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時住真如中，都無現行及現行處、現行者故。」

佛告善現：「於意云何？若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時為何所行？」

善現對曰：「若菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，行勝義諦，此中現行

及現行處俱無所有，能取、所取不可得故。」佛告善現：「於意云何？若菩

薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，行勝義諦中雖不取相而行相不？」



59

善現對曰：「不也！世尊！」

佛告善現：「於意云何？是菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，行勝義諦

中為遣相不？」善現對曰：「不也！世尊！」

佛告善現：「於意云何？是菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，行勝義諦

中遣相想不？」善現對曰：「不也！世尊！」

佛告善現：「是菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，云何不遣相亦不遣相

想？」

善現對曰：「是菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，不作是念：『我當遣

相及遣相想。』亦不作是念：『我當遣無相及遣無相想。』於一切種無分別

故。世尊！是菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多，雖能如是離諸分別，而佛十

力、四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法等，無

量無邊殊勝功德未圓滿故，未證無上正等菩提。世尊！是菩薩摩訶薩成就微

妙方便善巧，由此微妙方便善巧，於一切法不成不壞、不取不遣。何以 故？

世尊！是菩薩摩訶薩，達一切法自相空故。世尊！是菩薩摩訶薩住一切法自

相空中，為度諸有情入三三摩地，大悲願力所引逼故，依此三定成熟有

情。」

佛告善現：「如是！如是！如汝所說。」

具壽善現即白佛言：「是菩薩摩訶薩云何入此三三摩地成熟有情？」

佛告善現：「是菩薩摩訶薩安住空三摩地，見諸有情多執我、我所者，

以方便力教令安住空三摩地。是菩薩摩訶薩安住無相三摩地，見諸有情多行

諸法相者，以方便力教令安住無相三摩地。是菩薩摩訶薩安住無願三摩地，

見諸有情多有所願樂者，以方便力教令安住無願三摩地。善現！是菩薩摩訶

薩行深般若波羅蜜多時，如是入此三三摩地，隨其所應方便成熟一切有

情。」

大般若波羅蜜多經卷第四百五十



1


	大眾閱藏經典彙編 CBETA2018 版
	佛经安置须知
	读诵佛经须知
	保宁勇禅师示看经警策文
	起诵仪
	请佛发愿
	南无本师释迦牟尼佛南无本师释迦牟尼佛南无本师释迦牟尼佛
	南无香云盖菩萨摩诃萨（三称）


