
1

大眾閱藏經典彙編 CBETA2018版

大般若波羅蜜多經
（六百卷：第 431 卷至第 435 卷）

三藏法師玄奘奉 詔譯



2

佛经安置须知

1. 经典应恭敬放在清净高处以及其他书籍的上面，不可随意

扔放床上、座椅上等不净处。

2. 凡经书等法宝阅毕，可辗转流通，赠送其他道友，不可任

意烧毁或丢弃。

3. 如手捧或装于口袋携带时，不得低于腰部，不可挟腋下。

4. 不得口吹经上灰尘，应以专用净布拭去。

5. 不可在经典所在的地方，有种种污秽行为。

读诵佛经须知

1. 经典乃三世诸佛之师，如来法身舍利，亦当作真佛看，不

可作纸墨等看。礼诵持念，种种修持，皆当以诚敬为主。

2. 不可躺着看经书，以口水沾指翻经页，不可以污手触经。

3. 经书上不可涂写。不得一边散心杂话，一边看经书。

4. 中断不看时，应夹放纸条、书签做记号。不可折页、折角，

或经书面朝下作“人”字形搁置。

保宁勇禅师示看经警策文

夫看经之法后学须知：当净三业。若三业无亏，则百福俱集。三业

者，身、口、意业也。

（一）端身正坐，如对圣容，则身业净也。

（二）口无杂言，断诸嬉笑，则口业净也。

（三）意不散乱，屏息万缘，则意业净也。

内心既寂，外境俱捐。方契悟于真源，庶研穷于法理，可谓水

澄珠莹，云散月明。义海涌于胸襟，智岳凝于耳目。辄莫容易，实

非小缘。心法双忘，自他俱利。若能如是，真报佛恩。



3

起诵仪

请佛发愿

稽首禮諸佛 及法比丘僧 我今為自利 亦利諸有情與諸善

同修 正聞大藏經 傳承三聖學 令正法久住

南无本师释迦牟尼佛南无本
师释迦牟尼佛南无本师释迦
牟尼佛

香赞

（一遍）

炉香乍爇. 法界蒙薰. 诸佛海会悉遥闻. 随处

结祥云.诚意方殷.诸佛现全身.

南无香云盖菩萨摩诃萨（三称）

开经偈

（一遍）

无上甚深微妙法 百千万劫难遭遇我今见

闻得受持 愿解如来真实义

讽诵经时 当愿众生： 顺佛

所说 总持不忘.

（注：此阅藏仪轨可以根据需要自行调整）



4

大般若波羅蜜多經卷第四百三十一

三藏法師玄奘奉 詔譯

第二分經文品第三十六之一

爾時，佛告天帝釋言：「憍尸迦！若善男子、善女人等教贍部洲諸有情

類，皆令安住十善業道，於意云何？是善男子、善女人等由此因緣得福多

不？」

天帝釋言：「甚多！世尊！甚多！善逝！」

佛言：「憍尸迦！若善男子、善女人等書寫如是甚深般若波羅蜜多施他

讀誦，若轉書寫、廣令流布，是善男子、善女人等所獲福聚甚多於前。何以

故？憍尸迦！如是般若波羅蜜多祕密藏中，廣說一切無漏之法，諸善男子、

善女人等於中已學今學當學。或有已入今入當入聲聞乘法正性離生，漸次乃

至已正當得阿羅漢果；或有已入今入當入獨覺乘法正性離生，漸次乃至已正

當證獨覺菩提；或有已入今入當入菩薩乘法正性離生，漸次修行諸菩薩行，

已證今證當證無上正等菩提。

「憍尸迦！云何名為無漏之法？謂四念住乃至八聖道支、四聖諦智、三

解脫門、內空乃至無性自性空、如來十力、四無所畏、四無礙解、大慈、大

悲、大喜、大捨、十八佛不共法及餘無量無邊佛法，皆是此中所說一切無漏

之法。

「憍尸迦！若善男子、善女人等教一有情住預流果，所獲福聚猶勝教化

一贍部洲諸有情類皆令安住十善業道。何以故？憍尸迦！諸有安住十善業道

不免地獄、傍生、鬼趣，若有安住預流果者便得永脫三惡趣故，況教令住一

來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提所獲福聚而不勝彼？憍尸迦！若善男子、善

女人等教贍部洲諸有情類皆住預流、一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提，不

如有人教一有情令趣無上正等菩提。何以故？憍尸迦！若教有情令趣無上正

等菩提，則令世間佛眼不斷。所以者何？由有菩薩摩訶薩故，便有預流、一

來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提；由有菩薩摩訶薩故，便有如來、應、正等

覺轉妙法輪度無量眾。諸菩薩摩訶薩皆依般若波羅蜜多而得成就。以是故，



5

憍尸迦！若善男子、善女人等書寫如是甚深般若波羅蜜多施他讀誦， 若轉書

寫、廣令流布，所獲福聚勝前福聚無量無邊。何以故？憍尸迦！如是般若波

羅蜜多祕密藏中，廣說一切世、出世間勝妙善法，依此善法，世間便有剎帝

利大族、婆羅門大族、長者大族、居士大族、四大王眾天乃至非想非非想處

天，亦有四念住廣說乃至一切相智施設可得，亦有預流、一來、不還、阿羅

漢、獨覺、菩薩摩訶薩、諸佛世尊施設可得。

「復次，憍尸迦！置贍部洲諸有情類。若善男子、善女人等教四大洲諸

有情類皆令安住十善業道，於意云何？是善男子、善女人等由此因緣得福多

不？」

天帝釋言：「甚多！世尊！甚多！善逝！」

佛言：「憍尸迦！若善男子、善女人等書寫如是甚深般若波羅蜜多施他

讀誦，若轉書寫、廣令流布，是善男子、善女人等所獲福聚甚多於前，餘如

上說。

「復次，憍尸迦！置四大洲諸有情類。若善男子、善女人等教小千界諸

有情類皆令安住十善業道，於意云何？是善男子、善女人等由此因緣得福多

不？」

天帝釋言：「甚多！世尊！甚多！善逝！」

佛言：「憍尸迦！若善男子、善女人等書寫如是甚深般若波羅蜜多施他

讀誦，若轉書寫、廣令流布，是善男子、善女人等所獲福聚甚多於前，餘如

上說。

「復次，憍尸迦！置小千界諸有情類。若善男子、善女人等教中千界諸

有情類皆令安住十善業道，於意云何？是善男子、善女人等由此因緣得福多

不？」

天帝釋言：「甚多！世尊！甚多！善逝！」

佛言：「憍尸迦！若善男子、善女人等書寫如是甚深般若波羅蜜多施他

讀誦，若轉書寫、廣令流布，是善男子、善女人等所獲福聚甚多於前，餘如

上說。

「復次，憍尸迦！置中千界諸有情類。若善男子、善女人等教化三千大



6

千世界諸有情類皆令安住十善業道，於意云何？是善男子、善女人等由此因

緣得福多不？」

天帝釋言：「甚多！世尊！甚多！善逝！」

佛言：「憍尸迦！若善男子、善女人等書寫如是甚深般若波羅蜜多施他

讀誦，若轉書寫、廣令流布，是善男子、善女人等所獲福聚甚多於前，餘如

上說。

「復次，憍尸迦！置此三千大千世界諸有情類。若善男子、善女人等教

化十方各如殑伽沙等世界諸有情類皆令安住十善業道，於意云何？是善男

子、善女人等由此因緣得福多不？」

天帝釋言：「甚多！世尊！甚多！善逝！」

佛言：「憍尸迦！若善男子、善女人等書寫如是甚深般若波羅蜜多施他

讀誦，若轉書寫、廣令流布，是善男子、善女人等所獲福聚甚多於前，餘如

上說。

「復次，憍尸迦！置此十方各如殑伽沙等世界諸有情類。若善男子、善

女人等教化十方一切世界諸有情類皆令安住十善業道，於意云何？是善男

子、善女人等由此因緣得福多不？」

天帝釋言：「甚多！世尊！甚多！善逝！」

佛言：「憍尸迦！若善男子、善女人等書寫如是甚深般若波羅蜜多施他

讀誦，若轉書寫、廣令流布，是善男子、善女人等所獲福聚甚多於前，餘如

上說。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等教贍部洲諸有情類皆令安住四靜

慮、四無量、四無色定、五神通，於意云何？是善男子、善女人等由此因緣

得福多不？」

天帝釋言：「甚多！世尊！甚多！善逝！」

佛言：「憍尸迦！若善男子、善女人等書寫如是甚深般若波羅蜜多施他

讀誦，若轉書寫、廣令流布，是善男子、善女人等所獲福聚甚多於前，餘如

上說。

「復次，憍尸迦！置贍部洲諸有情類。若善男子、善女人等教四大洲諸



7

有情類皆令安住四靜慮、四無量、四無色定、五神通，於意云何？是善男

子、善女人等由此因緣得福多不？」

天帝釋言：「甚多！世尊！甚多！善逝！」

佛言：「憍尸迦！若善男子、善女人等書寫如是甚深般若波羅蜜多施他

讀誦，若轉書寫、廣令流布，是善男子、善女人等所獲福聚甚多於前，餘如

上說。

「復次，憍尸迦！置四大洲諸有情類。若善男子、善女人等教小千界諸

有情類皆令安住四靜慮、四無量、四無色定、五神通，於意云何？是善男

子、善女人等由此因緣得福多不？」

天帝釋言：「甚多！世尊！甚多！善逝！」

佛言：「憍尸迦！若善男子、善女人等書寫如是甚深般若波羅蜜多施他

讀誦，若轉書寫、廣令流布，是善男子、善女人等所獲福聚甚多於前，餘如

上說。

「復次，憍尸迦！置小千界諸有情類。若善男子、善女人等教中千界諸

有情類，皆令安住四靜慮、四無量、四無色定、五神通，於意云何？是善男

子、善女人等由此因緣得福多不？」

天帝釋言：「甚多！世尊！甚多！善逝！」

佛言：「憍尸迦！若善男子、善女人等書寫如是甚深般若波羅蜜多施他

讀誦，若轉書寫、廣令流布，是善男子、善女人等所獲福聚甚多於前，餘如

上說。

「復次，憍尸迦！置中千界諸有情類。若善男子、善女人等教化三千大

千世界諸有情類皆令安住四靜慮、四無量、四無色定、五神通，於意云何？

是善男子、善女人等由此因緣得福多不？」

天帝釋言：「甚多！世尊！甚多！善逝！」

佛言：「憍尸迦！若善男子、善女人等書寫如是甚深般若波羅蜜多施他

讀誦，若轉書寫、廣令流布，是善男子、善女人等所獲福聚甚多於前，餘如

上說。

「復次，憍尸迦！置此三千大千世界諸有情類。若善男子、善女人等教



8

化十方各如殑伽沙等世界諸有情類，皆令安住四靜慮、四無量、四無色定、

五神通，於意云何？是善男子、善女人等由此因緣得福多不？」

天帝釋言：「甚多！世尊！甚多！善逝！」

佛言：「憍尸迦！若善男子、善女人等書寫如是甚深般若波羅蜜多施他

讀誦，若轉書寫、廣令流布，是善男子、善女人等所獲福聚甚多於前，餘如

上說。

「復次，憍尸迦！置此十方各如殑伽沙等世界諸有情類。若善男子、善

女人等教化十方一切世界諸有情類皆令安住四靜慮、四無量、四無色定、五

神通，於意云何？是善男子、善女人等由此因緣得福多不？」

天帝釋言：「甚多！世尊！甚多！善逝！」

佛言：「憍尸迦！若善男子、善女人等書寫如是甚深般若波羅蜜多施他

讀誦，若轉書寫、廣令流布，是善男子、善女人等所獲福聚甚多於前，餘如

上說。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等於此般若波羅蜜多，至心聽聞、

受持、讀誦、精勤修學、如理思惟，是善男子、善女人等所獲福聚，勝於教

化一贍部洲諸有情類，皆令安住十善業道、四靜慮、四無量、四無色定、五

神通；亦勝教化一四大洲諸有情類，皆令安住十善業道、四靜慮、四無量、

四無色定、五神通；亦勝教化小千世界諸有情類，皆令安住十善業道、四靜

慮、四無量、四無色定、五神通；亦勝教化中千世界諸有情類，皆令安住十

善業道、四靜慮、四無量、四無色定、五神通；亦勝教化三千大千世界諸有

情類，皆令安住十善業道、四靜慮、四無量、四無色定、五神通；亦勝教化

十方各如殑伽沙等世界諸有情類，皆令安住十善業道、四靜慮、四無量、四

無色定、五神通；亦勝教化十方一切世界諸有情類，皆令安住十善業道、四

靜慮、四無量、四無色定、五神通。憍尸迦！此中如理思惟者，謂以非二非

不二行，為求無上正等菩提，思惟般若波羅蜜多乃至布施波羅蜜 多；若以非

二非不二行，為求無上正等菩提，思惟內空乃至無性自性空；若以非二非不

二行，為求無上正等菩提，思惟四念住廣說乃至一切相智。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等於此般若波羅蜜多，以無量門廣

為他說，宣示開演顯了解釋，分別義趣令其易解，所獲福聚勝自聽聞、受



9

持、讀誦、精勤修學、如理思惟如是般若波羅蜜多所獲功德無量倍數。憍尸

迦！此中般若波羅蜜多義趣者，謂此般若波羅蜜多所有義趣，不應以二相

觀， 亦不應以不二相觀，非有相非無相、非入非出、非增非減、非染非淨、

非生非滅、非取非捨、非執非不執、非住非不住、非實非不實、非相應非不

相應、非和合非離散、非因緣非非因緣、非法非非法、非真如非非真如、非

實際非非實際，如是義趣有無量門。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等自於般若波羅蜜多，至心聽聞、

受持、讀誦、精勤修學、如理思惟，以無量門為他廣說，宣示開演顯了解

釋， 分別義趣令其易解，是善男子、善女人等所獲福聚過前福聚無量無

邊。」

爾時，天帝釋白佛言：「世尊！諸善男子、善女人等應以種種巧妙文義，為

他演說甚深般若波羅蜜多。」

佛言：「憍尸迦！如是！如是！如汝所說。諸善男子、善女人等應以種

種巧妙文義，為他演說甚深般若波羅蜜多。憍尸迦！若善男子、善女人等能

以種種巧妙文義，為他演說甚深般若波羅蜜多，是善男子、善女人等成就無

量無數無邊不可思議大功德聚。

「憍尸迦！若善男子、善女人等盡其形壽以無量種上妙樂具、衣服、飲

食、病緣、醫藥，供養恭敬、尊重讚歎十方各如殑伽沙界無量無數無邊如

來、應、正等覺。有善男子、善女人等自於般若波羅蜜多至心聽聞、受持、

讀誦、精勤修學、如理思惟，復依種種巧妙文義，以無量門廣為他說，宣示

開演顯了解釋，分別義趣令其易解，是善男子、善女人等所獲福聚甚多於

前。何以故？憍尸迦！由彼十方各如殑伽沙等世界無量無數無邊如來、應、

正等覺，皆依般若波羅蜜多精勤修學，證得無上正等菩提。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等無量無數無邊大劫以有所得而為

方便，修行布施乃至般若波羅蜜多。有善男子、善女人等於此般若波羅蜜

多， 以無所得而為方便，至心聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思惟，復

以種種巧妙文義，經須臾間為他辯說，宣示開演顯了解釋，分別義趣令其易

解，所獲福聚甚多於前。憍尸迦！有所得者，謂善男子、善女人等修布施時

作如是念：『我能惠施，彼是受者，此是施果、施及施物。』彼修施時名住



10

布施，不名布施波羅蜜多。修淨戒時作如是念：『我能持戒，為護於彼，此

是戒果及所持戒。』彼修戒時名住淨戒，不名淨戒波羅蜜多。修安忍時作如

是念：『我能修忍，為護彼故，此是忍果及忍自性。』彼修忍時名住安忍，

不名安忍波羅蜜多。修精進時作如是念：『我能精進，為修斷彼，此精進

果、精進自性。』彼精進時名住精進，不名精進波羅蜜多。修靜慮時作如是

念：『我能修定，彼是定境，此是定果及定自性。』彼修定時名住靜慮，不

名靜慮波羅蜜多。修般若時作如是念：『我能修慧，彼是慧境，此是慧果及

慧自性。』彼修慧時名住般若，不名般若波羅蜜多。憍尸迦！是善男子、善

女人等以有所得為方便故，不能圓滿布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若

波羅蜜多。」

爾時，天帝釋白佛言：「世尊！諸菩薩摩訶薩云何修行而能圓滿布施、

淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多？」

佛言：「憍尸迦！若菩薩摩訶薩修布施時，不得施者、受者、施果、施

及施物，以無所得為方便故能滿布施波羅蜜多；修淨戒時，不得持者、所護

戒果及所持戒，以無所得為方便故能滿淨戒波羅蜜多；修安忍時，不得能

忍、所護忍果及忍自性，以無所得為方便故能滿安忍波羅蜜多；修精進時，

不得勤者、所為勤果及勤自性，以無所得為方便故能滿精進波羅蜜多；修靜

慮時，不得定者、定境、定果及定自性，以無所得為方便故能滿靜慮波羅蜜

多；修般若時，不得慧者、慧境、慧果及慧自性，以無所得為方便故能滿般

若波羅蜜多。憍尸迦！諸菩薩摩訶薩應以如是無所得慧及以種種巧妙文 義，

宣說般若乃至布施波羅蜜多。何以故？憍尸迦！於當來世有善男子、善女人

等為他宣說相似般若乃至布施波羅蜜多。初發無上菩提心者，聞彼所說相似

般若乃至布施波羅蜜多，心便迷謬退失中道，是故應以無所得慧及以種種巧

妙文義，為發無上菩提心者宣說般若乃至布施波羅蜜多。」

爾時，天帝釋白佛言：「世尊！云何名為宣說相似般若、靜慮、精進、

安忍、淨戒、布施波羅蜜多？」

佛言：「憍尸迦！若善男子、善女人等說有所得般若波羅蜜多乃至布施

波羅蜜多，如是名為宣說相似般若、靜慮、精進、安忍、淨戒、布施波羅蜜

多。」



11

時，天帝釋復白佛言：「世尊！云何善男子、善女人等說有所得般若乃

至布施波羅蜜多，名說相似般若乃至布施波羅蜜多？」

佛言：「憍尸迦！若善男子、善女人等為發無上菩提心行六波羅蜜多

者，說色乃至識無常、苦、無我，說眼處乃至意處無常、苦、無我，說色處

乃至法處無常、苦、無我，說眼界乃至意界無常、苦、無我，說色界乃至法

界無常、苦、無我，說眼識界乃至意識界無常、苦、無我，說眼觸乃至意觸

無常、苦、無我，說眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸受無常、苦、無

我，說四靜慮、四無量、四無色定無常、苦、無我，說四念住乃至一切相智

無常、苦、無我，作如是言：『若有能依如是等法修行般若乃至布施波羅蜜

多，是行般若乃至布施波羅蜜多。』復作是說：『修行般若乃至布施波羅蜜

多者，應求色乃至一切相智無常、苦、無我。若有能求如是等法修行般若乃

至布施波羅蜜多，是行般若乃至布施波羅蜜多。』

「憍尸迦！若有如是求色乃至一切相智無常、苦、無我，依此等法修行

般若乃至布施波羅蜜多者，我說名為行有所得相似般若乃至布施波羅蜜多。

憍尸迦！若如前說，當知皆是說有所得相似般若乃至布施波羅蜜多。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等為發無上菩提心者宣說般若乃至

布施波羅蜜多，作如是言：『來！善男子！我當教汝修學般若乃至布施波羅

蜜多。若依我教而修學者，當速安住菩薩初地乃至十地。』憍尸迦！彼以有

相及有所得而為方便，依合集想教修般若乃至布施波羅蜜多，是謂宣說相似

般若乃至布施波羅蜜多。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等為發無上菩提心者宣說般若乃至

布施波羅蜜多，作如是言：『來！善男子！我當教汝修學般若乃至布施波羅

蜜多。若依我教而修學者，速超聲聞及獨覺地。』憍尸迦！彼以有相及有所

得而為方便，依合集想教修般若乃至布施波羅蜜多，是謂宣說相似般若乃至

布施波羅蜜多。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等為發無上菩提心者宣說般若乃至

布施波羅蜜多，作如是言：『來！善男子！我當教汝修學般若乃至布施波羅

蜜多。若依我教而修學者，速入菩薩正性離生。既入菩薩正性離生，便得菩

薩無生法忍。既得菩薩無生法忍，便得菩薩殊勝神通。既得菩薩殊勝神通，



12

能遊十方一切佛土，從一佛國至一佛國，供養恭敬、尊重讚歎一切如來、

應、正等覺，由此能速證得無上正等菩提。』憍尸迦！彼以有相及有所得而

為方便，依合集想教修般若乃至布施波羅蜜多，是謂宣說相似般若乃至布施

波羅蜜多。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等告菩薩乘種姓者言：『若於般若

波羅蜜多至心聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思惟，決定當獲無量無數

無邊功德。』憍尸迦！彼以有相及有所得而為方便作如是說，是謂宣說相似

般若乃至布施波羅蜜多。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等告菩薩乘種姓者言：『汝於過去

未來現在一切如來、應、正、等覺，從初發心至得無上正等菩提所有善根，

皆應隨喜一切合集，為諸有情迴向無上正等菩提。』憍尸迦！彼以有相及有

所得而為方便作如是說，是謂宣說相似般若乃至布施波羅蜜多。」

爾時，天帝釋白佛言：「世尊！云何名為宣說真正般若、靜慮、精進、

安忍、淨戒、布施波羅蜜多？」

佛言：「憍尸迦！若善男子、善女人等說無所得般若波羅蜜多乃至布施

波羅蜜多，如是名為宣說真正般若、靜慮、精進、安忍、淨戒、布施波羅蜜

多。」

時，天帝釋復白佛言：「世尊！云何善男子、善女人等說無所得般若乃

至布施波羅蜜多，名說真正般若乃至布施波羅蜜多？」

佛言：「憍尸迦！若善男子、善女人等為發無上菩提心者宣說般若乃至

布施波羅蜜多，作如是言：『來！善男子！應修般若乃至布施波羅蜜多。汝

正修時，不應觀色若常若無常、若樂若苦、若我若無我，不應觀受、想、

行、識若常若無常、若樂若苦、若我若無我；如是不應觀眼處乃至意處，色

處乃至法處，眼界乃至意界，色界乃至法界，眼識界乃至意識界，眼觸乃至

意觸，眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸受，四靜慮、四無量、四無色

定，四念住乃至一切相智若常若無常、若樂若苦、若我若無我。何以故？善

男子！色色自性空，乃至一切相智一切相智自性空；是色自性即非自性， 乃

至是一切相智自性即非自性，若非自性即是般若乃至布施波羅蜜多。於此般

若乃至布施波羅蜜多，色不可得，彼常無常、樂苦、我無我亦不可得， 乃至



13

一切相智不可得，彼常無常、樂苦、我無我亦不可得。所以者何？此中尚無

色等可得，何況有彼常無常、樂苦、我無我可得！善男子！汝若能修如是般

若乃至布施波羅蜜多，是修般若乃至布施波羅蜜多。』憍尸迦！是善男子、

善女人等作此等說，是謂宣說真正般若乃至布施波羅蜜多。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等為發無上菩提心者宣說般若乃至

布施波羅蜜多，作如是言：『來！善男子！我當教汝修學般若乃至布施波羅

蜜多。汝修學時，勿觀諸法有少可住、可超、可入、可得、可證、可聽聞等

所獲功德及可隨喜迴向菩提。何以故？善男子！於此般若乃至布施波羅蜜

多，畢竟無有少法可住、可超、可入、可得、可證、可聽聞等所獲功德及可

隨喜迴向菩提。所以者何？以一切法自性皆空，若自性空則無所有，若無所

有即是般若乃至布施波羅蜜多。於此般若乃至布施波羅蜜多，竟無少法有入

有出、有生有滅、有斷有常、有一有異、有來有去而可得者。』

「憍尸迦！是善男子、善女人等作此等說，與上黑品一切相違，是說真

正般若、靜慮、精進、安忍、淨戒、布施波羅蜜多。以是故，憍尸迦！諸善

男子、善女人等應於般若波羅蜜多，以無所得而為方便，至心聽聞、受持、

讀誦、精勤修學、如理思惟，當以種種巧妙文義為他廣說，宣示開演顯了解

釋，分別義趣令其易解。憍尸迦！由此緣故我作是說：若善男子、善女人等

於此般若波羅蜜多，以無所得而為方便，至心聽聞、受持、讀誦、精勤修

學、如理思惟，復以種種巧妙文義，經須臾間為他辯說，宣示開演顯了解

釋，分別義趣令其易解，所獲福聚甚多於前。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等教贍部洲諸有情類皆令住預流

果，於意云何？是善男子、善女人等由此因緣得福多不？」天帝釋言：「甚

多！世尊！甚多！善逝！」

佛言：「憍尸迦！若善男子、善女人等於此般若波羅蜜多，以無量門巧

妙文義為他廣說，宣示開演顯了解釋，分別義趣令其易解，復作是言：

『來！ 善男子！汝當於此甚深般若波羅蜜多，至心聽聞、受持、讀誦、令善

通利、如理思惟，隨此法門應勤修學。』是善男子、善女人等所獲功德甚多

於 前。何以故？憍尸迦！一切預流及預流果皆是般若波羅蜜多所流出故。

「復次，憍尸迦！置贍部洲諸有情類。若善男子、善女人等教四大洲一



14

切有情，若小千界一切有情，若中千界一切有情，若此三千大千世界一切有

情，若復十方各如殑伽沙等世界一切有情，若盡十方無邊世界一切有情皆令

住預流果，於意云何？是善男子、善女人等由此因緣得福多不？」

天帝釋言：「甚多！世尊！甚多！善逝！」

佛言：「憍尸迦！若善男子、善女人等於此般若波羅蜜多，以無量門巧

妙文義為他廣說，宣示開演顯了解釋，分別義趣令其易解，復作是言：

『來！ 善男子！汝當於此甚深般若波羅蜜多，至心聽聞、受持、讀誦、令善

通利、如理思惟，隨此法門應勤修學。』是善男子、善女人等所獲功德甚多

於 前。何以故？憍尸迦！一切預流及預流果皆是般若波羅蜜多所流出故。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等教贍部洲諸有情類皆令安住一

來、不還、阿羅漢果。於意云何？是善男子、善女人等由此因緣得福多

不？」天帝釋言：「甚多！世尊！甚多！善逝！」

佛言：「憍尸迦！若善男子、善女人等於此般若波羅蜜多，以無量門巧

妙文義為他廣說，宣示開演顯了解釋，分別義趣令其易解，復作是言：

『來！ 善男子！汝當於此甚深般若波羅蜜多，至心聽聞、受持、讀誦、令善

通利、如理思惟，隨此法門應勤修學。』是善男子、善女人等所獲功德甚多

於 前。何以故？憍尸迦！一切一來及一來果乃至阿羅漢及阿羅漢果皆是般若

波羅蜜多所流出故。

「復次，憍尸迦！置贍部洲諸有情類。若善男子、善女人等教四大洲一

切有情，若小千界一切有情，若中千界一切有情，若此三千大千世界一切有

情，若復十方各如殑伽沙等世界一切有情，若盡十方無邊世界一切有情皆令

安住一來、不還、阿羅漢果，於意云何？是善男子、善女人等由此因緣得福

多不？」

天帝釋言：「甚多！世尊！甚多！善逝！」

佛言：「憍尸迦！若善男子、善女人等於此般若波羅蜜多，以無量門巧

妙文義為他廣說，宣示開演顯了解釋，分別義趣令其易解，復作是言：

『來！ 善男子！汝當於此甚深般若波羅蜜多，至心聽聞、受持、讀誦、令善

通利、如理思惟，隨此法門應勤修學。』是善男子、善女人等所獲功德甚多

於 前。何以故？憍尸迦！一切一來及一來果乃至阿羅漢及阿羅漢果皆是般若



15

波羅蜜多所流出故。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等教贍部洲諸有情類皆令安住獨覺

菩提，於意云何？是善男子、善女人等由此因緣得福多不？」天帝釋言：

「甚多！世尊！甚多！善逝！」

佛言：「憍尸迦！若善男子、善女人等於此般若波羅蜜多，以無量門巧

妙文義為他廣說，宣示開演顯了解釋，分別義趣令其易解，復作是言：

『來！ 善男子！汝當於此甚深般若波羅蜜多至、心聽聞、受持、讀誦、令善

通利、如理思惟，隨此法門應勤修學。』是善男子、善女人等所獲功德甚多

於前。何以故？憍尸迦！一切獨覺、獨覺菩提皆是般若波羅蜜多所流出故。

「復次，憍尸迦！置贍部洲諸有情類。若善男子、善女人等教四大洲一

切有情，若小千界一切有情，若中千界一切有情，若此三千大千世界一切有

情，若復十方各如殑伽沙等世界一切有情，若盡十方無邊世界一切有情皆令

安住獨覺菩提。於意云何？是善男子、善女人等由此因緣得福多不？」

天帝釋言：「甚多！世尊！甚多！善逝！」

佛言：「憍尸迦！若善男子、善女人等於此般若波羅蜜多，以無量門巧

妙文義為他廣說，宣示開演顯了解釋，分別義趣令其易解，復作是言：

『來！ 善男子！汝當於此甚深般若波羅蜜多，至心聽聞、受持、讀誦、令善

通利、如理思惟，隨此法門應勤修學。』是善男子、善女人等所獲功德甚多

於 前。何以故？憍尸迦！一切獨覺、獨覺菩提皆是般若波羅蜜多所流出故。

大般若波羅蜜多經卷第四百三十一

大般若波羅蜜多經卷第四百三十二

三藏法師玄奘奉 詔譯

第二分經文品第三十六之二

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等教贍部洲諸有情類皆發無上正等

覺心，於意云何？是善男子、善女人等由此因緣得福多不？」天帝釋言：

「甚多！世尊！甚多！善逝！」



16

佛言：「憍尸迦！若善男子、善女人等於此般若波羅蜜多，以無量門巧

妙文義為他廣說，宣示開演顯了解釋，分別義趣令其易解，復作是言：

『來！ 善男子！汝當於此甚深般若波羅蜜多，至心聽聞、受持、讀誦、令

善通利、如理思惟，隨此般若波羅蜜多所說法門應正信解，若正信解則能修

學如是般若波羅蜜多，若能修學如是般若波羅蜜多則能證得一切智法，若能

證得一切智法則修般若波羅蜜多增益圓滿，若修般若波羅蜜多增益圓滿便證

無上正等菩提。』憍尸迦！是善男子、善女人等所獲功德甚多於前。何以

故？憍尸迦！一切初發無上正等覺心菩薩摩訶薩乃至住十地菩薩摩訶薩，皆

是般若波羅蜜多所流出故。

「復次，憍尸迦！置贍部洲諸有情類。若善男子、善女人等教四大洲一

切有情，若小千界一切有情，若中千界一切有情，若此三千大千世界一切有

情，若復十方各如殑伽沙等世界一切有情，皆發無上正等覺心，於意云何？

是善男子、善女人等由此因緣得福多不？」

天帝釋言：「甚多！世尊！甚多！善逝！」

佛言：「憍尸迦！若善男子、善女人等於此般若波羅蜜多，以無量門巧

妙文義為他廣說，宣示開演顯了解釋，分別義趣令其易解，復作是言：

『來！ 善男子！汝當於此甚深般若波羅蜜多，至心聽聞、受持、讀誦、令

善通利、如理思惟，隨此般若波羅蜜多所說法門應正信解，若正信解則能修

學如是般若波羅蜜多，若能修學如是般若波羅蜜多則能證得一切智法，若能

證得一切智法則修般若波羅蜜多增益圓滿，若修般若波羅蜜多增益圓滿便證

無上正等菩提。』憍尸迦！是善男子、善女人等所獲功德甚多於前。何以

故？憍尸迦！一切初發無上正等覺心菩薩摩訶薩乃至住十地菩薩摩訶薩，皆

是般若波羅蜜多所流出故。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等教贍部洲諸有情類皆住菩薩不退

轉地，於意云何？是善男子、善女人等由此因緣得福多不？」天帝釋言：

「甚多！世尊！甚多！善逝！」

佛言：「憍尸迦！若善男子、善女人等於此般若波羅蜜多，以無量門巧

妙文義為他廣說，宣示開演顯了解釋，分別義趣令其易解，復作是言：

『來！ 善男子！汝當於此甚深般若波羅蜜多，至心聽聞、受持、讀誦、令



17

善通利、如理思惟，隨此般若波羅蜜多所說法門應正信解，若正信解則能修

學如是般若波羅蜜多，若能修學如是般若波羅蜜多則能證得一切智法，若能

證得一切智法則修般若波羅蜜多增益圓滿，若修般若波羅蜜多增益圓滿便證

無上正等菩提。』憍尸迦！是善男子、善女人等所獲功德甚多於前。何以

故？憍尸迦！一切不退轉地菩薩摩訶薩乃至無上正等菩提，皆是般若波羅蜜

多所流出故。

「復次，憍尸迦！置贍部洲諸有情類。若善男子、善女人等教四大洲一

切有情，若小千界一切有情，若中千界一切有情，若此三千大千世界一切有

情，若復十方各如殑伽沙等世界一切有情，皆住菩薩不退轉地，於意云何？

是善男子、善女人等由此因緣得福多不？」

天帝釋言：「甚多！世尊！甚多！善逝！」

佛言：「憍尸迦！若善男子、善女人等於此般若波羅蜜多，以無量門巧

妙文義為他廣說，宣示開演顯了解釋，分別義趣令其易解，復作是言：

『來！ 善男子！汝當於此甚深般若波羅蜜多，至心聽聞、受持、讀誦、令

善通利、如理思惟，隨此般若波羅蜜多所說法門應正信解，若正信解則能修

學如是般若波羅蜜多，若能修學如是般若波羅蜜多則能證得一切智法，若能

證得一切智法則修般若波羅蜜多增益圓滿，若修般若波羅蜜多增益圓滿便證

無上正等菩提。』憍尸迦！是善男子、善女人等所獲功德甚多於前。何以

故？憍尸迦！一切不退轉地菩薩摩訶薩乃至無上正等菩提，皆是般若波羅蜜

多所流出故。

「復次，憍尸迦！若贍部洲諸有情類皆趣無上正等菩提。有善男子、善

女人等於此般若波羅蜜多，以無量門巧妙文義廣為他說，宣示開演顯了解

釋， 分別義趣令其易解，復作是言：『來！善男子！汝當於此甚深般若波

羅蜜多，至心聽聞、受持、讀誦、令善通利、如理思惟，隨此般若波羅蜜多

所說法門應正信解，若正信解則能修學如是般若波羅蜜多，若能修學如是般

若波羅蜜多則能證得一切智法，若能證得一切智法則修般若波羅蜜多增益圓

滿，若修般若波羅蜜多增益圓滿便證無上正等菩提。』憍尸迦！是善男子、

善女人等所獲功德甚多於前。

「復次，憍尸迦！置贍部洲諸有情類。若四大洲一切有情，若小千界一



18

切有情，若中千界一切有情，若此三千大千世界一切有情，若復十方各如殑

伽沙等世界一切有情皆趣無上正等菩提。有善男子、善女人等於此般若波羅

蜜多，以無量門巧妙文義為他廣說，宣示開演顯了解釋，分別義趣令其易

解，復作是言：『來！善男子！汝當於此甚深般若波羅蜜多，至心聽聞、受

持、讀誦、令善通利、如理思惟，隨此般若波羅蜜多所說法門應正信解，

若正信解則能修學如是般若波羅蜜多，若能修學如是般若波羅蜜多則能證得

一切智法，若能證得一切智法則修般若波羅蜜多增益圓滿，若修般若波羅蜜

多增益圓滿便證無上正等菩提。』憍尸迦！是善男子、善女人等所獲功德甚

多於前。

「復次，憍尸迦！若贍部洲諸有情類皆於無上正等菩提得不退轉。有善

男子、善女人等於此般若波羅蜜多，以無量門巧妙文義為他廣說，宣示開演

顯了解釋，分別義趣令其易解，復作是言：『來！善男子！汝當於此甚深般

若波羅蜜多，至心聽聞、受持、讀誦、令善通利、如理思惟，隨此般若波羅

蜜多所說法門應正信解，若正信解則能修學如是般若波羅蜜多，若能修學如

是般若波羅蜜多則能證得一切智法，若能證得一切智法則修般若波羅蜜多增

益圓滿，若修般若波羅蜜多增益圓滿便證無上正等菩提。』憍尸迦！是善男

子、善女人等所獲功德甚多於前。

「復次，憍尸迦！置贍部洲諸有情類。若四大洲一切有情，若小千界一

切有情，若中千界一切有情，若此三千大千世界一切有情，若復十方各如殑

伽沙等世界一切有情皆於無上正等菩提得不退轉。有善男子、善女人等於此

般若波羅蜜多，以無量門巧妙文義為他廣說，宣示開演顯了解釋，分別義趣

令其易解，復作是言：『來！善男子！汝當於此甚深般若波羅蜜多，至心聽

聞、受持、讀誦、令善通利、如理思惟，隨此般若波羅蜜多所說法門應正信

解，若正信解則能修學如是般若波羅蜜多，若能修學如是般若波羅蜜多則能

證得一切智法，若能證得一切智法則修般若波羅蜜多增益圓滿，若修般若波

羅蜜多增益圓滿便證無上正等菩提。』憍尸迦！是善男子、善女人等所獲功

德甚多於前。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等教贍部洲諸有情類皆趣無上正等

菩提，復於般若波羅蜜多，以無量門巧妙文義為其廣說，宣示開演顯了解



19

釋， 分別義趣令其易解。有善男子、善女人等教一有情令於無上正等菩提

得不退轉，復於般若波羅蜜多，以無量門巧妙文義為其廣說，宣示開演顯了

解 釋，分別義趣令其易解。憍尸迦！此善男子、善女人等所獲功德甚多於

前。

「復次，憍尸迦！置贍部洲諸有情類。若善男子、善女人等教四大洲一

切有情，若小千界一切有情，若中千界一切有情，若此三千大千世界一切有

情，若復十方各如殑伽沙等世界一切有情，皆趣無上正等菩提，復於般若波

羅蜜多，以無量門巧妙文義為其廣說，宣示開演顯了解釋，分別義趣令其易

解。有善男子、善女人等教一有情令於無上正等菩提得不退轉，復於般若波

羅蜜多，以無量門巧妙文義為其廣說，宣示開演顯了解釋，分別義趣令其易

解。憍尸迦！此善男子、善女人等所獲功德甚多於前。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等教贍部洲諸有情類皆於無上正等

菩提得不退轉，復於般若波羅蜜多，以無量門巧妙文義為其廣說，宣示開演

顯了解釋，分別義趣令其易解。若一有情作如是語：『我今欣樂速證無上正

等菩提，拔濟有情諸惡趣苦。』有善男子、善女人等為成彼事，以無量門巧

妙文義，廣說般若波羅蜜多，宣示開演顯了解釋，分別義趣令其易解。憍尸

迦！此善男子、善女人等所獲功德甚多於前。何以故？憍尸迦！住不退轉地

菩薩摩訶薩，不甚假藉所說法故，於大菩提定趣向故，必於無上正等菩提不

退轉故，欣樂速證大菩提者，要甚假藉所說法故，於無上覺求速證故， 觀

生死苦一切有情運大悲心極痛切故。

「復次，憍尸迦！置贍部洲諸有情類。若善男子、善女人等教四大洲一

切有情，若小千界一切有情，若中千界一切有情，若此三千大千世界一切有

情，若復十方各如殑伽沙等世界一切有情，皆於無上正等菩提得不退轉，復

於般若波羅蜜多，以無量門巧妙文義為其廣說，宣示開演顯了解釋，分別義

趣令其易解。若一有情作如是語：『我今欣樂速證無上正等菩提，拔濟有情

三惡趣苦。』有善男子、善女人等為成彼事，以無量門巧妙文義，廣說般若

波羅蜜多，宣示開演顯了解釋，分別義趣令其易解。憍尸迦！此善男子、善

女人等所獲功德甚多於前。何以故？憍尸迦！住不退轉地菩薩摩訶 薩，不

甚假藉所說法故，於大菩提定趣向故，必於無上正等菩提不退轉故。欣樂速



20

證大菩提者，要甚假藉所說法故，於無上覺求速證故，觀生死苦一切有情運

大悲心極痛切故。」

爾時，天帝釋白佛言：「世尊！如是菩薩摩訶薩轉近無上正等菩提，如

是如是應以布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多教誡教授，應以內空乃至無性自

性空教誡教授，應以四念住乃至八聖道支教誡教授，如是乃至應以佛十力乃

至十八佛不共法教誡教授，應以上妙衣服、飲食、臥具、醫藥，隨其所須種

種資具供養攝受。世尊！若善男子、善女人等，能以如是法施、財施教誡教

授供養攝受彼菩薩摩訶薩，是善男子、善女人等所獲功德甚多於前。何以

故？世尊！彼菩薩摩訶薩要由如是法施、財施教誡教授供養攝受，速證無上

正等菩提。」

爾時，具壽善現告天帝釋言：「善哉！善哉！憍尸迦！汝乃能勸勵彼菩

薩摩訶薩，復能攝受彼菩薩摩訶薩，亦能護助彼菩薩摩訶薩，汝今已作佛聖

弟子所應作事。何以故？憍尸迦！一切如來諸聖弟子，為欲利樂諸有情故，

方便勸勵彼菩薩摩訶薩，令速趣無上正等菩提，以法施、財施教誡教授供養

攝受勤加護助彼菩薩摩訶薩，令速證無上正等菩提。所以者何？一切如來、

聲聞、獨覺世間勝事，由彼菩薩摩訶薩故而得出現。何以故？

「憍尸迦！若無菩薩摩訶薩發起無上正等覺心，則無菩薩摩訶薩能學六

波羅蜜多乃至十八佛不共法。若無菩薩摩訶薩學六波羅蜜多乃至十八佛不共

法，則無菩薩摩訶薩證得無上正等菩提。若無菩薩摩訶薩證得無上正等菩

提，則無如來、聲聞、獨覺世間勝事。憍尸迦！由有菩薩摩訶薩發起無上正

等覺心，便有菩薩摩訶薩能學六波羅蜜多乃至十八佛不共法。由有菩薩摩訶

薩學六波羅蜜多乃至十八佛不共法，便有菩薩摩訶薩證得無上正等菩提。由

有菩薩摩訶薩證得無上正等菩提，轉妙法輪，能斷地獄、傍生、鬼界，亦能

損減阿素洛黨增天人眾，便有剎帝利大族、婆羅門大族、長者大族、居士大

族出現世間，亦有四大王眾天乃至非想非非想處天出現世間，復有布施波羅

蜜多乃至般若波羅蜜多、內空乃至無性自性空、四念住廣說乃至十八佛不共

法出現世間，復有聲聞乘、獨覺乘、正等覺乘出現世間。」

第二分隨喜迴向品第三十七之一



21

爾時，慈氏菩薩摩訶薩白具壽善現言：「大德！若菩薩摩訶薩以無所得

而為方便，於諸有情所有功德，隨喜俱行諸福業事；若菩薩摩訶薩以無所得

而為方便，持此隨喜俱行諸福業事，與一切有情平等共有迴向無上正等菩

提；若餘有情隨喜迴向諸福業事；若諸異生、聲聞、獨覺諸福業事，所謂施

性、戒性、修性三福業事，若四念住乃至八聖道支，若三解脫門、八解脫、

九次第定、四無礙解、六神通等諸福業事。是菩薩摩訶薩所有隨喜迴向功

德，於彼異生、聲聞、獨覺諸福業事，為最為勝、為尊為高、為妙為微妙、

為上為無上、無等無等等。何以故？大德！以諸異生修福業事，但為令己自

在安樂，聲聞、獨覺、修福業事，但為自調伏，為自寂靜，為自涅槃，諸菩薩摩

訶薩所有隨喜迴向功德，普為一切有情調伏、寂靜、般涅槃故。」

爾時，具壽善現問慈氏菩薩摩訶薩言：「大士！是菩薩摩訶薩隨喜迴向

心，普緣十方無數無量無邊世界，一一世界無數無量無邊諸佛已涅槃者，從

初發心至得無上正等菩提，如是展轉入無餘依涅槃界後乃至法滅，於其中間

所有六波羅蜜多相應善根，及與聲聞、獨覺、菩薩、一切有情若共不共、無

數無量無邊佛法相應善根。若彼異生弟子所有施性、戒性、修性三福業事；

若彼聲聞弟子所有學、無學無漏善根；若諸如來、應、正等覺所成戒蘊、定

蘊、慧蘊、解脫蘊、解脫智見蘊，及為利樂一切有情大慈、大悲、大喜、大

捨無數無量無邊佛法，及彼諸佛所說正法；若依彼法精勤修學得預流 果、一

來、不還、阿羅漢果，得獨覺菩提，得入菩薩正性離生及餘菩薩摩訶薩行。

如是所有一切善根，及餘有情於諸如來應正等覺、聲聞、菩薩諸弟子眾若現

住世、若涅槃後所種善根，是諸善根一切合集現前隨喜。既隨喜已，復以如是隨

喜俱行諸福業事，與一切有情平等共有迴向無上正等菩提：

『願我以此善根與一切有情同共引發無上菩提。』如是所起隨喜迴向，

於餘所起諸福業事，為最為勝、為尊為高、為妙為微妙、為上為無上、無等

無等等。於意云何？慈氏大士！彼菩薩摩訶薩緣如是事起隨喜迴向心，為有

如是所緣事，如彼菩薩摩訶薩所取相不？」

爾時，慈氏菩薩摩訶薩答具壽善現言：「大德！彼菩薩摩訶薩緣如是事

起隨喜迴向心，實無如是所緣事如彼菩薩摩訶薩所取相。」

時，具壽善現謂慈氏菩薩摩訶薩言：「大士！若無所緣事如所取相者，



22

彼菩薩摩訶薩隨喜迴向心，以取相為方便，普緣十方無數無量無邊世界，一

一世界無數無量無邊諸佛已涅槃者，從初發心乃至法滅所有善根，及弟子等

所有善根，一切合集現前隨喜，迴向無上正等菩提。如是所起隨喜迴向，將

非顛倒？如於無常謂常、於苦謂樂、於無我謂我、於不淨謂淨，是想顛倒、

心顛倒、見顛倒，此於無相而取其相，亦應如是。大士！如所緣事實無所

有，隨喜迴向心亦如是，諸善根等亦如是，無上菩提亦如是，布施、淨戒、

安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多亦如是，廣說乃至十八佛不共法亦如 是。

大士！若如所緣事實無所有，隨喜迴向心亦如是，諸善根等亦如是，無上菩

提亦如是，六波羅蜜多亦如是，乃至十八佛不共法亦如是者，何等是所緣？

何等是事？何等是隨喜迴向心？何等是諸善根等？何等是無上菩提？何等是

六波羅蜜多乃至十八佛不共法？而彼菩薩摩訶薩緣如是事起隨喜心，迴向無

上正等菩提？」

時，慈氏菩薩摩訶薩報具壽善現言：「大德！若菩薩摩訶薩久修學六波

羅蜜多，已曾供養無量諸佛，宿殖善根久發大願，為諸善友之所攝受，善學

諸法自相空義，是菩薩摩訶薩能於所緣事、隨喜迴向心、諸善根等、無上菩

提、諸佛世尊及一切法皆不取相，而能發起隨喜之心，迴向無上正等菩提。

如是所起隨喜迴向，以非二非不二為方便，非有相非無相為方便，非有所得

非無所得為方便，非染非淨為方便，非生非滅為方便，於所緣事乃至無上正

等菩提能不取相，不取相故非顛倒攝。若有菩薩未久修學六波羅蜜多，未曾

供養無量諸佛，未宿殖善根，未久發大願，未多善友之所攝受，未於一切法

善學自相空，是諸菩薩於所緣、事、隨喜迴向、諸善根等、無上菩提、諸佛

世尊及一切法，猶取其相起隨喜心，迴向無上正等菩提。如是所起隨喜迴

向，以取相故猶顛倒攝，非真隨喜迴向無上正等菩提。

「復次，大德！不應為彼新學大乘諸菩薩等及對其前，宣說般若波羅蜜

多乃至布施波羅蜜多，內空乃至無性自性空，四念住廣說乃至十八佛不共

法， 及一切法自相空義。何以故？大德！新學大乘諸菩薩等於如是法，雖有

少分信敬愛樂，而彼聞已尋皆忘失，驚怖疑惑生毀謗故。若不退轉諸菩薩摩

訶薩，或曾供養無量諸佛、宿殖善根、久發大願、為多善友所攝受者，應對

其前為彼廣說分別開示一切般若波羅蜜多乃至布施波羅蜜多，內空乃至無性



23

自性空，四念住廣說乃至十八佛不共法，及一切法自相空義。何以故？大

德！以不退轉諸菩薩摩訶薩，及曾供養無量諸佛、宿殖善根、久發大願、為

多善友所攝受者，若聞此法皆能受持終不忘失，亦不驚恐、疑惑、毀謗。大

德！諸菩薩摩訶薩應以如是隨喜俱行諸福業事，迴向無上正等菩提。」

爾時，具壽善現白慈氏菩薩摩訶薩言：「大士！諸菩薩摩訶薩應以如是

隨喜俱行諸福業事，迴向無上正等菩提，謂所用心隨喜迴向，此所用心盡滅

離變，此所緣事及諸善根亦皆如心盡滅離變。此中何等是所用心？復以何等

為所緣事及諸善根，而說隨喜迴向無上正等菩提？是心於心理不應有隨喜迴

向，以無二心俱時起故，心亦不可隨喜迴向心自性故。若菩薩摩訶薩修行般

若波羅蜜多時，能如是知一切般若波羅蜜多無所有，乃至布施波羅蜜多無所

有，色無所有，受、想、行、識無所有，乃至無上正等菩提亦無所有，是菩

薩摩訶薩知一切法皆無所有，而復能以隨喜俱行諸福業事，迴向無上正等菩

提。如是隨喜迴向之心非顛倒攝，以無所得為方便故。」

時，天帝釋白具壽善現言：「大德！新學大乘諸菩薩摩訶薩聞如是法，

其心將無驚恐、疑惑？大德！新學大乘諸菩薩摩訶薩，云何能以所修善根迴

向無上正等菩提？大德！新學大乘諸菩薩摩訶薩，云何攝受隨喜俱行諸福業

事，迴向無上正等菩提？」

具壽善現承慈氏菩薩摩訶薩威力加被，告天帝釋言：「憍尸迦！新學大

乘諸菩薩摩訶薩，若修般若乃至布施波羅蜜多，以無所得為方便、無相為方

便，攝受般若乃至布施波羅蜜多。是菩薩摩訶薩由此因緣，多信解內空乃至

無性自性空，多信解四念住廣說乃至十八佛不共法。常為善友之所攝受， 如

是善友以無量門巧妙文義為其廣說般若、靜慮、精進、安忍、淨戒、布施波

羅蜜多相應之法，以如是法教誡教授，令其乃至得入菩薩正性離生。未入菩

薩正性離生，亦常不離所修般若波羅蜜多乃至布施波羅蜜多，內空乃至無性

自性空，四念住廣說乃至十八佛不共法。亦為廣說種種魔事，令其聞已，於

諸魔事心無增減。何以故？諸魔事業性無所有不可得故。亦以此法教誡教

授，令其乃至得入菩薩正性離生，常不離佛，於諸佛所種諸善根，復由善根

所攝受故，常生菩薩摩訶薩家，乃至無上正等菩提，於諸善根常不遠離。憍

尸迦！新學大乘諸菩薩摩訶薩，若能如是以無所得為方便、無相為方便，攝



24

受諸功德，於諸功德多深信解，常為善友之所攝受，聞如是法心不驚恐亦不

疑惑。

「復次，憍尸迦！新學大乘諸菩薩摩訶薩，隨所修集布施波羅蜜多乃至

般若波羅蜜多，隨所安住內空乃至無性自性空，隨所修集四念住廣說乃至十

八佛不共法，及餘無量無邊佛法，皆應以無所得為方便、無相為方便，與諸

有情平等共有迴向無上正等菩提。復次，憍尸迦！新學大乘諸菩薩摩訶薩，

普於十方無數無量無邊世界，一切如來、應、正等覺斷諸有路、絕戲論道、

棄諸重擔、摧聚落刺、盡諸有結、具足正智、心善解脫、巧說法者，及彼如

來、應、正等覺諸弟子眾所成戒蘊、定蘊、慧蘊、解脫蘊、解脫智見蘊，及

餘所作種種功德，并於是處所種善根，謂剎帝利大族、婆羅門大族、長者大

族、居士大族等所種善根，若四大王眾天乃至他化自在天所種善根，若梵眾

天乃至色究竟天等所種善根。如是一切合集稱量現前發起，比餘善根為最為

勝、為尊為高、為妙為微妙、為上為無上、無等無等等隨喜之心，復以如是

隨喜俱行諸福業事，與諸有情平等共有迴向無上正等菩提。」

爾時，慈氏菩薩摩訶薩問具壽善現言：「大德！新學大乘諸菩薩摩訶

薩，若念諸佛及弟子眾所有功德，并人、天等所種善根，如是一切合集稱量

現前發起，比餘善根為最為勝、為尊為高、為妙為微妙、為上為無上、無等

無等等隨喜之心，復以如是隨喜善根與諸有情平等共有迴向無上正等菩提，

是菩薩摩訶薩云何不墮想顛倒、心顛倒、見顛倒耶？」

時，具壽善現答慈氏菩薩摩訶薩言：「大士！若菩薩摩訶薩於所念佛及

弟子眾所有功德，不起諸佛及弟子眾功德之想；於人、天等所種善根，不起

善根人、天等想；於所發起隨喜迴向大菩提心，亦復不起隨喜迴向菩提心

想，是菩薩摩訶薩所起隨喜迴向之心，無想顛倒、無心顛倒、無見顛倒。若

菩薩摩訶薩於所念佛及弟子眾所有功德，起佛弟子功德之想；於人、天等所

種善根，起彼善根人、天等想；於所發起隨喜迴向大菩提心，起所發起隨喜

迴向菩提心想，是菩薩摩訶薩所起隨喜迴向之心，有想顛倒、有心顛倒、有

見顛倒。

「復次，大士！若菩薩摩訶薩以如是隨喜心，念一切佛及弟子眾功德善

根，正知此心盡滅離變非能隨喜，正知彼法其性亦然非所隨喜，又正了達能



25

迴向心法性亦爾非能迴向，及正了達所迴向法其性亦爾非所迴向。若有能依

如是所說隨喜迴向，是正非邪，諸菩薩摩訶薩皆應如是隨喜迴向。

「復次，大士！若菩薩摩訶薩普於過去未來現在一切如來、應、正等

覺，從初發心至得無上正等菩提乃至法滅，於其中間所有功德，若佛弟子及

諸獨覺依彼佛法所起善根，若諸異生聞彼說法所種善根，若天、龍、藥叉、

健達縛、阿素洛、揭路荼、緊捺洛、莫呼洛伽、人非人等聞彼說法所種善

根， 若剎帝利大族、婆羅門大族、長者大族、居士大族聞彼說法所種善根，

若四大王眾天乃至色究竟天聞彼說法所種善根，若善男子、善女人等，聞彼

說法發趣無上正等覺心，勤修種種諸菩薩行。如是一切合集稱量現前發起，

比餘善根為最為勝、為尊為高、為妙為微妙、為上為無上、無等無等等隨喜

之心，復以如是隨喜善根，與諸有情平等共有迴向無上正等菩提。於如是

時，若正解了諸能隨喜迴向之法盡滅離變，諸所隨喜迴向之法自性皆空，雖

如是知而能隨喜迴向無上正等菩提。復於是時，若正解了都無有法可能隨喜

迴向於法。所以者何？以一切法自性皆空，空中都無能所隨喜迴向法故。雖

如是知，而能隨喜迴向無上正等菩提。是菩薩摩訶薩若能如是隨喜迴向，修

行般若乃至布施波羅蜜多，無想顛倒、無心顛倒、無見顛倒。何以故？ 是菩

薩摩訶薩於隨喜心不生執著，於所隨喜功德善根亦不執著，於迴向心不生執

著，於所迴向無上菩提亦不執著，由無執著不墮顛倒。如是菩薩所起隨喜迴

向之心，名為無上遠離一切妄想分別。

大般若波羅蜜多經卷第四百三十二

大般若波羅蜜多經卷第四百三十三

三藏法師玄奘奉 詔譯

第二分隨喜迴向品第三十七之二

「復次，大士！若菩薩摩訶薩於所修造諸福業事，如實了知離蘊、處、

界，亦離般若波羅蜜多乃至布施波羅蜜多，亦離內空乃至無性自性空，亦離

四念住廣說乃至十八佛不共法。是菩薩摩訶薩於所修造諸福業事如實知已，



26

深心隨喜迴向無上正等菩提。

「復次，大士！若菩薩摩訶薩如實了知隨喜俱行諸福業事遠離如是隨喜

俱行諸福業事自性，如實了知諸佛世尊遠離如是諸佛世尊自性，如實了知功

德善根遠離如是功德善根自性，如實了知聲聞、獨覺及諸異生遠離如是聲

聞、獨覺及諸異生自性，如實了知隨喜迴向大菩提心遠離如是隨喜迴向大菩

提心自性，如實了知菩薩摩訶薩遠離如是菩薩摩訶薩自性，如實了知般若波

羅蜜多遠離般若波羅蜜多自性，乃至布施波羅蜜多遠離布施波羅蜜多自性；

如實了知內空遠離內空自性，乃至無性自性空遠離無性自性空自性；如實了

知四念住遠離四念住自性，廣說乃至十八佛不共法遠離十八佛不共法自 性；

如實了知菩薩摩訶薩行遠離菩薩摩訶薩行自性，如實了知諸佛無上正等菩提

遠離諸佛無上正等菩提自性。是菩薩摩訶薩如是修行遠離諸法自性甚深般若

波羅蜜多，能正隨喜迴向無上正等菩提。

「復次，大士！諸菩薩摩訶薩於已滅度一切如來、應、正等覺及諸弟子

功德善根，若欲發起隨喜迴向無上正等菩提心者，應作如是隨喜迴向，謂作

是念：『如諸如來、應、正等覺及諸弟子皆已滅度，自性非有，功德善根亦

復如是，我所發起隨喜迴向無上正等菩提之心及所迴向無上菩提其性亦。』

如是知已，於諸善根發起隨喜迴向無上正等菩提，無想顛倒、無心顛倒、無

見顛倒。若菩薩摩訶薩以取相為方便修行般若波羅蜜多，於已滅度一切如

來、應、正等覺及諸弟子功德善根取相隨喜迴向無上正等菩提，是為非善隨

喜迴向。以過去佛及弟子眾功德善根非相無相所取境界，是菩薩摩訶薩以取

相念發起隨喜迴向無上正等菩提，是故非善隨喜迴向，由此因緣，有想顛

倒、有心顛倒、有見顛倒。若菩薩摩訶薩不取相為方便修行般若波羅蜜多，

於彼一切佛及弟子功德善根，離相隨喜迴向無上正等菩提，是名為善隨喜迴

向，由此因緣，是菩薩摩訶薩隨喜迴向無想顛倒、無心顛倒、無見顛倒。」

爾時，慈氏菩薩摩訶薩問具壽善現言：「大德！云何菩薩摩訶薩於諸如

來、應、正等覺及諸弟子功德善根隨喜俱行福業事等皆不取相，而能隨喜迴

向無上正等菩提？」

善現答言：「大士！應知諸菩薩摩訶薩所學般若波羅蜜多，有如是等方

便善巧，雖不取相而所作成，非離般若波羅蜜多有能正起隨喜俱行諸福業



27

事， 迴向無上正等菩提。是故菩薩摩訶薩眾欲成所作，應學般若波羅蜜

多。」

慈氏菩薩摩訶薩言：「大德善現！勿作是說。所以者何？以於般若波羅

蜜多，諸佛世尊及弟子眾并所成就功德善根皆無所有不可得故，所作隨喜諸

福業事亦無所有不可得故，發心迴向無上菩提亦無所有不可得故。此中菩薩

摩訶薩修行般若波羅蜜多時，應如是觀：『過去諸佛及弟子眾功德善根性皆

已滅，所作隨喜諸福業事、發心迴向無上菩提性皆寂滅，我若於彼一切如

來、應、正等覺及弟子眾功德善根取相分別，及於所作隨喜俱行諸福業事、

發心迴向無上菩提取相分別，以是取相分別方便發起隨喜迴向無上正等菩

提，諸佛世尊皆所不許，亦不隨喜。何以故？於已滅度諸佛世尊及弟子等取

相分別隨喜迴向無上菩提，是說名為大有所得。』是故菩薩摩訶薩欲於諸佛

及弟子眾功德善根正起隨喜迴向無上正等菩提，不應於中起有所得取相分別

隨喜迴向，若於其中起有所得取相分別隨喜迴向，佛不說彼有大義利。何以

故？如是隨喜迴向之心，虛妄分別名雜毒故。譬如有食，雖具上妙色香美味

而和毒藥，愚人淺識貪取噉之，雖初適意歡喜快樂，而後食銷備受眾苦，或

便致死若近失命。

「如是一類補特伽羅，不善受持、不善觀察甚深般若波羅蜜多文句義

理，不善讀誦，不善通達甚深義趣，而告大乘種姓者曰：『來！善男子！汝

於過去未來現在一切如來、應、正等覺，從初發心至得無上正等菩提，轉妙

法輪度無量眾，入無餘依般涅槃界乃至法滅，於其中間若修般若乃至布施波

羅蜜多已集、當集、現集善根，若住內空乃至無性自性空已集、當集、現集

善根，若修四靜慮、四無量、四無色定已集、當集、現集善根，若修四念住

乃至八聖道支已集、當集、現集善根，如是乃至若修佛十力乃至十八佛不共

法已集、當集、現集善根，若嚴淨佛土、成熟有情已集、當集、現集善 根，

若諸如來、應、正等覺所有戒蘊、定蘊、慧蘊、解脫蘊、解脫智見蘊，若一

切智、道相智、一切相智，若無忘失法恒住捨性，及餘無數無量無邊殊勝功

德，若佛弟子一切有漏、無漏善根，若諸如來、應、正等覺已現當記諸天、

人等獨覺菩提所有功德，若諸天、龍、藥叉、健達縛、阿素洛、揭路茶、緊

捺洛、莫呼洛伽、人非人等已集、當集、現集善根，若善男子、善女人等於



28

諸功德發起隨喜迴向善根，如是一切合集稱量現前隨喜，與諸有情平等共有

迴向無上正等菩提。』

「如是所說隨喜迴向，以有所得取相分別而為方便，如食雜毒初益後損

故，此非善隨喜迴向。所以者何？以有所得取相分別發起隨喜迴向之心，有

因、有緣、有作意、有戲論、有妨礙、有過失，不應般若波羅蜜多。彼雜毒

故則為謗佛，不隨佛教不隨法說不應理說，菩薩種姓補特伽羅不應隨彼所說

而學。是故，大德！應說云何住菩薩乘諸善男子、善女人等，應於過去未來

現在一切如來、應、正等覺，及弟子等功德善根隨喜迴向？謂彼諸佛， 從初

發心至得無上正等菩提，轉妙法輪度無量眾，入無餘依般涅槃界乃至法滅，

於其中間若修般若乃至布施波羅蜜多集諸善根，廣說乃至若善男子、善女人

等於諸功德發起隨喜迴向善根，住菩薩乘諸善男子、善女人等云何於彼功德

善根，發起隨喜迴向無上正等菩提？」

具壽善現白言：「大士！住菩薩乘諸善男子、善女人等修行般若波羅蜜

多，若欲不謗諸佛世尊而發隨喜迴向心者，應作是念：『如諸如來、應、正

等覺無上佛智了達遍知功德善根有如是性、有如是相、有如是法而可隨喜，

我今亦應如是隨喜。如諸如來、應、正等覺無上佛智了達遍知應以如是諸福

業事迴向無上正等菩提，我今亦應如是迴向。』住菩薩乘諸善男子、善女人

等，於諸如來、應、正等覺及弟子等功德善根應作如是隨喜迴向，若作如是

隨喜迴向則不謗佛，隨佛所教，隨法而說，應理而說。是菩薩摩訶薩如是隨

喜迴向之心，不雜毒藥，終至甘露大般涅槃。

「復次，大士！住菩薩乘諸善男子、善女人等修行般若波羅蜜多，於諸

如來、應、正等覺及弟子等功德善根，應作如是隨喜迴向。如色乃至識，不

墮欲界、色界、無色界，若不墮三界，則非過去未來現在；眼處乃至意處不

墮欲界、色界、無色界，若不墮三界，則非過去未來現在；色處乃至法處不

墮欲界、色界、無色界，若不墮三界，則非過去未來現在；眼界乃至意界不

墮欲界、色界、無色界，若不墮三界，則非過去未來現在；色界乃至法界不

墮欲界、色界、無色界，若不墮三界，則非過去未來現在；眼識界乃至意識

界不墮欲界、色界、無色界，若不墮三界，則非過去未來現在；眼觸乃至意

觸不墮欲界、色界、無色界，若不墮三界，則非過去未來現在；眼觸為緣所



29

生諸受乃至意觸為緣所生諸受，不墮欲界、色界、無色界，若不墮三界，則

非過去未來現在；般若波羅蜜多乃至布施波羅蜜多不墮欲界、色界、無色

界，若不墮三界，則非過去未來現在；內空乃至無性自性空不墮欲 界、色

界、無色界，若不墮三界，則非過去未來現在。四念住乃至八聖道支不墮欲

界、色界、無色界，若不墮三界，則非過去未來現在；如是乃至如來十力乃

至十八佛不共法不墮欲界、色界、無色界，若不墮三界，則非過去未來現

在；真如、法界、法性、實際、法定、法住、不思議界不墮欲界、色界、無

色界，若不墮三界，則非過去未來現在；戒蘊、定蘊、慧蘊、解脫蘊、解脫

智見蘊不墮欲界、色界、無色界，若不墮三界，則非過去未來現在；一切

智、道相智、一切相智不墮欲界、色界、無色界，若不墮三界，則非過去未

來現在；無忘失法、恒住捨性不墮欲界、色界、無色界，若不墮三界，則非

過去未來現在。

「隨喜迴向亦應如是。所以者何？如彼諸法自性空故，不墮三界，非三

世攝，隨喜迴向亦復如是。謂諸如來、應、正等覺自性空故，不墮三界，非

三世攝；諸佛功德自性空故，不墮三界，非三世攝；聲聞、獨覺及人、天等

自性空故，不墮三界，非三世攝；彼諸善根自性空故，不墮三界，非三世

攝；於彼隨喜自性空故，不墮三界，非三世攝；所迴向法自性空故，不墮三

界，非三世攝；能迴向者自性空故，不墮三界，非三世攝。若菩薩摩訶薩修

行般若波羅蜜多時，如實知色乃至識，不墮三界，非三世攝。若不墮三界，

非三世攝，則不可以彼有相為方便、有所得為方便，發生隨喜迴向無上正等

菩提。何以故？以色等法自性不生，若法不生則無所有，不可以彼無所有法

隨喜迴向無所有故。

「如實知眼處乃至意處亦如是，如實知色處乃至法處亦如是，如實知眼

界乃至意界亦如是，如實知色界乃至法界亦如是，如實知眼識界乃至意識界

亦如是，如實知眼觸乃至意觸亦如是，如實知眼觸為緣所生諸受乃至意觸為

緣所生諸受亦如是，如實知般若波羅蜜多乃至布施波羅蜜多亦如是，如實知

內空乃至無性自性空亦如是，如實知四念住乃至八聖道支亦如是，如實知如

來十力乃至十八佛不共法亦如是，如實知真如、法界、法性、實際、法 定、

法住、不思議界亦如是，如實知戒蘊、定蘊、慧蘊、解脫蘊、解脫智見蘊亦



30

如是，如實知一切智、道相智、一切相智亦如是，如實知無忘失法、恒住捨

性，不墮三界，非三世攝。若不墮三界，非三世攝，則不可以彼有相為方

便、有所得為方便，發生隨喜迴向無上正等菩提。何以故？以無忘失法、恒

住捨性自性不生，若法不生則無所有，不可以彼無所有法隨喜迴向無所有

故，是菩薩摩訶薩如是隨喜迴向無上正等菩提，不雜毒藥，終至甘 露，大般

涅槃。

「住菩薩乘諸善男子、善女人等若以有相而為方便，或有所得而為方

便，於諸如來、應、正等覺及弟子等功德善根發生隨喜迴向之心，當知是邪

隨喜迴向。此邪隨喜迴向之心，諸佛世尊所不稱讚。如是隨喜迴向之心，非

佛世尊所稱讚故，不能圓滿布施、淨戒、安忍、精進、靜慮般若波羅蜜多，

亦不能圓滿內空乃至無性自性空，亦不能圓滿四念住乃至八聖道支，如是乃

至亦不能圓滿如來十力乃至十八佛不共法，亦不能圓滿一切智、道相智、一

切相智，亦不能圓滿無忘失法、恒住捨性。由諸功德不圓滿故，不能嚴淨佛

土及成熟有情。由不能嚴淨佛土及成熟有情故，則不能證得阿耨多羅三藐三

菩提。何以故？由彼所起隨喜迴向有相、有得雜毒藥故。

「復次，大士！諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，應作是念：『如十

方界一切如來、應、正等覺如實通達功德善根有如是法，可依是法發生無倒

隨喜迴向，我今亦應依如是法發生隨喜迴向無上正等菩提，是為正起隨喜迴

向，由斯決定證得無上正等菩提。』」

爾時，世尊讚具壽善現言：「善哉！善哉！善現！汝今已為一切菩薩摩

訶薩等作佛所作，謂為菩薩摩訶薩等善說無倒隨喜迴向，如是所說隨喜迴

向， 以無相為方便、無所得為方便、無生無滅為方便、無染無淨為方便、無

性自性為方便、自相空為方便、自性空為方便、法界為方便、真如為方便、

法性為方便、不虛妄性為方便、實際為方便、不思議界為方便故。善現！假

使三千大千世界一切有情皆得成就十善業道、四靜慮、四無量、四無色定、

五神通，於意云何？是諸有情功德多不？」

善現對曰：「甚多！世尊！甚多！善逝！」

佛言：「善現！若善男子、善女人等，於諸如來、應、正等覺及弟子等

功德善根起無染著隨喜迴向，所獲功德甚多於前，不可稱計。善現！是善男



31

子、善女人等所起如是隨喜迴向，於餘善根為最為勝、為尊為高、為妙為微

妙、為上為無上、無等無等等。

「復次，善現！假使三千大千世界一切有情皆得預流、一來、不還、阿

羅漢果、獨覺菩提，有善男子、善女人等於彼預流乃至獨覺，盡其形壽以無

量種衣服、飲食、臥具、醫藥及餘資具而奉施之，供養恭敬、尊重讚歎，於

意云何？是善男子、善女人等由此因緣得福多不？」

善現對曰：「甚多！世尊！甚多！善逝！」

佛言：「善現！若善男子、善女人等，於諸如來、應、正等覺及弟子等

功德善根起無染著隨喜迴向，所獲功德甚多於前。善現！是善男子、善女人

等所起如是隨喜迴向，於餘善根為最為勝、為尊為高、為妙為微妙、為上為

無上、無等無等等。

「復次，善現！假使三千大千世界一切有情皆趣無上正等菩提，設復十

方各如殑伽沙等世界一切有情一一各於彼趣無上正等菩提，一一菩薩摩訶薩

所，以無量種衣服、飲食、臥具、醫藥及餘資生上妙樂具而奉施之，經如殑

伽沙等大劫，供養恭敬、尊重讚歎，於意云何？是諸有情，由此因緣得福多

不？」

善現對曰：「甚多！世尊！甚多！善逝！如是福聚無數無量無邊無限，

算數譬喻難可測量。世尊！若是福聚有形色者，十方各如殑伽沙界所不容

受。」

佛言：「善現！善哉！善哉！彼福德量如汝所說。善現！若善男子、善

女人等，於諸如來、應、正等覺及弟子等功德善根起無染著隨喜迴向，所獲

福聚甚多於前。善現！是善男子、善女人等所起如是隨喜迴向，於餘善根為

最為勝、為尊為高、為妙為微妙、為上為無上、無等無等等。

「善現！若以前福比此福聚，百分不及一，千分不及一，乃至鄔波尼殺

曇分亦不及一。何以故？善現！彼諸有情十善業道、四靜慮、四無量、四無

色定、五神通，皆以有相有所得想為方便故。彼善男子、善女人等，以無量

種衣服、飲食、臥具、醫藥及餘資具，奉施預流、一來、不還、阿羅漢果及

諸獨覺，盡其形壽供養恭敬、尊重讚歎，所獲福聚皆以有相、有所得想為方

便故。彼諸有情以無量種衣服、飲食、臥具、醫藥、及諸資生、上妙樂 具，



32

奉施彼趣無上菩提諸菩薩眾，經如殑伽沙等大劫，供養恭敬、尊重讚歎，所

獲福聚皆以有相、有所得想為方便故。」

爾時，四大天王各與眷屬二萬天子頂禮佛足，合掌白言：「世尊！彼諸

菩薩摩訶薩乃能發起如是廣大隨喜迴向，謂彼菩薩摩訶薩方便善巧，以無相

為方便、無所得為方便、無染著為方便、無思作為方便，於諸如來、應、正

等覺及弟子等功德善根發正隨喜迴向無上正等菩提，如是所起隨喜迴向不墮

二法、不二法中，無染無著。」

時，天帝釋亦與無量百千天子，各持種種天妙花鬘、塗散等香、衣服、

瓔珞、寶幢、幡蓋、諸妙、珍奇，奏天樂音，以供養佛，頂禮雙足，合掌白

言：「世尊！彼諸菩薩摩訶薩乃能發起如是廣大隨喜迴向，謂彼菩薩摩訶薩

方便善巧，以無相為方便、無所得為方便、無染著為方便、無思作為方便，

於諸如來、應、正等覺及弟子等功德善根發正隨喜迴向無上正等菩提，如是

所起隨喜迴向不墮二法、不二法中，無染無著。」

時，蘇夜摩天子、珊覩史多天子、善變化天子、最自在天子各與眷屬千

天子俱，皆持種種天妙花鬘、塗散等香、衣服、瓔珞、寶幢、幡蓋、諸妙、

珍奇，奏天樂音，以供養佛，頂禮雙足，合掌白言：「世尊！彼諸菩薩摩訶

薩，乃能發起如是廣大隨喜迴向，謂彼菩薩摩訶薩方便善巧，以無相為方

便、無所得為方便、無染著為方便、無思作為方便，於諸如來、應、正等覺

及弟子等功德善根發正隨喜迴向無上正等菩提，如是所起隨喜迴向不墮二

法、不二法中，無染無著。」

時，大梵天王與無量百千俱胝那庾多諸梵天眾，前詣佛所頂禮雙足，合

掌恭敬俱發聲言：「希有！世尊！彼諸菩薩摩訶薩為般若波羅蜜多方便善巧

所攝護故，超勝於前無方便善巧、有相、有所得諸善男子、善女人等所修善

根。」

時，極光淨天乃至色究竟天各與無量百千俱胝那庾多自類天眾，前詣佛

所頂禮雙足，合掌恭敬俱發聲言：「希有！世尊！彼諸菩薩摩訶薩為般若波

羅蜜多方便善巧所攝護故，超勝於前無方便善巧、有相、有所得諸善男子、

善女人等所修善根。」

爾時，佛告四大王眾天乃至色究竟天等言：「假使三千大千世界一切有



33

情皆發無上正等覺心，普於過去未來現在十方世界一切如來、應、正等覺從

初發心至得無上正等菩提、轉妙法輪度無量眾、入無餘依般涅槃界乃至法

滅，於其中間所修布施乃至般若波羅蜜多相應善根，若住內空乃至無性自性

空相應善根，若修四念住廣說乃至十八佛不共法相應善根，若修無量無邊佛

法相應善根，若諸弟子所有善根，若諸如來、應、正等覺所有戒蘊、定蘊、

慧蘊、解脫蘊、解脫智見蘊及餘無量無邊佛法，若諸如來所說正法，若依彼

法修習施性、戒性、修性三福業事，若依彼法精勤修學得預流果、一來、不

還、阿羅漢果、獨覺菩提、得入菩薩正性離生，若諸有情修布施、淨戒、安

忍、精進、靜慮般若等所引善根，如是一切合集稱量，以有相為方便、有所

得為方便、有染著為方便、有思作為方便、有二不二為方便現前隨喜，既隨

喜已，迴向無上正等菩提。

「有善男子、善女人等發趣無上正等菩提，普於過去未來現在十方世界

一切如來、應、正等覺從初發心至得無上正等菩提、轉妙法輪度無量眾入無

餘依般涅槃界乃至法滅，於其中間所修布施乃至般若波羅蜜多相應善根，廣

說乃至若諸有情修布施、淨戒、安忍、精進、靜慮般若等所引善根，如是一

切合集稱量，以無相為方便、無所得為方便、無染著為方便、無思作為方

便、無二不二為方便現前隨喜，既隨喜已，迴向無上正等菩提。是善男子、

善女人等隨喜迴向，於餘善根為最為勝、為尊為高、為妙為微妙、為上為無

上、無等無等等，於前有情隨喜迴向百倍為勝，千倍為勝，百千倍為勝， 乃

至鄔波尼殺曇倍亦最為勝。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！如佛所說是善男子、善女人等隨喜迴

向，於餘善根為最為勝、為尊為高、為妙為微妙、為上為無上、無等無等

等。世尊齊何說是隨喜迴向，於餘善根為最為勝、為尊為高、為妙為微妙、

為上為無上、無等無等等？」

佛言：「善現！是善男子、善女人等，普於過去未來現在十方世界一切

如來應正等覺、聲聞、獨覺、菩薩及餘一切有情諸善根等，不取不捨、不矜

不蔑，非有所得、非無所得，達一切法無生無滅、無染無淨、無增無減、無

去無來、無集無散、無入無出，作如是念：『如彼過去未來現在諸法真如、

法界、法性、不虛妄性、法定、法住，我亦如是於諸善法以無所得而為方便



34

發正隨喜，既隨喜已，持此善根與諸有情平等共有迴向無上正等菩提。』善

現！齊是菩薩摩訶薩所起隨喜迴向，我說於餘善根為最為勝、為尊為高、為

妙為微妙、為上為無上、無等無等等。善現！如是隨喜迴向勝餘隨喜迴向，

百倍、千倍乃至鄔波尼殺曇倍，是故我說如是所起隨喜迴向，於餘善根為最

為勝、為尊為高、為妙為微妙、為上為無上、無等無等等。

「復次，善現！住菩薩乘諸善男子、善女人等，欲於過去未來現在十方

世界一切如來、應、正等覺從初發心至得無上正等菩提、轉妙法輪度無量

眾、入無餘依般涅槃界乃至法滅，於其中間所修布施乃至般若波羅蜜多相應

善根乃至無量無邊佛法，若諸聲聞、獨覺、菩薩功德善根，若餘有情所有施

性、戒性、修性三福業事及餘善根，如是一切合集稱量現前發起無倒隨喜迴

向心者，應作是念：『色乃至識與解脫等，眼處乃至意處與解脫等，色處乃

至法處與解脫等，眼界乃至意界與解脫等，色界乃至法界與解脫等，眼識界

乃至意識界與解脫等，眼觸乃至意觸與解脫等，眼觸為緣所生諸受乃至意觸

為緣所生諸受與解脫等，布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多與解脫等，內空乃

至無性自性空與解脫等，四念住乃至八聖道支與解脫等，如是乃至如來十力

乃至十八佛不共法與解脫等，戒蘊乃至解脫智見蘊與解脫等，於一切法所起

勝解與解脫等，過去未來現在諸佛與解脫等，過去未來現在諸法與解脫等，

一切隨喜與解脫等，一切迴向與解脫等，諸佛世尊及諸弟子諸根熟變與解脫

等，諸佛世尊及諸弟子所得涅槃與解脫等，一切獨覺諸根熟變與解脫等，一

切獨覺所得涅槃與解脫等，諸佛世尊、聲聞、獨覺諸法法性與解脫等，一切

有情及一切法并彼法性與解脫等。如諸法性無縛無解、無染無淨、無起無

盡、無生無滅、無取無捨，我於如是功德善根現前隨喜，持此善根與諸有情

平等共有迴向無上正等菩提。如是隨喜非能隨喜，無所隨喜 故。如是迴向非

能迴向，無所迴向故。如是所起隨喜迴向非轉非息，無生滅故。』善現！是

菩薩摩訶薩隨喜迴向於餘所起隨喜迴向，為最為勝、為尊為高、為妙為微

妙、為上為無上、無等無等等。善現！若菩薩摩訶薩成就如是隨喜迴向，速

證無上正等菩提。

「復次，善現！若趣大乘諸善男子、善女人等，假使能於十方現在各如

殑伽沙等世界一切如來、應、正等覺及弟子眾，以有相為方便、有所得為方



35

便，盡其形壽常以種種衣服、飲食、臥具、醫藥及餘資生上妙樂具，供養恭

敬、尊重讚歎。彼諸如來、應、正等覺及弟子眾般涅槃後取設利羅，以妙七

寶造立高廣諸窣堵波，晝夜精勤禮敬右繞，復以種種上妙花鬘、塗散等香、

衣服、瓔珞、寶幢、幡蓋、諸妙、珍奇、妓樂、燈明，供養恭敬尊重讚歎。

復以有相及有所得而為方便，精勤修習布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般

若及餘善根。有善男子、善女人等發趣大乘，能以無相及無所得而為方便，

修行布施乃至般若波羅蜜多相應善根，方便善巧於餘一切功德善根發正隨

喜，持此善根與諸有情平等共有迴向無上正等菩提。是善男子、善女人等由

依般若波羅蜜多方便善巧隨喜迴向，勝前所說發趣大乘諸善男子、善女人等

所作功德百倍、千倍乃至鄔波尼殺曇倍，故說如是隨喜迴向於餘善根為最為

勝、為尊為高、為妙為微妙、為上為無上、無等無等等。是故，善現！發趣

大乘諸菩薩摩訶薩應以無相及無所得而為方便，精勤修學布施、淨戒、安

忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多相應善根，及依般若波羅蜜多方便善巧，於

諸如來、應、正等覺及弟子等功德善根發正隨喜，既隨喜已，持此善根與諸

有情平等共有迴向無上正等菩提。善現！若菩薩摩訶薩能以無相及無所得而

為方便發起如是隨喜迴向，是菩薩摩訶薩疾證無上正等菩提， 轉妙法輪利樂

一切。」

大般若波羅蜜多經卷第四百三十三

大般若波羅蜜多經卷第四百三十四

三藏法師玄奘奉 詔譯

第二分大師品第三十八

爾時，具壽舍利子白佛言：「世尊！如是般若波羅蜜多能作照明，畢竟

淨故；如是般若波羅蜜多皆應敬禮，諸天人等所欽奉故；如是般若波羅蜜多

無所染著，世間諸法不能污故；如是般若波羅蜜多遠離一切三界瞖眩，能除

煩惱諸見暗故；如是般若波羅蜜多最為上首，於一切種菩提分法極尊勝故；

如是般若波羅蜜多能作安隱，永斷一切驚恐逼迫災橫事故；如是般若波羅蜜

多能施光明，攝受諸有情令得五眼故；如是般若波羅蜜多能示中道，令失路



36

者離二邊故；如是般若波羅蜜多善能發生一切相智，永斷一切煩惱相續并習

氣故；如是般若波羅蜜多是諸菩薩摩訶薩母，菩薩所修一切佛法從此生故；

如是般若波羅蜜多不生不滅，自相空故；如是般若波羅蜜多離一切生死，非

常非壞故；如是般若波羅蜜多能為依怙，施諸有情正法寶故；如是般若波羅

蜜多能成圓滿如來十力，一切他論皆能伏故；如是般若波羅蜜多能轉三轉十

二行相無上法輪，達一切法無轉還故；如是般若波羅蜜多能示諸法無倒自

性，顯了無性自性空故。世尊！若諸菩薩若趣菩薩乘者、若諸聲聞若趣聲聞

乘者、若諸獨覺若趣獨覺乘者，於此般若波羅蜜多應云何住？」

佛言：「舍利子！是諸有情住此般若波羅蜜多應如大師，供養禮敬如是

般若波羅蜜多應如供養禮敬大師。何以故？舍利子！大師不異般若波羅蜜

多， 般若波羅蜜多不異大師，大師即是般若波羅蜜多，般若波羅蜜多即是大

師。舍利子！一切如來、應、正等覺皆由般若波羅蜜多而得出現。舍利子！

一切菩薩摩訶薩、獨覺、阿羅漢乃至預流皆由般若波羅蜜多而得出現。舍利

子！一切世間十善業道皆由般若波羅蜜多而得出現。舍利子！一切四靜慮、

四無量、四無色定、五神通皆由般若波羅蜜多而得出現。舍利子！一切布施

波羅蜜多乃至般若波羅蜜多皆由般若波羅蜜多而得出現。舍利子！一切內空

乃至無性自性空，四念住乃至八聖道支，如是乃至如來十力乃至十八佛不共

法，乃至一切相智，皆由般若波羅蜜多而得出現。」

時，天帝釋作是念言：「今舍利子何因緣故問佛此事？」念已，即白舍

利子言：「大德今者有何因緣發如是問？」

時，舍利子告帝釋言：「憍尸迦！諸菩薩摩訶薩由是般若波羅蜜多所攝

持故，方便善巧能於過去未來現在十方世界，一切如來、應、正等覺從初發

心至得無上正等菩提、轉妙法輪度無量眾、入無餘依般涅槃界乃至法滅，於

其中間所有一切功德善根，若諸聲聞、獨覺、菩薩餘有情類功德善根，如是

一切能以無相及無所得而為方便，合集稱量現前隨喜，既隨喜已，與諸有情

平等共有迴向無上正等菩提，由是因緣故問此事。

「復次，憍尸迦！諸菩薩摩訶薩所學般若波羅蜜多，超勝布施、淨戒、

安忍、精進、靜慮波羅蜜多無量倍數。憍尸迦！如生盲者若百、若千、若多

百千，無淨眼者而為前導，猶尚不能近趣正道，況能遠至安隱豐樂國邑王



37

都！如是布施、淨戒、安忍、精進、靜慮波羅蜜多諸生盲眾，若無般若波羅

蜜多淨眼者導，尚不能趣菩薩正道，況能遠達一切智城！

「復次，憍尸迦！布施等五波羅蜜多，要由般若波羅蜜多所攝引故，名

有目者。復由般若波羅蜜多所攝持故，此五方得到彼岸名。」

時，天帝釋便白具壽舍利子言：「如大德說布施等五波羅蜜多，要由般

若波羅蜜多所攝持故，乃得名為到彼岸者，豈不應說要由布施乃至靜慮波羅

蜜多所攝持故，餘五乃得到彼岸名？若爾，何緣獨讚般若波羅蜜多？」

舍利子言：「如是！如是！如汝所說。布施等六波羅蜜多互相攝持能到

彼岸，然住般若波羅蜜多具大勢力方便善巧，能速圓滿所修布施、淨戒、安

忍、精進、靜慮波羅蜜多，非住前五能辦是事，是故般若波羅蜜多於前五種

為最為勝、為尊為高、為妙為微妙、為上為無上、無等無等等。由是因緣，

獨讚般若超勝餘五波羅蜜多。」

爾時，舍利子白佛言：「世尊！諸菩薩摩訶薩云何應引發般若波羅蜜

多？」

佛言：「舍利子！諸菩薩摩訶薩不為引發色乃至識故，應引發般若波羅

蜜多；不為引發眼處乃至意處故，應引發般若波羅蜜多；不為引發色處乃至

法處故，應引發般若波羅蜜多；不為引發眼界乃至意界故，應引發般若波羅

蜜多；不為引發色界乃至法界故，應引發般若波羅蜜多；不為引發眼識界乃

至意識界故，應引發般若波羅蜜多；不為引發眼觸乃至意觸故，應引發般若

波羅蜜多；不為引發眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸受故，應引發般

若波羅蜜多；不為引發布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多故，應引發般若波羅

蜜多；不為引發內空乃至無性自性空故，應引發般若波羅蜜多；不為引發四

念住乃至八聖道支故，應引發般若波羅蜜多；如是乃至不為引發如來十力乃

至十八佛不共法故，應引發般若波羅蜜多；不為引發一切智、道相 智、一切

相智故，應引發般若波羅蜜多；不為引發一切法故，應引發般若波羅蜜。」

時，舍利子白言：「世尊！諸菩薩摩訶薩云何不為引發色乃至一切法

故，應引發般若波羅蜜多？」

佛言：「舍利子！以色乃至一切法無作、無生、無得、無壞、無自性

故，諸菩薩摩訶薩不為引發色乃至一切法故，應引發般若波羅蜜多。」時，



38

舍利子復白佛言：「世尊！諸菩薩摩訶薩如是引發般若波羅蜜多與何法

合？」

佛言：「舍利子！諸菩薩摩訶薩如是引發般若波羅蜜多不與一切法合，

以不合故得名般若波羅蜜多。」舍利子言：「如是般若波羅蜜多不與何等一

切法合？」

世尊告曰：「如是般若波羅蜜多，不與善法合，不與非善法合；不與世

間法合，不與出世間法合；不與有漏法合，不與無漏法合；不與有罪法合，

不與無罪法合；不與有為法合，不與無為法合。何以故？舍利子！如是般若

波羅蜜多於一切法無所得故，不可說與如是法合。」

時，天帝釋白佛言：「世尊！如是般若波羅蜜多豈亦不與一切相智

合？」

佛言：「憍尸迦！如是！如是！如汝所說。如是般若波羅蜜多亦不與一

切相智合，由此於彼無所得故。世尊！云何般若波羅蜜多於一切相智無合亦

無得？憍尸迦！非般若波羅蜜多於一切相智如名、如相、如其所作、有合有

得。世尊！云何般若波羅蜜多於一切相智亦可說有合有得？憍尸迦！由般若

波羅蜜多於一切相智如名相等，無受無取、無住無斷、無執無捨，如是合

得，而無合得。憍尸迦！如是般若波羅蜜多於一切法亦如名相等，無受無

取、無住無斷、無執無捨，如是合得，而無合得。」

時，天帝釋復白佛言：「希有！世尊！如是般若波羅蜜多為一切法無生

無滅、無作無成、無得無壞、無自性故，而現在前，雖有合有得，而無合無

得，如是理趣不可思議。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，

起如是想：『如是般若波羅蜜多與諸法合，或不與諸法合。』是菩薩摩訶薩

俱捨般若波羅蜜多，俱遠般若波羅蜜多。」

佛言：「善現！復有因緣，諸菩薩摩訶薩捨遠般若波羅蜜多，謂菩薩摩

訶薩修行般若波羅蜜多時，起如是想：『如是般若波羅蜜多，無所有、非真

實、不堅固、不自在。』是菩薩摩訶薩捨遠般若波羅蜜多。」

具壽善現復白佛言：「世尊！若菩薩摩訶薩信般若波羅蜜多時，為不信



39

何法？」

佛言：「善現！若菩薩摩訶薩信般若波羅蜜多時，則不信色，不信受、

想、行、識；不信眼處，不信耳、鼻、舌、身、意處；不信色處，不信聲、

香、味、觸、法處；不信眼界，不信耳、鼻、舌、身、意界；不信色界，不

信聲、香、味、觸、法界；不信眼識界，不信耳、鼻、舌、身、意識界； 不

信眼觸，不信耳、鼻、舌、身、意觸；不信眼觸為緣所生諸受，不信耳、

鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受；不信布施波羅蜜多，不信淨戒、安忍、精

進、靜慮波羅蜜多；不信內空，不信外空、內外空、空空、大空、勝義空、

有為空、無為空、畢竟空、無際空、散無散空、本性空、自共相空、一切法

空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空；不信四念住，不信四正斷、

四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支；如是乃至不信佛十力， 不信四

無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法；不信預流

果，不信一來、不還、阿羅漢果；不信獨覺菩提；不信一切菩薩摩訶薩行，

不信諸佛無上正等菩提；不信一切智，不信道相智、一切相智。」

時，具壽善現復白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩信般若波羅蜜多時，

則不信色，廣說乃至不信一切相智？」

佛言：「善現！諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀一切色不可得

故，雖信般若波羅蜜多而不信色，廣說乃至觀一切相智不可得故，雖信般若

波羅蜜多，而不信一切相智。是故，善現！諸菩薩摩訶薩信般若波羅蜜多

時，則不信色，廣說乃至不信一切相智。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！如是般若波羅蜜多是大波羅蜜多。」

佛言：「善現！汝緣何意作如是說：如是般若波羅蜜多是大波羅蜜多？」

善現對曰：「世尊！由此般若波羅蜜多，於色乃至識不作大不作小，於

眼處乃至意處不作大不作小，於色處乃至法處不作大不作小，於眼界乃至意

界不作大不作小，於色界乃至法界不作大不作小，於眼識界乃至意識界不作

大不作小，於眼觸乃至意觸不作大不作小，於眼觸為緣所生諸受乃至意觸為

緣所生諸受不作大不作小，於布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多不作大不作

小，於內空乃至無性自性空不作大不作小，於四念住乃至八聖道支不作大不

作小，如是乃至於佛十力乃至十八佛不共法不作大不作小，於佛無上正等菩



40

提不作大不作小，於諸如來、應、正等覺不作大不作小。世尊！我緣此 意，

故說般若波羅蜜多是大波羅蜜多。

「復次，世尊！由此般若波羅蜜多於色不作集不作散，於受、想、行、

識不作集不作散，如是乃至於佛無上正等菩提不作集不作散，於諸如來、

應、正等覺不作集不作散。世尊！我緣此意，故說般若波羅蜜多是大波羅蜜

多。

「復次，世尊！由此般若波羅蜜多於色不作量不作非量，於受、想、

行、識不作量不作非量，如是乃至於佛無上正等菩提不作量不作非量，於諸

如來、應、正等覺不作量不作非量。世尊！我緣此意，故說般若波羅蜜多是

大波羅蜜多。

「復次，世尊！由此般若波羅蜜多於色不作廣不作狹，於受、想、行、

識不作廣不作狹，如是乃至於佛無上正等菩提不作廣不作狹，於諸如來、

應、正等覺不作廣不作狹。世尊！我緣此意，故說般若波羅蜜多是大波羅蜜

多。

「復次，世尊！由此般若波羅蜜多於色不作強不作弱，於受、想、行、

識不作強不作弱，如是乃至於佛無上正等菩提不作強不作弱，於諸如來、

應、正等覺不作強不作弱。世尊！我緣此意，故說般若波羅蜜多是大波羅蜜

多。

「復次，世尊！若菩薩摩訶薩新趣大乘依止般若乃至布施波羅蜜多，起

如是想：『如是般若波羅蜜多於色不作大不作小，於受、想、行、識亦不作

大不作小，乃至於佛無上正等菩提不作大不作小，於諸如來、應、正等覺亦

不作大不作小。如是般若波羅蜜多於色不作集不作散，於受、想、行、識亦

不作集不作散，乃至於佛無上正等菩提不作集不作散，於諸如來、應、正等

覺亦不作集不作散。如是般若波羅蜜多於色不作量不作非量，於受、想、

行、識亦不作量不作非量，乃至於佛無上正等菩提不作量不作非量，於諸如

來、應、正等覺亦不作量不作非量。如是般若波羅蜜多於色不作廣不作 狹，

於受、想、行、識亦不作廣不作狹，乃至於佛無上正等菩提不作廣不作狹，

於諸如來、應、正等覺亦不作廣不作狹。如是般若波羅蜜多於色不作強不作

弱，於受、想、行、識亦不作強不作弱，乃至於佛無上正等菩提不作強不作



41

弱，於諸如來、應、正等覺亦不作強不作弱。』世尊！是菩薩摩訶薩由起此

想非行般若波羅蜜多。

「復次，世尊！若菩薩摩訶薩新趣大乘依止般若乃至布施波羅蜜多，起

如是想：『如是般若波羅蜜多於色作大作小，於受、想、行、識亦作大作

小， 乃至於佛無上正等菩提作大作小，於諸如來、應、正等覺亦作大作小。

如是般若波羅蜜多於色作集作散，於受、想、行、識亦作集作散，乃至於佛

無上正等菩提作集作散，於諸如來、應、正等覺亦作集作散。如是般若波羅

蜜多於色作量作非量，於受、想、行、識亦作量作非量，乃至於佛無上正等

菩提作量作非量，於諸如來、應、正等覺亦作量作非量。如是般若波羅蜜多

於色作廣作狹，於受、想、行、識亦作廣作狹，乃至於佛無上正等菩提作廣

作狹，於諸如來、應、正等覺亦作廣作狹。如是般若波羅蜜多於色作強作

弱，於受、想、行、識亦作強作弱，乃至於佛無上正等菩提作強作弱，於諸

如來、應、正等覺亦作強作弱。』世尊！是菩薩摩訶薩由起此想非行般若波

羅蜜多。

「復次，世尊！若菩薩摩訶薩新趣大乘不依般若乃至布施波羅蜜多，起

如是想：『如是般若波羅蜜多於色不作大不作小，於受、想、行、識亦不作

大不作小，乃至於佛無上正等菩提不作大不作小，於諸如來、應、正等覺亦

不作大不作小。如是般若波羅蜜多於色不作集不作散，於受、想、行、識亦

不作集不作散，乃至於佛無上正等菩提不作集不作散，於諸如來、應、正等

覺亦不作集不作散。如是般若波羅蜜多於色不作量不作非量，於受、想、

行、識亦不作量不作非量，乃至於佛無上正等菩提不作量不作非量，於諸如

來、應、正等覺亦不作量不作非量。如是般若波羅蜜多於色不作廣不作 狹，

於受、想、行、識亦不作廣不作狹，乃至於佛無上正等菩提不作廣不作狹，

於諸如來、應、正等覺亦不作廣不作狹。如是般若波羅蜜多於色不作強不作

弱，於受、想、行、識亦不作強不作弱，乃至於佛無上正等菩提不作強不作

弱，於諸如來、應、正等覺亦不作強不作弱。』世尊！是菩薩摩訶薩由起此

想非行般若波羅蜜多。

「復次，世尊！若菩薩摩訶薩新趣大乘不依般若乃至布施波羅蜜多，起

如是想：『如是般若波羅蜜多於色作大作小，於受、想、行、識亦作大作



42

小， 乃至於佛無上正等菩提作大作小，於諸如來、應、正等覺亦作大作小。

如是般若波羅蜜多於色作集作散，於受、想、行、識亦作集作散，乃至於佛

無上正等菩提作集作散，於諸如來、應、正等覺亦作集作散。如是般若波羅

蜜多於色作量作非量，於受、想、行、識亦作量作非量，乃至於佛無上正等

菩提作量作非量，於諸如來、應、正等覺亦作量作非量。如是般若波羅蜜多

於色作廣作狹，於受、想、行、識亦作廣作狹，乃至於佛無上正等菩提作廣

作狹，於諸如來、應、正等覺亦作廣作狹。如是般若波羅蜜多於色作強作

弱，於受、想、行、識亦作強作弱，乃至於佛無上正等菩提作強作弱，於諸

如來、應、正等覺亦作強作弱。』世尊！是菩薩摩訶薩由起此想，非行般若

波羅蜜多。何以故？

「世尊！若菩薩摩訶薩起如是想：『如是般若波羅蜜多於色若作大小、

不作大小，於受、想、行、識若作大小、不作大小，乃至於佛無上正等菩提

若作大小、不作大小，於諸如來、應、正等覺若作大小、不作大小。如是般

若波羅蜜多於色若作集散、不作集散，於受、想、行、識若作集散、不作集

散，乃至於佛無上正等菩提若作集散、不作集散，於諸如來、應、正等覺若

作集散、不作集散。如是般若波羅蜜多於色若作量非量、不作量非量，於

受、想、行、識若作量非量、不作量非量，乃至於佛無上正等菩提若作量非

量、不作量非量，於諸如來、應、正等覺若作量非量、不作量非量。如是般

若波羅蜜多於色若作廣狹、不作廣狹，於受、想、行、識若作廣狹、不作廣

狹，乃至於佛無上正等菩提若作廣狹、不作廣狹，於諸如來、應、正等覺若

作廣狹、不作廣狹。如是般若波羅蜜多於色若作強弱、不作強弱，於受、

想、行、識若作強弱、不作強弱，乃至於佛無上正等菩提若作強弱、不作強

弱，於諸如來、應、正等覺若作強弱、不作強弱。』世尊！如是一切皆非般

若波羅蜜多等流果故。

「世尊！若菩薩摩訶薩起如是想：『如是般若波羅蜜多於色若作大小、

不作大小，於受、想、行、識若作大小、不作大小，乃至於佛無上正等菩提

若作大小、不作大小，於諸如來、應、正等覺若作大小、不作大小。如是般

若波羅蜜多於色若作集散、不作集散，於受、想、行、識若作集散、不作集

散，乃至於佛無上正等菩提若作集散、不作集散，於諸如來、應、正等覺若



43

作集散、不作集散。如是般若波羅蜜多於色若作量非量、不作量非量，於

受、想、行、識若作量非量、不作量非量，乃至於佛無上正等菩提若作量非

量、不作量非量，於諸如來、應、正等覺若作量非量、不作量非量。如是般

若波羅蜜多於色若作廣狹、不作廣狹，於受、想、行、識若作廣狹、不作廣

狹，乃至於佛無上正等菩提若作廣狹、不作廣狹，於諸如來、應、正等覺若

作廣狹、不作廣狹。如是般若波羅蜜多於色若作強弱、不作強弱，於受、

想、行、識若作強弱、不作強弱，乃至於佛無上正等菩提若作強弱、不作強

弱，於諸如來、應、正等覺若作強弱、不作強弱。』世尊！是菩薩摩訶薩名

大有所得，非行般若波羅蜜多。何以故？非有所得想能證無上正等菩提故。

所以者何？

「世尊！有情無生故，當觀般若波羅蜜多亦無生；色無生故，當觀般若

波羅蜜多亦無生；受、想、行、識無生故，當觀般若波羅蜜多亦無生；如是

乃至諸佛無上正等菩提無生故，當觀般若波羅蜜多亦無生；一切如來、應、

正等覺無生故，當觀般若波羅蜜多亦無生。

「世尊！有情無自性故，當觀般若波羅蜜多亦無自性；色無自性故，當

觀般若波羅蜜多亦無自性；受、想、行、識無自性故，當觀般若波羅蜜多亦

無自性；如是乃至諸佛無上正等菩提無自性故，當觀般若波羅蜜多亦無自

性；一切如來、應、正等覺無自性故，當觀般若波羅蜜多亦無自性。

「世尊！有情無所有故，當觀般若波羅蜜多亦無所有；色無所有故，當

觀般若波羅蜜多亦無所有；受、想、行、識無所有故，當觀般若波羅蜜多亦

無所有；如是乃至諸佛無上正等菩提無所有故，當觀般若波羅蜜多亦無所

有；一切如來、應、正等覺無所有故，當觀般若波羅蜜多亦無所有。

「世尊！有情空故，當觀般若波羅蜜多亦空；色空故，當觀般若波羅蜜

多亦空；受、想、行、識空故，當觀般若波羅蜜多亦空；如是乃至諸佛無上

正等菩提空故，當觀般若波羅蜜多亦空；一切如來、應、正等覺空故，當觀

般若波羅蜜多亦空。

「世尊！有情遠離故，當觀般若波羅蜜多亦遠離；色遠離故，當觀般若

波羅蜜多亦遠離；受、想、行、識遠離故，當觀般若波羅蜜多亦遠離；如是

乃至諸佛無上正等菩提遠離故，當觀般若波羅蜜多亦遠離；一切如來、應、



44

正等覺遠離故，當觀般若波羅蜜多亦遠離。

「世尊！有情不可得故，當觀般若波羅蜜多亦不可得；色不可得故，當

觀般若波羅蜜多亦不可得；受、想、行、識不可得故，當觀般若波羅蜜多亦

不可得；如是乃至諸佛無上正等菩提不可得故，當觀般若波羅蜜多亦不可

得；一切如來、應、正等覺不可得故，當觀般若波羅蜜多亦不可得。

「世尊！有情不可思議故，當觀般若波羅蜜多亦不可思議；色不可思議

故，當觀般若波羅蜜多亦不可思議；受、想、行、識不可思議故，當觀般若

波羅蜜多亦不可思議；如是乃至諸佛無上正等菩提不可思議故，當觀般若波

羅蜜多亦不可思議；一切如來、應、正等覺不可思議故，當觀般若波羅蜜多

亦不可思議。

「世尊！有情無壞滅故，當觀般若波羅蜜多亦無壞滅；色無壞滅故，當

觀般若波羅蜜多亦無壞滅；受、想、行、識無壞滅故，當觀般若波羅蜜多亦

無壞滅；如是乃至諸佛無上正等菩提無壞滅故，當觀般若波羅蜜多亦無壞

滅；一切如來、應、正等覺無壞滅故，當觀般若波羅蜜多亦無壞滅。

「世尊！有情無覺知故，當觀般若波羅蜜多亦無覺知；色無覺知故，當

觀般若波羅蜜多亦無覺知；受、想、行、識無覺知故，當觀般若波羅蜜多亦

無覺知；如是乃至諸佛無上正等菩提無覺知故，當觀般若波羅蜜多亦無覺

知；一切如來、應、正等覺無覺知故，當觀般若波羅蜜多亦無覺知。

「世尊！有情力不成就故，當觀般若波羅蜜多亦力不成就；色力不成就

故，當觀般若波羅蜜多亦力不成就；受、想、行、識力不成就故，當觀般若

波羅蜜多亦力不成就；如是乃至諸佛無上正等菩提力不成就故，當觀般若波

羅蜜多亦力不成就；一切如來、應、正等覺力不成就故，當觀般若波羅蜜多

亦力不成就。世尊！我緣此意，故說菩薩摩訶薩般若波羅蜜多是大波羅蜜

多。」

第二分地獄品第三十九之一

爾時，具壽舍利子白佛言：「世尊！若菩薩摩訶薩於此般若波羅蜜多能

信解者，是菩薩摩訶薩從何處沒來生此間？發趣無上正等菩提已經幾時？曾



45

親供養幾所如來、應、正等覺？修習布施乃至般若波羅蜜多為已久如？云何

信解如是般若波羅蜜多甚深義趣？」

佛告舍利子：「若菩薩摩訶薩於此般若波羅蜜多能信解者，是菩薩摩訶

薩從十方殑伽沙等世界無量無數無邊如來、應、正等覺法會中沒，來生此

間。是菩薩摩訶薩發趣無上正等菩提，已經無量無數無邊百千俱胝那庾多

劫。是菩薩摩訶薩已曾親近供養無量無數無邊不可思議不可稱量如來、應、

正等覺。是菩薩摩訶薩從初發心，常勤修習布施、淨戒、安忍、精進、靜慮

般若波羅蜜多，已經無量無數無邊百千俱胝那庾多劫。舍利子！是菩薩摩訶

薩若見、若聞如是般若波羅蜜多，便作是念：『我見大師，聞大師說。』舍

利子！是菩薩摩訶薩以無相、無二、無所得為方便，能正信解如是般若波羅

蜜多甚深義趣。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！如佛所說。是菩薩摩訶薩若見、若聞

如是般若波羅蜜多，便作是念：『我見大師，聞大師說。』世尊！甚深般若

波羅蜜多為有能聞、能見者不？」

佛言：「善現！甚深般若波羅蜜多實無能聞及能見者。何以故？善現！

甚深般若波羅蜜多實非所聞、所見法故。善現！般若波羅蜜多無見無聞，諸

法鈍故，乃至布施波羅蜜多無見無聞，諸法鈍故；內空無見無聞，諸法鈍

故，乃至無性自性空無見無聞，諸法鈍故；四念住無見無聞，諸法鈍故，乃

至八聖道支無見無聞，諸法鈍故；如是乃至如來十力無見無聞諸，法鈍故，

乃至十八佛不共法無見無聞，諸法鈍故；諸佛無上正等菩提無見無聞，諸法

鈍故，一切如來、應、正等覺無見無聞，諸法鈍故。」

具壽善現復白佛言：「世尊！諸菩薩摩訶薩已於無上正等菩提積行久

如，乃能修學甚深般若波羅蜜多？」

佛言：「善現！於此事中應分別說。善現！有菩薩摩訶薩從初發心即能

修學甚深般若波羅蜜多，亦能修學靜慮、精進、安忍、淨戒、布施波羅蜜

多。善現！是菩薩摩訶薩有方便善巧故，不壞諸法，不見諸法有增有減。常

不遠離布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多相應正行，常不遠離諸佛世尊及諸菩

薩摩訶薩眾。從一佛國趣一佛國，欲以種種上妙供具，供養恭敬、尊重讚歎

諸佛世尊及諸菩薩摩訶薩等，隨意能辦，亦能於彼諸如來所種諸善根，令速



46

圓滿。是菩薩摩訶薩隨受身處，不墮母腹胞胎中生。心常不與煩惱雜住，亦

曾不起二乘之心。是菩薩摩訶薩常不遠離殊勝神通，從一佛國至一佛國， 成

熟有情、嚴淨佛土。善現！是菩薩摩訶薩能正修學甚深般若波羅蜜多。

大般若波羅蜜多經卷第四百三十四

大般若波羅蜜多經卷第四百三十五

三藏法師玄奘奉 詔譯

第二分地獄品第三十九之二

「善現！有菩薩摩訶薩雖曾見佛若百、若千、若多百千，於彼諸佛及弟

子所亦多修行布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若，而有所得為方便故，

不能修學甚深般若波羅蜜多乃至布施波羅蜜多。善現！是菩薩摩訶薩聞說如

是甚深般若波羅蜜多，便從坐起捨眾而去。善現！是菩薩摩訶薩輕慢如是甚

深般若波羅蜜多，亦輕慢佛，既捨如是甚深般若波羅蜜多，亦捨諸佛。善

現！今此眾中亦有彼類，聞我宣說甚深般若波羅蜜多，心不悅可捨眾而去。

所以者何？是善男子、善女人等，先世聞說甚深般若波羅蜜多已曾捨去，今

世聞說如是般若波羅蜜多，由宿習力還復捨去。

「善現！是善男子、善女人等，於此所說甚深般若波羅蜜多，身、語及

心皆不和合，由斯造作增長愚癡、惡慧罪業。彼由造作增長愚癡、惡慧罪

業， 聞說如是甚深般若波羅蜜多，即便毀謗障礙棄捨。彼既毀謗障礙棄捨如

是般若波羅蜜多，則為毀謗障礙棄捨過去未來現在諸佛一切相智。彼由毀謗

障礙棄捨過去未來現在諸佛一切相智，即便造作增長能感匱正法業。彼由造

作增長能感匱正法業，墮大地獄經歷多歲，若多百歲、若多千歲、若多百千

歲、若多俱胝歲、若多百俱胝歲、若多千俱胝歲、若多百千俱胝歲、若多百

千俱胝那庾多歲，大地獄中受諸楚毒猛利大苦。彼罪重故，於此世界從一大

地獄至一大地獄，乃至火劫、水劫、風劫未起已來，受諸楚毒猛利大苦。若

此世界火劫、水劫、風劫起時，彼匱法業猶未盡故，死已轉生他方世 界，與

此同類大地獄中經歷多歲，若多百歲、若多千歲，乃至若多百千俱胝那庾多

歲，大地獄中受諸楚毒猛利大苦。彼罪重故，於他世界從一大地獄至一大地



47

獄，乃至火劫、水劫、風劫未起已來，受諸楚毒猛利大苦。若他世界火劫、

水劫、風劫起時，彼匱法業猶未盡故，死已轉生餘方世界，與此同類大地獄

中經歷多歲，若多百歲、若多千歲，乃至若多百千俱胝那庾多歲，大地獄中

受諸楚毒猛利大苦。彼罪重故，於餘世界從一大地獄至一大地獄，乃至火

劫、水劫、風劫未起已來，受諸楚毒猛利大苦。如是展轉遍歷十方諸餘世界

大地獄中，受諸楚毒猛利大苦。若彼諸餘十方世界火劫、水 劫、風劫起時，

彼匱法業猶未盡故，死已還生此間世界大地獄中，從一大地獄至一大地獄，

乃至火劫、水劫、風劫未起已來，受諸楚毒猛利大苦。若此世界火劫、水

劫、風劫起時，彼匱法業猶未盡故，死已復生他餘世界，經歷十方大地獄

中，受諸楚毒猛利大苦。

「如是輪迴經無量劫，彼匱法罪業勢稍微，從地獄出墮傍生趣經歷多

歲，若多百歲、若多千歲，乃至若多百千俱胝那庾多歲，受傍生身備遭殘害

恐迫等苦。罪未盡故，於此世界從一險惡處至一險惡處，乃至火劫、水劫、

風劫未起已來，備遭殘害恐迫等苦。若此世界三災壞時，彼匱法業餘勢未

盡， 死已轉生他方世界與此同類傍生趣中經歷多歲，若多百歲、若多千歲，

乃至若多百千俱胝那庾多歲，受傍生身備遭殘害恐迫等苦。罪未盡故，於他

世界從一險惡處至一險惡處，乃至火劫、水劫、風劫未起已來，備遭殘害恐

迫等苦。若他世界三災壞時，彼匱法業餘勢未盡，死已轉生餘方世界與此同

類傍生趣中經歷多歲，若多百歲、若多千歲，乃至若多百千俱胝那庾多歲，

受傍生身備遭殘害恐迫等苦。罪未盡故，於餘世界從一險惡處至一險惡 處，

乃至火劫、水劫、風劫未起已來，備遭殘害恐迫等苦。如是展轉遍歷十方諸

餘世界，受傍生身備遭殘害恐迫等苦。若彼諸餘十方世界三災壞時， 彼匱法

業餘勢未盡，死已還生此間世界傍生趣中，從一險惡處至一險惡處，乃至火

劫、水劫、風劫未起已來，備遭殘害恐迫等苦。若此世界三災壞 時，彼匱法

業餘勢未盡，死已復生他餘世界，遍歷十方傍生趣中，廣受眾苦。

「如是循環經無量劫，彼匱法罪業勢漸薄，脫傍生趣墮鬼界中經歷多

歲，若多百歲、若多千歲，乃至若多百千俱胝那庾多歲，於鬼界中備受飢羸

焦渴等苦。罪未盡故，於此世界從一餓鬼國至一餓鬼國，乃至火劫、水劫、

風劫未起已來，備受飢羸焦渴等苦。若此世界三災壞時，彼匱法業餘勢未



48

盡， 死已轉生他方世界與此同類餓鬼趣中經歷多歲，若多百歲、若多千歲，

乃至若多百千俱胝那庾多歲，於鬼界中備受飢羸焦渴等苦。罪未盡故，於他

世界從一餓鬼國至一餓鬼國，乃至火劫、水劫、風劫未起已來，備受飢羸焦

渴等苦。若他世界三災壞時，彼匱法業餘勢未盡，死已轉生餘方世界與此同

類餓鬼趣中經歷多歲，若多百歲、若多千歲，乃至若多百千俱胝那庾多歲，

於鬼界中備受飢羸焦渴等苦。罪未盡故，於餘世界從一餓鬼國至一餓鬼 國，

乃至火劫、水劫、風劫未起已來，備受飢羸焦渴等苦。如是展轉遍歷十方諸

餘世界，於鬼界中備受飢羸燋渴等苦。若彼諸餘十方世界三災壞時， 彼匱法

業餘勢未盡，死已還生此間世界餓鬼趣中，從一餓鬼國至一餓鬼國，乃至火

劫、水劫、風劫未起已來，備受飢羸焦渴等苦。若此世界三災壞 時，彼匱法

業餘勢未盡，死已復生他餘世界，遍歷十方餓鬼趣中廣受眾苦。

「如是周流經無量劫，彼匱法業餘勢將盡，出餓鬼界來生人中，雖得為

人而居下賤，謂或生在生盲聾家，或旃荼羅家、或補羯娑家、或屠膾家、或

漁獵家、或工匠家、或樂人家、或邪見家、或餘猥雜惡律儀家，或所受身無

眼、無耳、無鼻、無舌、無手、無足、盲瞎、聾瘂、癰疽、疥癩、風狂、癲

癎、癃殘、背僂、矬陋、攣躄、諸根缺減、黧黮、窮悴、頑嚚、無識，諸有

所為人皆輕誚，或所生處不聞佛名、法名、僧名、菩薩名、獨覺名，或復生

於幽暗世界，恒無晝夜不覩光明，居處險阻穢惡毒刺。何以故？善現！彼匱

法業造作增長極深重故，受如是等不可愛樂圓滿苦果，品類眾多難可具

說。」

爾時，舍利子白佛言：「世尊！如來常說罪中重者謂五無間，今說第六

造作增長壞正法業，與五無間為相似耶？」

佛言：「舍利子！壞正法業最極麁重，不可以比五無間業。謂彼聞說甚

深般若波羅蜜多，即便不信誹謗毀呰言：『如是語，非諸如來、應、正等覺

之所演說，非法、非律、非大師教，我等於此不應修學。』是謗法人自謗般

若波羅蜜多，亦教無量有情毀謗；自壞其身，亦令他壞；自飲毒藥，亦令他

飲；自失生天解脫樂果，亦令他失；自持其身足地獄火，亦以他身足地獄

火；自不信解甚深般若波羅蜜多，亦轉教他令不信解甚深般若波羅蜜多；自

溺苦海，亦令他溺。



49

「舍利子！我於如是甚深般若波羅蜜多，尚不欲令謗正法者聞其名字，

況為彼說！舍利子！謗正法者，我尚不聽住菩薩乘諸善男子、善女人等聞其

名字，況令眼見！豈許共住？何以故？舍利子！諸有謗毀甚深般若波羅蜜

多，當知彼名壞正法者，墮黑暗類如穢蝸螺，自污污他如潰糞聚。若有信用

壞法者言，亦受如前所說大苦。舍利子！諸有破壞甚深般若波羅蜜多，當知

彼類即是地獄、傍生、餓鬼，決定當受極重猛利無邊大苦，是故智者不應毀

謗甚深般若波羅蜜多。」

時，舍利子復白佛言：「世尊！何緣但說如是壞正法者墮大地獄、傍

生、鬼界長時受苦，而不說彼形貌身量？」

佛言：「舍利子！止！不應說壞正法者當來所受惡趣形量。何以故？舍

利子！若我具說壞正法者當來所受惡趣形量，彼聞驚怖當吐熱血便致命終或

近死苦，心頓憂惱如中毒箭，身漸枯悴如逢霜草。恐彼聞說壞正法者當受如

是大醜苦身，徒自驚惶喪失身命，我愍彼故，不為汝說壞正法罪形貌身

量。」

舍利子言：「惟願佛說壞正法者當來所受惡趣形量，明誡未來令知謗法

當獲大苦不造斯罪。」

佛言：「舍利子！我先所說足為明誡，謂未來世諸善男子、善女人等，

聞我所說壞正法業造作增長極圓滿者，墮大地獄、傍生、鬼界一一趣中長時

受苦，足自兢持不謗正法。」

時，舍利子便白佛言：「唯然！世尊！唯然！善逝！當來素性諸善男

子、善女人等，聞佛先說謗正法罪感長時苦足為明誡，寧捨身命終不謗法，

勿我未來當受斯苦。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！若有聰慧諸善男子、善女人等，聞佛

所說謗正法人於當來世久受大苦，應善護持身、語、意業，勿於正法誹謗毀

壞，墮三惡趣長時受苦，於久遠時不得見佛、不聞正法、不值遇僧，不得生

於有佛國土，雖生人趣下賤、貧窮、醜陋、頑愚、支體缺減，諸有所說人不

信受。」

具壽善現復白佛言：「造作增長感匱法業，豈不由習惡語業耶？」



50

佛言：「善現！如是！如是！實由串習惡語業故，造作增長感匱法業。

於我正法毘奈耶中，當有愚癡諸出家者，彼雖稱我以為大師，而於我說甚深

般若波羅蜜多誹謗毀壞。善現當知！若有謗毀甚深般若波羅蜜多，則為謗毀

諸佛無上正等菩提。若有謗毀諸佛無上正等菩提，則為謗毀過去未來現在諸

佛一切相智。若有謗毀過去未來現在諸佛一切相智，則為謗毀一切如來、

應、正等覺。若有謗毀一切如來、應、正等覺，則為謗毀佛寶、法寶、苾芻

僧寶。若有謗毀佛法僧寶，則當謗毀世間正見。若當謗毀世間正見，則當謗

毀布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多，亦當謗毀內空乃至無性

自性空，亦當謗毀四念住乃至八聖道支，如是乃至亦當謗毀如來十力乃至十

八佛不共法，亦當謗毀一切智、道相智、一切相智。彼由謗毀一切相 智，即

便攝受無量無數無邊罪業。由彼攝受無量無數無邊罪業，即便攝受一切地

獄、傍生、鬼界及人趣中無量無數無邊大苦。」

具壽善現復白佛言：「彼諸愚夫幾因緣故，謗毀如是甚深般若波羅蜜

多？」

佛言：「善現！由四因緣，彼諸愚夫謗毀如是甚深般若波羅蜜多。何等

為四？一者、為諸邪魔所扇惑故，彼諸愚夫謗毀如是甚深般若波羅蜜多。二

者、於甚深法不信解故，彼諸愚夫謗毀如是甚深般若波羅蜜多。三者、不勤

精進，耽著五蘊，諸惡知識所攝受故，彼諸愚夫謗毀如是甚深般若波羅蜜

多。四者、多懷瞋恚，樂行惡法，憙自高舉，輕蔑他故，彼諸愚夫謗毀如是

甚深般若波羅蜜多。善現！彼諸愚夫由具如是四因緣故，謗毀如是甚深般若

波羅蜜多，由此當來受無量苦。」

具壽善現復白佛言：「世尊！世間愚夫不勤精進，為惡知識之所攝受，

未種善根具諸惡行，於佛所說甚深般若波羅蜜多實難信解。」

佛言：「善現！如是！如是！如汝所說。世間愚夫不勤精進，為惡知識

之所攝受。未種善根具諸惡行，於我所說甚深般若波羅蜜多實難信解。」具

壽善現復白佛言：「如是般若波羅蜜多，云何甚深難信難解？」

佛言：「善現！色無縛無解。何以故？以色無所有性，為色自性故。

受、想、行、識無縛無解。何以故？以受、想、行、識無所有性，為受、

想、行、識自性故。



51

「善現！眼處乃至意處無縛無解。何以故？以眼處乃至意處無所有性，

為眼處乃至意處自性故。色處乃至法處無縛無解。何以故？以色處乃至法處

無所有性，為色處乃至法處自性故。

「善現！眼界乃至意界無縛無解。何以故？以眼界乃至意界無所有性，

為眼界乃至意界自性故。色界乃至法界無縛無解。何以故？以色界乃至法界

無所有性，為色界乃至法界自性故。眼識界乃至意識界無縛無解。何以故？

以眼識界乃至意識界無所有性，為眼識界乃至意識界自性故。眼觸乃至意觸

無縛無解。何以故？以眼觸乃至意觸無所有性，為眼觸乃至意觸自性故。眼

觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸受無縛無解。何以故？以眼觸為緣所生

諸受乃至意觸為緣所生諸受無所有性，為眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所

生諸受自性故。

「善現！布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多無縛無解。何以故？以布施波

羅蜜多乃至般若波羅蜜多無所有性，為布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多自性

故。

「善現！內空乃至無性自性空無縛無解。何以故？以內空乃至無性自性空無

所有性，為內空乃至無性自性空自性故。

「善現！四念住乃至八聖道支無縛無解。何以故？以四念住乃至八聖道支無

所有性，為四念住乃至八聖道支自性故。

「善現！如是乃至如來十力乃至十八佛不共法無縛無解。何以故？以如

來十力乃至十八佛不共法無所有性，為如來十力乃至十八佛不共法自性故。

「善現！一切智無縛無解。何以故？以一切智無所有性，為一切智自性

故。道相智、一切相智無縛無解。何以故？以道相智、一切相智無所有性，

為道相智、一切相智自性故。

「復次，善現！色前際無縛無解。何以故？以色前際無所有性，為色前

際自性故。受、想、行、識前際無縛無解。何以故？以受、想、行、識前際

無所有性，為受、想、行、識前際自性故。如是乃至一切智前際無縛無解。

何以故？以一切智前際無所有性，為一切智前際自性故。道相智、一切相智

前際無縛無解。何以故？以道相智、一切相智前際無所有性，為道相智、一

切相智前際自性故。



52

「善現！色後際無縛無解。何以故？以色後際無所有性，為色後際自性

故。受、想、行、識後際無縛無解。何以故？以受、想、行、識後際無所有

性，為受、想、行、識後際自性故。如是乃至一切智後際無縛無解。何以

故？以一切智後際無所有性，為一切智後際自性故。道相智、一切相智後際

無縛無解。何以故？以道相智、一切相智後際無所有性，為道相智、一切相

智自性故。

「善現！色中際無縛無解。何以故？以色中際無所有性，為色中際自性

故。受、想、行、識中際無縛無解。何以故？以受、想、行、識中際無所有

性，為受、想、行、識中際自性故；如是乃至一切智中際無縛無解。何以

故？以一切智中際無所有性，為一切智中際自性故。道相智、一切相智中際

無縛無解。何以故？以道相智、一切相智中際無所有性，為道相智、一切相

智中際自性故。」

具壽善現復白佛言：「世尊！不勤精進、未種善根、具不善根、惡友所

攝、懈怠增上、隨魔力行、精進微劣、失念惡慧補特伽羅，於佛所說甚深般

若波羅蜜多實難信解。」

佛言：「善現！如是！如是！如汝所說。不勤精進、未種善根、具不善

根、惡友所攝、懈怠增上、隨魔力行、精進微劣、失念惡慧補特伽羅，於我

所說甚深般若波羅蜜多實難信解。所以者何？善現！色清淨即果清淨，果清

淨即色清淨，是色清淨與果清淨，無二、無別、無壞、無斷。受、想、行、

識清淨即果清淨，果清淨即受、想、行、識清淨，是受、想、行、識清淨與

果清淨，無二、無別、無壞、無斷。如是乃至一切菩薩摩訶薩行清淨即果清

淨，果清淨即一切菩薩摩訶薩行清淨，是一切菩薩摩訶薩行清淨與果清淨，

無二、無別、無壞、無斷。諸佛無上正等菩提清淨即果清淨，果清淨即諸佛

無上正等菩提清淨，是諸佛無上正等菩提清淨與果清淨，無二、無別、無

壞、無斷。

「復次，善現！色清淨即般若波羅蜜多清淨，般若波羅蜜多清淨即色清

淨，是色清淨與般若波羅蜜多清淨，無二、無別、無壞、無斷。受、想、

行、識清淨即般若波羅蜜多清淨，般若波羅蜜多清淨即受、想、行、識清

淨，是受、想、行、識清淨與般若波羅蜜多清淨，無二、無別、無壞、無



53

斷。如是乃至一切智清淨即般若波羅蜜多清淨，般若波羅蜜多清淨即一切智

清淨，是一切智清淨與般若波羅蜜多清淨，無二、無別、無壞、無斷。道相

智、一切相智清淨即般若波羅蜜多清淨，般若波羅蜜多清淨即道相智、一切

相智清淨，是道相智、一切相智清淨與般若波羅蜜多清淨，無二、無別、無

壞、無斷。

「復次，善現！色清淨即一切智智清淨，一切智智清淨即色清淨，是色

清淨與一切智智清淨，無二、無別、無壞、無斷。受、想、行、識清淨即一

切智智清淨，一切智智清淨即受、想、行、識清淨，是受、想、行、識清淨

與一切智智清淨，無二、無別、無壞、無斷。如是乃至一切智清淨即一切智

智清淨，一切智智清淨即一切智清淨，是一切智清淨與一切智智清淨，無

二、無別、無壞、無斷。道相智、一切相智清淨即一切智智清淨，一切智智

清淨即道相智、一切相智清淨，是道相智、一切相智清淨與一切智智清淨，

無二、無別、無壞、無斷。

「復次，善現！不二清淨即色清淨，色清淨即不二清淨，是不二清淨與

色清淨，無二、無別、無壞、無斷。不二清淨即受、想、行、識清淨，受、

想、行、識清淨即不二清淨，是不二清淨與受、想、行、識清淨，無二、無

別、無壞、無斷。如是乃至不二清淨即一切智清淨，一切智清淨即不二清

淨，是不二清淨與一切智清淨，無二、無別、無壞、無斷。不二清淨即道相

智、一切相智清淨，道相智、一切相智清淨即不二清淨，是不二清淨與道相

智、一切相智清淨，無二、無別、無壞、無斷。

「復次，善現！我、有情乃至知者、見者清淨即色清淨，色清淨即我、

有情乃至知者、見者清淨，是我、有情乃至知者、見者清淨與色清淨，無

二、無別、無壞、無斷。我、有情乃至知者、見者清淨即受、想、行、識清

淨，受、想、行、識清淨即我、有情乃至知者、見者清淨，是我、有情乃至

知者、見者清淨與受、想、行、識清淨，無二、無別、無壞、無斷。如是乃

至我、有情乃至知者、見者清淨即一切智清淨，一切智清淨即我、有情乃至

知者、見者清淨，是我、有情乃至知者、見者清淨與一切智清淨，無二、無

別、無壞、無斷。我、有情乃至知者、見者清淨即道相智、一切相智清 淨，

道相智、一切相智清淨即我、有情乃至知者、見者清淨，是我、有情乃至知



54

者、見者清淨與道相智、一切相智清淨，無二、無別、無壞、無斷。

「復次，善現！貪、瞋、癡清淨即色清淨，色清淨即貪、瞋、癡清淨，

是貪、瞋、癡清淨與色清淨，無二、無別、無壞、無斷。貪、瞋、癡清淨即

受、想、行、識清淨，受、想、行、識清淨即貪、瞋、癡清淨，是貪、瞋、

癡清淨與受、想、行、識清淨，無二、無別、無壞、無斷。如是乃至貪、

瞋、癡清淨即一切智清淨，一切智清淨即貪、瞋、癡清淨，是貪、瞋、癡清

淨與一切智清淨，無二、無別、無壞、無斷。貪、瞋、癡清淨即道相智、一

切相智清淨，道相智、一切相智清淨即貪、瞋、癡清淨，是貪、瞋、癡清淨

與道相智、一切相智清淨，無二、無別、無壞、無斷。

「復次，善現！色清淨故受清淨，受清淨故色清淨，是色清淨與受清

淨，無二、無別、無壞、無斷。如是受清淨故想清淨，想清淨故行清淨，行

清淨故識清淨，識清淨故眼處乃至意處清淨，意處清淨故色處乃至法處清

淨，法處清淨故眼界乃至意界清淨，意界清淨故色界乃至法界清淨，法界清

淨故眼識界乃至意識界清淨，意識界清淨故眼觸乃至意觸清淨，意觸清淨故

眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸受清淨，意觸為緣所生諸受清淨故無

明乃至老死愁歎苦憂惱清淨，老死愁歎苦憂惱清淨故般若波羅蜜多乃至布施

波羅蜜多清淨，布施波羅蜜多清淨故內空乃至無性自性空清淨，無性自性空

清淨故四念住乃至八聖道支清淨，八聖道支清淨故展轉乃至佛十力乃至十八

佛不共法清淨，十八佛不共法清淨故一切智清淨，一切智清淨故道相智清

淨，道相智清淨故一切相智清淨，一切相智清淨故道相智清淨，是道相智清

淨與一切相智清淨，無二、無別、無壞、無斷。

「復次，善現！般若波羅蜜多清淨故色清淨，色清淨故一切智智清淨，

若般若波羅蜜多清淨，若色清淨，若一切智智清淨，無二、無別、無壞、無

斷。廣說乃至般若波羅蜜多清淨故一切相智清淨，一切相智清淨故一切智智

清淨，若般若波羅蜜多清淨，若一切相智清淨，若一切智智清淨，無二、無

別、無壞、無斷。如是乃至布施波羅蜜多清淨故色清淨，色清淨故一切智智

清淨，若布施波羅蜜多清淨，若色清淨，若一切智智清淨，無二、無 別、無

壞、無斷。廣說乃至布施波羅蜜多清淨故一切相智清淨，一切相智清淨故一

切智智清淨，若布施波羅蜜多清淨，若一切相智清淨，若一切智智清淨，無



55

二、無別、無壞、無斷。

「善現！內空清淨故色清淨，色清淨故一切智智清淨，若內空清淨，若

色清淨，若一切智智清淨，無二、無別、無壞、無斷。廣說乃至內空清淨故

一切相智清淨，一切相智清淨故一切智智清淨，若內空清淨，若一切相智清

淨，若一切智智清淨，無二、無別、無壞、無斷。如是乃至無性自性空清淨

故色清淨，色清淨故一切智智清淨，若無性自性空清淨，若色清淨，若一切

智智清淨，無二、無別、無壞、無斷。廣說乃至無性自性空清淨故一切相智

清淨，一切相智清淨故一切智智清淨，若無性自性空清淨，若一切相智清

淨，若一切智智清淨，無二、無別、無壞、無斷。

「善現！四念住清淨故色清淨，色清淨故一切智智清淨，若四念住清

淨，若色清淨，若一切智智清淨，無二、無別、無壞、無斷。廣說乃至四念

住清淨故一切相智清淨，一切相智清淨故一切智智清淨，若四念住清淨，若

一切相智清淨，若一切智智清淨，無二、無別、無壞、無斷。如是乃至八聖

道支清淨故色清淨，色清淨故一切智智清淨，若八聖道支清淨，若色清淨，

若一切智智清淨，無二、無別、無壞、無斷。廣說乃至八聖道支清淨故一切

相智清淨，一切相智清淨故一切智智清淨，若八聖道支清淨，若一切相智清

淨，若一切智智清淨，無二、無別、無壞、無斷。

「善現！如是乃至如來十力清淨故色清淨，色清淨故一切智智清淨，若

如來十力清淨，若色清淨，若一切智智清淨，無二、無別、無壞、無斷。廣

說乃至如來十力清淨故一切相智清淨，一切相智清淨故一切智智清淨，若如

來十力清淨，若一切相智清淨，若一切智智清淨，無二、無別、無壞、無

斷。如是乃至十八佛不共法清淨故色清淨，色清淨故一切智智清淨，若十八

佛不共法清淨，若色清淨，若一切智智清淨，無二、無別、無壞、無斷。廣

說乃至十八佛不共法清淨故一切相智清淨，一切相智清淨故一切智智清淨，

若十八佛不共法清淨，若一切相智清淨，若一切智智清淨，無二、無 別、無

壞、無斷。

「善現！一切智清淨故色清淨，色清淨故一切智智清淨，若一切智清

淨，若色清淨，若一切智智清淨，無二、無別、無壞、無斷。廣說乃至一切

智清淨故一切相智清淨，一切相智清淨故一切智智清淨，若一切智清淨，若



56

一切相智清淨，若一切智智清淨，無二、無別、無壞、無斷。如是乃至一切

相智清淨故色清淨，色清淨故一切智智清淨，若一切相智清淨，若色清淨，

若一切智智清淨，無二、無別、無壞、無斷。廣說乃至一切相智清淨故道相

智清淨，道相智清淨故一切智智清淨，若一切相智清淨，若道相智清淨，若

一切智智清淨，無二、無別、無壞、無斷。

「復次，善現！一切智智清淨故色清淨，色清淨故般若波羅蜜多清淨，

若一切智智清淨，若色清淨，若般若波羅蜜多清淨，無二、無別、無壞、無

斷。廣說乃至一切智智清淨故一切相智清淨，一切相智清淨故般若波羅蜜多

清淨，若一切智智清淨，若一切相智清淨，若般若波羅蜜多清淨，無二、無

別、無壞、無斷。如是乃至一切智智清淨故色清淨，色清淨故一切相智清

淨，若一切智智清淨，若色清淨，若一切相智清淨，無二、無別、無壞、無

斷。廣說乃至一切智智清淨故道相智清淨，道相智清淨故一切相智清淨，若

一切智智清淨，若道相智清淨，若一切相智清淨，無二、無別、無壞、無

斷。其中一一所有文句，皆應類前次第廣說。

「復次，善現！有為清淨故無為清淨，無為清淨故有為清淨，若有為清

淨，若無為清淨，無二、無別、無壞、無斷。

「復次，善現！過去清淨故未來清淨，未來清淨故過去清淨，若過去清

淨，若未來清淨，無二、無別、無壞、無斷。過去清淨故現在清淨，現在清

淨故過去清淨，若過去清淨，若現在清淨，無二、無別、無壞、無斷。未來

清淨故現在清淨，現在清淨故未來清淨，若未來清淨，若現在清淨，無二、

無別、無壞、無斷。過去清淨故未來現在清淨，未來、現在清淨故過去清

淨，若過去清淨，若未來現在清淨，無二、無別、無壞、無斷。未來清淨故

過去現在清淨，過去現在清淨故未來清淨，若未來清淨，若過去現在清淨，

無二、無別、無壞、無斷。現在清淨故過去未來清淨，過去未來清淨故現在

清淨，若現在清淨，若過去未來清淨，無二、無別、無斷、無壞。」

大般若波羅蜜多經卷第四百三十五



1


	大眾閱藏經典彙編 CBETA2018 版
	佛经安置须知
	读诵佛经须知
	保宁勇禅师示看经警策文
	起诵仪
	请佛发愿
	南无本师释迦牟尼佛南无本师释迦牟尼佛南无本师释迦牟尼佛
	南无香云盖菩萨摩诃萨（三称）


