
1

大眾閱藏經典彙編 CBETA2018版

大般若波羅蜜多經
（六百卷：第 426 卷至第 430 卷）

三藏法師玄奘奉 詔譯



2

佛经安置须知

1. 经典应恭敬放在清净高处以及其他书籍的上面，不可随意

扔放床上、座椅上等不净处。

2. 凡经书等法宝阅毕，可辗转流通，赠送其他道友，不可任

意烧毁或丢弃。

3. 如手捧或装于口袋携带时，不得低于腰部，不可挟腋下。

4. 不得口吹经上灰尘，应以专用净布拭去。

5. 不可在经典所在的地方，有种种污秽行为。

读诵佛经须知

1. 经典乃三世诸佛之师，如来法身舍利，亦当作真佛看，不

可作纸墨等看。礼诵持念，种种修持，皆当以诚敬为主。

2. 不可躺着看经书，以口水沾指翻经页，不可以污手触经。

3. 经书上不可涂写。不得一边散心杂话，一边看经书。

4. 中断不看时，应夹放纸条、书签做记号。不可折页、折角，

或经书面朝下作“人”字形搁置。

保宁勇禅师示看经警策文

夫看经之法后学须知：当净三业。若三业无亏，则百福俱集。三业

者，身、口、意业也。

（一）端身正坐，如对圣容，则身业净也。

（二）口无杂言，断诸嬉笑，则口业净也。

（三）意不散乱，屏息万缘，则意业净也。

内心既寂，外境俱捐。方契悟于真源，庶研穷于法理，可谓水

澄珠莹，云散月明。义海涌于胸襟，智岳凝于耳目。辄莫容易，实

非小缘。心法双忘，自他俱利。若能如是，真报佛恩。



3

起诵仪

请佛发愿

稽首禮諸佛 及法比丘僧 我今為自利 亦利諸有情與諸善

同修 正聞大藏經 傳承三聖學 令正法久住

南无本师释迦牟尼佛南无本
师释迦牟尼佛南无本师释迦
牟尼佛

香赞

（一遍）

炉香乍爇. 法界蒙薰. 诸佛海会悉遥闻. 随处

结祥云.诚意方殷.诸佛现全身.

南无香云盖菩萨摩诃萨（三称）

开经偈

（一遍）

无上甚深微妙法 百千万劫难遭遇我今见

闻得受持 愿解如来真实义

讽诵经时 当愿众生： 顺佛

所说 总持不忘.

（注：此阅藏仪轨可以根据需要自行调整）



4

大般若波羅蜜多經卷第四百二十六

三藏法師玄奘奉 詔譯

第二分帝釋品第二十五之二

爾時，諸天子復作是念：「尊者善現於此般若波羅蜜多，雖復種種方便

顯說欲令易解，然其義趣轉深轉妙難可測量。」

具壽善現知諸天子心之所念，便告彼言：「諸天子！色乃至識非深非

妙，色自性乃至識自性亦非深非妙；眼處乃至意處非深非妙，眼處自性乃至

意處自性亦非深非妙；色處乃至法處非深非妙，色處自性乃至法處自性亦非

深非妙；眼界乃至意界非深非妙，眼界自性乃至意界自性亦非深非妙；色界

乃至法界非深非妙，色界自性乃至法界自性亦非深非妙；眼識界乃至意識界

非深非妙眼識界自性乃至意識界自性亦非深非妙；眼觸乃至意觸非深非妙，

眼觸自性乃至意觸自性亦非深非妙；眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸

受非深非妙，眼觸為緣所生諸受自性乃至意觸為緣所生諸受自性亦非深非

妙；布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多非深非妙，布施波羅蜜多自性乃至般若

波羅蜜多自性亦非深非妙；內空乃至無性自性空非深非妙，內空自性乃至無

性自性空自性亦非深非妙；四念住廣說乃至十八佛不共法非深非妙，四念住

自性廣說乃至十八佛不共法自性亦非深非妙；一切三摩地門、一切陀羅尼門

非深非妙，一切三摩地門自性、一切陀羅尼門自性亦非深非妙；乃至一切

智、道相智、一切相智非深非妙，一切智自性、道相智、一切相智自性亦非

深非妙。」

時，諸天子復作是念：「尊者善現所說法中，不施設色乃至識，不施設

眼處乃至意處，不施設色處乃至法處，不施設眼界乃至意界，不施設色界乃

至法界，不施設眼識界乃至意識界，不施設眼觸乃至意觸，不施設眼觸為緣

所生諸受乃至意觸為緣所生諸受，不施設布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多，

不施設內空乃至無性自性空，不施設四念住廣說乃至十八佛不共法，不施設

一切三摩地門、一切陀羅尼門，不施設一切智、道相智、一切相智，不施設

預流及預流果，乃至不施設阿羅漢及阿羅漢果，不施設獨覺及獨覺菩提，不

施設菩薩及菩薩地，不施設三藐三佛陀及三藐三菩提，亦不施設文字言



5

說。」

具壽善現知諸天子心所念法，便告之言：「如是！如是！如汝所念。色

等諸法乃至無上正等菩提，皆離文字咸不可說，故於般若波羅蜜多無說、無

聽亦無解者。是故汝等於諸法中，應隨所說修深固忍。諸有欲住欲證預流、

一來、不還、阿羅漢果，亦因此忍方能住證；諸有欲住欲證獨覺所得菩提，

亦因此忍方能住證；諸有欲住欲證無上正等菩提，要因此忍乃能住證。如

是，諸天子！諸菩薩摩訶薩從初發心至得無上正等菩提，應住無說、無聽、

無解甚深般若波羅蜜多，常勤修學。」

第二分信受品第二十六

時，諸天子復作是念：「尊者善現今者欲為何等有情樂說何法？」

具壽善現知彼所念便告之言：「諸天子！我今欲為如幻、如化、如夢有

情樂說如幻、化、夢之法。何以故？諸天子！如是聽者於所說中，無聞、無

解、無所證故。」

時，諸天子尋復問言：「能說、能聽及所說法，皆如幻、如化、如夢

耶？」

善現答言：「如是！如是！如汝所說。如幻有情為如幻者說如幻法，如

化有情為如化者說如化法，如夢有情為如夢者說如夢法。諸天子！我乃至見

者如幻、如化、如夢所見，色乃至識如幻、如化、如夢所見，眼乃至意如

幻、如化、如夢所見，色乃至法如幻、如化、如夢所見，眼識乃至意識如

幻、如化、如夢所見，眼觸乃至意觸如幻、如化、如夢所見，眼觸所生受乃

至意觸所生受如幻、如化、如夢所見，布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多如

幻、如化、如夢所見，內空乃至無性自性空如幻、如化、如夢所見，四念住

廣說乃至十八佛不共法如幻、如化、如夢所見，如是乃至預流果乃至阿羅漢

果如幻、如化、如夢所見，獨覺菩提及無上正等菩提如幻、如化、如夢所

見。」

時，諸天子問善現言：「今尊者為但說我等、色等乃至無上正等菩提如

幻、如化、如夢所見，為亦說涅槃如幻、如化、如夢所見？」



6

善現答言：「諸天子！我不但說我等、色等乃至無上正等菩提如幻、如

化、如夢所見，亦說涅槃如幻、如化、如夢所見。諸天子！設更有法勝涅槃

者，我亦說為如幻、如化、如夢所見。何以故？諸天子！幻、化、夢事與一

切法乃至涅槃，悉皆無二無二處故。」

爾時，舍利子、大目連、執大藏、滿慈子、大迦多衍那、大迦葉波等諸

大聲聞，及無量百千菩薩摩訶薩，問具壽善現言：「所說般若波羅蜜多，如

是甚深，如是難見，如是難覺，如是寂靜，如是微細，如是沈密，如是殊

妙，誰能信受？」

時，阿難陀聞彼語已，白大聲聞及諸菩薩摩訶薩言：「有不退轉諸菩薩

摩訶薩，於此所說甚深、難見、難覺、寂靜、微細、沈密、殊妙般若波羅蜜

多能深信受。復有無量已見聖諦，於諸深法能盡源底，諸阿羅漢所願已滿，

於此所說甚深、難見、難覺、寂靜、微細、沈密、殊妙般若波羅蜜多亦能信

受。復有無量菩薩摩訶薩，已於過去多俱胝佛所親近供養，發弘誓願植眾德

本，於此所說甚深、難見、難覺、寂靜、微細、沈密、殊妙、般若波羅蜜多

亦能信受。復有無量諸善男子、善女人等，已於過去無數佛所發弘誓願種諸

善根，聰慧利根善友所攝，於此所說甚深、難見、難覺、寂靜、微細、沈

密、殊妙、般若波羅蜜多亦能信受。

「所以者何？如是人等，不以空、無相、無願、無生、無滅、寂靜、遠

離分別色乃至識；亦不以色乃至識，分別空、無相、無願、無生、無滅、寂

靜、遠離。如是不以空、無相、無願、無生、無滅、寂靜、遠離，分別眼乃

至意，色乃至法，眼識乃至意識，眼觸乃至意觸，眼觸為緣所生受乃至意觸

為緣所生受，布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多，內空乃至無性自性空，四念

住廣說乃至十八佛不共法，一切三摩地門、一切陀羅尼門，預流果乃至阿羅

漢果、獨覺菩提，一切菩薩摩訶薩行、諸佛無上正等菩提，一切智、道相

智、一切相智，有為界、無為界。亦不以眼乃至無為界，分別空、無 相、無

願、無生、無滅、寂靜、遠離。由此因緣，如是人等於此所說甚深、難見、

難覺、寂靜、微細、沈密、殊妙般若波羅蜜多皆能信受。」

時，具壽善現告諸天子言：「如是所說甚深、難見難覺、寂靜微細、沈

密殊妙般若波羅蜜多，非所尋思，超尋思境，其中實無能信受者。何以故？



7

諸天子！此中無法可顯可示，既實無法可顯可示故，信受者實不可得。」

爾時，具壽舍利子問善現言：「豈不於此所說般若波羅蜜多甚深教中，

廣說三乘相應之法，謂聲聞乘、獨覺乘、無上乘法？廣說攝受諸菩薩摩訶薩

從初發心乃至十地諸菩薩道，所謂布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多，四念住

廣說乃至十八佛不共法，一切三摩地門、一切陀羅尼門？廣說攝受諸菩薩摩

訶薩神通勝事，謂菩薩摩訶薩於此般若波羅蜜多勤修行故，隨所生處常受化

生，不退神通自在遊戲，能善通達無量法門，從一佛國至一佛國，供養恭

敬、尊重讚歎諸佛世尊，隨所願樂種種善根皆能修集速得圓滿，於諸佛所聞

持正法乃至無上正等菩提常不忘失，恒居勝定離散亂心，由此為緣得無礙

辯、無斷盡辯、應辯、迅辯、無踈謬辯、諸所演說豐義味辯、一切世間最勝

妙辯？」

善現答言：「如是！如是！誠如所說。於此般若波羅蜜多甚深教中，以

無所得而為方便，廣說三乘相應之法，乃至廣說攝受諸菩薩摩訶薩神通勝

事， 乃至令得一切世間最勝妙辯，以無所得為方便者，此於何法無所得為方

便？謂於我乃至見者無所得為方便，於色乃至識無所得為方便，於眼乃至意

無所得為方便，於色乃至法無所得為方便，於眼識乃至意識無所得為方便，

於眼觸乃至意觸無所得為方便，於眼觸為緣所生受乃至意觸為緣所生受無所

得為方便，於布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多無所得為方便，於內空乃至無

性自性空無所得為方便，於四念住廣說乃至十八佛不共法無所得為方便， 如

是乃至於一切智、道相智、一切相智無所得為方便。」

時，舍利子問善現言：「何因緣故，於此般若波羅蜜多甚深教中，以無

所得而為方便，廣說三乘相應之法？何因緣故，於此般若波羅蜜多甚深教

中， 以無所得而為方便，乃至廣說攝受諸菩薩摩訶薩神通勝事，乃至令得一

切世間最勝妙辯？」

善現答言：「舍利子！由內空乃至無性自性空故，於此般若波羅蜜多甚

深教中，以無所得而為方便，廣說三乘相應之法。舍利子！由內空乃至無性

自性空故，於此般若波羅蜜多甚深教中，以無所得而為方便，乃至廣說攝受

諸菩薩摩訶薩神通勝事，乃至令得一切世間最勝妙辯。」



8

第二分散花品第二十七之一

爾時，天帝釋及此三千大千世界四大王眾天乃至色究竟天，咸作是念：

「今尊者善現承佛威力，為一切有情雨大法雨，我等今者各宜化作天妙音

花， 奉散供養釋迦如來及諸菩薩摩訶薩眾并苾芻僧、尊者善現，亦散供養甚

深般若波羅蜜多，豈不為善？」

時，天帝釋及諸天眾作是念已，便各化作天妙音花，持以奉散釋迦如來

及諸菩薩摩訶薩眾并苾芻僧、具壽善現、甚深般若波羅蜜多，而為供養。是

時，於此三千大千佛之世界花悉充滿，以佛神力，於虛空中合成花臺，莊嚴

殊妙，量等三千大千世界。

爾時，善現覩斯事已作是念言：「今所散花於諸天處曾未見有，是花微

妙定非草樹水陸所生，應是諸天為供養故從心化出。」時，天帝釋既知善現

心之所念，謂善現言：「此所散花實非草樹水陸所生，亦不從心實能化出，

但是變現。」

爾時，善現語帝釋言：「憍尸迦！汝言此花實非草樹水陸所生，亦不從

心實能化出，既非生法則不名花。」時，天帝釋問善現言：「大德！為但是

花不生，為餘法亦爾？」

善現答言：「非但是花不生，餘法亦無生義。何謂也？憍尸迦！色亦不

生，此既不生則非色；受、想、行、識亦不生，此既不生則非受、想、行、

識。眼乃至意，色乃至法，眼識乃至意識，眼觸乃至意觸，眼觸為緣所生受

乃至意觸為緣所生受亦如是。憍尸迦！布施波羅蜜多亦不生，此既不生則非

布施波羅蜜多；淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多亦不生，此既不生

則非淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多。內空乃至無性自性空， 四念

住廣說乃至十八佛不共法，如是乃至一切智、道相智、一切相智，皆亦如

是。」

時，天帝釋竊作是念：「尊者善現智慧甚深，不違假名而說法性。」

佛知其念便告彼言：「如憍尸迦心之所念，具壽善現智慧甚深，不違假

名而說法性。」時，天帝釋即白佛言：「尊者善現於何等法不違假名而說法

性？」



9

佛言：「憍尸迦！色但是假名，具壽善現不違色假名而說色法性；受、

想、行、識但是假名，具壽善現不違受、想、行、識假名而說受、想、行、

識法性。所以者何？色等法性無違順故，善現所說亦無違順。於眼乃至意，

色乃至法，眼識乃至意識，眼觸乃至意觸，眼觸為緣所生受乃至意觸為緣所

生受亦如是。

「憍尸迦！布施波羅蜜多但是假名，具壽善現不違布施波羅蜜多假名而

說布施波羅蜜多法性；淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多但是假名，

具壽善現不違淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多假名而說淨戒、安

忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多法性。所以者何？布施波羅蜜多等法性無違

順故，善現所說亦無違順。於內空乃至無性自性空，四念住廣說乃至十八佛

不共法，如是乃至預流果，乃至阿羅漢果、獨覺菩提，乃至無上正等菩提，

一切智、道相智、一切相智，預流乃至阿羅漢、獨覺、菩薩、如來，皆亦如

是。

「憍尸迦！具壽善現於如是法不違假名而說法性。」

爾時，具壽善現語天帝釋言：「憍尸迦！如是！如是！如佛所說，諸所

有法無非假名。憍尸迦！諸菩薩摩訶薩知一切法但假名已，應學般若波羅蜜

多。憍尸迦！諸菩薩摩訶薩如是學時，不於色學，不於受、想、行、識學。

何以故？憍尸迦！是菩薩摩訶薩不見色可於中學，不見受、想、行、識可於

中學故。於眼乃至意，色乃至法，眼識乃至意識，眼觸乃至意觸，眼觸為緣

所生受乃至意觸為緣所生受亦如是。

「憍尸迦！諸菩薩摩訶薩如是學時，不於布施波羅蜜多學，不於淨戒、

安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多學。何以故？憍尸迦！是菩薩摩訶薩不見

布施波羅蜜多可於中學，不見淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多可於

中學故。於內空乃至無性自性空，四念住廣說乃至十八佛不共法，如是乃至

預流果，乃至阿羅漢果、獨覺菩提，乃至無上正等菩提，一切智、道相智、

一切相智，皆亦如是。」

時，天帝釋問善現言：「諸菩薩摩訶薩何因緣故，不見色，乃至不見一

切相智？」

善現答言：「憍尸迦！色色空，乃至一切相智一切相智空。憍尸迦！諸



10

菩薩摩訶薩由此因緣，不見色乃至一切相智。憍尸迦！諸菩薩摩訶薩不見色

故不於色學，乃至不見一切相智故不於一切相智學。何以故？憍尸迦！不可

色空見色空，乃至不可一切相智空見一切相智空，亦不可色空於色空學，乃

至亦不可一切相智空於一切相智空學故。

「憍尸迦！若菩薩摩訶薩不於空學，是菩薩摩訶薩為於空學。何以故？

以無二故。憍尸迦！諸菩薩摩訶薩不於色空學為於色空學，以無二故，乃至

不於一切相智空學為於一切相智空學，以無二故。憍尸迦！若菩薩摩訶薩以

無二為方便於色空學，乃至以無二為方便於一切相智空學，是菩薩摩訶薩能

以無二為方便學布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多，能以無二為方便學內空乃

至無性自性空，能以無二為方便學四念住廣說乃至十八佛不共法，如是乃至

能以無二為方便學預流果乃至阿羅漢果，能以無二為方便學獨覺菩提乃至無

上正等菩提，能以無二為方便學一切智、道相智、一切相智。憍尸迦！ 若菩

薩摩訶薩能以無二為方便學布施波羅蜜多乃至一切相智，是菩薩摩訶薩能以

無二為方便學無量、無數、無邊不可思議清淨佛法。

「憍尸迦！若菩薩摩訶薩能學無量、無數、無邊不可思議清淨佛法，是

菩薩摩訶薩不為色增故學，亦不為色減故學，乃至不為一切相智增故學，亦

不為一切相智減故學。憍尸迦！若菩薩摩訶薩不為色增故學，亦不為色減故

學，乃至不為一切相智增故學，亦不為一切相智減故學，是菩薩摩訶薩不為

攝受色故學，亦不為壞滅色故學，乃至不為攝受一切相智故學，亦不為壞滅

一切相智故學。」

爾時，具壽舍利子問善現言：「諸菩薩摩訶薩如是學時，不為攝受色故

學，亦不為壞滅色故學，乃至不為攝受一切相智故學，亦不為壞滅一切相智

故學耶？」

善現對曰：「如是！如是！舍利子！諸菩薩摩訶薩如是學時，不為攝受

色故學，亦不為壞滅色故學，乃至不為攝受一切相智故學，亦不為壞滅一切

相智故學。」

時，舍利子問善現言：「何因緣故，諸菩薩摩訶薩不為攝受色故學，亦

不為壞滅色故學，乃至不為攝受一切相智故學，亦不為壞滅一切相智故

學？」



11

善現對曰：「諸菩薩摩訶薩不見有色是可攝受及可壞滅，亦不見有能攝

受色及壞滅者，乃至不見有一切相智是可攝受及可壞滅，亦不見有能攝受一

切相智及壞滅者。何以故？舍利子！以色等法若能若所內外空故。舍利子！

若菩薩摩訶薩於一切法，不見是可攝受及可壞滅，亦不見有能攝受及壞滅者

而學般若波羅蜜多，是菩薩摩訶薩能成辦一切智智。」

時，舍利子問善現言：「諸菩薩摩訶薩如是學般若波羅蜜多，能成辦一

切智智耶？」

善現對曰：「舍利子！諸菩薩摩訶薩如是學般若波羅蜜多，能成辦一切

智智，於一切法不為攝受不為壞滅為方便故。」舍利子言：「若菩薩摩訶薩

於一切法不為攝受不為壞滅為方便者，云何能成辦一切智智耶？」

善現對曰：「舍利子！是菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，不見色若生

若滅、若取若捨、若染若淨、若增若減，乃至不見一切相智若生若滅、若取

若捨、若染若淨、若增若減。何以故？以色乃至一切相智皆自性無所有不可

得故。如是，舍利子！諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，於一切法不見若

生若滅、若取若捨、若染若淨、若增若減，以無所學無所成辦為方便故而學

般若波羅蜜多，則能成辦一切智智。」

爾時，天帝釋問舍利子言：「大德！諸菩薩摩訶薩所學般若波羅蜜多，

當於何求？」舍利子言：「憍尸迦！諸菩薩摩訶薩所學般若波羅蜜多，當於

善現所說中求。」

時，天帝釋謂善現言：「大德神力為依持故，令舍利子作是說耶？」善

現告言：「憍尸迦！非我神力為依持故，令舍利子作如是說。」 天帝釋言：

「是誰神力為所依持？」

善現報言：「是佛神力為所依持。」

天帝釋言：「大德！諸法皆無依持，如何可言是佛神力為所依持？」

善現告言：「憍尸迦！如是！如是！如汝所說。一切法無依持，是故如

來非所依持，亦無依持，但為隨順世俗施設說為依持。

「憍尸迦！非離無依持如來可得，非離無依持真如如來可得，非離無依

持法性如來可得，非離無依持如來真如可得，非離無依持如來法性可得，非



12

離無依持真如如來真如可得，非離無依持法性如來法性可得。

「憍尸迦！非無依持中如來可得，非如來中無依持可得；非無依持真如

中如來可得，非如來中無依持真如可得；非無依持法性中如來可得，非如來

中無依持法性可得；非無依持中如來真如可得，非如來真如中無依持可得；

非無依持中如來法性可得，非如來法性中無依持可得；非無依持真如中如來

真如可得，非如來真如中無依持真如可得；非無依持法性中如來法性可得，

非如來法性中無依持法性可得。

「憍尸迦！非離色如來可得，非離受、想、行、識如來可得；非離色真

如如來可得，非離受、想、行、識真如如來可得；非離色法性如來可得，非

離受、想、行、識法性如來可得；非離色如來真如可得，非離受、想、行、

識如來真如可得；非離色如來法性可得，非離受、想、行、識如來法性可

得；非離色真如如來真如可得，非離受、想、行、識真如如來真如可得；非

離色法性如來法性可得，非離受、想、行、識法性如來法性可得。

「憍尸迦！非色中如來可得，非如來中色可得，非受、想、行、識中如

來可得，非如來中受、想、行、識可得；非色真如中如來可得，非如來中色

真如可得，非受、想、行、識真如中如來可得，非如來中受、想、行、識真

如可得；非色法性中如來可得，非如來中色法性可得，非受、想、行、識法

性中如來可得，非如來中受、想、行、識法性可得；非色中如來真如可得，

非如來真如中色可得，非受、想、行、識中如來真如可得，非如來真如中

受、想、行、識可得；非色中如來法性可得，非如來法性中色可得，非受、

想、行、識中如來法性可得，非如來法性中受、想、行、識可得；非色真如

中如來真如可得，非如來真如中色真如可得，非受、想、行、識真如中如來

真如可得，非如來真如中受、想、行、識真如可得；非色法性中如來法性可

得，非如來法性中色法性可得，非受、想、行、識法性中如來法性可得，非

如來法性中受、想、行、識法性可得。

「憍尸迦！乃至非離一切智如來可得，非離道相智、一切相智如來可

得；非離一切智真如如來可得，非離道相智、一切相智真如如來可得；非離

一切智法性如來可得，非離道相智、一切相智法性如來可得；非離一切智如

來真如可得，非離道相智、一切相智如來真如可得；非離一切智如來法性可



13

得，非離道相智、一切相智如來法性可得；非離一切智真如如來真如可得，

非離道相智、一切相智真如如來真如可得；非離一切智法性如來法性可得，

非離道相智、一切相智法性如來法性可得。

「憍尸迦！非一切智中如來可得，非如來中一切智可得，非道相智、一

切相智中如來可得，非如來中道相智、一切相智可得；非一切智真如中如來

可得，非如來中一切智真如可得，非道相智、一切相智真如中如來可得，非

如來中道相智、一切相智真如可得；非一切智法性中如來可得，非如來中一

切智法性可得，非道相智、一切相智法性中如來可得，非如來中道相智、一

切相智法性可得；非一切智中如來真如可得，非如來真如中一切智可得， 非

道相智、一切相智中如來真如可得，非如來真如中道相智、一切相智可得；

非一切智中如來法性可得，非如來法性中一切智可得，非道相智、一切相智

中如來法性可得，非如來法性中道相智、一切相智可得；非一切智真如中如

來真如可得，非如來真如中一切智真如可得，非道相智、一切相智真如中如

來真如可得，非如來真如中道相智、一切相智真如可得；非一切智法性中如

來法性可得，非如來法性中一切智法性可得，非道相智、一切相智法性中如

來法性可得，非如來法性中道相智、一切相智法性可得。

「憍尸迦！如來於色非相應非不相應，於受、想、行、識亦非相應非不

相應；如來於色真如非相應非不相應，於受、想、行、識真如亦非相應非不

相應；如來於色法性非相應非不相應，於受、想、行、識法性亦非相應非不

相應；如來真如於色非相應非不相應，於受、想、行、識亦非相應非不相

應；如來真如於色真如非相應非不相應，於受、想、行、識真如亦非相應非

不相應；如來法性於色非相應非不相應，於受、想、行、識亦非相應非不相

應；如來法性於色法性非相應非不相應，於受、想、行、識法性亦非相應非

不相應。

「憍尸迦！如來於離色非相應非不相應，於離受、想、行、識亦非相應

非不相應；如來於離色真如非相應非不相應，於離受、想、行、識真如亦非

相應非不相應；如來於離色法性非相應非不相應，於離受、想、行、識法性

亦非相應非不相應；如來真如於離色非相應非不相應，於離受、想、行、識

亦非相應非不相應；如來真如於離色真如非相應非不相應，於離受、想、



14

行、識真如亦非相應非不相應；如來法性於離色非相應非不相應，於離受、

想、行、識亦非相應非不相應；如來法性於離色法性非相應非不相應，於離

受、想、行、識法性亦非相應非不相應。

「憍尸迦！如是乃至如來於一切智非相應非不相應，於道相智、一切相

智亦非相應非不相應；如來於一切智真如非相應非不相應，於道相智、一切

相智真如亦非相應非不相應；如來於一切智法性非相應非不相應，於道相

智、一切相智法性亦非相應非不相應；如來真如於一切智非相應非不相應，

於道相智、一切相智亦非相應非不相應；如來真如於一切智真如非相應非不

相應，於道相智、一切相智真如亦非相應非不相應；如來法性於一切智非相

應非不相應，於道相智、一切相智亦非相應非不相應；如來法性於一切智法

性非相應非不相應，於道相智、一切相智法性亦非相應非不相應。

「憍尸迦！如來於離一切智非相應非不相應，於離道相智、一切相智亦

非相應非不相應；如來於離一切智真如非相應非不相應，於離道相智、一切

相智真如亦非相應非不相應；如來於離一切智法性非相應非不相應，於離道

相智、一切相智法性亦非相應非不相應；如來真如於離一切智非相應非不相

應，於離道相智、一切相智亦非相應非不相應；如來真如於離一切智真如非

相應非不相應，於離道相智、一切相智真如亦非相應非不相應；如來法性於

離一切智非相應非不相應，於離道相智、一切相智亦非相應非不相應；如來

法性於離一切智法性非相應非不相應，於離道相智、一切相智法性亦非相應

非不相應。

「憍尸迦！舍利子所說，是於一切法非即非離、非相應非不相應，如來

神力為所依持，以無依持為依持故。

大般若波羅蜜多經卷第四百二十六

大般若波羅蜜多經卷第四百二十七

三藏法師玄奘奉 詔譯

第二分散花品第二十七之二



15

「復次，憍尸迦！汝先所問『諸菩薩摩訶薩所學般若波羅蜜多當於何

求？』者，憍尸迦！諸菩薩摩訶薩所學般若波羅蜜多，不應於色求，不應離

色 求，不應於受、想、行、識求，不應離受、想、行、識求。如是乃至不應

於一切智求，不應離一切智求，不應於道相智、一切相智求，不應離道相

智、一切相智求。何以故？憍尸迦！若般若波羅蜜多、若求、若色，廣說乃

至一切相智，如是一切皆非相應非不相應，無色、無見、無對、一相，所謂

無相。所以者何？

「諸菩薩摩訶薩所學般若波羅蜜多，非色，不離色，非受、想、行、

識，不離受、想、行、識；如是乃至非一切智，不離一切智，非道相智、一

切相智，不離道相智、一切相智。非色真如，不離色真如，非受、想、行、

識真如，不離受、想、行、識真如；如是乃至非一切智真如，不離一切智真

如，非道相智、一切相智真如，不離道相智、一切相智真如。非色法性，不

離色法性，非受、想、行、識法性，不離受、想、行、識法性；如是乃至非

一切智法性，不離一切智法性，非道相智、一切相智法性，不離道相智、一

切相智法性。何以故？憍尸迦！如是諸法皆無所有都不可得。由無所有不可

得故，諸菩薩摩訶薩所學般若波羅蜜多，非色，不離色，廣說乃至非一切相

智，不離一切相智；非色真如，不離色真如，廣說乃至非一切相智真如，不

離一切相智真如；非色法性，不離色法性，廣說乃至非一切相智法性，不離

一切相智法性。」

爾時，天帝釋謂善現言：「大德！諸菩薩摩訶薩所學般若波羅蜜多，是

大波羅蜜多，是無量波羅蜜多，是無邊波羅蜜多。諸預流者於此中學得預流

果，諸一來者於此中學得一來果，諸不還者於此中學得不還果，諸阿羅漢於

此中學得阿羅漢果，諸獨覺者於此中學得獨覺菩提，諸菩薩摩訶薩於此中學

成熟無量百千俱胝那庾多有情，隨其所應置三乘道及能嚴淨種種佛土，證得

無上正等菩提。」

善現告言：「如是！如是！如汝所說。憍尸迦！色大故，諸菩薩摩訶薩

所學般若波羅蜜多亦大；受、想、行、識大故，諸菩薩摩訶薩所學般若波羅

蜜多亦大。如是乃至一切智大故，諸菩薩摩訶薩所學般若波羅蜜多亦大；道

相智、一切相智大故，諸菩薩摩訶薩所學般若波羅蜜多亦大。何以故？憍尸



16

迦！以色乃至一切相智前後中際皆不可得故說為大，由彼大故，諸菩薩摩訶

薩所學般若波羅蜜多亦說為大。由此因緣，諸菩薩摩訶薩所學般若波羅蜜

多，應說為大波羅蜜多。

「憍尸迦！色無量故，諸菩薩摩訶薩所學般若波羅蜜多亦無量，受、

想、行、識無量故，諸菩薩摩訶薩所學般若波羅蜜多亦無量。如是乃至一切

智無量故，諸菩薩摩訶薩所學般若波羅蜜多亦無量；道相智、一切相智無量

故，諸菩薩摩訶薩所學般若波羅蜜多亦無量。何以故？憍尸迦！以色乃至一

切相智量不可得，譬如虛空量不可得，色等亦爾，故說無量。

「憍尸迦！虛空無量故，色等亦無量；色等無量故，諸菩薩摩訶薩所學

般若波羅蜜多亦無量。由此因緣，諸菩薩摩訶薩所學般若波羅蜜多，應說為

無量波羅蜜多。

「憍尸迦！色無邊故，諸菩薩摩訶薩所學般若波羅蜜多亦無邊；受、

想、行、識無邊故，諸菩薩摩訶薩所學般若波羅蜜多亦無邊。如是乃至一切

智無邊故，諸菩薩摩訶薩所學般若波羅蜜多亦無邊；道相智、一切相智無邊

故，諸菩薩摩訶薩所學般若波羅蜜多亦無邊。何以故？憍尸迦！以色乃至一

切相智邊不可得。譬如虛空邊不可得，色等亦爾，故說無邊。

「憍尸迦！虛空無邊故，色等亦無邊；色等無邊故，諸菩薩摩訶薩所學

般若波羅蜜多亦無邊。

「復次，憍尸迦！所緣無邊故，諸菩薩摩訶薩所學般若波羅蜜多亦無

邊。」 天帝釋言：「云何所緣無邊故，諸菩薩摩訶薩所學般若波羅蜜多亦無

邊？」 善現答言：「一切智智所緣無邊故，諸菩薩摩訶薩所學般若波羅蜜多

亦無邊。

「復次，憍尸迦！法界所緣無邊故，諸菩薩摩訶薩所學般若波羅蜜多亦

無邊。」天帝釋言：「云何法界所緣無邊故，諸菩薩摩訶薩所學般若波羅蜜

多亦無邊？」

善現答言：「法界無邊故，所緣亦無邊，所緣無邊故，法界亦無邊。法

界所緣無邊故，諸菩薩摩訶薩所學般若波羅蜜多亦無邊。

「復次，憍尸迦！真如所緣無邊故，諸菩薩摩訶薩所學般若波羅蜜多亦



17

無邊。」天帝釋言：「云何真如所緣無邊故，諸菩薩摩訶薩所學般若波羅蜜

多亦無邊？」

善現答言：「真如無邊故，所緣亦無邊，所緣無邊故，真如亦無邊。真

如所緣無邊故，諸菩薩摩訶薩所學般若波羅蜜多亦無邊。

「復次，憍尸迦！有情無邊故，諸菩薩摩訶薩所學般若波羅蜜多亦無

邊。」天帝釋言：「云何有情無邊故，諸菩薩摩訶薩所學般若波羅蜜多亦無

邊？」善現答言：「於意云何？言有情，有情者是何法增語？」

天帝釋言：「言有情，有情者非法增語，亦非非法增語，但是假立客名

所攝、無事名所攝、無緣名所攝。」善現復言：「於意云何？於此般若波羅

蜜多甚深經中，為亦顯示有實有情不？」

天帝釋言：「不也！大德！」

善現告言：「於此般若波羅蜜多甚深經中，既不顯示有實有情故說無

邊，以彼中、邊不可得故。

「憍尸迦！於意云何？若諸如來、應、正等覺經殑伽沙等劫住說諸有情

名字，此中頗有有情有生有滅不？」天帝釋言：「不也！大德！何以故？以

諸有情本性淨故，彼從本來無所有故。」

善現告言：「由此我說有情無邊故，諸菩薩摩訶薩所學般若波羅蜜多亦

無邊。憍尸迦！由此因緣，諸菩薩摩訶薩所學般若波羅蜜多應說為無邊。」

第二分授記品第二十八

爾時，眾中天帝釋等欲界諸天、梵天王等色界諸天及伊舍那神仙天女，

同時三返稱讚具壽善現所說，謂作是言：「尊者善現以佛神力為所依持，善

為我等分別開示甚深般若波羅蜜多，佛出世因無上法要。若菩薩摩訶薩能於

如是甚深般若波羅蜜多如說修行不遠離者，我等於彼敬事如佛。所以者何？

謂此般若波羅蜜多甚深經中無法可得，所謂此中無色可得，無受、想、行、

識可得，如是乃至無一切智可得，無道相智、一切相智可得。雖無如是諸法

可得，而有施設三乘聖教，謂聲聞、獨覺、無上乘教。」

爾時，佛告諸天等言：「如是！如是！如汝所說。於此般若波羅蜜多甚



18

深經中，雖無色等諸法可得，而有施設三乘聖教。若菩薩摩訶薩於此般若波

羅蜜多，以無所得而為方便，能如說行不遠離者，汝諸天等常應敬事如諸如

來、應、正等覺。何以故？諸天等！於此般若波羅蜜多甚深經中，雖廣說有

三乘聖教而說，非即布施波羅蜜多如來可得，非離布施波羅蜜多如來可得，

乃至非即般若波羅蜜多如來可得，非離般若波羅蜜多如來可得；非即內空如

來可得，非離內空如來可得，乃至非即無性自性空如來可得，非離無性自性

空如來可得；非即四念住如來可得，非離四念住如來可得，廣說乃至非即十

八佛不共法如來可得，非離十八佛不共法如來可得；如是乃至非即一切智如

來可得，非離一切智如來可得，非即道相智、一切相智如來可得，非離道相

智、一切相智如來可得。

「諸天等！若菩薩摩訶薩於一切法，以無所得而為方便，精勤修學如是

布施波羅蜜多廣說乃至一切相智，是菩薩摩訶薩於此般若波羅蜜多，能正修

行常不遠離，是故汝等應當敬事彼菩薩摩訶薩如諸如來、應、正等覺。

「天等當知！我於往昔然燈佛時，眾華王都四衢道首，見燃燈佛，獻五

蓮華，布髮掩泥，聞上妙法，以無所得為方便故，便得不離布施波羅蜜多乃

至般若波羅蜜多，不離內空乃至無性自性空，不離四念住乃至八聖道支，不

離四靜慮、四無量、四無色定，不離一切三摩地門、一切陀羅尼門，不離佛

十力、四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法，不

離諸餘無量無數無邊佛法。時，燃燈佛即便授我無上正等大菩提記，作是

言：『善男子！汝於來世過無數劫，即於此界賢劫之中，當得作佛，號釋迦

牟尼如來、應、正等覺，宣說般若波羅蜜多度無量眾。』」

時，諸天等咸白佛言：「希有！世尊！希有！善逝！如是般若波羅蜜多

甚為希有，令諸菩薩摩訶薩眾速能攝受一切智智，以無所得而為方便，於一

切色無取無捨，於受、想、行、識無取無捨，乃至於一切智無取無捨，於道

相智、一切相智無取無捨。」

爾時，佛觀四眾和合，謂苾芻、苾芻尼、鄔波索迦、鄔波斯迦，及諸菩

薩摩訶薩眾并四大王眾天乃至色究竟天，皆來集會同為明證，於是顧命天帝

釋言：「憍尸迦！若菩薩摩訶薩，若苾芻、苾芻尼、鄔波索迦、鄔波斯迦，

若諸天子、天女，若善男子、善女人等不離一切智智心，以無所得而為方



19

便，於此般若波羅蜜多，恭敬聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思惟、為

他演說、廣令流布，當知是輩一切惡魔及惡魔軍不能嬈害。何以故？憍尸

迦！是善男子、善女人等善住色空、無相、無願，善住受、想、行、識空、

無相、無願。如是乃至善住一切智空、無相、無願，善住道相智、一切相智

空、無相、無願。不可以空嬈害於空，不可以無相嬈害無相，不可以無願嬈

害無願。所以者何？如是諸法皆無自性，能、所嬈害俱不可得。

「復次，憍尸迦！是善男子、善女人等人及非人不能嬈害。何以故？憍

尸迦！是善男子、善女人等以無所得而為方便，於諸有情善修慈、悲、喜、

捨心故。

「復次，憍尸迦！是善男子、善女人等，終不橫為諸險惡緣之所惱害，

亦不橫死。何以故？憍尸迦！是善男子、善女人等修行布施波羅蜜多，於諸

有情正安養故。

「復次，憍尸迦！於此三千大千世界所有四大王眾天乃至廣果天已發無

上菩提心者，於此般若波羅蜜多，若未聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理

思惟，今應不離一切智智心，以無所得而為方便，於此般若波羅蜜多，至心

聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思惟。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等不離一切智智心，以無所得而為

方便，於此般若波羅蜜多，至心聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思惟，

是善男子、善女人等若在空宅，若在曠野，若在險道及危難處，終不怖畏驚

恐毛竪。何以故？憍尸迦！是善男子、善女人等不離一切智智心，以無所得

而為方便，善修內空乃至無性自性空故。」

爾時，於此三千大千堪忍世界所有四大王眾天乃至色究竟天等，恭敬合

掌同白佛言：「世尊！若善男子、善女人等不離一切智智心，以無所得而為

方便，常能於此甚深般若波羅蜜多，至心聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如

理思惟、書寫、解說、廣令流布，我諸天等常隨擁護，不令一切災橫侵惱。

何以故？世尊！此善男子、善女人等即是菩薩摩訶薩故。

「世尊！由是菩薩摩訶薩故，令諸有情永斷地獄、傍生、鬼界、阿素洛

等諸險惡趣。

「世尊！由是菩薩摩訶薩故，令諸天、人、藥叉、龍等永離一切災橫、



20

疾疫、貧窮、飢渴、寒熱等苦。

「世尊！由是菩薩摩訶薩故，令諸天、人、阿素洛等永離種種不如意

事，所住之處兵戈永息，一切有情慈心相向。

「世尊！由是菩薩摩訶薩故，世間便有十善業道，若四靜慮、四無量、

四無色定，若布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多，若內空乃至無性自性空，若

四念住廣說乃至十八佛不共法，乃至若一切智、道相智、一切相智。

「世尊！由是菩薩摩訶薩故，世間便有剎帝利大族、婆羅門大族、長者

大族、居士大族、諸小國王、轉輪聖王、輔臣僚佐。

「世尊！由是菩薩摩訶薩故，世間便有四大王眾天乃至他化自在天，梵

眾天乃至色究竟天，空無邊處天乃至非想非非想處天。

「世尊！由是菩薩摩訶薩故，世間便有預流及預流果，乃至阿羅漢及阿

羅漢果，若獨覺及獨覺菩提。

「世尊！由是菩薩摩訶薩故，世間便有諸菩薩摩訶薩，成熟有情、嚴淨

佛土，證得無上正等菩提，轉妙法輪度無量眾。

「世尊！由是菩薩摩訶薩故，世間便有佛寶、法寶、苾芻僧寶，利益安

樂一切有情。

「世尊！由此因緣，我等天眾及阿素洛、諸龍、藥叉并大勢力人非人

等，常應隨逐恭敬守護此諸菩薩摩訶薩眾，不令一切災橫侵惱，令於般若波

羅蜜多聽聞、受持、讀誦、修學、如理思惟、書寫等事甞無間斷。」

爾時，世尊告天帝釋及餘天、龍、阿素洛等：「如是！如是！如汝所

說。由是菩薩摩訶薩故，令諸有情永斷惡趣，乃至三寶出現世間，與諸有情

作大饒益。是故汝等諸天、龍神及大勢力人非人等常應隨逐，供養恭敬、尊

重讚歎、勤加守護此菩薩摩訶薩，勿令一切災橫侵惱。汝等若能供養恭敬、

尊重讚歎、勤加守護是諸菩薩摩訶薩者，當知即為供養恭敬、尊重讚歎、勤

加守護我及十方一切如來、應、正等覺。是故汝等常應隨逐此菩薩摩訶薩，

供養恭敬、尊重讚歎、勤加守護無得暫捨。

「天等當知！假使充滿三千大千佛之世界聲聞、獨覺，譬如甘蔗、蘆

葦、竹林、稻、麻、叢等間無空隙。有善男子、善女人等於彼福田，以無量



21

種上妙樂具，供養恭敬、尊重讚歎盡其形壽。若復有人經須臾頃，供養恭

敬、尊重讚歎一初發心不離六波羅蜜多菩薩摩訶薩，以前功德比此福聚，百

分不及一，千分不及一，乃至鄔波尼殺曇分亦不及一。何以故？不由聲聞及

獨覺故，有菩薩摩訶薩及諸如來、應、正等覺出現世間；但由菩薩摩訶薩

故， 世間便有聲聞、獨覺及諸如來、應、正等覺。是故汝等一切天、龍及阿

素洛、人非人等常應守護，供養恭敬、尊重讚歎是菩薩摩訶薩，勿令一切災

橫侵惱。汝等由此所獲福聚，於人天中常得安樂，至得無上正等菩提，此所

獲福恒無有盡。」

第二分攝受品第二十九之一

爾時，天帝釋白佛言：「世尊！諸菩薩摩訶薩甚奇希有！於此般若波羅

蜜多，至心聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思惟、書寫、解說、廣令流

布；攝受如是希有現法功德勝利，成熟有情、嚴淨佛土，從一佛國至一佛國

親近承事諸佛世尊；於諸善根隨所欣樂，以於諸佛供養恭敬、尊重讚歎， 即

能生長速令圓滿；於諸佛所聽受正法乃至無上正等菩提，於其中間曾不忘

失；速能攝受族姓圓滿、生母圓滿、生身圓滿、眷屬圓滿、相好圓滿、光明

圓滿、勝眼圓滿、勝耳圓滿、音聲圓滿、等持圓滿、總持圓滿；復以方便善

巧之力，自化其身如佛形像，從一世界趣一世界，至無佛土讚說布施波羅蜜

多乃至般若波羅蜜多，讚說內空乃至無性自性空，讚說四靜慮、四無量、四

無色定，讚說四念住廣說乃至十八佛不共法；復以方便善巧之力，為諸有情

宣說法要，隨宜安置三乘法中，令永解脫生老病死，證無餘依般涅槃界；或

復拔濟諸惡趣苦，令天人中受諸妙樂。」

時，天帝釋復白佛言：「如是般若波羅蜜多甚奇希有！若能攝受如是般

若波羅蜜多，則為具足攝受六種波羅蜜多，廣說乃至則為具足攝受十八佛不

共法，亦為具足攝受預流、一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提、一切菩薩摩

訶薩行、諸佛無上正等菩提、一切智、道相智、一切相智。」

爾時，佛告天帝釋言：「如是！如是！如汝所說。若能攝受如是般若波

羅蜜多，則為具足攝受六種波羅蜜多，廣說乃至則為具足攝受一切相智。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等能於般若波羅蜜多，至心聽聞、



22

受持、讀誦、精勤修學、如理思惟、書寫、解說、廣令流布，是善男子、善

女人等，攝受種種現法當來功德勝利。汝應諦聽！極善作意，吾當為汝分別

解說。」

天帝釋言：「唯然！大聖！願時為說，我等樂聞。」

佛告憍尸迦：「若有種種外道族類，若諸欲界自在天魔及彼眷屬，若餘

暴惡增上慢者，欲於如是諸善男子、善女人等，發起種種不饒益事，欲令遠

離、違害、厭背、毀謗般若波羅蜜多，彼適起心速遭殃禍，自當殄滅不果所

願。何以故？憍尸迦！是菩薩摩訶薩長夜修行布施、淨戒、安忍、精進、靜

慮、般若波羅蜜多，若諸有情為慳貪故長夜鬪諍，是菩薩摩訶薩於內外法一

切皆捨，方便令彼安住布施波羅蜜多。若諸有情長夜破戒，是菩薩摩訶薩於

內外法一切皆捨，方便令彼安住淨戒波羅蜜多。若諸有情長夜瞋忿，是菩薩

摩訶薩於內外法一切皆捨，方便令彼安住安忍波羅蜜多。若諸有情長夜懈

怠，是菩薩摩訶薩於內外法一切皆捨，方便令彼安住精進波羅蜜多。若諸有

情長夜散亂，是菩薩摩訶薩於內外法一切皆捨，方便令彼安住靜慮波羅蜜

多。若諸有情長夜愚癡，是菩薩摩訶薩於內外法一切皆捨，方便令彼安住般

若波羅蜜多。若諸有情流轉生死，長夜恒為貪、瞋、癡等隨眠纏垢擾亂其

心，造作種種不饒益事，是菩薩摩訶薩方便善巧，令彼斷滅貪、瞋、癡等隨

眠纏垢，令其安住四靜慮、四無量、四無色定，或令安住四念住廣說乃至八

聖道支，或令安住空、無相、無願解脫門，或令安住預流果乃至阿羅漢果，

或令安住獨覺菩提，或令安住菩薩十地，或令安住諸佛無上正等菩提。憍尸

迦！如是名為於此般若波羅蜜多至心聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思

惟、書寫、解說、廣令流布諸菩薩摩訶薩攝受現法功德勝利。

「憍尸迦！是菩薩摩訶薩由此因緣，於當來世速證無上正等菩提，轉妙

法輪化無量眾，隨本所願方便安立，令於三乘修學究竟，乃至證得無餘涅

槃。憍尸迦！如是名為於此般若波羅蜜多至心聽聞、受持、讀誦、精勤修

學、如理思惟、書寫、解說、廣令流布諸菩薩摩訶薩攝受當來功德勝利。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等於此般若波羅蜜多，至心聽聞、

受持、讀誦、精勤修學、如理思惟、書寫、解說、廣令流布，其地方所，若

有惡魔及魔眷屬，若有種種外道族類，若餘暴惡增上慢者，憎嫉般若波羅蜜



23

多，欲為障礙破壞隱沒，方便詰責凌辱違拒，雖有此願終不能成。彼因暫聞

般若聲故，眾惡漸滅功德漸生，後依三乘得盡苦際，或脫惡趣生天人中。憍

尸迦！如有妙藥名曰莫耆，是藥威勢能銷眾毒；如是妙藥隨所在處，諸毒蟲

類不能逼近。有大毒蛇飢行求食，遇見生類欲螫噉之，其生怖死馳趣妙藥，

蛇聞藥氣尋便退走。何以故？憍尸迦！如是妙藥具大威勢，能益身命伏銷眾

毒，當知般若波羅蜜多具大威勢亦復如是。若善男子、善女人等至心聽聞、

受持、讀誦、精勤修學、如理思惟、書寫、解說、廣令流布，諸惡魔等於此

菩薩摩訶薩所欲為惡事，由此般若波羅蜜多威神力故，令彼惡事於其方所自

當殄滅無所能為。何以故？憍尸迦！由此般若波羅蜜多具大威力， 能摧眾惡

增善法故。

「憍尸迦！云何般若波羅蜜多能摧眾惡增長諸善？憍尸迦！如是般若波

羅蜜多，能滅貪欲、瞋恚、愚癡，無明乃至純大苦蘊，障蓋、隨眠、纏垢、

結縛，若我見、有情見、補特伽羅見、斷見、常見、有見、無見，乃至種種

諸惡見趣，慳貪、破戒、忿恚、懈怠、散亂、愚癡，常想、樂想、我想、淨

想，及餘一切貪、瞋、癡、慢、疑見行等。憍尸迦！如是般若波羅蜜多，能

滅色著乃至識著，能滅眼著乃至意著，能滅色著乃至法著，能滅眼識著乃至

意識著，能滅眼觸著乃至意觸著，能滅眼觸所生受著乃至意觸所生受著，能

滅布施波羅蜜多著乃至般若波羅蜜多著，能滅內空著乃至無性自性空 著，能

滅四念住著廣說乃至十八佛不共法著，能滅一切智、道相智、一切相智著，

能滅菩提涅槃著。憍尸迦！如是般若波羅蜜多，能滅此等一切惡 法，及能增

長彼諸對治，是故般若波羅蜜多具大威力最尊最勝。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等於此般若波羅蜜多，至心聽聞、

受持、讀誦、精勤修學、如理思惟、書寫、解說、廣令流布，是善男子、善

女人等常為三千大千世界四大天王及天帝釋、堪忍界主大梵天王、淨居天

等，天、龍、藥叉、阿素洛等，并餘善神皆來擁護，不令一切災橫侵惱，如

法所求無不滿足。東西南北四維上下殑伽沙等諸佛世界一切如來、應、正等

覺亦常護念是善男子、善女人等，令惡漸滅善法轉增。謂令增長布施波羅蜜

多乃至般若波羅蜜多，以無所得為方便故；亦令增長內空觀乃至無性自性空

觀，以無所得為方便故；亦令增長四念住廣說乃至十八佛不共法，以無所得



24

為方便故；亦令增長一切三摩地門及一切陀羅尼門，以無所得為方便故；亦

令增長一切智及道相智、一切相智，以無所得為方便故。憍尸迦！是善男

子、善女人等，由此因緣言詞威肅聞皆敬受，稱量談說語無謬亂，善知恩報

堅事善友，不為慳嫉、忿恨、覆惱、諂誑、矯等之所隱蔽。

「憍尸迦！是善男子、善女人等自能離斷生命，亦勸他離斷生命，無倒

稱揚離斷生命法，歡喜讚歎離斷生命者，乃至自能離邪見，亦勸他離邪見，

無倒稱揚離邪見法，歡喜讚歎離邪見者。自能行布施波羅蜜多，亦勸他行布

施波羅蜜多，無倒稱揚行布施波羅蜜多法，歡喜讚歎行布施波羅蜜多者，乃

至自能行般若波羅蜜多，亦勸他行般若波羅蜜多，無倒稱揚行般若波羅蜜多

法，歡喜讚歎行般若波羅蜜多者。自能行內空，亦勸他行內空，無倒稱揚行

內空法，歡喜讚歎行內空者，乃至自能行無性自性空，亦勸他行無性自性

空，無倒稱揚行無性自性空法，歡喜讚歎行無性自性空者。自能修一切三摩

地門，亦勸他修一切三摩地門，無倒稱揚修一切三摩地門法，歡喜讚歎修一

切三摩地門者；自能修一切陀羅尼門，亦勸他修一切陀羅尼門，無倒稱揚修

一切陀羅尼門法，歡喜讚歎修一切陀羅尼門者。自能修四靜慮，亦勸他修四

靜慮，無倒稱揚修四靜慮法，歡喜讚歎修四靜慮者；自能修四無量， 亦勸他

修四無量，無倒稱揚修四無量法，歡喜讚歎修四無量者；自能修四無色定，

亦勸他修四無色定，無倒稱揚修四無色定法，歡喜讚歎修四無色定者。自能

修四念住，亦勸他修四念住，無倒稱揚修四念住法，歡喜讚歎修四念住者；

乃至自能修八聖道支，亦勸他修八聖道支，無倒稱揚修八聖道支法，歡喜讚

歎修八聖道支者。自能修三解脫門，亦勸他修三解脫門，無倒稱揚修三解脫

門法，歡喜讚歎修三解脫門者。自能修八解脫，亦勸他修八解脫，無倒稱揚

修八解脫法，歡喜讚歎修八解脫者；自能順逆入九次第定，亦勸他順逆入九

次第定，無倒稱揚順逆入九次第定法，歡喜讚歎順逆入九次第定者。自能修

佛十力，亦勸他修佛十力，無倒稱揚修佛十力法，歡喜讚歎修佛十力者；乃

至自能修十八佛不共法，亦勸他修十八佛不共法，無倒稱揚修十八佛不共法

法，歡喜讚歎修十八佛不共法者。自能修無忘失法、恒住捨性，亦勸他修無

忘失法、恒住捨性，無倒稱揚修無忘失法、恒住捨性 法，歡喜讚歎修無忘失

法、恒住捨性者。自能修一切智、道相智、一切相智，亦勸他修一切智、道



25

相智、一切相智，無倒稱揚修一切智、道相智、一切相智法，歡喜讚歎修一

切智、道相智、一切相智者。

「憍尸迦！是善男子、善女人等，修行布施乃至般若波羅蜜多，以無所

得而為方便，與諸有情平等共有迴向無上正等菩提。

「憍尸迦！是善男子、善女人等常作是念：『我若不行布施波羅蜜多，

當生貧賤家，尚無勢力，何能成熟一切有情、嚴淨佛土？況當能得一切智

智！ 我若不護淨戒波羅蜜多，當生諸惡趣，尚不能得下賤人身，何能成熟一

切有情、嚴淨佛土？況當能得一切智智！我若不修安忍波羅蜜多，當諸根殘

缺形貌醜陋，不具菩薩圓滿色身，若得菩薩圓滿色身行菩薩行，有情見者深

生歡喜信受所說，必獲無上正等菩提；若不得此圓滿色身，何能成熟一切有

情、嚴淨佛土？況當能得一切智智！我若懈怠不起精進波羅蜜多，尚不能得

菩薩勝道，何能成熟一切有情、嚴淨佛土？況當能得一切智智！我若心亂不

入靜慮波羅蜜多，尚不能起菩薩勝定，何能成熟一切有情、嚴淨佛土？況當

能得一切智智！我若無智不學般若波羅蜜多，尚不能得方便善巧超二乘地，

何能成熟一切有情、嚴淨佛土？況當能得一切智智！』

「憍尸迦！是善男子、善女人等常作是念：『我不應隨慳貪勢力，若隨

彼力則我布施波羅蜜多不得圓滿；我不應隨破戒勢力，若隨彼力則我淨戒波

羅蜜多不得圓滿；我不應隨忿恚勢力，若隨彼力則我安忍波羅蜜多不得圓

滿；我不應隨懈怠勢力，若隨彼力則我精進波羅蜜多不得圓滿；我不應隨心

亂勢力，若隨彼力則我靜慮波羅蜜多不得圓滿；我不應隨惡慧勢力，若隨彼

力則我般若波羅蜜多不得圓滿。若我所修布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、

般若波羅蜜多不圓滿者，終不能得一切智智。』

「憍尸迦！是善男子、善女人等不離一切智智心，以無所得而為方便，

於此般若波羅蜜多，至心聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思惟、書寫、

解說、廣令流布，必獲如是現法當來功德勝利。」

大般若波羅蜜多經卷第四百二十七

大般若波羅蜜多經卷第四百二十八

三藏法師玄奘奉 詔譯



26

第二分攝受品第二十九之二

爾時，天帝釋白佛言：「世尊！如是般若波羅蜜多甚為希有，調伏菩薩

摩訶薩眾令不高心，而能迴向一切智智。」爾時，佛告天帝釋言：「憍尸

迦！云何般若波羅蜜多調伏菩薩摩訶薩眾令不高心，而能迴向一切智智？」

時，天帝釋白言：「世尊！諸菩薩摩訶薩行世間布施波羅蜜多時，若於

佛所而行布施，便作是念：『我能施佛。』若於菩薩、獨覺、聲聞、孤窮、

老病、道行、乞者而行布施，便作是念：『我能施菩薩乃至乞者。』是菩薩

摩訶薩無方便善巧故，雖行布施而起高心，不能迴向一切智智。

「世尊！諸菩薩摩訶薩行世間淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多

時，便作是念：『我能修行淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多。』亦

作是念：『我能圓滿淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多。』是菩薩摩

訶薩無方便善巧故，雖行淨戒乃至般若而起高心，不能迴向一切智智。

「世尊！諸菩薩摩訶薩修行世間四念住時，便作是念：『我能修行四念

住。』亦作是念：『我能圓滿四念住。』是菩薩摩訶薩無方便善巧故，雖行

四念住而起高心，不能迴向一切智智。

「世尊！諸菩薩摩訶薩修行四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、

八聖道支時，若作是念：『我能修行四正斷乃至八聖道支。』或作是念：

『我能圓滿四正斷乃至八聖道支。』是菩薩摩訶薩無方便善巧故，雖行四正

斷乃至八聖道支而起高心，不能迴向一切智智。

「世尊！諸菩薩摩訶薩修行空、無相、無願解脫門時，若作是念：『我

能修行空、無相、無願解脫門。』或作是念：『我能圓滿空、無相、無願解

脫門。』是菩薩摩訶薩無方便善巧故，雖行空、無相、無願解脫門而起高

心，不能迴向一切智智。

「世尊！諸菩薩摩訶薩修行一切三摩地門、陀羅尼門時，若作是念：

『我能修行一切三摩地門、陀羅尼門。』或作是念：『我能圓滿一切三摩地

門、陀羅尼門。』是菩薩摩訶薩無方便善巧故，雖行一切三摩地門、陀羅尼

門而起高心，不能迴向一切智智。



27

「世尊！諸菩薩摩訶薩修行佛十力、四無所畏、四無礙解、大慈、大

悲、大喜、大捨、十八佛不共法時，若作是念：『我能修行佛十力乃至十八

佛不共法。』或作是念：『我能圓滿佛十力乃至十八佛不共法。』是菩薩摩

訶薩無方便善巧故，雖行佛十力乃至十八佛不共法而起高心，不能迴向一切

智智。

「世尊！諸菩薩摩訶薩修行一切智、道相智、一切相智時，若作是念：

『我能修行一切智、道相智、一切相智。』或作是念：『我能圓滿一切智、

道相智、一切相智。』是菩薩摩訶薩無方便善巧故，雖行一切智、道相智、

一切相智而起高心，不能迴向一切智智。

「世尊！諸菩薩摩訶薩成熟有情、嚴淨佛土時，若作是念：『我能成熟

有情、嚴淨佛土，餘無此能。』是菩薩摩訶薩無方便善巧故，雖成熟有情、

嚴淨佛土而起高心，不能迴向一切智智。

「世尊！如是菩薩摩訶薩眾依世間心修諸善法，無方便善巧故，我、我

所執擾亂心故，雖修般若波羅蜜多而未得故，不能如實調伏高心，亦不能如

實迴向一切智智。

「世尊！若菩薩摩訶薩行出世布施波羅蜜多時，善修般若波羅蜜多故，

不得施者、受者、施物，是菩薩摩訶薩依止般若波羅蜜多而行布施故，能如

實調伏高心，亦能迴向一切智智。

「世尊！若菩薩摩訶薩行出世淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多

時，善修般若波羅蜜多故，不得淨戒、安忍、精進、靜慮、般若及一切法，

是菩薩摩訶薩依止般若波羅蜜多，而行淨戒乃至般若故，能如實調伏高心，

亦能迴向一切智智。

「世尊！若菩薩摩訶薩修行出世四念住廣說乃至一切相智時，善修般若

波羅蜜多故，不得四念住廣說乃至一切相智及一切法，是菩薩摩訶薩依止般

若波羅蜜多，而行四念住廣說乃至一切相智故，能如實調伏高心，亦能迴向

一切智智。

「世尊！若菩薩摩訶薩成熟有情、嚴淨佛土時，善修般若波羅蜜多故，

不得成熟有情、嚴淨佛土及一切法，是菩薩摩訶薩依止般若波羅蜜多，而成

熟有情、嚴淨佛土故，能如實調伏高心，亦能迴向一切智智。



28

「世尊！由此因緣我作是說：如是般若波羅蜜多甚為希有，調伏菩薩摩

訶薩眾令不高心，而能迴向一切智智。」

第二分窣堵波品第三十

爾時，佛告天帝釋言：「憍尸迦！若善男子、善女人等，能於般若波羅

蜜多甚深經典，至心聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思惟、書寫、解

說、廣令流布，是善男子、善女人等身常安隱心恒喜樂，不為一切災橫侵

惱。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等於此般若波羅蜜多甚深經典，至

心聽聞、受持、讀誦、親近供養、如理思惟、書寫、解說、廣令流布，是善

男子、善女人等若在軍旅交陣戰時，至心念誦如是般若波羅蜜多，於諸有情

慈悲擁護，不為刀仗之所傷殺，所對怨敵皆起慈心，設起惡心自然退敗。是

善男子、善女人等若在軍旅刀箭所傷喪失身命，終無是處。何以故？憍尸

迦！是善男子、善女人等以無所得而為方便，長夜修習布施、淨戒、安忍、

精進、靜慮、般若波羅蜜多，自能降伏貪欲刀仗，亦能除他貪欲刀仗；自能

降伏瞋恚刀仗，亦能除他瞋恚刀仗；自能降伏愚癡刀仗，亦能除他愚癡刀

仗；自能降伏憍慢刀仗，亦能除他憍慢刀仗；自能降伏惡見刀仗，亦能除他

惡見刀仗；自能降伏隨眠刀仗，亦能除他隨眠刀仗；自能降伏纏垢刀仗， 亦

能除他纏垢刀仗；自能降伏惡業刀仗，亦能除他惡業刀仗。憍尸迦！由此緣

故，是善男子、善女人等設入軍陣，不為刀仗之所傷殺，所對怨敵皆起慈

心，設起惡心自然退敗。是善男子、善女人等至心念誦甚深般若波羅蜜多威

神力故，設在軍陣刀箭所傷，喪失身命終無是處。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等不離一切智智心，以無所得而為

方便，常於如是甚深般若波羅蜜多，至心聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如

理思惟、供養恭敬、尊重讚歎、書寫、解說、廣令流布，是善男子、善女人

等，一切毒藥、蠱道、鬼魅、厭禱、呪術皆不能害，水不能溺火不能燒，刀

仗、惡獸、怨賊、惡神、眾邪、魍魎不能損害。何以故？憍尸迦！如是般若

波羅蜜多是大神呪，如是般若波羅蜜多是大明呪，如是般若波羅蜜多是無上

呪，如是般若波羅蜜多是無等等呪，如是般若波羅蜜多是一切呪王，最上最



29

妙無能及者，具大威力能伏一切，不為一切之所降伏。是善男子、善女人等

精勤修學如是呪王，不為自害，不為害他，不為俱害。何以故？憍尸迦！是

善男子、善女人等學此般若波羅蜜多，了自他俱不可得故。憍尸迦！ 是善男

子、善女人等學此般若波羅蜜多大呪王時，不得我，不得有情，乃至不得知

者、見者；不得色，不得受、想、行、識，乃至不得一切智，不得道相智、

一切相智。以於此等無所得故，不為自害，不為害他，不為俱害。

「憍尸迦！是善男子、善女人等學此般若波羅蜜多大呪王時，於我及法

雖無所得，而證無上正等菩提，觀諸有情心行差別，隨宜為轉無上法輪，令

如說行皆得利樂。何以故？憍尸迦！過去菩薩摩訶薩眾，於此般若波羅蜜多

大神呪王精勤修學，已證無上正等菩提，轉妙法輪度無量眾。未來菩薩摩訶

薩眾，於此般若波羅蜜多大神呪王精勤修學，當證無上正等菩提，轉妙法輪

度無量眾。現在十方無邊世界有諸菩薩摩訶薩眾，於此般若波羅蜜多大神呪

王精勤修學，現證無上正等菩提，轉妙法輪度無量眾。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等於此般若波羅蜜多，至心聽聞、

受持、讀誦、精勤修學、如理思惟、書寫、解說、廣令流布，是善男子、善

女人等隨所居止國土城邑人及非人，不為一切災橫疾疫之所傷害。何以故？

憍尸迦！是善男子、善女人等隨所住處，為此三千大千世界及餘十方無邊世

界所有四大王眾天乃至色究竟天并諸龍神、阿素洛等常來守護，供養恭敬、

尊重讚歎，不令般若波羅蜜多有留難故。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等書此般若波羅蜜多大神呪王，置

清淨處供養恭敬、尊重讚歎，雖不聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思

惟， 亦不為他開示分別，而此住處國邑王都人非人等，不為一切災橫疾疫之

所傷害。何以故？憍尸迦！如是般若波羅蜜多大神呪王隨所住處，為此三千

大千世界及餘十方無邊世界所有四大王眾天乃至色究竟天并諸龍神、阿素洛

等，常來守護，供養恭敬、尊重讚歎，不令般若波羅蜜多大神呪王有留難

故。憍尸迦！是善男子、善女人等，但書般若波羅蜜多大神呪王，置清淨處

供養恭敬、尊重讚歎，尚獲如是現法利益，況能聽聞、受持、讀誦、精勤修

學、如理思惟，及廣為他開示分別！當知是輩功德無邊，速證菩提利樂一

切。



30

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等怖畏怨家、惡獸、災橫、厭禱、

疾疫、毒藥、呪等，應書般若波羅蜜多大神呪王隨多少分香囊盛貯，安寶筒

中恒隨逐身，供養恭敬、尊重讚歎，諸怖畏事皆自銷除，天龍、鬼神常守護

故。憍尸迦！譬如有人或傍生類入菩提樹院，或至彼院邊，人非人等不能傷

害。何以故？憍尸迦！過去未來現在諸佛皆坐此處證得無上正等菩提，得菩

提已施諸有情，無恐、無怖、無怨、無害身心安樂。安立無量無數有情， 令

住人天尊貴妙行；安立無量無數有情，令住三乘安樂妙行；安立無量無數有

情，令現證得或預流果、或一來果、或不還果、或阿羅漢果；安立無量無數

有情，令當證得獨覺菩提，或證無上正等菩提。如是勝事皆由般若波羅蜜多

威神之力，是故此處一切天、龍、阿素洛等皆共守護，供養恭敬、尊重讚

歎。當知般若波羅蜜多甚深經典隨所住處亦復如是，一切天、龍、阿素洛等

常來守護，供養恭敬、尊重讚歎，不令般若波羅蜜多有留難故。

「憍尸迦！如是般若波羅蜜多甚深經典隨所在處，當知是處即真制多，

一切有情皆應敬禮，當以種種上妙花鬘、塗散等香、衣服、瓔珞、寶幢、幡

蓋、諸妙、珍奇、伎樂、燈明而為供養。」

爾時，天帝釋白佛言：「世尊！若善男子、善女人等書此般若波羅蜜多

甚深經典，種種莊嚴供養恭敬、尊重讚歎，復以種種上妙花鬘、塗散等香、

衣服、瓔珞、寶幢、幡蓋、諸妙、珍奇、伎樂、燈明而為供養。有善男子、

善女人等佛涅槃後，起窣堵波七寶嚴飾，寶函盛貯佛設利羅安置其中，供養

恭敬、尊重讚歎，復以種種上妙花鬘、塗散等香、衣服、瓔珞、寶幢、幡

蓋、諸妙、珍奇、伎樂、燈明而為供養。二所生福，何者為多？」

佛告憍尸迦：「我還問汝，當隨意答。於意云何？如來所得一切相智及

相好身，依何等法修學而得？」天帝釋言：「世尊！如來所得一切相智及相

好身，依此般若波羅蜜多甚深經典修學而得。」

佛言：「憍尸迦！如是！如是！如汝所說。我依般若波羅蜜多甚深經典

修學故，得一切相智及相好身。何以故？憍尸迦！不學般若波羅蜜多甚深經

典，證得無上正等菩提無有是處。憍尸迦！非但獲得相好身故說名如來、

應、正等覺，要由證得一切相智故名如來、應、正等覺。憍尸迦！如來所得

一切相智，要由般若波羅蜜多為因而起；佛相好身但為依處，若不依止佛相



31

好身，一切相智無由而起。是故般若波羅蜜多正為因起一切智智，欲令此智

現前相續故，復修集佛相好身。此相好身若非遍智所依處者，一切天、龍、

人非人等不應竭誠供養恭敬，以相好身與佛遍智為所依止故，諸天、龍神、

人非人等供養恭敬。由此緣故，我涅槃後，諸天、龍神、人非人等供養恭敬

我設利羅。

「憍尸迦！若善男子、善女人等但於般若波羅蜜多甚深經典，供養恭

敬、尊重讚歎，則為供養一切相智及所依止佛相好身，并涅槃後佛設利羅。

何以故？憍尸迦！一切相智及相好身并設利羅，皆以般若波羅蜜多為根本

故。憍尸迦！若善男子、善女人等但於佛身及設利羅供養恭敬、尊重讚歎，

非為供養一切相智及此般若波羅蜜多。何以故？憍尸迦！佛身遺體非此般若

波羅蜜多一切相智之根本故。憍尸迦！由此因緣，若善男子、善女人等欲供

養佛若身、若心及餘功德，先當聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思惟、

書寫、解說如是般若波羅蜜多甚深經典，復以種種上妙供具而供養之。

「以是故，憍尸迦！若善男子、善女人等，書此般若波羅蜜多甚深經

典，種種莊嚴供養恭敬、尊重讚歎，復以種種上妙花鬘、塗散等香、衣服、

瓔 珞、寶幢、幡蓋、諸妙、珍奇、伎樂、燈明而為供養。有善男子、善女人

等佛涅槃後起窣堵波七寶嚴飾，寶函盛貯佛設利羅安置其中，供養恭敬、尊

重讚歎，復以種種上妙花鬘、塗散等香、衣服、瓔珞、寶幢、幡蓋、諸妙、

珍奇、伎樂、燈明而為供養。二所生福，前者為多無量倍數。何以故？憍尸

迦！如是般若波羅蜜多甚深經典，能生布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多故，

能顯內空乃至無性自性空故，能生四念住廣說乃至十八佛不共法故，能生一

切三摩地門、陀羅尼門故，能辦成熟有情、嚴淨佛土事故，能辦菩薩摩訶薩

族姓圓滿、色力圓滿、財寶圓滿、眷屬圓滿故，能辦一切大慈、大 悲、大

喜、大捨故，能辦世間剎帝利大族、婆羅門大族、長者大族、居士大族、四

大王眾天乃至色究竟天故，能辦世間空無邊處天乃至非想非非想處天故，能

辦預流、一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提故，能辦菩薩摩訶薩行、諸佛無

上正等菩提故，能辦最上最勝無等一切如來、應、正等覺一切相智故。」

爾時，天帝釋白佛言：「世尊！贍部洲人於此般若波羅蜜多甚深經典不

供養恭敬、尊重讚歎者，彼豈不知供養恭敬、尊重讚歎甚深般若波羅蜜多，



32

獲得如是功德勝利？」

佛告憍尸迦：「我還問汝，當隨意答。於意云何？贍部洲內有幾許人成

佛證淨、成法證淨、成僧證淨？有幾許人於佛無疑、於法無疑、於僧無疑？

有幾許人於佛究竟、於法究竟、於僧究竟？有幾許人得三十七菩提分法？有

幾許人得三解脫門？有幾許人得八解脫？有幾許人得九次第定？有幾許人得

六神通？有幾許人得四無礙解？有幾許人永斷三結得預流果？有幾許人薄

貪、瞋、癡得一來果？有幾許人斷五順下分結得不還果？有幾許人斷五順上

分結得阿羅漢果？有幾許人發心定趣獨覺菩提？有幾許人發心定趣諸佛無上

正等菩提？」

天帝釋言：「世尊！贍部洲內有少許人成佛證淨、成法證淨、成僧證

淨，乃至有少許人發心定趣諸佛無上正等菩提。」

爾時，佛告天帝釋言：「如是！如是！如汝所說。憍尸迦！贍部洲內極

少分人成佛證淨、成法證淨、成僧證淨，轉少分人於佛無疑、於法無疑、於

僧無疑，乃至轉少分人發心定趣諸佛無上正等菩提，轉少分人既發心已精勤

修習趣菩提行，轉少分人精勤修習菩提行已證得無上正等菩提。何以故？憍

尸迦！諸有情類流轉生死，無量世來多不見佛，不聞正法，不親近僧，不行

布施，不持淨戒，不修安忍，不起精進，不習靜慮，不學般若；不聞內 空，

不修內空，乃至不聞無性自性空，不修無性自性空；不聞四念住，不修四念

住，廣說乃至不聞十八佛不共法，不修十八佛不共法，不聞一切三摩地門，

不修一切三摩地門；不聞一切陀羅尼門，不修一切陀羅尼門；不聞一切智，

不修一切智，不聞道相智、一切相智，不修道相智、一切相智。憍尸迦！由

是因緣，當知於此贍部洲中極少分人成佛證淨、成法證淨、成僧證淨，轉少

分人於佛無疑、於法無疑、於僧無疑，乃至轉少分人發心定趣諸佛無上正等

菩提，轉少分人既發心已精勤修習趣菩提行，轉少分人精勤修習菩提行已證

得無上正等菩提。

「復次，憍尸迦！我今問汝，當隨意答。憍尸迦！於意云何？置贍部洲

所有人類，於此三千大千世界，幾許有情供養恭敬父母、師長？幾許有情供

養恭敬沙門、婆羅門？幾許有情布施、持戒、受齋、修福？幾許有情於諸欲

中住厭患想、無常想、苦想、無我想、不淨想、厭食想、一切世間不可樂



33

想？幾許有情修四靜慮、四無量、四無色定？幾許有情乃至發心定趣諸佛無

上正等菩提？幾許有情既發心已精勤修習趣菩提行？幾許有情練磨長養趣菩

提心？幾許有情方便善巧修行般若波羅蜜多？幾許有情得住菩薩不退轉地？

幾許有情速證無上正等菩提？」

天帝釋言：「世尊！於此三千大千世界，少許有情供養恭敬父母、師長，乃

至少許有情速證無上正等菩提。」

佛言：「憍尸迦！如是！如是！如汝所說。憍尸迦！於此三千大千世

界，極少有情供養恭敬父母、師長，轉少有情供養恭敬沙門、婆羅門，乃至

轉少有情得住菩薩不退轉地，轉少有情速證無上正等菩提。

「復次，憍尸迦！我以清淨無上佛眼遍觀十方一切世界，雖有無量、無

數、無邊有情發心定趣無上正等菩提，精勤修習趣菩提行，而由遠離甚深般

若波羅蜜多方便善巧，若一、若二、若三有情得住菩薩不退轉地，多分退墮

聲聞、獨覺下劣地中。何以故？憍尸迦！諸佛無上正等菩提甚難可得，惡慧

懈怠、下劣精進、下劣勝解、下劣有情不能證故。

「憍尸迦！由是因緣，若善男子、善女人等發心定趣無上正等菩提，精

勤修習趣菩提行，欲住菩薩不退轉地，速證無上正等菩提無留難者，應於如

是甚深般若波羅蜜多，數數聽聞、受持、讀誦、精勤修習、如理思惟、好請

問師、樂為他說。作是事已復應書寫，種種寶物而用莊嚴，供養恭敬、尊重

讚歎，復以種種上妙花鬘、塗散等香、衣服、瓔珞、寶幢、幡蓋、諸妙、珍

奇、伎樂、燈明而為供養。

「憍尸迦！是善男子、善女人等，於餘攝入甚深般若波羅蜜多諸勝善

法，亦應聽聞、受持、讀誦、精勤修習、如理思惟、好請問師、樂為他說。

何謂攝入甚深般若波羅蜜多餘勝善法？所謂布施乃至靜慮波羅蜜多，若內空

乃至無性自性空，若一切三摩地門、陀羅尼門，若四念住廣說乃至十八佛不

共法，若大慈、大悲、大喜、大捨，若餘無量無邊佛法，是謂攝入甚深般若

波羅蜜多餘勝善法。

「憍尸迦！是善男子、善女人等，於餘隨順甚深般若波羅蜜多蘊、處、

界等無量法門，亦應聽聞、受持、讀誦、如理思惟，不應誹謗令於無上正等

菩提而作留難。何以故？憍尸迦！是善男子、善女人等應作是念：『如來昔



34

住菩薩位時，常勤修學順菩提法，所謂般若波羅蜜多乃至布施波羅蜜多，若

內空乃至無性自性空，若一切三摩地門、陀羅尼門，若四念住廣說乃至十八

佛不共法，若大慈、大悲、大喜、大捨，若餘無量無邊佛法，若餘隨順甚深

般若波羅蜜多蘊、處、界等無量法門，由斯證得所求無上正等菩提。我等今

者為求無上正等菩提，亦應隨學。如是般若波羅蜜多等法，定是我等大師，

我隨彼學所願當滿；如是般若波羅蜜多等法，定是諸佛法印，一切如來、

應、正等覺隨彼學故，已證正證當證無上正等菩提；如是般若波羅蜜多等

法，亦是一切聲聞、獨覺法印，一切預流、一來、不還、阿羅漢、獨覺隨彼

學故，已正當至涅槃彼岸。』以是故，憍尸迦！諸善男子、善女人等若佛住

世、若涅槃後，應依般若波羅蜜多廣說乃至一切相智，常勤修學。何以故？

憍尸迦！如是般若波羅蜜多廣說乃至一切相智，是諸聲聞、獨覺、菩薩及餘

天、人、阿素洛等所依趣故。

「復次，憍尸迦！有善男子、善女人等於諸如來般涅槃後，為供養佛設

利羅故，以妙七寶起窣堵波，種種珍奇間雜嚴飾，其量高大一踰繕那，廣減

高半，復以種種天妙花鬘、塗散等香、衣服、瓔珞、寶幢、幡蓋、諸妙、珍

奇、伎樂、燈明，盡其形壽供養恭敬、尊重讚歎。於意云何？是善男子、善

女人等由此因緣得福多不？」

天帝釋言：「甚多！世尊！甚多！善逝！」

佛告憍尸迦：「若善男子、善女人等不離一切智智心，以無所得而為方

便，於此般若波羅蜜多，至心聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思惟，廣

為有情宣說流布，或有書寫種種莊嚴，供養恭敬、尊重讚歎，復以種種上妙

花鬘、塗散等香、衣服、瓔珞、寶幢、幡蓋、諸妙、珍奇、伎樂、燈明而為

供養。是善男子、善女人等由此因緣所生福聚，甚多於彼無量無邊。

「復次，憍尸迦！置此一事。有善男子、善女人等於諸如來般涅槃後，

為供養佛設利羅故，以妙七寶起窣堵波，種種珍奇間雜嚴飾，其量高大一踰

繕那，廣減高半，如是充滿一贍部洲、或四大洲、或小千界、或中千界、或

復三千大千世界，皆以種種天妙花鬘乃至燈明，盡其形壽供養恭敬、尊重讚

歎。於意云何？是善男子、善女人等由此因緣得福多不？」

天帝釋言：「甚多！世尊！甚多！善逝！」



35

佛告憍尸迦：「若善男子、善女人等不離一切智智心，以無所得而為方

便，於此般若波羅蜜多，至心聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思惟，廣

為有情宣說流布，或有書寫種種莊嚴，供養恭敬、尊重讚歎，復以種種上妙

花鬘乃至燈明而為供養。是善男子、善女人等由此因緣所生福聚，甚多於彼

無量無邊。

「復次，憍尸迦！置一三千大千世界。假使三千大千世界諸有情眾，各

於如來般涅槃後，為供養佛設利羅故，以妙七寶起窣堵波，種種珍奇間雜嚴

飾，其量高大一踰繕那，廣減高半，各滿三千大千世界中無空隙，復以種種

天妙花鬘乃至燈明，盡其形壽供養恭敬、尊重讚歎。於意云何？如是三千大

千世界諸有情眾，由此因緣得福多不？」

天帝釋言：「甚多！世尊！甚多！善逝！」

佛告憍尸迦：「若善男子、善女人等不離一切智智心，以無所得而為方

便，於此般若波羅蜜多，至心聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思惟，廣

為有情宣說流布，或有書寫種種莊嚴，供養恭敬、尊重讚歎，復以種種上妙

花鬘乃至燈明而為供養。是善男子、善女人等由此因緣所生福聚，甚多於彼

無量無邊。」

時，天帝釋即白佛言：「如是！世尊！如是！善逝！若善男子、善女人

等供養恭敬、尊重讚歎如是般若波羅蜜多，當知即為供養恭敬、尊重讚歎過

去未來現在諸佛世尊。假使十方各如殑伽沙等世界一切有情，各於如來般涅

槃後，為供養佛設利羅故，以妙七寶起窣堵波，種種珍奇間雜嚴飾，其量高

大一踰繕那，廣減高半，各滿三千大千世界中無空隙，復以種種天妙花鬘乃

至燈明，若經一劫或一劫餘，供養恭敬、尊重讚歎。世尊！是諸有情由此因

緣得福多不？」

佛言：「彼福無量無邊。」

天帝釋言：「若善男子、善女人等不離一切智智心，以無所得而為方

便，於此般若波羅蜜多，至心聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思惟、廣

為有情宣說流布，或有書寫種種莊嚴，供養恭敬、尊重讚歎，復以種種上妙

花鬘乃至燈明而為供養。是善男子、善女人等由此因緣所生福聚，甚多於彼

無量無邊不可思議不可稱計。何以故？世尊！由此般若波羅蜜多能總攝藏一



36

切善法，所謂十善業道，若四靜慮、四無量、四無色定，若四聖諦觀，若三

十七菩提分法，若三解脫門，若六神通，若八解脫、九次第定，若布施波羅

蜜多乃至般若波羅蜜多，若內空乃至無性自性空，若一切三摩地門、陀羅尼

門，若佛十力、四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不

共法，若一切智、道相智、一切相智，若餘無量無邊佛法，皆攝入此甚深般

若波羅蜜多。

「世尊！如是般若波羅蜜多是諸如來、應、正等覺真實法印，亦是一切

聲聞、獨覺真實法印。世尊！一切如來、應、正等覺皆於如是甚深般若波羅

蜜多常勤學故，已證、正證、當證無上正等菩提；一切聲聞及諸獨覺亦於如

是甚深般若波羅蜜多常勤學故，已正當至涅槃彼岸。世尊！由此因緣，若善

男子、善女人等不離一切智智心，以無所得而為方便，於此般若波羅蜜多，

至心聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思惟，廣為有情宣說流布，或有書

寫種種莊嚴，乃至燈明而為供養，所生福聚無量無邊不可思議不可稱計。」

大般若波羅蜜多經卷第四百二十八

大般若波羅蜜多經卷第四百二十九

三藏法師玄奘奉 詔譯

第二分福生品第三十一

爾時，佛告天帝釋言：「如是！如是！如汝所說。憍尸迦！若善男子、

善女人等不離一切智智心，以無所得而為方便，於此般若波羅蜜多，至心聽

聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思惟，廣為有情宣說流布，或有書寫種種

莊嚴，供養恭敬、尊重讚歎，復以種種上妙花鬘、塗散等香、衣服、瓔 珞、

寶幢、幡蓋、諸妙、珍奇、伎樂、燈明而為供養，所生福聚無量無邊不可思

議不可稱計。何以故？憍尸迦！以此般若波羅蜜多能辦如來、應、正等覺一

切智、道相智、一切相智，亦辦布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多，亦辦內空

乃至無性自性空，亦辦四念住廣說乃至十八佛不共法，亦辦五眼、六神通，

亦辦一切三摩地門、陀羅尼門，亦辦成熟有情、嚴淨佛土，亦辦一切聲聞、



37

獨覺及無上乘，亦辦如來、應、正等覺所證無上正等菩提。

「以是故，憍尸迦！若善男子、善女人等不離一切智智心，以無所得而

為方便，於此般若波羅蜜多，至心聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思

惟， 廣為有情宣說流布，或有書寫種種莊嚴，乃至燈明而為供養。以前所造

窣堵波福比此福聚，百分不及一，千分不及一，百千分不及一，乃至鄔波尼

殺曇分亦不及一。何以故？憍尸迦！若此般若波羅蜜多甚深經典人中流布，

即此世間佛寶、法寶、苾芻僧寶終不隱沒；若此般若波羅蜜多甚深經典人中

住者，世間常有十善業道，若四靜慮、四無量、四無色定，若布施波羅蜜多

乃至般若波羅蜜多，若內空乃至無性自性空，若四念住廣說乃至十八佛不共

法，若一切三摩地門、陀羅尼門，若一切智、道相智、一切相智，若剎帝利

大族、婆羅門大族、長者大族、居士大族，若四大王眾天乃至非想非非想處

天，若聲聞乘、獨覺乘、無上乘，若預流、一來、不還、阿羅漢、獨覺，若

菩薩摩訶薩成熟有情、嚴淨佛土，若諸如來、應、正等覺證得無上正等菩

提、轉妙法輪度無量眾，如是勝事終不隱沒。」

第二分功德品第三十二

爾時，三千大千世界所有四大王眾天乃至色究竟天，同聲共白天帝釋

言：「大仙！於是甚深般若波羅蜜多應受、應持、應讀、應誦、應精勤修

學、應如理思惟、應供養恭敬、尊重讚歎。何以故？大仙！若受持、讀誦、

精勤修學、如理思惟、供養恭敬、尊重讚歎如是般若波羅蜜多，則令一切惡

法損減、善法增益，亦令一切天眾增益、諸阿素洛朋黨損減，亦令一切佛

眼、法眼、僧眼不滅，亦令一切佛種、法種、僧種不斷。

「大仙當知！由三寶種不斷絕故，世間便有布施波羅蜜多乃至般若波羅

蜜多，亦有內空乃至無性自性空，亦有四念住廣說乃至十八佛不共法，亦有

一切三摩地門、陀羅尼門，亦有一切智、道相智、一切相智，亦有預流果乃

至阿羅漢果，亦有獨覺菩提，亦有菩薩摩訶薩行，亦有無上正等菩提。是

故，大仙！於此般若波羅蜜多應受持、讀誦、精勤修學、如理思惟、供養恭

敬、尊重讚歎。」

爾時，佛告天帝釋言：「憍尸迦！汝應於此甚深般若波羅蜜多受持、讀



38

誦、精勤修學、如理思惟、供養恭敬、尊重讚歎。何以故？憍尸迦！若阿素

洛及惡朋黨起如是念：『我等當與天帝釋軍交陣戰諍。』爾時，汝等諸天眷

屬，應各至誠誦念如是甚深般若波羅蜜多，供養恭敬、尊重讚歎，時阿素洛

及諸朋黨所起惡心即皆息滅。

「憍尸迦！若諸天子或諸天女五衰相現，其心驚惶恐墮惡趣。爾時，汝

等諸天眷屬應住其前，至誠誦念如是般若波羅蜜多。時彼天子或彼天女，聞

是般若波羅蜜多善根力故，於此般若波羅蜜多生淨信故，五衰相沒身意泰

然，設有命終還生本處，受天富樂倍勝於前。何以故？憍尸迦！聞信般若波

羅蜜多功德威力甚廣大故。

「憍尸迦！若善男子、善女人等或諸天子及諸天女，甚深般若波羅蜜多

一經其耳，善根力故，定當漸次證得無上正等菩提。何以故？憍尸迦！過去

未來現在諸佛及諸弟子，一切皆學如是般若波羅蜜多，證得無上正等菩提，

入無餘依般涅槃界。何以故？憍尸迦！如是般若波羅蜜多，普攝一切菩提分

法，若諸佛法、若菩薩法、若獨覺法、若聲聞法皆具攝故。」

爾時，天帝釋白佛言：「世尊！如是般若波羅蜜多是大神呪、是大明

呪，是無上呪，是無等等呪，是一切呪王，最尊最勝、最上最妙，能伏一

切，不為一切之所降伏。何以故？世尊！如是般若波羅蜜多能除一切惡不善

法，能攝一切殊勝善法。」

爾時，佛告天帝釋言：「如是！如是！如汝所說。何以故？憍尸迦！過

去未來現在諸佛，皆因如是甚深般若波羅蜜多大神呪王，證得無上正等菩

提， 轉妙法輪度無量眾。所以者何？依因如是甚深般若波羅蜜多大神呪王，

世間便有十善業道，若四靜慮、四無量、四無色定，若布施波羅蜜多乃至般

若波羅蜜多，若內空乃至無性自性空，若四念住廣說乃至十八佛不共法，若

真如、法界、法性、實際、不虛妄性、不變異性、法定、法住、不思議界，

若四聖諦，若五眼、六神通，若預流果乃至阿羅漢果，若獨覺菩提，若諸菩

薩摩訶薩行，若佛無上正等菩提，若一切智、道相智、一切相智。

「復次，憍尸迦！依因菩薩摩訶薩故，世間便有十善業道廣說乃至一切

相智。譬如依因滿月輪故，諸星宿等皆得增明；如是依因諸菩薩故，十善業

道廣說乃至一切相智皆得顯了。若諸如來、應、正等覺未出世時，唯有菩薩



39

具足種種方便善巧，為諸有情無倒宣說一切世間、出世間法，菩薩所有方便

善巧皆從如是甚深般若波羅蜜多而得生長。諸菩薩摩訶薩成就方便善巧力

故，能行布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多，能行內空乃至無性自性空，能行

四念住廣說乃至十八佛不共法，不證聲聞及獨覺地，成熟有情、嚴淨佛土，

具足攝取壽量圓滿、佛土圓滿、眷屬圓滿、眾具圓滿、色力圓滿，乃至證得

一切相智，皆由般若波羅蜜多而得成就。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等於此般若波羅蜜多，至心聽聞、

受持、讀誦、精勤修學、如理思惟、書寫、解說、廣令流布，當得成就現

在、未來殊勝功德。」

時，天帝釋便白佛言：「是善男子、善女人等云何成就現在、未來殊勝

功德？」

佛言：「憍尸迦！若善男子、善女人等於此般若波羅蜜多，至心聽聞、

受持、讀誦、精勤修學、如理思惟、書寫、解說、廣令流布，是善男子、善

女人等，現在不為毒藥所害、刀兵所傷、火所焚燒、水所漂溺，乃至不為四

百四病之所夭歿，除先定業現世應受。憍尸迦！是善男子、善女人等若遭官

事怨賊逼迫，至心誦念如是般若波羅蜜多，若至其所終不為彼譴罰加害。何

以故？憍尸迦！如是般若波羅蜜多威德勢力法令爾故。憍尸迦！是善男 子、

善女人等，若有欲至國主、王子、大臣等處，至心誦念如是般若波羅蜜多，

必為王等歡喜問訊供養恭敬、尊重讚歎。何以故？憍尸迦！是善男 子、善女

人等，常於有情發起慈、悲、喜、捨心故。憍尸迦！是善男子、善女人等，

常得成就如是等類現在功德。

「憍尸迦！若善男子、善女人等於此般若波羅蜜多，至心聽聞、受持、

讀誦、精勤修學、如理思惟、書寫、解說、廣令流布，是善男子、善女人等

隨所生處常不遠離十善業道，若四靜慮、四無量、四無色定，若布施波羅蜜

多乃至般若波羅蜜多，若內空乃至無性自性空，若四念住廣說乃至十八佛不

共法，若一切三摩地門、陀羅尼門，若一切智、道相智、一切相智，不墮地

獄、傍生、鬼界，除願往彼成熟有情。隨所生處常具諸根支體無缺，永不生

在貧窮、下賤、工師、雜類、屠膾、漁獵、盜賊、獄吏及補羯娑旃荼羅家、

若戍達羅貿易卑族。隨所生處具三十二大丈夫相、八十隨好圓滿莊嚴， 一切



40

有情見者歡喜，多生有佛嚴淨土中，蓮華化生，不造眾惡，常不遠離菩薩神

通，隨心所願遊諸佛土，從一佛國至一佛國，親近供養諸佛世尊，成熟有

情、嚴淨佛土，聽聞正法如說修行，漸次證得一切智智。憍尸迦！是善男

子、善女人等當得成就如是等類未來功德。

「以是故，憍尸迦！若善男子、善女人等欲得如是現在、未來殊勝功

德，乃至無上正等菩提者，應常不離一切智智心，以無所得為方便，於此般

若波羅蜜多甚深經典，至心聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思惟、書

寫、解說、廣令流布，復以種種上妙花鬘、塗散等香、衣服、瓔珞、寶幢、

幡 蓋、諸妙、珍奇、伎樂、燈明而為供養。」

第二分外道品第三十三

時，有眾多外道梵志，為求佛過來詣佛所。時，天帝釋見已念言：「今

此眾多外道梵志，來趣法會伺求佛短，將非般若留難事耶？我當誦念從佛所

受甚深般若波羅蜜多，令彼邪徒退還本所。」念已便誦甚深般若波羅蜜多，

於是眾多外道梵志，遙伸敬相右繞世尊，從所來門復道而去。

時，舍利子見已念言：「彼有何緣適來還去？」

爾時，佛告舍利子言：「彼外道等來求我失，由天帝釋誦念般若波羅蜜

多令彼還去。舍利子！我不見彼外道梵志有少白法，唯懷惡心為求我過來至

我所。舍利子！我都不見一切世間有天、魔、梵、若諸沙門、婆羅門等有情

之類，說般若時懷勃惡心來求得便。何以故？舍利子！由此三千大千世界所

有四大王眾天乃至色究竟天，若諸聲聞、獨覺、菩薩、佛，及一切具大威力

龍神、藥叉、人非人等，皆共守護如是般若波羅蜜多，不令眾惡為作留 難。

何以故？舍利子！是諸天等皆依般若波羅蜜多威力生故。

「又，舍利子！十方各如殑伽沙界一切如來應正等覺、聲聞、獨覺、菩

薩、諸天、龍神、藥叉、人非人等，皆共守護如是般若波羅蜜多，不令眾惡

為作留難。何以故？舍利子！彼諸佛等皆依般若波羅蜜多威力生故。」

爾時，惡魔竊作是念：「今者如來、應、正等覺四眾圍繞，及欲、色界

諸天人等皆同集會，宣說般若波羅蜜多，此中定有菩薩摩訶薩得受無上正等



41

菩提記，我當往至破壞其眼。」作是念已化作四軍，奮威勇銳來詣佛所。

時，天帝釋見已念言：「將非惡魔化作此事來欲惱佛，并與般若波羅蜜

多而作留難？何以故？如是四軍嚴飾殊麗，影堅勝軍、釋迦王種、栗呫毘

種、力士種等所有四軍皆不能及，由此定知魔所化作。惡魔長夜伺求佛短，

壞諸有情所修勝事，我當誦念從佛所受甚深般若波羅蜜多，令彼惡魔退還本

所。」念已便誦甚深般若波羅蜜多，於是惡魔復道而去，甚深般若波羅蜜多

力所逼故。

時，眾會中所有四大王眾天乃至色究竟天，各各化作種種天花及香鬘等

諸妙供具，踴身空中而散佛上，合掌恭敬同白佛言：「願此般若波羅蜜多在

贍部洲人中久住。何以故？世尊！乃至如是甚深般若波羅蜜多在贍部洲人中

流布，當知此處佛寶、法寶、苾芻僧寶久住不滅。於此三千大千世界乃至十

方無量無數無邊世界亦復如是，由此菩薩摩訶薩眾及殊勝行亦可了知。世

尊！隨諸方域有善男子、善女人等，以淨信心書持如是甚深般若波羅蜜多，

供養恭敬、尊重讚歎，當知是處有妙光明除滅暗冥生諸勝利。」

爾時，佛告天帝釋等諸天眾言：「如是！如是！如汝所說。乃至如是甚

深般若波羅蜜多在贍部洲人中流布，當知此處佛寶、法寶、苾芻僧寶久住不

滅。於此三千大千世界，乃至十方無量無數無邊世界亦復如是，由此菩薩摩

訶薩眾及殊勝行亦可了知。隨諸方域有善男子、善女人等，以淨信心書持如

是甚深般若波羅蜜多，供養恭敬、尊重讚歎，當知是處有妙光明除滅暗冥生

諸勝利。」

時，諸天眾復各化作種種天花及香鬘等而散佛上，重白佛言：「若善男

子、善女人等於此般若波羅蜜多甚深經典，至心聽聞、受持、讀誦、精勤修

學、如理思惟、書寫解說、廣令流布，是善男子、善女人等魔及魔軍不能得

便，我等天眾亦常隨逐勤加擁護令無損惱。何以故？世尊！是善男子、善女

人等我等諸天敬事如佛，或如似佛尊重法故。」

時，天帝釋復白佛言：「是善男子、善女人等非少善根能成此事，必於

先世無量佛所多集善根、多發正願、多供養佛、多事善友，乃能於此甚深般

若波羅蜜多，至心聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思惟、書寫、解說、

廣令流布。世尊！若善男子、善女人等欲得諸佛一切相智，當求般若波羅蜜



42

多；欲得般若波羅蜜多，當求諸佛一切相智。何以故？諸佛所得一切相智，

皆從般若波羅蜜多而得生故；一切般若波羅蜜多，皆從諸佛一切相智而得生

故。所以者何？諸佛所得一切相智不異般若波羅蜜多，一切般若波羅蜜多不

異諸佛一切相智；諸佛所得一切相智與此般若波羅蜜多，當知無二亦無二

處。」

爾時，佛告天帝釋言：「如是！如是！如汝所說。是故般若波羅蜜多功

德威神最尊、最勝。」

第二分天來品第三十四之一

爾時，具壽慶喜白佛言：「世尊！何緣如來、應、正等覺不廣稱讚布施

等五波羅蜜多乃至十八佛不共法，但廣稱讚第六般若波羅蜜多？」

佛告慶喜：「第六般若波羅蜜多能與前五波羅蜜多乃至十八佛不共法為

尊為導故，我但廣稱讚般若波羅蜜多。復次，慶喜！於意云何？若不迴向一

切相智而修布施乃至十八佛不共法，可名真修布施波羅蜜多乃至十八佛不共

法不？」

慶喜對曰：「不也！世尊！不也！善逝！」

佛言：「慶喜！要由迴向一切相智而修布施乃至十八佛不共法，乃可名

為真修布施波羅蜜多乃至十八佛不共法。是故般若波羅蜜多能與前五波羅蜜

多乃至十八佛不共法為尊為導故，我但廣稱讚般若波羅蜜多。」

具壽慶喜復白佛言：「云何迴向一切相智而修布施乃至十八佛不共法，

方得名為真修布施波羅蜜多乃至十八佛不共法？」

佛言：「慶喜！以無二為方便、無生為方便、無所得為方便，迴向一切

相智而修布施乃至十八佛不共法，如是迴向一切相智而修布施乃至十八佛不

共法，乃得名為真修布施波羅蜜多乃至十八佛不共法。」

具壽慶喜復白佛言：「以何無二為方便、無生為方便、無所得為方便，

迴向一切相智而修布施乃至十八佛不共法，乃得名為真修布施波羅蜜多乃至

十八佛不共法？」

佛言：「慶喜！以色、受、想、行、識乃至無上正等菩提無二為方便、



43

無生為方便、無所得為方便，迴向一切相智而修布施乃至十八佛不共法，方

得名為真修布施波羅蜜多乃至十八佛不共法。」

具壽慶喜白言：「世尊！云何以色、受、想、行、識乃至無上正等菩提

無二為方便、無生為方便、無所得為方便，迴向一切相智而修布施乃至十八

佛不共法，乃得名為真修布施波羅蜜多乃至十八佛不共法？」

佛言：「慶喜！色、受、想、行、識色、受、想、行、識性空，乃至無

上正等菩提無上正等菩提性空。何以故？以色、受、想、行、識乃至無上正

等菩提性空，與布施波羅蜜多乃至十八佛不共法，皆無二無二處故。

「慶喜當知！由般若波羅蜜多故，能迴向一切相智，由迴向一切相智

故，能令布施波羅蜜多乃至十八佛不共法得至究竟。是故般若波羅蜜多於前

五種波羅蜜多乃至十八佛不共法為尊為導故，我但廣稱讚般若波羅蜜多。

「慶喜當知！譬如大地以種散中，眾緣和合則得生長，應知大地與種生

長，為所依止，為能建立。如是般若波羅蜜多及所迴向一切相智，與前五種

波羅蜜多乃至十八佛不共法為所依止，為能建立，令得生長故。此般若波羅

蜜多於前五種波羅蜜多乃至十八佛不共法為尊為導故，我但廣稱讚般若波羅

蜜多，非布施等。」

爾時，天帝釋白佛言：「世尊！今者如來、應、正等覺於此般若波羅蜜

多一切功德說猶未盡。所以者何？我從世尊所受般若波羅蜜多功德深廣無量

無邊際，諸善男子、善女人等於此般若波羅蜜多，至心聽聞、受持、讀誦、

精勤修學、如理思惟，廣為有情宣說流布，所獲功德亦無邊際。若有書寫如

是般若波羅蜜多甚深經典種種嚴飾，復以無量上妙花鬘、塗散等香、衣服、

瓔珞、寶幢、幡蓋、諸妙、珍奇、伎樂、燈明而為供養，所獲功德亦無邊

際。

「世尊！若善男子、善女人等於此般若波羅蜜多甚深經典，至心聽聞、

受持、讀誦、精勤修學、如理思惟、書寫、解說、廣令流布，由此因緣世間

便有十善業道，若四靜慮、四無量、四無色定，若布施波羅蜜多乃至般若波

羅蜜多，若內空乃至無性自性空，若四念住廣說乃至十八佛不共法，若預流

果乃至阿羅漢果，若獨覺菩提，若諸菩薩摩訶薩行，若佛無上正等菩提，若

諸世間所有勝事，無不出現。」



44

爾時，佛告天帝釋言：「憍尸迦！我不說此甚深般若波羅蜜多但有如前

所說功德。何以故？憍尸迦！甚深般若波羅蜜多具足無邊勝功德故。憍尸

迦！ 我亦不說於此般若波羅蜜多甚深經典，至心聽聞、受持、讀誦、精勤修

學、如理思惟，廣為有情宣說流布，及能書寫種種嚴飾，復以無量上妙花

鬘、塗散等香、衣服、瓔珞、寶幢、幡蓋、諸妙、珍奇、伎樂、燈明而為供

養，諸善男子、善女人等但有如前所說功德。何以故？憍尸迦！若善男子、

善女人等不離一切智智心，以無所得為方便，於此般若波羅蜜多甚深經典，

至心聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思惟，廣為有情宣說流布，或復書

寫種種嚴飾，復以無量上妙花鬘乃至燈明而為供養，是善男子、善女人等成

就無量殊勝戒蘊、定蘊、慧蘊、解脫蘊、解脫智見蘊。

「憍尸迦！是善男子、善女人等當知如佛。何以故？受持過去、未來、

現在一切如來、應、正等覺無上道故，決定趣向佛菩提故，利益安樂一切有

情無窮盡故，超過聲聞、獨覺地故。憍尸迦！聲聞、獨覺所有戒蘊、定蘊、

慧蘊、解脫蘊、解脫智見蘊，比此善男子、善女人等所有戒蘊、定蘊、慧

蘊、解脫蘊、解脫智見蘊，百分不及一，千分不及一，乃至鄔波尼殺曇分亦

不及一。何以故？憍尸迦！是善男子、善女人等超過一切聲聞、獨覺下劣心

想，於諸聲聞、獨覺乘法終不稱讚，於一切法無所不知，謂能正知無所有

故。

「憍尸迦！若善男子、善女人等不離一切智智心，以無所得為方便，於

此般若波羅蜜多甚深經典，至心聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思惟，

廣為有情宣說流布，或復書寫種種嚴飾，復以無量上妙花鬘乃至燈明而為供

養，我說獲得現在、未來無量無邊功德勝利。」

時，天帝釋即白佛言：「我等諸天常隨衛護是善男子、善女人等，不令

一切人非人等種種惡緣之所惱害。」

爾時，佛告天帝釋言：「憍尸迦！若善男子、善女人等以應一切智智

心，用無所得為方便，於此般若波羅蜜多甚深經典受持、讀誦，時有無量百

千天子為聽法故皆來集會，歡喜踊躍敬受如是甚深般若波羅蜜多。憍尸迦！

若善男子、善女人等以應一切智智心，用無所得為方便，宣說如是甚深般若

波羅蜜多相應之法，時有無量諸天子等皆來集會，以天威力令說法師增益辯



45

才宣暢無盡。憍尸迦！若善男子、善女人等以應一切智智心，用無所得為方

便，宣說如是甚深般若波羅蜜多，時有無量諸天子等，敬重法故皆來集會，

以天威力，令說法師辯才無滯，設有障難不能遮斷。憍尸迦！諸善男子、善

女人等以應一切智智心，用無所得為方便，於此般若波羅蜜多甚深經典，至

心聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思惟，廣為有情宣說流布，或復書寫

眾寶嚴飾，復以種種上妙花鬘乃至燈明而為供養，於現在世當獲無邊功德勝

利，魔及魔軍不能擾惱。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等於四眾中宣說如是甚深般若波羅

蜜多，心無怯怖不為一切論難所伏。何以故？憍尸迦！彼由如是甚深般若波

羅蜜多所加祐故。又此般若波羅蜜多祕密藏中，具廣分別一切法故，所謂善

法、非善法、有記法、無記法、有漏法、無漏法、世間法、出世間法、有為

法、無為法、聲聞法、獨覺法、菩薩法、如來法，諸如是等無量百千差別法

門皆入此攝。又由如是，諸善男子、善女人等善住內空乃至無性自性空 故，

都不見有能論難者，亦不見有所論難者，亦不見有所說般若波羅蜜多。以是

故，憍尸迦！此善男子、善女人等，由是般若波羅蜜多大威神力所護持故，

不為一切異學論難及諸怨敵之所屈伏。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等於此般若波羅蜜多甚深經典，至

心聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思惟、書寫、解說、廣令流布，是善

男子、善女人等心常不驚、不恐、不怖，心不沈沒亦不憂悔。何以故？憍尸

迦！是善男子、善女人等都不見有可驚、可恐、可怖、沈沒、憂悔事故。憍

尸迦！若善男子、善女人輩欲得此等現在無邊功德勝利，當於如是甚深般若

波羅蜜多，至心聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思惟、書寫、解說、廣

令流布、供養恭敬、尊重讚歎無得暫捨。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等以應一切智智心，用無所得為方

便，於此般若波羅蜜多甚深經典，至心聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理

思惟、書寫、解說、廣令流布、供養恭敬、尊重讚歎。是善男子、善女人

等，恒為父母、師長、親友、國王、大臣及諸沙門、婆羅門等之所愛敬，亦

為十方無邊世界一切如來應正等覺、菩薩摩訶薩、獨覺、阿羅漢、不還、一

來、預流果等之所愛念，復為世間諸天、魔、梵、人及非人、阿素洛等之所



46

愛護。是善男子、善女人等成就最勝無斷辯才，於一切時修行布施乃至般若

波羅蜜多，安住內空乃至無性自性空，修行四念住廣說乃至十八佛不共 法，

修行一切三摩地門、陀羅尼門，成熟有情、嚴淨佛土，修行一切智、道相

智、一切相智恒無懈廢。是善男子、善女人等，不為一切外道異論及諸怨敵

之所降伏，而能降伏外道異論及諸怨敵。憍尸迦！若善男子、善女人等，欲

得如是現在、未來無斷無盡功德勝利，應於如是甚深般若波羅蜜多， 以應一

切智智心，用無所得為方便，至心聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思

惟、書寫、解說、廣令流布、供養恭敬、尊重讚歎。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等書寫如是甚深般若波羅蜜多，種

種莊嚴置清淨處，供養恭敬、尊重讚歎。時，此三千大千世界及餘十方無邊

世界，所有四大王眾天乃至廣果天已發無上菩提心者恒來是處，觀禮、讀誦

如是般若波羅蜜多，供養恭敬、尊重讚歎，右繞禮拜合掌而去；所有淨居

天，謂無繁天、無熱天、善現天、善見天、色究竟天亦恒來此，觀禮、讀誦

如是般若波羅蜜多，供養恭敬、尊重讚歎，右繞禮拜合掌而去。時，此三千

大千世界及餘十方無邊世界，有大威德諸龍、藥叉、健達縛、阿素洛、揭路

茶、緊捺落、莫呼洛伽、人非人等亦恒來此，觀禮、讀誦如是般若波羅蜜

多，供養恭敬、尊重讚歎，右繞禮拜合掌而去。

「憍尸迦！是善男子、善女人等應作是念：『今此三千大千世界及餘十

方無邊世界，所有四大王眾天乃至色究竟天，并餘無量有大威德諸龍、藥

叉、健達縛、阿素洛、揭路茶、緊捺落、莫呼洛伽、人非人等常來至此，觀

禮、讀誦我所書寫甚深般若波羅蜜多，供養恭敬、尊重讚歎，右繞禮拜合掌

而去，此我則為已設法施。』作是念已歡喜踊躍，令所獲福倍復增長。

「憍尸迦！是善男子、善女人等，由此三千大千世界及餘十方無邊世

界，所有四大王眾天乃至色究竟天，并餘無量有大威德諸龍、藥叉、健達

縛、阿素洛、揭路荼、緊捺落、莫呼洛伽、人非人等，常來至此隨逐擁護，

不為一切人非人等之所惱害，唯除宿世定惡業因現在應熟，或轉重業現世輕

受。憍尸迦！是善男子、善女人等，由此般若波羅蜜多甚深經典大威神力，

獲如是等現世種種功德勝利，謂諸天等已發無上菩提心者，或依佛法已獲殊

勝利樂事者，敬重法故恒來至此，隨逐擁護增其勢力。何以故？憍尸迦！是



47

善男子、善女人等已發無上正等覺心，恒為救拔諸有情故，恒為成熟諸有情

故，恒為不捨諸有情故，恒為利樂諸有情故。彼諸天等亦復如是，由此因

緣，常來擁護是善男子、善女人等令無惱害。」

大般若波羅蜜多經卷第四百二十九

大般若波羅蜜多經卷第四百三十

三藏法師玄奘奉 詔譯

第二分天來品第三十四之二

爾時，天帝釋白佛言：「世尊！是善男子、善女人等，云何覺知於此三

千大千世界及餘十方無邊世界，所有四大王眾天乃至色究竟天，并餘無量有

大威德諸龍、藥叉、健達縛、阿素洛、揭路茶、緊捺洛、莫呼洛伽、人非人

等來至其所，觀禮、讀誦彼所書寫甚深般若波羅蜜多，供養恭敬、尊重讚

歎，合掌右繞、歡喜護念？」

爾時，佛告天帝釋言：「憍尸迦！是善男子、善女人等，若見如是甚深

般若波羅蜜多所在之處有妙光明，或聞其所異香芬馥若天樂音，當知爾時有

大神力威德熾盛諸天、龍等來至其所，觀禮、讀誦彼所書寫甚深般若波羅蜜

多，供養恭敬、尊重讚歎，合掌右繞、歡喜護念。

「復次，憍尸迦！是善男子、善女人等修純淨行嚴飾其處，至心供養如

是般若波羅蜜多甚深經典，當知爾時有大神力威德熾盛諸天、龍等來至其

所， 觀禮、讀誦彼所書寫甚深般若波羅蜜多，供養恭敬、尊重讚歎，合掌右

繞、歡喜護念。憍尸迦！隨有如是具大神力威德熾盛諸天、龍等來至其處，

此中所有邪神、惡鬼驚怖退散無敢住者。由此因緣，是善男子、善女人等心

便廣大起淨勝解，所修善業倍復增長，諸有所為皆無障礙。以是故，憍尸

迦！若此般若波羅蜜多甚深經典隨所在處，應當周匝除去穢物，掃拭、塗

治、香水散灑，敷設寶座而安措之，燒香、散花、張施幰蓋，寶幢、幡鐸間

飾其中，諸妙、珍奇、衣服、瓔珞、金銀、寶器、伎樂、燈明，種種雜綵莊

嚴其處。若能如是供養般若波羅蜜多，便有無量具大神力威德熾盛諸天、龍



48

等來至其所，觀禮讀誦彼所書寫甚深般若波羅蜜多，供養恭敬、尊重讚歎，

合掌右繞、歡喜護念。

「復次，憍尸迦！是善男子、善女人等，若能如是供養恭敬、尊重讚歎

甚深般若波羅蜜多，決定當得身心無倦、身樂心樂、身輕心輕、身調柔心調

柔、身安隱心安隱，繫想般若波羅蜜多，夜寢息時，無諸惡夢唯得善夢，謂

見如來、應、正等覺身真金色，具三十二大丈夫相，八十隨好圓滿莊嚴， 放

大光明普照一切，聲聞、菩薩前後圍繞，身處眾中。聞佛為說布施、淨戒、

安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多相應之法，復聞為說內空乃至無性自性

空、四念住廣說乃至十八佛不共法相應之法；復聞分別布施、淨戒、安忍、

精進、靜慮、般若波羅蜜多相應之義，復聞分別內空乃至無性自性空、四念

住廣說乃至十八佛不共法相應之義。又於夢中見菩提樹，其量高廣眾寶莊

嚴，有大菩薩趣菩提樹，結跏趺坐降伏魔怨，證得無上正等菩提，轉妙法輪

度無量眾。復見無量百千俱胝那庾多菩薩摩訶薩，論議決擇種種法義，謂應

如是成熟有情、嚴淨佛土，修菩薩行、降伏魔軍，永斷障習、趣證無上正等

菩提。又復夢見十方無量百千俱胝那庾多佛，亦聞其聲，謂某世界某名如

來、應、正等覺，若干百千俱胝那庾多菩薩摩訶薩，若干百千俱胝那庾多聲

聞弟子，恭敬圍繞而為說法。又復夢見十方無量百千俱胝那庾多佛入般涅

槃，彼一一佛般涅槃後，各有施主為供養佛設利羅故，以妙七寶各起無量百

千俱胝那庾多數諸窣堵波，復於一一窣堵波所，各以無量上妙華鬘、塗散等

香、衣服、瓔珞、寶幢、幡蓋、諸妙、珍奇、伎樂、燈明，經無量劫供養恭

敬、尊重讚歎。

「憍尸迦！是善男子、善女人等見如是類諸善夢相，若睡若覺身心安

樂，諸天神等益其精氣，令彼自覺身體輕便。由是因緣，不多貪染飲食、醫

藥、衣服、臥具，於四供養其心輕微，如瑜伽師入勝妙定，由彼定力滋潤身

心，從定出已雖遇美饍而心輕微，此亦如是。何以故？憍尸迦！是善男子、

善女人等，由此三千大千世界及餘十方無邊世界，一切如來應正等覺、聲

聞、菩薩、天、龍、藥叉、健達縛、阿素洛、揭路茶、緊捺洛、莫呼洛伽、

人非人等，具大神力勝威德者慈悲護念，以妙精氣冥注身心，令其志勇體充

盛故。



49

「憍尸迦！若善男子、善女人等，欲得如是所有現在功德勝利，應發一

切智智心，以無所得為方便，於此般若波羅蜜多甚深經典，至心聽聞、受

持、讀誦、精勤修學、如理思惟、書寫、解說、廣令流布。

「憍尸迦！若善男子、善女人等，雖於般若波羅蜜多甚深經典，不能聽

聞、受持、讀誦、精勤修學、如理思惟，廣為有情宣說流布，而但書寫眾寶

嚴飾，復以種種上妙華鬘、塗散等香、衣服、瓔珞、寶幢、幡蓋、諸妙、珍

奇、伎樂、燈明，供養恭敬、尊重讚歎，亦得如前所說種種功德勝利。何以

故？憍尸迦！是善男子、善女人等能廣利樂無量無邊諸有情故。

「復次，憍尸迦！若善男子、善女人等以應一切智智心，用無所得為方

便，於此般若波羅蜜多甚深經典，至心聽聞、受持、讀誦、精勤修學、如理

思惟，廣為有情宣說流布，或復書寫眾寶嚴飾，復以種種上妙華鬘乃至燈明

而為供養，所獲福聚無量無邊。勝餘有情盡其形壽，以無量種上妙飲食、衣

服、臥具、醫藥、資緣，供養恭敬、尊重讚歎十方世界一切如來、應、正等

覺及弟子眾；亦勝十方佛及弟子般涅槃後，有為供養設利羅故，以妙七寶起

窣堵波高廣嚴麗，復以無量天妙花鬘乃至燈明，盡其形壽供養恭敬、尊重讚

歎。何以故？憍尸迦！十方諸佛及弟子眾，皆因如是甚深般若波羅蜜多而出

生故。」

第二分設利羅品第三十五

「復次，憍尸迦！假使充滿此贍部洲佛設利羅以為一分，書寫如是甚深

般若波羅蜜多復為一分，此二分中汝取何者？」

天帝釋言：「世尊！於此二分我意寧取甚深般若波羅蜜多。所以者何？

我於諸佛設利羅所非不信受，非不欣樂供養恭敬、尊重讚歎，然諸佛身及設

利羅，皆因如是甚深般若波羅蜜多而出生故，皆由如是甚深般若波羅蜜多功

德勢力所熏修故，乃為一切世間天、人、阿素洛等，以無量種上妙花鬘乃至

燈明，供養恭敬、尊重讚歎。」

時，舍利子語帝釋言：「憍尸迦！甚深般若波羅蜜多無色、無見、無

對、一相，所謂無相，無相之法既不可取，汝云何取？何以故？憍尸迦！甚

深般若波羅蜜多無取無捨、無增無減、無聚無散、無益無損、無染無淨，不



50

與諸佛法，不與獨覺法，不與阿羅漢法，不與學法，不棄異生法，不與無為

界，不棄有為界，不與內空乃至無性自性空，不與四念住廣說乃至一切相

智，不棄雜染法。」

時，天帝釋便報具壽舍利子言：「如是！如是！誠如所說。大德！若如

實知甚深般若波羅蜜多無取無捨，乃至不與一切相智，不捨雜染，是為真取

甚深般若波羅蜜多，亦真修行甚深般若波羅蜜多。然此般若波羅蜜多不隨二

行，無二相故，如是靜慮乃至布施波羅蜜多亦不隨二行，無二相故。」

爾時，佛讚天帝釋言：「善哉！善哉！如汝所說。甚深般若乃至布施波

羅蜜多皆不隨二行。何以故？憍尸迦！如是六種波羅蜜多皆無二相故。憍尸

迦！諸有欲令甚深般若乃至布施波羅蜜多有二相者，則為欲令法界、真如、

法性、實際、不思議界亦有二相。何以故？憍尸迦！甚深般若乃至布施波羅

蜜多，皆與法界乃至不思議界無二無二處故。」

時，天帝釋復白佛言：「世尊！甚深般若波羅蜜多，世間天、人、阿素

洛等，皆應至誠禮拜右繞，供養恭敬、尊重讚歎。所以者何？一切菩薩摩訶

薩眾皆依般若波羅蜜多，精勤修學證得無上正等菩提。

「世尊！如我坐在三十三天善法殿中天帝座上，為諸天眾宣說正法時，

有無量諸天子等來至我所，供養恭敬、尊重讚歎，右繞禮拜合掌而去。我若

不在彼法座時，諸天子等亦來其處，雖不見我，如我在時恭敬供養，咸言：

『此處是天帝釋為諸天等說法之座，我等皆應如天主在，供養右繞禮拜而

去。』

「世尊！如是般若波羅蜜多，若有書寫、受持、讀誦，廣為有情宣說流

布，當知是處恒有此土并餘十方無邊世界無量無數天、龍、藥叉、健達縛、

阿素洛、揭路茶緊捺洛、莫呼洛伽、人非人等皆來集會，設無說者，敬重法

故，亦於是處供養恭敬、尊重讚歎，禮拜而去。何以故？一切如來應正等覺

及諸菩薩摩訶薩眾、獨覺、聲聞、一切有情所有樂具，皆依般若波羅蜜多而

得有故，佛設利羅亦由般若波羅蜜多功德熏修受供養故。

「世尊！甚深般若波羅蜜多，與諸菩薩摩訶薩行及所證得一切相智，為

因、為緣，為所依止，為能引發。是故我說：假使充滿此贍部洲佛設利羅以

為一分，書寫如是甚深般若波羅蜜多復為一分，此二分中我意寧取如是般若



51

波羅蜜多。

「世尊！我若於此甚深般若波羅蜜多，受持、讀誦，正憶念時，心契法

故，都不見有諸怖畏相。何以故？世尊！甚深般若波羅蜜多無相無狀無言無

說，由此般若波羅蜜多無相無狀無言無說，靜慮、精進、安忍、淨戒、布施

波羅蜜多，廣說乃至一切相智，亦無相無狀無言無說。世尊！若此般若波羅

蜜多有相狀言說，非無相狀言說者，不應如來、應、正等覺達一切法無相無

狀無言無說，證得無上正等菩提，為諸弟子說一切法無相無狀無言無 說。世

尊！由此般若波羅蜜多無相狀言說，非有相狀言說，是故如來、應、正等覺

達一切法無相無狀無言無說，證得無上正等菩提，為諸弟子說一切法無相無

狀無言無說。世尊！是故般若波羅蜜多，堪受天、人、阿素洛等，以無量種

上妙花鬘乃至燈明，供養恭敬、尊重讚歎。

「世尊！若有於此甚深般若波羅蜜多，至心聽聞、受持、讀誦、精勤修

學、如理思惟，廣為有情宣說流布，或復書寫眾寶嚴飾，供養恭敬、尊重讚

歎，決定不復墮於地獄、傍生、鬼界、邊鄙、達絮、蔑戾車中，不墮聲聞及

獨覺地，必趣無上正等菩提，常見諸佛恒聞正法，不離善友，嚴淨佛土、成

熟有情，從一佛國至一佛國供養恭敬、尊重讚歎諸佛世尊及諸菩薩摩訶薩

眾。

「復次，世尊！假使充滿於此三千大千世界佛設利羅以為一分，書寫如

是甚深般若波羅蜜多復為一分，此二分中我意寧取甚深般若波羅蜜多。何以

故？世尊！一切如來、應、正等覺及三千界佛設利羅，皆從般若波羅蜜多而

出生故；又三千界佛設利羅，皆由般若波羅蜜多功德勢力所熏修故，得諸

天、人、阿素洛等供養恭敬、尊重讚歎。由此因緣，諸善男子、善女人等，

供養恭敬、尊重讚歎佛設利羅，決定不墮三惡趣中，常生天、人受諸富 樂，

隨心所願乘三乘法而趣涅槃。

「世尊！若見如來、應、正等覺，若見所寫甚深般若波羅蜜多，此二功

德平等無異。何以故？甚深般若波羅蜜多，與諸如來、應、正等覺，平等無

二無二處故。

「世尊！若有如來、應、正等覺住三示導，為諸有情宣說正法，所謂契

經乃至論議，若善男子、善女人等於此般若波羅蜜多，受持、讀誦、廣為他



52

說，此二功德平等無異。何以故？若彼如來、應、正等覺，若三示導，若所

宣說十二分教，皆依般若波羅蜜多而出生故。

「世尊！若十方界如殑伽沙一切如來、應、正等覺住三示導，為諸有情

宣說正法，所謂契經乃至論議，若善男子、善女人等於此般若波羅蜜多，受

持、讀誦、廣為他說，此二功德平等無異。何以故？若十方界如殑伽沙一切

如來、應、正等覺，若三示導，若所宣說十二分教，皆依般若波羅蜜多而出

生故。

「世尊！若善男子、善女人等，以無量種上妙花鬘乃至燈明，供養恭

敬、尊重讚歎十方世界如殑伽沙一切如來、應、正等覺；有善男子、善女人

等書寫般若波羅蜜多，亦以無量上妙供具，供養恭敬、尊重讚歎，此二功德

平等無異。何以故？彼諸如來、應、正等覺皆依般若波羅蜜多而出生故。

「世尊！若善男子、善女人等於此般若波羅蜜多，至心聽聞、受持、讀

誦、精勤修學、如理思惟，廣為有情宣說流布，彼當來世不墮地獄、傍生、

鬼界，不墮聲聞及獨覺地。何以故？是善男子、善女人等決定當住不退轉

地，遠離一切災橫疾疫苦惱事故。

「世尊！若善男子、善女人等於此般若波羅蜜多，至心聽聞、受持、讀

誦、精勤修學、如理思惟、書寫、解說、廣令流布，以無量種上妙供具，供

養恭敬、尊重讚歎，彼定永絕一切怖畏。如負債人怖畏債主，即便親近奉事

國王，依王勢力得免怖畏。世尊！王喻般若波羅蜜多，彼負債人喻善男子、

善女人等，依恃般若波羅蜜多得離怖畏。

「世尊！譬如有人依附王故，王攝受故，為諸世人供養恭敬、尊重讚

歎；佛設利羅亦復如是，由此般若波羅蜜多所熏修故，為諸天、人、阿素洛

等供養恭敬、尊重讚歎。世尊！王喻般若波羅蜜多，佛設利羅喻依王者。

「世尊！諸佛所得一切相智，亦依般若波羅蜜多而得成就，是故我說假

使充滿此三千界佛設利羅以為一分，書寫如是甚深般若波羅蜜多復為一分，

此二分中我意寧取甚深般若波羅蜜多。何以故？世尊！佛設利羅堅踰金剛具

種種色，及三十二大丈夫相、八十隨好所莊嚴身，如來十力、四無所畏、四

無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法，乃至如來一切相智，皆

由般若波羅蜜多而成辦故。世尊！由此般若波羅蜜多威神力故，布施等五亦



53

得名為波羅蜜多。何以故？世尊！若無般若波羅蜜多，施等不能到彼岸故。

「復次，世尊！若此三千大千世界或餘世界，所有王都、城邑、聚落，

其中若有受持、讀誦、書寫、解說、供養恭敬、尊重讚歎如是般若波羅蜜

多， 是處有情不為一切人非人等之所惱害，唯除決定惡業應受，此中有情漸

次修學三乘正行，隨其所願乃至速證三乘涅槃。世尊！如是般若波羅蜜多於

此三千大千世界作大饒益。

「世尊！如是般若波羅蜜多具大神力，隨所在處則為有佛作諸佛事，所

謂利樂一切有情。世尊！譬如無價大寶神珠，具無量種勝妙威德，隨所住處

有此神珠，人及非人無諸惱害。設有男子或復女人，為鬼所執身心苦惱，若

有持此神珠示之，由珠威力鬼便捨去。諸有熱病或風、或淡、或熱風淡合集

為病，若有繫此神珠著身，如是諸病無不除愈。此珠在暗能作照明，熱時能

涼，寒時能暖，隨地方所有此神珠，時節調和不寒不熱。若地方處有此神

珠，蛇蝎等毒無敢停止。設有男子或復女人，為毒所中楚痛迷悶，若有持此

神珠示之，珠威勢故毒即銷滅。若諸有情身嬰癩疾、惡瘡、腫疱、目眩、瞖

等眼病、耳病、鼻病、舌病、喉病、身病、諸支節病，帶此神珠眾病皆愈。

若諸池沼泉井等中，其水濁穢或將枯涸，以珠投之水便盈滿，香潔澄淨具八

功德；若以青黃赤白紅紫碧綠雜綺種種色衣，裹此神珠投之於水，水隨衣綵

各同其色。如是無價大寶神珠，威德無邊歎不可盡，若置箱篋亦令其器具足

成就無邊威德。設空箱篋由曾置珠，其器仍為眾人愛重。」

爾時，慶喜問帝釋言：「如是神珠為天獨有，人亦有耶？」

天帝釋言：「人中、天上俱有此珠，若在人中形小而重，若在天上形大

而輕。又人中珠相不具足，在天上者其相周圓，天上神珠威德殊勝無量倍數

過人所有。」

時，天帝釋復白佛言：「世尊！甚深般若波羅蜜多亦復如是，為眾德

本，能滅無量惡不善法，隨所在處，令諸有情身心苦惱悉皆除滅，人非人等

不能為害。

「世尊！所說無價大寶神珠，非但喻於甚深般若波羅蜜多，亦喻如來一

切相智，亦喻靜慮波羅蜜多乃至布施波羅蜜多，亦喻內空乃至無性自性空，

亦喻四念住廣說乃至十八佛不共法，亦喻法性、法住、法定、真如、實際、



54

不思議界。何以故？世尊！如是功德皆由般若波羅蜜多大威神力之所引顯，

功德深廣無量無邊。佛設利羅由諸功德所熏修故，佛涅槃後，堪受一切世間

天、人、阿素洛等供養恭敬、尊重讚歎。

「復次，世尊！佛設利羅是極圓滿最勝清淨般若波羅蜜多乃至布施波羅

蜜多，內空乃至無性自性空，四念住廣說乃至十八佛不共法，一切智、道相

智、一切相智，大慈、大悲、大喜、大捨，無忘失法、恒住捨性，永斷煩惱

習氣相續及餘無量無邊佛法所依器故，佛涅槃後，堪受一切世間天、人、阿

素洛等供養恭敬、尊重讚歎。

「世尊！佛設利羅是極圓滿最勝清淨功德珍寶波羅蜜多所依器故，堪受

一切世間天、人、阿素洛等供養恭敬、尊重讚歎。

「世尊！佛設利羅是極圓滿最勝清淨無染無淨、無生無滅、無入無出、

無增無減、無來無去、無動無止、無此無彼波羅蜜多所依器故，佛涅槃後，

堪受一切世間天、人、阿素洛等供養恭敬、尊重讚歎。

「世尊！佛設利羅是極圓滿最勝清淨諸法實性波羅蜜多所依器故，佛涅

槃後，堪受一切世間天、人、阿素洛等供養恭敬、尊重讚歎。

「復次，世尊！置滿三千大千世界佛設利羅。假使充滿十方各如殑伽沙

界佛設利羅以為一分，書寫如是甚深般若波羅蜜多復為一分，此二分中我意

寧取如是般若波羅蜜多。何以故？世尊！一切如來、應、正等覺諸設利羅，

皆因如是甚深般若波羅蜜多而得生故，皆由如是甚深般若波羅蜜多所熏修

故，皆為如是甚深般若波羅蜜多所依器故，堪受一切天、龍、藥叉、健達

縛、阿素洛、揭路茶、緊捺洛、莫呼洛伽、人非人等供養恭敬、尊重讚歎。

「世尊！若善男子、善女人等，供養恭敬、尊重讚歎佛設利羅，天上、

人中受諸富樂無有窮盡。人中所謂剎帝利大族、婆羅門大族、長者大族、居

士大族，天上所謂四大王眾天乃至他化自在天，即由如是殊勝善根至最後身

得盡苦際。

「世尊！若善男子、善女人等於此般若波羅蜜多，至心聽聞、受持、讀

誦、書寫、解說、如理思惟，由此般若波羅蜜多速得圓滿。如是般若波羅蜜

多得圓滿故，復令靜慮波羅蜜多乃至布施波羅蜜多，四念住廣說乃至十八佛

不共法亦得圓滿。由此復能超聲聞地及獨覺地，證入菩薩正性離生，獲得菩



55

薩殊勝神通。乘此神通遊諸佛土，從一佛國至一佛國，供養恭敬諸佛世尊，

成熟有情、嚴淨佛土，發勝思願受種種身；為欲饒益諸有情故，或作轉輪

王，或作餘小王，或作剎帝利，或作婆羅門，或作毘沙門，或作天帝釋，或

作梵王，或作餘類，利益安樂無量有情。是故，世尊！我於諸佛設利羅所非

不信受，非不欣樂供養恭敬、尊重讚歎，然於如是甚深般若波羅蜜多供養恭

敬、尊重讚歎，所獲功德甚多於彼，由此因緣，我意寧取甚深般若波羅蜜

多。

「世尊！若善男子、善女人等供養恭敬、尊重讚歎如是般若波羅蜜多，

則為增長一切佛法，亦為攝受世、出世間富樂自在，如是已為供養恭敬、尊

重讚歎佛設利羅。

「復次，世尊！若有欲得常見十方無量無數無邊世界一切如來、應、正

等覺色身、法身，當於如是甚深般若波羅蜜多，至心聽聞、受持、讀誦、精

勤修學、如理思惟、書寫、解說、廣令流布。彼見十方無量無數無邊世界一

切如來、應、正等覺二種身故，漸修般若波羅蜜多令速圓滿，是時應以法性

修習觀佛隨念。

「世尊！法性有二。一者、有為。二者、無為。此中何謂有為法性？謂

內空智乃至無性自性空智，四念住智乃至八聖道支智，三解脫門智，佛十力

智乃至十八佛不共法智，善、非善法智，有記、無記法智，有漏、無漏法

智，有為、無為法智，世間、出世間法智，雜染、清淨法智，諸如是等無量

門智，皆悉說名有為法性。此中何謂無為法性？謂一切法無生無滅、無住無

異、無染無淨、無增無減、無相無為諸法自性。云何名為諸法自性？謂一切

法無性自性，如是說名無為法性。」

爾時，佛告天帝釋言：「如是！如是！如汝所說。憍尸迦！過去未來現

在諸佛，皆依般若波羅蜜多，已證當證現證無上正等菩提；過去未來現在諸

佛聲聞弟子，皆依般若波羅蜜多，已得當得現得預流、一來、不還、阿羅漢

果；過去未來現在獨覺，皆依般若波羅蜜多，已、當、現證獨覺菩提。何以

故？憍尸迦！如是般若波羅蜜多祕密藏中，廣說三乘相應法故。然此所說，

以無所得為方便故，無性無相為方便故，無生無滅為方便故，無染無淨為方

便故，無造無作為方便故，無入無出為方便故，無增無減為方便故，無取無



56

捨為方便故。如是所說皆由世俗，非勝義故。所以者何？如是般若波羅蜜

多，非此岸、非彼岸，非陸地、非中流，非高、非下，非平等、非不平等，

非有相、非無相，非世間、非出世間，非有漏、非無漏，非有為、非無為，

非善、非非善，非有記、非無記，非過去、非未來、非現在。憍尸迦！如是

般若波羅蜜多，不與佛法，不與菩薩摩訶薩法，不與獨覺法，不與聲聞法，

亦不棄異生法。」

時，天帝釋復白佛言：「世尊！如是般若波羅蜜多，是大波羅蜜多，是

無上波羅蜜多，是無等等波羅蜜多。諸菩薩摩訶薩修行如是波羅蜜多時，雖

知一切有情心行境界差別，而不得我，不得有情，乃至不得知者、見者，不

得色乃至識，不得眼乃至意，不得色乃至法，不得眼識乃至意識，不得眼觸

乃至意觸，不得眼觸為緣所生諸受乃至意觸為緣所生諸受，不得布施波羅蜜

多乃至般若波羅蜜多，不得內空乃至無性自性空，不得四念住廣說乃至十八

佛不共法，不得菩提，不得涅槃，不得諸佛及諸佛法。何以故？世尊！非此

般若波羅蜜多，於一切法依有所得而出現故。所以者何？甚深般若波羅蜜多

都無自性，亦無所有，亦不可得能得、所得及二依處，性相皆空不可得。」

爾時，佛告天帝釋言：「如是！如是！如汝所說。憍尸迦！諸菩薩摩訶

薩長夜修學甚深般若波羅蜜多，尚不得菩提，況得菩薩法！」爾時，天帝釋

白佛言：「世尊！諸菩薩摩訶薩為但行般若波羅蜜多，亦行餘五波羅蜜多

耶？」

佛言：「憍尸迦！諸菩薩摩訶薩以無所得而為方便，具行六種波羅蜜

多。謂諸菩薩摩訶薩修行布施波羅蜜多時，不得布施波羅蜜多，不得施者及

能受者；修行淨戒波羅蜜多時，不得淨戒波羅蜜多，不得持戒及犯戒者；乃

至修行般若波羅蜜多時，不得般若波羅蜜多，不得具妙慧及具惡慧者。

「復次，憍尸迦！諸菩薩摩訶薩甚深般若波羅蜜多為尊為導，修行一切

波羅蜜多令速圓滿。是菩薩摩訶薩行布施時，甚深般若波羅蜜多為尊為導，

所修布施波羅蜜多無所執著速得圓滿；乃至行般若時，甚深般若波羅蜜多為

尊為導，所修般若波羅蜜多無所執著速得圓滿。

「復次，憍尸迦！是菩薩摩訶薩於一切法，以無所得而為方便，修行般

若波羅蜜多故無執著，令所修行速得圓滿；謂於色無所得為方便，乃至於一



57

切相智無所得為方便。憍尸迦！如贍部洲所有諸樹枝條、莖幹、花葉、果

實，雖有種種形色不同，而其蔭影都無差別。如是前五波羅蜜多雖各有異，

而由般若波羅蜜多攝受迴向一切相智，以無所得為方便故，諸差別相都不可

得。」

時，天帝釋復白佛言：「世尊！如是般若波羅蜜多，成就廣大殊勝功

德，成就一切殊勝功德，成就圓滿殊勝功德，成就無量殊勝功德，成就無數

殊勝功德，成就無邊殊勝功德，成就無等殊勝功德。世尊！若善男子、善女

人等書持如是甚深般若波羅蜜多，眾寶嚴飾，以無量種上妙供具供養恭敬、

尊重讚歎，依此經說如理思惟。有善男子、善女人等書寫如是甚深般若波羅

蜜多，施他、受持、廣令流布。此二福聚何者為多？」

佛言：「憍尸迦！我還問汝，當隨意答。若善男子、善女人等從他請得

佛設利羅，盛以寶函置高勝處，復持無量上妙花鬘乃至燈明供養恭敬、尊重

讚歎。有善男子、善女人等從他請得佛設利羅，分施與他如芥子許，令彼敬

受如法安置，復以種種上妙花鬘乃至燈明供養恭敬、尊重讚歎。於意云何？

此二福聚何者為勝？」

天帝釋言：「如我解佛所說義者，此二福聚後者為勝。何以故？以諸如

來、應、正等覺觀有情類，應於諸佛設利羅所供養恭敬而得度者，將涅槃時

以金剛喻三摩地力，碎金剛身令如芥子，復以深廣大悲神力，加持如是佛設

利羅，令於如來般涅槃後，有得一粒如芥子量供養恭敬獲福無邊，於天、人

中受多富樂，乃至最後得盡苦際，故施他者其福為勝。」

爾時，佛讚天帝釋言：「善哉！善哉！如汝所說。憍尸迦！於此般若波

羅蜜多亦復如是，若自受持、施他流布，此二福聚後者為多。何以故？由施

他者能令無量無邊有情得法喜故。

「復次，憍尸迦！若有於此甚深般若波羅蜜多所說義趣，如實為他分別

解說令得正解，所獲福聚復勝施他流布功德多百千倍。

「憍尸迦！敬此法師當如敬佛，亦如似佛尊重大智同梵行者。何以故？

憍尸迦！當知般若波羅蜜多即是諸佛，當知諸佛即是般若波羅蜜多；當知般

若波羅蜜多不異諸佛，當知諸佛不異般若波羅蜜多。所以者何？三世諸佛皆

依般若波羅蜜多精勤修學，證得無上正等菩提；若諸聲聞、獨覺種性修梵行



58

者，亦依般若波羅蜜多精勤修學，得聲聞果、獨覺菩提；菩薩種性補特伽羅

亦依般若波羅蜜多精勤修學，超諸聲聞及獨覺地，證入菩薩正性離生，漸次

修行諸菩薩行，得住菩薩不退轉地。以是故，憍尸迦！若善男子、善女人等

欲得現前供養恭敬、尊重讚歎諸佛世尊，當書如是甚深般若波羅蜜多， 供養

恭敬、尊重讚歎。

「憍尸迦！我觀是義，初成佛時作是思惟：『我依誰住？誰堪受我供養

恭敬？』作是念時，都不見有諸天魔、梵、及餘世間人非人等與我等者，況

當有勝！復自思惟：『我依此法已證無上正等菩提，此法甚深微妙寂靜，我

當還依此法而住，供養恭敬所謂般若波羅蜜多。』

「憍尸迦！我已成佛，尚依般若波羅蜜多供養恭敬，況善男子、善女人

等欲求無上正等菩提，而不依此甚深般若波羅蜜多精勤修學，供養恭敬、尊

重讚歎！何以故？憍尸迦！甚深般若波羅蜜多能生菩薩摩訶薩眾，從此菩薩

摩訶薩眾生諸如來、應、正等覺，依諸如來、應、正等覺，聲聞、獨覺而得

生故。以是故，憍尸迦！若菩薩乘、若獨覺乘、若聲聞乘諸善男子、善女人

等皆於般若波羅蜜多應勤修學，以無量種上妙花鬘乃至燈明供養恭敬、尊重

讚歎。」

大般若波羅蜜多經卷第四百三十



1


	大眾閱藏經典彙編 CBETA2018 版
	佛经安置须知
	读诵佛经须知
	保宁勇禅师示看经警策文
	起诵仪
	请佛发愿
	南无本师释迦牟尼佛南无本师释迦牟尼佛南无本师释迦牟尼佛
	南无香云盖菩萨摩诃萨（三称）


