
1

大眾閱藏經典彙編 CBETA2018版

大般若波羅蜜多經
（六百卷：第 401 卷至第 405 卷）

三藏法師玄奘奉 詔譯



2

佛经安置须知

1. 经典应恭敬放在清净高处以及其他书籍的上面，不可随意

扔放床上、座椅上等不净处。

2. 凡经书等法宝阅毕，可辗转流通，赠送其他道友，不可任

意烧毁或丢弃。

3. 如手捧或装于口袋携带时，不得低于腰部，不可挟腋下。

4. 不得口吹经上灰尘，应以专用净布拭去。

5. 不可在经典所在的地方，有种种污秽行为。

读诵佛经须知

1. 经典乃三世诸佛之师，如来法身舍利，亦当作真佛看，不

可作纸墨等看。礼诵持念，种种修持，皆当以诚敬为主。

2. 不可躺着看经书，以口水沾指翻经页，不可以污手触经。

3. 经书上不可涂写。不得一边散心杂话，一边看经书。

4. 中断不看时，应夹放纸条、书签做记号。不可折页、折角，

或经书面朝下作“人”字形搁置。

保宁勇禅师示看经警策文

夫看经之法后学须知：当净三业。若三业无亏，则百福俱集。三业

者，身、口、意业也。

（一）端身正坐，如对圣容，则身业净也。

（二）口无杂言，断诸嬉笑，则口业净也。

（三）意不散乱，屏息万缘，则意业净也。

内心既寂，外境俱捐。方契悟于真源，庶研穷于法理，可谓水

澄珠莹，云散月明。义海涌于胸襟，智岳凝于耳目。辄莫容易，实

非小缘。心法双忘，自他俱利。若能如是，真报佛恩。



3

起诵仪

请佛发愿

稽首禮諸佛 及法比丘僧 我今為自利 亦利諸有情與諸善

同修 正聞大藏經 傳承三聖學 令正法久住

南无本师释迦牟尼佛南无本
师释迦牟尼佛南无本师释迦
牟尼佛

香赞

（一遍）

炉香乍爇. 法界蒙薰. 诸佛海会悉遥闻. 随处

结祥云.诚意方殷.诸佛现全身.

南无香云盖菩萨摩诃萨（三称）

开经偈

（一遍）

无上甚深微妙法 百千万劫难遭遇我今见

闻得受持 愿解如来真实义

讽诵经时 当愿众生： 顺佛

所说 总持不忘.

（注：此阅藏仪轨可以根据需要自行调整）



4

大般若經第二會
序

沙門玄則撰

觀夫委契中道攄妙軌於無垠，流賞一歸漾玄津於有截，何嘗不首情而

汲悟、即事以排疑。疑繁而誨自廣、悟初而訪逾篤，所以重指鷲阿、

再扣龍眾。慧命相聚則善現居宗，法忍為群則妙祥端首，既而搖區示

警、闢宇開嚴，舌掩大千、身分巨億，光汎慈影而六趣霑和，聲颺法

言而十方動訊，既駭殊觀，方希祕獎。或謂迹高類誕、情昏佇析。故

甞言曰：徇蠡管之察，是病高深；執蟪菌之辰，終欺歲祀。夫以淺定

微術，猶擅五通；小善片言，實應千里。況挻孕群品、彈壓眾靈；萬

期一會，窮冥極遠。是使微塵剎土不動而遊、恒沙諸佛不謀而證，非

般若至賾其孰能致此。是用十空瑩曬、七如朗聽，雖惱趣森橫、寂岸

層逈，莫不同幻蕊之開落，不滅不生；比夢象之妍媸，無染無淨。飈

谷投響則譽毀共銷，月池寖色則物我俱謝，文優理詣，感通悟永。凡

有八十五品、七十八卷，即舊《大品》、《光讚》、《放光》。然

《大品》之於《光讚》，詞倍豐而加美，即明此分之於《大品》，文

益具而彌正，攢輝校寶，豈不盛歟！

大般若波羅蜜多經卷第四百一

三藏法師玄奘奉 詔譯

第二分緣起品第一

如是我聞：

一時，薄伽梵住王舍城鷲峯山中，與大苾芻眾五千人俱，皆阿羅漢，諸

漏已盡無復煩惱，得真自在心善解脫、慧善解脫，如調慧馬亦如大龍，已作

所作已辦所辦，棄諸重擔逮得己利，盡諸有結正知解脫，至心自在第一究

竟，除阿難陀獨居學地得預流果，具壽善現而為上首。復有五百苾芻尼眾皆

阿羅漢，尊者持譽而為上首。復有無量鄔波索迦、鄔波斯迦皆已見諦。復有



5

無量無數菩薩摩訶薩眾，一切皆得諸陀羅尼及三摩地，常居空住，行無相

境，無分別願恒現在前，於諸法性具平等忍，得無礙辯不退神通，言行清高

翹勤匪懈，演暢正法無所希求，應理稱機離諸矯誑，於深法忍到究竟趣， 斷

諸怖畏降伏眾魔，滅一切惑摧諸業障，智慧辯才善巧具足，已無數劫大誓莊

嚴，含笑先言舒顏和視，讚頌美妙辯說無窮，威德尊嚴處眾無畏，氣調閑雅

進趣合儀，巧演如流多劫無盡；善觀諸法皆同幻事、陽焰、夢境、水月、響

聲，亦如空花、鏡像、光影，又等變化及尋香城，知皆無實唯現似 有；心不

下劣無畏泰然，一切法門皆能悟入；有情勝解心行所趣，通達無礙而拔濟

之；成最上忍善知實性，攝受大願無邊佛土；普於十方無數諸佛， 等持正念

常能現前；為度有情歷事諸佛，勸請久住轉正法輪；滅諸隨眠、見趣、纏

垢，遊戲無量百千等持，引發無邊殊勝善法。是諸菩薩摩訶薩眾具如是等無

量功德，其名曰賢護菩薩、寶性菩薩、導師菩薩、仁授菩薩、星授菩薩、常

授菩薩、德藏菩薩、上慧菩薩、寶藏菩薩、勝慧菩薩、增長慧菩薩、不虛見

菩薩、善發趣菩薩、善勇猛菩薩、常精進菩薩、常加行菩薩、不捨軛菩薩、

日藏菩薩、無比慧菩薩、觀自在菩薩、得大勢菩薩、妙吉祥菩薩、金剛慧菩

薩、寶印手菩薩、常舉手菩薩、慈氏菩薩，如是等無量百千俱胝那庾多菩薩

摩訶薩皆法王子，堪紹尊位而為上首。

爾時，世尊於師子座上，自敷尼師壇結跏趺坐，端身正願住對面念，入

等持王妙三摩地，諸三摩地皆攝入此三摩地中，是所流故。

爾時，世尊正知正念，從等持王安庠而起，以淨天眼觀察十方殑伽沙等

諸佛世界，舉身怡悅，從兩足下千輻輪相，各放六十百千俱胝那庾多光。從

足十指，兩趺、兩跟。四踝、兩脛、兩腨、兩膝、兩髀、兩股、腰脇、腹

背、臍中、心上、胸臆德字、兩乳、兩腋、兩肩、兩膊、兩肘、兩臂、兩

腕、兩手、兩掌、十指、項胭、頤頷、頰額、頭頂、兩眉、兩眼、兩耳、兩

鼻、口四牙、四十齒、眉間毫相，一一身分各放六十百千俱胝那庾多光。此

一一光各照三千大千世界，從此展轉遍照十方殑伽沙等諸佛世界，其中有情

遇斯光者，必得無上正等菩提。

爾時，世尊舉身毛孔皆悉熙怡，各出六十百千俱胝那庾多光，是一一光

各照三千大千世界，從此展轉遍照十方殑伽沙等諸佛世界，其中有情遇斯光



6

者，必得無上正等菩提。

爾時，世尊演身常光照此三千大千世界，從此展轉遍照十方殑伽沙等諸

佛世界，其中有情遇斯光者，必得無上正等菩提。

爾時，世尊從其面門出廣長舌相，遍覆三千大千世界，熙怡微笑。復從

舌相流出無量百千俱胝那庾多光，其光雜色，從此雜色一一光中現寶蓮花，

其花千葉皆真金色眾寶莊嚴。如是光、花遍三千界，從此展轉周流十方殑伽

沙等諸佛世界。諸花臺中皆有化佛，結跏趺坐演妙法音，一一法音皆說六種

波羅蜜多相應之法，有情聞者必得無上正等菩提。

爾時，世尊不起于座，復入師子遊戲等持，現神通力，令此三千大千世

界六種變動，謂：動、極動、等極動，踊、極踊、等極踊，震、極震、等極

震，擊、極擊、等極擊，吼、極吼、等極吼，爆、極爆、等極爆。又令此界

東踊西沒、西踊東沒、南踊北沒、北踊南沒、中踊邊沒、邊踊中沒。其地清

淨光澤細軟，生諸有情利益安樂。時，此三千大千世界所有地獄、傍生、鬼

界及餘無暇險惡趣坑，一切有情皆離苦難，從此捨命得生人中及六欲 天，皆

憶宿住，歡喜踊躍同詣佛所，以殷淨心頂禮佛足。從此展轉周遍十方殑伽沙

等諸佛世界，以佛神力六種變動。時，彼世界諸惡趣等一切有情皆離苦難，

從彼捨命得生人中及六欲天，皆憶宿住，歡喜踊躍各於本界同詣佛所頂禮佛

足。

時，此三千大千世界及餘十方殑伽沙等世界有情，盲者能視，聾者能

聽，瘂者能言，狂者得念，亂者得定，貧者得富，露者得衣，飢者得食，渴

者得飲，病者得除愈，醜者得端嚴，形殘者得具足，根缺者得圓滿，迷悶者

得醒悟，疲頓者得安適。時，諸有情等心相向，如父如母、如兄如弟、如姊

如妹、如友如親，離邪語業命修正語業命，離十惡業道、修十善業道，離惡

尋思、修善尋思，離非梵行、修正梵行，好淨棄穢、樂靜捨諠，身意泰然忽

生妙樂，如修行者入第三定。復有勝慧欻爾現前，咸作是思：「布施、調

伏、安忍、勇進、寂靜、諦觀，遠離放逸，修行梵行，於諸有情慈、悲、

喜、捨，不相擾惱，豈不善哉！」

爾時，世尊在師子座，光明殊特威德巍巍，映蔽三千大千世界并餘十方



7

殑伽沙等諸佛國土，蘇迷盧山、輪圍山等及餘一切龍神天宮乃至淨居皆悉不

現；如秋滿月暉映眾星，如夏日輪光奪諸色，如四大寶妙高山王掩蔽諸山喪

其光彩。佛以神力現本色身，令此三千大千世界一切有情皆悉覩見。

時，此三千大千世界無量無數淨居諸天，下至欲界四大王眾天，及餘一

切人、非人等，皆見如來處師子座，威光顯曜如大金山，歡喜踊躍歎未曾

有， 各持種種上妙花鬘、塗散等香、衣服、瓔珞、寶幢、幡蓋、伎樂、諸

珍，及無量種天青蓮花、天赤蓮花、天白蓮花、天香蓮花、天黃蓮花、天紅

蓮花、天金錢樹花及香葉花，并餘無量水陸生花，持詣佛所奉散佛上。以佛

神力，諸花鬘等旋轉上踊合成花臺，量等三千大千世界，垂天花蓋、寶鐸、

珠幡，綺飾紛綸甚可愛樂。時，此佛土微妙莊嚴，猶如西方極樂世界。佛光

暉映三千大千物類，虛空皆同金色，十方各等殑伽河沙諸佛世界亦復如 是。

時，此三千大千佛土，以佛神力，一切天、人各各見佛正坐其前，咸謂如來

獨為說法。

爾時，世尊不起于座，熙怡微笑，從其面門放大光明，遍照三千大千佛

土，并餘十方殑伽沙等諸佛世界。時，此三千大千佛土一切有情，尋佛光明

普見十方殑伽沙等諸佛世界一切如來、應、正等覺，聲聞、菩薩眾會圍繞，

及餘一切有情無情品類差別。時，彼十方殑伽沙等諸佛世界一切有情，尋佛

光明亦見此土釋迦牟尼如來、應、正等覺，聲聞、菩薩眾會圍繞，及餘一切

有情無情品類差別。

爾時，東方盡殑伽沙等世界，最後世界名曰多寶，佛號寶性，現為菩薩

說大般若波羅蜜多。彼有菩薩名曰普光，見此大光、大地變動及佛身相，心

懷猶豫前詣佛所，白言：「世尊！何因何緣而有此瑞？」

時，寶性佛告普光言：「從此西方盡殑伽沙等世界，最後世界名曰堪

忍，佛號釋迦牟尼，將為菩薩說大般若波羅蜜多，彼佛神力故現斯瑞。」普

光聞已，歡喜踊躍白言：「世尊！我今請往堪忍世界，觀禮供養釋迦牟尼佛

及菩薩眾，唯願聽許！」

時，寶性佛告普光言：「善哉！善哉！隨汝意往。」

即以千莖金色蓮花，其花千葉眾寶莊嚴，授與普光而誨之曰：「汝持此



8

花至釋迦牟尼佛所，如我詞曰：『寶性如來致問無量：少病少惱、起居輕

利、氣力調和、安樂住不？世事可忍不？眾生易度不？持此蓮花以寄世尊而

為佛事。』汝至彼界應住正知，勿以慢心觀彼佛土及諸大眾而自毀傷。所以

者何？彼諸菩薩威德難及，悲願熏心，以大因緣而生彼土。」

普光菩薩受花奉勅，與無量百千俱胝那庾多菩薩，及無數百千童男童

女，頂禮佛足右繞奉辭，各持無量上妙供具發引而來，所經東方諸佛世界，

一一佛所供養恭敬、尊重讚歎無空過者。到此佛所頂禮雙足，繞百千匝却住

一面。

普光菩薩前白佛言：「世尊！從此東方盡殑伽沙等世界，最後世界名曰

多寶，佛號寶性，致問世尊無量：少病少惱、起居輕利、氣力調和、安樂住

不？世事可忍不？眾生易度不？持此千莖金色蓮華，以寄世尊而為佛事。」

時，釋迦牟尼佛受此蓮花，還散東方諸佛世界。佛神力故，令此蓮花遍

諸佛土，諸花臺中各有化佛結跏趺坐，為諸菩薩說大般若波羅蜜多，有情聞

者必得無上正等菩提。是時，普光及諸眷屬見此事已，歡喜踊躍歎未曾有，

各隨善根供具多少，供養恭敬、尊重讚歎佛菩薩已，退坐一面。餘東方界皆

亦如是。

爾時，南方盡殑伽沙等世界，最後世界名離一切憂，佛號無憂德，現為

菩薩說大般若波羅蜜多。彼有菩薩名曰離憂，見此大光、大地變動及佛身

相， 心懷猶豫前詣佛所，白言：「世尊！何因何緣而有此瑞？」

時，無憂德佛告離憂言：「從此北方盡殑伽沙等世界，最後世界名曰堪

忍，佛號釋迦牟尼，將為菩薩說大般若波羅蜜多，彼佛神力故現斯瑞。」離

憂聞已，歡喜踊躍白言：「世尊！我今請往堪忍世界，觀禮供養釋迦牟尼佛

及菩薩眾，唯願聽許！」

時，無憂德佛告離憂言：「善哉！善哉！隨汝意往。」

即以千莖金色蓮花，其華千葉眾寶莊嚴，授與離憂而誨之曰：「汝持此

花至釋迦牟尼佛所，如我詞曰：『無憂德佛致問無量：少病少惱、起居輕

利、氣力調和、安樂住不？世事可忍不？眾生易度不？持此蓮花以寄世尊而

為佛事。』汝至彼界應住正知，勿以慢心觀彼佛土及諸大眾而自毀傷。所以



9

者何？彼諸菩薩威德難及，悲願熏心，以大因緣而生彼土。」

離憂菩薩受花奉勅，與無量百千俱胝那庾多菩薩，及無數百千童男童

女，頂禮佛足右繞奉辭，各持無量上妙供具發引而來，所經南方諸佛世界，

一一佛所供養恭敬、尊重讚歎無空過者。到此佛所頂禮雙足，繞百千匝却住

一面。

離憂菩薩前白佛言：「世尊！從此南方盡殑伽沙等世界，最後世界名離

一切憂，佛號無憂德，致問世尊無量：少病少惱、起居輕利、氣力調和、安

樂住不？世事可忍不？眾生易度不？持此千莖金色蓮花，以寄世尊而為佛

事。」

時，釋迦牟尼佛受此蓮花，還散南方諸佛世界。佛神力故，令此蓮花遍

諸佛土，諸花臺中各有化佛結跏趺坐，為諸菩薩說大般若波羅蜜多，有情聞

者必得無上正等菩提。是時，離憂及諸眷屬見此事已，歡喜踊躍歎未曾有，

各隨善根供具多少，供養恭敬、尊重讚歎佛菩薩已，退坐一面。餘南方界皆

亦如是。

爾時，西方盡殑伽沙等世界，最後世界名近寂靜，佛號寶焰，現為菩薩

說大般若波羅蜜多。彼有菩薩名曰行慧，見此大光、大地變動及佛身相，心

懷猶豫前詣佛所白言：「世尊！何因何緣而有此瑞？」

時，寶焰佛告行慧言：「從此東方盡殑伽沙等世界，最後世界名曰堪

忍，佛號釋迦牟尼，將為菩薩說大般若波羅蜜多，彼佛神力故現斯瑞。」行

慧聞已，歡喜踊躍白言：「世尊！我今請往堪忍世界，觀禮供養釋迦牟尼佛

及菩薩眾，唯願聽許！」

時，寶焰佛告行慧言：「善哉！善哉！隨汝意往。」

即以千莖金色蓮花，其花千葉眾寶莊嚴，授與行慧而誨之曰：「汝持此

花至釋迦牟尼佛所，如我詞曰：『寶焰如來致問無量：少病少惱、起居輕

利、氣力調和、安樂住不？世事可忍不？眾生易度不？持此蓮花以寄世尊而

為佛事。』汝至彼界應住正知，勿以慢心觀彼佛土及諸大眾而自毀傷。所以

者何？彼諸菩薩威德難及，悲願熏心，以大因緣而生彼土。」

行慧菩薩受花奉勅，與無量百千俱胝那庾多菩薩，及無數百千童男童



10

女，頂禮佛足右繞奉辭，各持無量上妙供具發引而來，所經西方諸佛世界，

一一佛所供養恭敬、尊重讚歎無空過者。到此佛所頂禮雙足，繞百千匝却住

一面。

行慧菩薩前白佛言：「世尊！從此西方盡殑伽沙等世界，最後世界名近

寂靜，佛號寶焰，致問世尊無量：少病少惱、起居輕利、氣力調和、安樂住

不？世事可忍不？眾生易度不？持此千莖金色蓮花，以寄世尊而為佛事。」

時，釋迦牟尼佛受此蓮花，還散西方諸佛世界。佛神力故，令此蓮花遍

諸佛土，諸花臺中各有化佛結跏趺坐，為諸菩薩說大般若波羅蜜多，有情聞

者必得無上正等菩提。是時，行慧及諸眷屬見此事已，歡喜踊躍歎未曾有，

各隨善根供具多少，供養恭敬、尊重讚歎佛菩薩已，退坐一面。餘西方界皆

亦如是。

爾時，北方盡殑伽沙等世界，最後世界名曰最勝，佛號勝帝，現為菩薩

說大般若波羅蜜多。彼有菩薩名曰勝授，見此大光、大地變動及佛身相，心

懷猶豫前詣佛所白言：「世尊！何因何緣而有此瑞？」

時，勝帝佛告勝授言：「從此南方盡殑伽沙等世界，最後世界名曰堪

忍，佛號釋迦牟尼，將為菩薩說大般若波羅蜜多，彼佛神力故現斯瑞。」勝

授聞已，歡喜踊躍白言：「世尊！我今請往堪忍世界，觀禮供養釋迦牟尼佛

及菩薩眾，唯願聽許！」

時，勝帝佛告勝授言：「善哉！善哉！隨汝意往。」

即以千莖金色蓮花，其花千葉眾寶莊嚴，授與勝授而誨之曰：「汝持此

花至釋迦牟尼佛所，如我詞曰：『勝帝如來致問無量：少病少惱、起居輕

利、氣力調和、安樂住不？世事可忍不？眾生易度不？持此蓮花以寄世尊而

為佛事。』汝至彼界應住正知，勿以慢心觀彼佛土及諸大眾而自毀傷。所以

者何？彼諸菩薩威德難及，悲願熏心，以大因緣而生彼土。」

勝授菩薩受花奉勅，與無量百千俱胝那庾多菩薩，及無數百千童男童

女，頂禮佛足右繞奉辭，各持無量上妙供具發引而來，所經北方諸佛世界，

一一佛所供養恭敬、尊重讚歎無空過者。到此佛所頂禮雙足，繞百千匝却住

一面。



11

勝授菩薩前白佛言：「世尊！從此北方盡殑伽沙等世界，最後世界名曰

最勝，佛號勝帝，致問世尊無量：少病少惱、起居輕利、氣力調和、安樂住

不？世事可忍不？眾生易度不？持此千莖金色蓮花，以寄世尊而為佛事。」

時，釋迦牟尼佛受此蓮花，還散北方諸佛世界。佛神力故，令此蓮花遍

諸佛土，諸花臺中各有化佛結跏趺坐，為諸菩薩說大般若波羅蜜多，有情聞

者必得無上正等菩提。是時，勝授及諸眷屬見此事已，歡喜踊躍歎未曾有，

各隨善根供具多少，供養恭敬、尊重讚歎佛菩薩已，退坐一面。餘北方界皆

亦如是。

爾時，東北方盡殑伽沙等世界，最後世界名定莊嚴，佛號定象勝德，現

為菩薩說大般若波羅蜜多。彼有菩薩名離塵勇猛，見此大光、大地變動及佛

身相，心懷猶豫前詣佛所白言：「世尊！何因何緣而有此瑞？」

時，定象勝德佛告離塵勇猛言：「從此西南方盡殑伽沙等世界，最後世

界名曰堪忍，佛號釋迦牟尼，將為菩薩說大般若波羅蜜多，彼佛神力故現斯

瑞。」

離塵勇猛聞已，歡喜踊躍白言：「世尊！我今請往堪忍世界，觀禮供養

釋迦牟尼佛及菩薩眾，唯願聽許！」時，定象勝德佛告離塵勇猛言：「善

哉！善哉！隨汝意往。」

即以千莖金色蓮花，其花千葉眾寶莊嚴，授離塵勇猛而誨之曰：「汝持

此花至釋迦牟尼佛所，如我詞曰：『定象勝德如來致問無量：少病少惱、起

居輕利、氣力調和、安樂住不？世事可忍不？眾生易度不？持此蓮花以寄世

尊而為佛事。』汝至彼界應住正知，勿以慢心觀彼佛土及諸大眾而自毀傷。

所以者何？彼諸菩薩威德難及，悲願熏心，以大因緣而生彼界。」

離塵勇猛菩薩受花奉勅，與無量百千俱胝那庾多菩薩，及無數百千童男

童女，頂禮佛足右繞奉辭，各持無量上妙供具發引而來，所經東北方諸佛世

界，一一佛所供養恭敬、尊重讚歎無空過者。到此佛所頂禮雙足，繞百千匝

却住一面。

離塵勇猛菩薩前白佛言：「世尊！從此東北方盡殑伽沙等世界，最後世

界名定莊嚴，佛號定象勝德，致問世尊無量：少病少惱、起居輕利、氣力調



12

和、安樂住不？世事可忍不？眾生易度不？持此千莖金色蓮花，以寄世尊而

為佛事。」

時，釋迦牟尼佛受此蓮花，還散東北方諸佛世界。佛神力故，令此蓮花

遍諸佛土，諸花臺中各有化佛結跏趺坐，為諸菩薩說大般若波羅蜜多，有情

聞者必得無上正等菩提。時，離塵勇猛及諸眷屬見此事已，歡喜踊躍歎未曾

有，各隨善根供具多少，供養恭敬、尊重讚歎佛菩薩已，退坐一面。餘東北

方皆亦如是。

爾時，東南方盡殑伽沙等世界，最後世界名妙覺莊嚴甚可愛樂，佛號蓮

花勝德，現為菩薩說大般若波羅蜜多。彼有菩薩名蓮花手，見此大光、大地

變動及佛身相，心懷猶豫前詣佛所白言：「世尊！何因何緣而有此瑞？」

時，蓮花勝德佛告蓮花手言：「從此西北方盡殑伽沙等世界，最後世界

名曰堪忍，佛號釋迦牟尼，將為菩薩說大般若波羅蜜多，彼佛神力故現斯

瑞。」

蓮花手聞已，歡喜踊躍白言：「世尊！我今請往堪忍世界，觀禮供養釋

迦牟尼佛及菩薩眾，唯願聽許！」時，蓮花勝德佛告蓮花手言：「善哉！善

哉！隨汝意往。」

即以千莖金色蓮花，其花千葉眾寶莊嚴，授蓮花手而誨之曰：「汝持此

花至釋迦牟尼佛所，如我詞曰：『蓮花勝德如來致問無量：少病少惱、起居

輕利、氣力調和、安樂住不？世事可忍不？眾生易度不？持此蓮花以寄世尊

而為佛事。』汝至彼界應住正知，勿以慢心觀彼佛土及諸大眾而自毀傷。所

以者何？彼諸菩薩威德難及，悲願熏心，以大因緣而生彼土。」

蓮花手菩薩受花奉勅，與無量百千俱胝那庾多菩薩，及無數百千童男童

女，頂禮佛足右繞奉辭，各持無量上妙供具發引而來，所經東南方諸佛世

界， 一一佛所供養恭敬、尊重讚歎無空過者。到此佛所頂禮雙足，繞百千匝

却住一面。

蓮花手菩薩前白佛言：「世尊！從此東南方盡殑伽沙等世界，最後世界

名妙覺莊嚴甚可愛樂，佛號蓮花勝德，致問世尊無量：少病少惱、起居輕

利、氣力調和、安樂住不？世事可忍不？眾生易度不？持此千莖金色蓮花，



13

以寄世尊而為佛事。」

時，釋迦牟尼佛受此蓮花，還散東南方諸佛世界。佛神力故，令此蓮花

遍諸佛土，諸花臺中各有化佛結跏趺坐，為諸菩薩說大般若波羅蜜多，有情

聞者必得無上正等菩提。時，蓮花手及諸眷屬見此事已，歡喜踊躍歎未曾

有，各隨善根供具多少，供養恭敬、尊重讚歎佛菩薩已，退坐一面。餘東南

方皆亦如是。

爾時，西南方盡殑伽沙等世界，最後世界名離塵聚，佛號日輪遍照勝

德，現為菩薩說大般若波羅蜜多。彼有菩薩名日光明，見此大光、大地變動

及佛身相，心懷猶豫前詣佛所白言：「世尊！何因何緣而有此瑞？」

時，日輪遍照勝德佛告日光明菩薩言：「從此東北方盡殑伽沙等世界，

最後世界名曰堪忍，佛號釋迦牟尼，將為菩薩說大般若波羅蜜多，彼佛神力

故現斯瑞。」

日光明聞已，歡喜踊躍白言：「世尊！我今請往堪忍世界，觀禮供養釋

迦牟尼佛及菩薩眾，唯願聽許！」時，日輪遍照勝德佛告日光明言：「善

哉！善哉！隨汝意往。」

即以千莖金色蓮花，其花千葉眾寶莊嚴，授日光明而誨之曰：「汝持此

花至釋迦牟尼佛所，如我詞曰：『日輪遍照勝德如來致問無量：少病少惱、

起居輕利、氣力調和、安樂住不？世事可忍不？眾生易度不？持此蓮花以寄

世尊而為佛事。』汝至彼界應住正知，勿以慢心觀彼佛土及諸大眾而自毀

傷。所以者何？彼諸菩薩威德難及，悲願熏心，以大因緣而生彼土。」

日光明菩薩受花奉勅，與無量百千俱胝那庾多菩薩，及無數百千童男童

女，頂禮佛足右繞奉辭，各持無量上妙供具發引而來，所經西南方諸佛世

界， 一一佛所供養恭敬、尊重讚歎無空過者。到此佛所頂禮雙足，繞百千匝

却住一面。

日光明菩薩前白佛言：「世尊！從此西南方盡殑伽沙等世界，最後世界

名離塵聚，佛號日輪遍照勝德，致問世尊無量：少病少惱、起居輕利、氣力

調和、安樂住不？世事可忍不？眾生易度不？持此千莖金色蓮花，以寄世尊

而為佛事。」



14

時，釋迦牟尼佛受此蓮花，還散西南方諸佛世界。佛神力故，令此蓮花

遍諸佛土，諸花臺中各有化佛結跏趺坐，為諸菩薩說大般若波羅蜜多，有情

聞者必得無上正等菩提。時，日光明及諸眷屬見此事已，歡喜踊躍歎未曾

有，各隨善根供具多少，供養恭敬、尊重讚歎佛菩薩已，退坐一面。餘西南

方皆亦如是。

爾時，西北方盡殑伽沙等世界，最後世界名真自在，佛號一寶蓋勝，現

為菩薩說大般若波羅蜜多。彼有菩薩名曰寶勝，見此大光、大地變動及佛身

相，心懷猶豫前詣佛所白言：「世尊！何因何緣而有此瑞？」

時，一寶蓋勝佛告寶勝言：「從此東南方盡殑伽沙等世界，最後世界名

曰堪忍，佛號釋迦牟尼，將為菩薩說大般若波羅蜜多，彼佛神力故現斯

瑞。」寶勝聞已，歡喜踊躍白言：「世尊！我今請往堪忍世界，觀禮供養釋

迦牟尼佛及菩薩眾，唯願聽許！」

時，一寶蓋勝佛告寶勝言：「善哉！善哉！隨汝意往。」

即以千莖金色蓮花，其花千葉眾寶莊嚴，授與寶勝而誨之曰：「汝持此

花至釋迦牟尼佛所，如我詞曰：『一寶蓋勝如來致問無量：少病少惱、起居

輕利、氣力調和、安樂住不？世事可忍不？眾生易度不？持此蓮花以寄世尊

而為佛事。』汝至彼界應住正知，勿以慢心觀彼佛土及諸大眾而自毀傷。所

以者何？彼諸菩薩威德難及，悲願熏心，以大因緣而生彼土。」

寶勝菩薩受花奉勅，與無量百千俱胝那庾多菩薩，及無數百千童男童

女，頂禮佛足右繞奉辭，各持無量上妙供具發引而來，所經西北方諸佛世

界，一一佛所供養恭敬、尊重讚歎無空過者。到此佛所頂禮雙足，繞百千匝

却住一面。

寶勝菩薩前白佛言：「世尊！從此西北方盡殑伽沙等世界，最後世界名

真自在，佛號一寶蓋勝，致問世尊無量：少病少惱、起居輕利、氣力調和、

安樂住不？世事可忍不？眾生易度不？持此千莖金色蓮花，以寄世尊而為佛

事。」

時，釋迦牟尼佛受此蓮花，還散西北方諸佛世界。佛神力故，令此蓮花

遍諸佛土，諸花臺中各有化佛結跏趺坐，為諸菩薩說大般若波羅蜜多，有情



15

聞者必得無上正等菩提。是時，寶勝及諸眷屬見此事已，歡喜踊躍歎未曾

有，各隨善根供具多少，供養恭敬、尊重讚歎佛菩薩已，退坐一面。餘西北

方皆亦如是。

爾時，下方盡殑伽沙等世界，最後世界名曰蓮花，佛號蓮華德，現為菩

薩說大般若波羅蜜多。彼有菩薩名蓮花勝，見此大光、大地變動及佛身相，

心懷猶豫前詣佛所白言：「世尊！何因何緣而有此瑞？」

時，蓮花德佛告蓮花勝言：「從此上方盡殑伽沙等世界，最後世界名曰

堪忍，佛號釋迦牟尼，將為菩薩說大般若波羅蜜多，彼佛神力故現斯瑞。」

蓮花勝聞已，歡喜踊躍白言：「世尊！我今請往堪忍世界，觀禮供養釋迦牟

尼佛及菩薩眾，唯願聽許！」

時，蓮花德佛告蓮花勝言：「善哉！善哉！隨汝意往。」

即以千莖金色蓮花，其花千葉眾寶莊嚴，授蓮花勝而誨之曰：「汝持此

花至釋迦牟尼佛所，如我詞曰：『蓮花德如來致問無量：少病少惱、起居輕

利、氣力調和、安樂住不？世事可忍不？眾生易度不？持此蓮花以寄世尊而

為佛事。』汝至彼界應住正知，勿以慢心觀彼佛土及諸大眾而自毀傷。所以

者何？彼諸菩薩威德難及，悲願熏心，以大因緣而生彼土。」

蓮花勝菩薩受花奉勅，與無量百千俱胝那庾多菩薩，及無數百千童男童

女，頂禮佛足右繞奉辭，各持無量上妙供具發引而來，所經下方諸佛世界，

一一佛所供養恭敬、尊重讚歎無空過者。到此佛所頂禮雙足，繞百千匝却住

一面。

蓮花勝菩薩前白佛言：「世尊！從此下方盡殑伽沙等世界，最後世界名

曰蓮花，佛號蓮花德，致問世尊無量：少病少惱、起居輕利、氣力調和、安

樂住不？世事可忍不？眾生易度不？持此千莖金色蓮花，以寄世尊而為佛

事。」

時，釋迦牟尼佛受此蓮花，還散下方諸佛世界。佛神力故，令此蓮花遍

諸佛土，諸花臺中各有化佛結跏趺坐，為諸菩薩說大般若波羅蜜多，有情聞

者必得無上正等菩提。時，蓮花勝及諸眷屬見此事已，歡喜踊躍歎未曾有，

各隨善根供具多少，供養恭敬、尊重讚歎佛菩薩已，退坐一面。餘下方界皆



16

亦如是。

爾時，上方盡殑伽沙等世界，最後世界名曰歡喜，佛號喜德，現為菩薩

說大般若波羅蜜多。彼有菩薩名曰喜授，見此大光、大地變動及佛身相，心

懷猶豫前詣佛所白言：「世尊！何因何緣而有此瑞？」

時，喜德佛告喜授言：「從此下方盡殑伽沙等世界，最後世界名曰堪

忍，佛號釋迦牟尼，將為菩薩說大般若波羅蜜多，彼佛神力故現斯瑞。」喜

授聞已，歡喜踊躍白言：「世尊！我今請往堪忍世界，觀禮供養釋迦牟尼佛

及菩薩眾，唯願聽許！」

時，喜德佛告喜授言：「善哉！善哉！隨汝意往。」

即以千莖金色蓮花，其花千葉眾寶莊嚴，授與喜授而誨之曰：「汝持此

花至釋迦牟尼佛所，如我詞曰：『喜德如來致問無量：少病少惱、起居輕

利、氣力調和、安樂住不？世事可忍不？眾生易度不？持此蓮花以寄世尊而

為佛事。』汝至彼界應住正知，勿以慢心觀彼佛土及諸大眾而自毀傷。所以

者何？彼諸菩薩威德難及，悲願熏心，以大因緣而生彼土。」

喜授菩薩受花奉勅，與無量百千俱胝那庾多菩薩，及無數百千童男童

女，頂禮佛足右繞奉辭，各持無量上妙供具發引而來，所經上方諸佛世界，

一一佛所供養恭敬、尊重讚歎無空過者。到此佛所頂禮雙足，繞百千匝却住

一面。

喜授菩薩前白佛言：「世尊！從此上方盡殑伽沙等世界，最後世界名曰

歡喜，佛號喜德，致問世尊無量：少病少惱、起居輕利、氣力調和、安樂住

不？世事可忍不？眾生易度不？持此千莖金色蓮花，以寄世尊而為佛事。」

時，釋迦牟尼佛受此蓮華，還散上方諸佛世界。佛神力故，令此蓮花遍

諸佛土，諸花臺中皆有化佛結跏趺坐，為諸菩薩說大般若波羅蜜多，有情聞

者必得無上正等菩提。是時，喜授及諸眷屬見此事已，歡喜踊躍歎未曾有，

各隨善根供具多少，供養恭敬、尊重讚歎佛菩薩已，退坐一面。餘上方界皆

亦如是。

爾時，於此三千大千堪忍世界眾寶充滿，諸妙香花遍布其地，寶幢、幡

蓋處處行列，花樹、果樹、香樹、鬘樹、衣樹、寶樹、諸雜飾樹周遍莊嚴甚



17

可愛樂，如眾蓮花世界普花如來淨土，曼殊室利童子、善住慧菩薩及餘無量

大威德菩薩摩訶薩本所居土。

大般若波羅蜜多經卷第四百一

大般若波羅蜜多經卷第四百二

三藏法師玄奘奉 詔譯

第二分歡喜品第二

爾時，世尊知諸世界諸有緣眾一切來集諸天、魔、梵、若諸沙門、若婆

羅門、若健達縛、若阿素洛、若諸龍神、人非人等、若諸菩薩摩訶薩眾住最

後身紹尊位者皆來集會，便告具壽舍利子言：「若菩薩摩訶薩欲於一切法等

覺一切相，當學般若波羅蜜多。」

時，舍利子歡喜踊躍即從座起，頂禮雙足偏覆左肩，右膝著地合掌恭

敬，而白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩欲於一切法等覺一切相，當學般若

波羅蜜多？」

佛告具壽舍利子言：「諸菩薩摩訶薩應以無住而為方便，安住般若波羅

蜜多，所住、能住不可得故；應以無捨而為方便，圓滿布施波羅蜜多，施

者、受者及所施物不可得故；應以無護而為方便，圓滿淨戒波羅蜜多，犯、

無犯相不可得故；應以無取而為方便，圓滿安忍波羅蜜多，動、不動相不可

得故；應以無勤而為方便，圓滿精進波羅蜜多，身心勤、怠不可得故；應以

無思而為方便，圓滿靜慮波羅蜜多，有味、無味不可得故；應以無著而為方

便，圓滿般若波羅蜜多，諸法性、相不可得故。

「復次，舍利子！諸菩薩摩訶薩安住般若波羅蜜多，以無所得而為方

便，應修習四念住、四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支，

是三十七菩提分法不可得故；以無所得而為方便，應修習空三摩地、無相三

摩地、無願三摩地，是三等持不可得故；以無所得而為方便，應修習四靜

慮、四無量、四無色定，靜慮、無量及無色定不可得故；以無所得而為方

便，應修習八解脫、八勝處、九次第定、十遍處，解脫、勝處、等至、遍處



18

不可得故；以無所得而為方便，應修習九想，謂膖脹想、膿爛想、異赤想、

青瘀想、啄噉想、離散想、骸骨想、焚燒想、滅壞想，如是諸想不可得故；

以無所得而為方便，應修習十隨念，謂佛隨念、法隨念、僧隨念、戒隨念、

捨隨念、天隨念、入出息隨念、厭隨念、死隨念、身隨念，是諸隨念不可得

故；以無所得而為方便，應修習十想，謂無常想、苦想、無我想、不淨想、

死想、一切世間不可樂想、厭食想、斷想、離想、滅想，如是諸想不可得

故；以無所得而為方便，應修習十一智，謂苦智、集智、滅智、道智、盡

智、無生智、法智、類智、世俗智、他心智、如說智，如是諸智不可得故；

以無所得而為方便，應修習有尋有伺三摩地、無尋唯伺三摩地、無尋無伺三

摩地，三三摩地不可得故；以無所得而為方便，應修習未知當知根、已知

根、具知根，三無漏根不可得故；以無所得而為方便，應修習不淨處觀、遍

滿處觀、一切智智、奢摩他、毘鉢舍那、四攝事、四勝住、三明、五眼、六

神通、六波羅蜜多、七聖財、八大士覺、九有情居智、陀羅尼門、三摩地

門、十地、十行、十忍、二十增上意樂、如來十力、四無所畏、四無礙 解、

十八佛不共法、三十二大士相、八十隨好、無忘失法、恒住捨性、一切智、

道相智、一切相智、一切相微妙智、大慈、大悲、大喜、大捨，及餘無量無

邊佛法，如是諸法不可得故。

「復次，舍利子！若菩薩摩訶薩欲疾證得一切智智，當學般若波羅蜜

多；欲疾圓滿一切智、道相智、一切相智，當學般若波羅蜜多；欲疾圓滿一

切有情心行相智、一切相微妙智，當學般若波羅蜜多；欲拔一切煩惱習氣，

當學般若波羅蜜多；欲入菩薩正性離生，當學般若波羅蜜多；欲超聲聞及獨

覺地，當學般若波羅蜜多；欲住菩薩不退轉地，當學般若波羅蜜多；欲得六

種殊勝神通，當學般若波羅蜜多；欲知一切有情心行所趣差別，當學般若波

羅蜜多；欲勝一切聲聞、獨覺智慧作用，當學般若波羅蜜多；欲得一切陀羅

尼門、三摩地門，當學般若波羅蜜多；欲以一念隨喜之心，超過一切聲 聞、

獨覺所有布施，當學般若波羅蜜多；欲以一念隨喜之心，超過一切聲聞、獨

覺所有淨戒，當學般若波羅蜜多；欲以一念隨喜之心，超過一切聲 聞、獨覺

定、慧、解脫、解脫智見，當學般若波羅蜜多；欲以一念隨喜之心，超過一

切聲聞、獨覺靜慮、解脫、等持、等至及餘善法，當學般若波羅蜜多；欲以



19

一念所修善法，超過一切異生、聲聞、獨覺善法，當學般若波羅蜜多；欲行

少分布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若，為諸有情方便善巧，迴向無上

正等菩提，便得無量無邊功德，當學般若波羅蜜多。

「復次，舍利子！若菩薩摩訶薩欲令所行布施、淨戒、安忍、精進、靜

慮、般若波羅蜜多，離諸障礙速得圓滿，當學般若波羅蜜多；欲得生生常見

諸佛，恒聞正法得佛覺悟，蒙佛憶念教誡教授，當學般若波羅蜜多；欲得佛

身具三十二大丈夫相，八十隨好圓滿莊嚴，當學般若波羅蜜多；欲得生生常

憶宿住，終不忘失大菩提心，遠離惡友親近善友，恒修菩薩摩訶薩行，當學

般若波羅蜜多；欲得生生具大威力，摧眾魔怨伏諸外道，當學般若波羅蜜

多；欲得生生遠離一切煩惱業障，通達諸法心無罣礙，當學般若波羅蜜多；

欲得生生善心、善願、善行相續常無懈廢，當學般若波羅蜜多；欲生佛家入

童真地，常不遠離諸佛菩薩，當學般若波羅蜜多；欲得生生具諸相好端嚴如

佛，一切有情見者歡喜，發起無上正等覺心，速能成辦佛地功德，當學般若

波羅蜜多；欲以種種勝善根力，隨意能引上妙供具，供養恭敬、尊重讚歎一

切如來、應、正等覺，令諸善根速得圓滿，當學般若波羅蜜多；欲滿一切有

情所求飲食、衣服、床榻、臥具、病緣醫藥、種種花香、燈明、車乘、園

林、舍宅、財穀、珍寶、嚴具、伎樂及餘種種上妙樂具，當學般若波羅蜜

多。

「復次，舍利子！若菩薩摩訶薩欲善安立盡虛空界、法界、世界一切有

情，皆令安住布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多，當學般若波

羅蜜多；欲得發起一念善心所獲功德，乃至無上正等菩提亦不窮盡，當學般

若波羅蜜多；欲得十方諸佛世界一切如來、應、正等覺及諸菩薩共所稱讚，

當學般若波羅蜜多；欲一發心即能遍至十方各如殑伽沙界，供養諸佛利樂有

情，當學般若波羅蜜多；欲一發聲即能遍滿十方各如殑伽沙界，讚歎諸佛教

誨有情，當學般若波羅蜜多；欲一念頃安立十方殑伽沙等諸佛世界一切有

情，皆令習學十善業道，受三歸依護持禁戒，修四靜慮及四無量、四無色

定，獲五神通，當學般若波羅蜜多；欲一念頃安立十方殑伽沙等諸佛世界一

切有情，令住大乘修菩薩行不毀餘乘，當學般若波羅蜜多；欲紹佛種令不斷

絕，護菩薩家令不退轉，嚴淨佛土令速成辦，當學般若波羅蜜多。



20

「復次，舍利子！若菩薩摩訶薩欲安住內空、外空、內外空、空空、大

空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性

空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性

空，當學般若波羅蜜多。若菩薩摩訶薩欲安住一切法真如、法界、法性、不

虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議

界，當學般若波羅蜜多。若菩薩摩訶薩欲覺知一切法盡所有性、如所有性無

顛倒無分別，當學般若波羅蜜多。若菩薩摩訶薩欲覺知一切法因緣、等無間

緣、所緣緣、增上緣性無所有不可得，當學般若波羅蜜多。若菩薩摩訶薩欲

覺知一切法如幻、如夢、如響、如像、如光影、如陽焰、如空花、如尋香

城、如變化事，唯心所現性相皆空，當學般若波羅蜜多。若菩薩摩訶薩欲知

十方殑伽沙等三千大千世界大地、虛空、諸山、大海、江河、池沼、澗谷、

陂湖、地、水、火、風諸極微量，當學般若波羅蜜多。若菩薩摩訶薩欲析一

毛以為百分，取一分毛盡舉三千大千世界大海、江河、池沼、澗谷、陂湖中

水，棄置他方無邊世界，而不損害其中有情，當學般若波羅蜜多。若菩薩摩

訶薩見火劫起，遍燒三千大千世界天地洞然，欲以一氣吹令頓滅，當學般若

波羅蜜多。若菩薩摩訶薩見風劫起，三千世界所依風輪飄擊上涌，將吹三千

大千世界蘇迷盧山、輪圍山等諸所有物碎如穅[禾*會]，欲以一指障彼風力令

息不起，當學般若波羅蜜多。若菩薩摩訶薩欲於三千大千世界一結跏坐充滿

虛空，當學般若波羅蜜多。若菩薩摩訶薩欲以一毛羂取三千大千世界妙高山

王、輪圍山等諸所有物，擲過他方無量無數無邊世界，而不損害其中有情，

當學般若波羅蜜多。若菩薩摩訶薩欲以一食、一花、一香、一幢蓋等，供養

恭敬、尊重讚歎十方各如殑伽沙界一切如來、應、正等覺及弟子眾無不充

足，當學般若波羅蜜多。若菩薩摩訶薩欲等安立十方各如殑伽沙界諸有情

類，令住戒蘊、定蘊、慧蘊、解脫蘊、解脫智見蘊，或住預流、一來、不

還、阿羅漢果、獨覺菩提，乃至或令入無餘依般涅槃界，當學般若波羅蜜

多。

「復次，舍利子！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，能如實知如是布施

得大果報，謂如實知如是布施得生剎帝利大族，或生婆羅門大族，或生長者

大族，或生居士大族；如是布施得生四大王眾天，或生三十三天，或生夜摩



21

天，或生覩史多天，或生樂變化天，或生他化自在天；依此布施得初靜慮，

或第二靜慮，或第三靜慮，或第四靜慮；依此布施得空無邊處定，或識無邊

處定，或無所有處定，或非想非非想處定；依此布施起四念住乃至八聖道

支，得預流果、或一來果、或不還果、或阿羅漢果、或獨覺菩提，或得無上

正等菩提。能如實知如是淨戒、安忍、精進、靜慮、般若，得大果報亦復如

是。若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，能如實知如是布施方便善巧能滿布施

波羅蜜多，如是布施方便善巧能滿淨戒波羅蜜多，如是布施方便善巧能滿安

忍波羅蜜多，如是布施方便善巧能滿精進波羅蜜多，如是布施方便善巧能滿

靜慮波羅蜜多，如是布施方便善巧能滿般若波羅蜜多，如是淨戒、安忍、精

進、靜慮、般若方便善巧皆能圓滿六波羅蜜多。」

時，舍利子白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，能如

實知如是布施方便善巧能滿布施乃至般若波羅蜜多，如是淨戒乃至般若方便

善巧能滿淨戒乃至靜慮波羅蜜多？」

佛言：「舍利子！以無所得為方便故，謂菩薩摩訶薩行布施時，了達一

切施者、受者、所施物相不可得故，能滿布施波羅蜜多；犯、無犯相不可得

故，能滿淨戒波羅蜜多；動、不動相不可得故，能滿安忍波羅蜜多；身心

勤、怠不可得故，能滿精進波羅蜜多；有亂、無亂不可得故，能滿靜慮波羅

蜜多；諸法性、相不可得故，能滿般若波羅蜜多。是為菩薩摩訶薩行布施

時，方便善巧能滿六種波羅蜜多。如是菩薩摩訶薩行淨戒時，方便善巧能滿

六種波羅蜜多，乃至行般若時，方便善巧能滿六種波羅蜜多。

「復次，舍利子！若菩薩摩訶薩欲得過去、未來、現在諸佛功德，當學

般若波羅蜜多。若菩薩摩訶薩欲到一切有為無為法之彼岸，當學般若波羅蜜

多。若菩薩摩訶薩欲達過去、未來、現在諸法真如、法界、法性、無生、實

際，當學般若波羅蜜多。若菩薩摩訶薩欲窮過去、未來、現在生不生際， 當

學般若波羅蜜多。若菩薩摩訶薩欲與一切聲聞、獨覺而為導首，當學般若波

羅蜜多。若菩薩摩訶薩欲與一切如來為親侍者，當學般若波羅蜜多。若菩薩

摩訶薩欲與一切如來為內眷屬，當學般若波羅蜜多。若菩薩摩訶薩欲得大眷

屬，當學般若波羅蜜多。若菩薩摩訶薩欲得菩薩常為眷屬，當學般若波羅蜜

多。若菩薩摩訶薩欲消一切施主供養，當學般若波羅蜜多。若菩薩摩訶薩欲



22

摧伏慳貪心，不起犯戒心，除去恚怒心，棄捨懈怠心，靜息散亂 心，遠離惡

慧心，當學般若波羅蜜多。若菩薩摩訶薩欲安立一切有情於施性福業事、戒

性福業事、修性福業事、供侍福業事、有依福業事，當學般若波羅蜜多。若

菩薩摩訶薩欲得五眼，所謂肉眼、天眼、慧眼、法眼、佛眼，當學般若波羅

蜜多。若菩薩摩訶薩欲以天眼，盡見十方殑伽沙等世界諸 佛，當學般若波羅

蜜多。若菩薩摩訶薩欲以天耳，盡聞十方殑伽沙等世界諸佛所說法要，當學

般若波羅蜜多。若菩薩摩訶薩欲如實知十方各如殑伽沙界一切諸佛心、心所

法，當學般若波羅蜜多。若菩薩摩訶薩欲得普聞十方世界諸佛說法，乃至無

上正等菩提而不斷絕，當學般若波羅蜜多。若菩薩摩訶薩欲見過去、未來、

現在十方一切諸佛國土，當學般若波羅蜜多。若菩薩摩訶薩欲於過去、未

來、現在十方諸佛所說契經、應頌、授記、諷頌、自說、因緣、本事、本

生、方廣、希法、譬喻、論議，諸聲聞等所未曾聞，皆能受持究竟通利，當

學般若波羅蜜多。若菩薩摩訶薩欲於過去、未來、現在十方諸佛所說法門，

既自受持究竟通利，復能為他如實廣說，當學般若波羅蜜多。若菩薩摩訶薩

欲於過去、未來、現在十方諸佛所說法門自如實 行，復能勸他如實修行，當

學般若波羅蜜多。若菩薩摩訶薩欲於十方殑伽沙等幽闇世界，或世界中間日

月所不照處為作光明，當學般若波羅蜜多。若菩薩摩訶薩欲於十方殑伽沙等

無量世界，其中有情成就邪見，不聞佛名、法名、僧名，而能開化令起正見

聞三寶名，當學般若波羅蜜多。若菩薩摩訶薩欲令十方殑伽沙等世界有情，

以己威力，盲者能視，聾者能聽，瘂者能言，狂者得念，亂者得定，貧者得

富，露者得衣，飢者得食，渴者得飲，病者得除愈，醜者得端嚴，形殘者得

具足，根缺者得圓滿，迷悶者得醒悟，疲頓者得安泰，一切有情等心相向，

如父如母、如兄如弟、如姊如妹、如友如親，當學般若波羅蜜多。若菩薩摩

訶薩欲令十方殑伽沙等世界有情，以己威力，在惡趣者皆生善趣，當學般若

波羅蜜多。若菩薩摩訶薩欲令十方殑伽沙等世界有情，以己威力，習惡業者

皆修善業，當學般若波羅蜜多。若菩薩摩訶薩欲令十方殑伽沙等世界有情，

以己威力，諸犯戒者皆住戒蘊，未得定者皆住定蘊，有惡慧者皆住慧蘊，無

解脫者皆住解脫蘊，無解脫智見者皆住解脫智見蘊，未見諦者得預流果、若

一來果、若不還果、若阿羅漢 果、若獨覺菩提，若得無上正等菩提，當學般



23

若波羅蜜多。若菩薩摩訶薩欲學諸佛殊勝威儀，令諸有情觀之無厭，息一切

惡生一切善，當學般若波羅蜜多。

「復次，舍利子！菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，作是思惟：『我何

時得如象王視容止肅然為眾說法？』欲成斯事當學般若波羅蜜多。

「菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，作是思惟：『我何時得身、語、意

業隨智慧行皆悉清淨？』欲成斯事當學般若波羅蜜多。

「菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，作是思惟：『我何時得足不履地，

如四指量自在而行？』欲成斯事當學般若波羅蜜多。

「菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，作是思惟：『我何時得無量百千俱

胝那庾多四大王眾天乃至色究竟天，供養恭敬、尊重讚歎，導從圍繞詣菩提

樹？』欲成斯事當學般若波羅蜜多。

「菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，作是思惟：『我何時得無量百千俱

胝那庾多四大王眾天乃至色究竟天，於菩提樹下以天衣為座？』欲成斯事當

學般若波羅蜜多。

「菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，作是思惟：『我何時得菩提樹下結

跏趺坐，以眾妙相所莊嚴手而撫大地，使于地神并諸眷屬俱時踊現？』欲成

斯事當學般若波羅蜜多。

「菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，作是思惟：『我何時得坐菩提樹降伏眾

魔，證得無上正等菩提？』欲成斯事當學般若波羅蜜多。

「菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，作是思惟：『我何時得成正覺已，行住

坐臥隨地方所悉為金剛？』欲成斯事當學般若波羅蜜多。

「菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，作是思惟：『我何時得捨國出家，

是日即成無上正覺，還於是日轉妙法輪，即令無量無數有情遠塵離垢生淨法

眼，復令無量無數有情永盡諸漏心慧解脫，亦令無量無數有情於無上菩提得

不退轉？』欲成斯事當學般若波羅蜜多。

「菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，作是思惟：『我何時得無上菩提，

無量無數聲聞、菩薩為弟子眾，一說法時，令無量無數有情不起于座得阿羅

漢果，復令無量無數有情亦不起于座於無上菩提得不退轉？』欲成斯事當學



24

般若波羅蜜多。

「菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，作是思惟：『我何時得壽量無盡，

無邊光明，相好莊嚴觀者無厭，雖復行時千葉蓮花每承其足，而令地上現千

輻輪，舉步經行大地震動，而不擾惱地居有情，欲迴顧時舉身皆轉，足之所

履盡金剛際，如車輪量地亦隨轉？』欲成斯事當學般若波羅蜜多。

「菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，作是思惟：『我何時得舉身支節皆

放光明，遍照十方無邊世界，隨所照處為諸有情作大饒益？』欲成斯事當學

般若波羅蜜多。

「菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，作是思惟：『我得無上正等覺時，

願所居土無有一切貪欲、瞋恚、愚癡等名，其中有情成就妙慧，由斯慧力亟

作是思：布施、調伏、安忍、勇進、寂靜、諦觀，離諸放逸，修行梵行，

慈、悲、喜、捨，不惱有情，如餘佛土，豈不善哉！』欲滿斯願當學般若波

羅蜜多。

「菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，作是思惟：『我得無上正等覺時，

化事既周，般涅槃後正法無有滅盡之期，常為有情作大利樂。』欲滿斯願當

學般若波羅蜜多。

「菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，作是思惟：『我得無上正等覺時，

願令十方殑伽沙等世界有情，聞我名者必得無上正等菩提。』欲滿斯願當學

般若波羅蜜多。

「舍利子！諸菩薩摩訶薩若欲成就此等無量無邊功德，當學般若波羅蜜

多。

「復次，舍利子！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，既能成辦如是功

德，爾時，三千大千世界四大天王皆大歡喜，咸作是念：『我等今者當以四

鉢奉此菩薩，如昔天王奉先佛鉢。』是時，三千大千世界三十三天、夜摩

天、覩史多天、樂變化天、他化自在天皆大歡喜，咸作是念：『我等皆當給

侍供養如是菩薩，令阿素洛凶黨損減，使諸天眾眷屬增益。』是時，三千大

千世界梵眾天、梵輔天、梵會天、大梵天、光天、少光天、無量光天、極光

淨天、淨天、少淨天、無量淨天、遍淨天、廣天、少廣天、無量廣天、廣果

天、無繁天、無熱天、善現天、善見天、色究竟天，歡喜欣慶咸作是念：我



25

等當請如是菩薩速證無上正等菩提，轉妙法輪利樂一切。』

「舍利子！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，增益六種波羅蜜多時，彼

世界諸善男子、善女人等皆大歡喜咸作是念：『我等當為如是菩薩作父母、

兄弟、妻子、眷屬、知識、朋友。』時，彼世界四大王眾天乃至色究竟天，

歡喜慶幸咸作是念：『我等當設種種方便，令是菩薩離非梵行，從初發心乃

至成佛常修梵行。所以者何？若染色欲生於梵天尚能為障，況得無上正等菩

提！』是故菩薩斷欲出家修梵行者，能得無上正等菩提，非不斷者。」

時，舍利子白佛言：「世尊！諸菩薩摩訶薩為決定有父母、妻子、諸親

友耶？」

佛言：「舍利子！或有菩薩具有父母、妻子、眷屬而修菩薩摩訶薩行；

或有菩薩摩訶薩無有妻子，從初發心乃至成佛，常修梵行不壞童真；或有菩

薩摩訶薩方便善巧示受五欲，厭捨出家，方得無上正等菩提。

「舍利子！譬如幻師若彼弟子，善於幻術幻作五欲，於中自恣共相娛

樂。於意云何？是幻所作為有實不？」舍利子言：「不也！世尊！」

佛言：「舍利子！菩薩摩訶薩亦復如是方便善巧，為欲成熟諸有情故化

受五欲，然此菩薩摩訶薩於五欲中深生厭患，不為五欲之所染污，以無量門

訶毀諸欲：欲為熾然燒身心故，欲為穢惡染自他故，欲為魁膾於去、來、今

常為害故，欲為怨敵長夜伺求作衰損故，欲如草炬，欲如苦果，欲如劍刃，

欲如火聚，欲如毒器，欲如幻惑，欲如暗井。菩薩摩訶薩以如是等無量過門

訶毀諸欲，既善了知諸欲過失，寧有真實受諸欲事？但為饒益所化有情， 方

便善巧示受諸欲。」

第二分觀照品第三之一

爾時，舍利子白佛言：「世尊！諸菩薩摩訶薩應云何修行般若波羅蜜

多？」

佛言：「舍利子！菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，應如是觀：『實有

菩薩不見有菩薩，不見菩薩名；不見般若波羅蜜多，不見般若波羅蜜多名；

不見行，不見不行。』何以故？舍利子！菩薩自性空，菩薩名空。所以者

何？色自性空，不由空故。色空非色，色不離空，空不離色，色即是空，空



26

即是色。受、想、行、識自性空，不由空故。受、想、行、識空非受、想、

行、識，受、想、行、識不離空，空不離受、想、行、識，受、想、行、識

即是空，空即是受、想、行、識。何以故？舍利子！此但有名謂為菩提，此

但有名謂為薩埵，此但有名謂為菩薩，此但有名謂之為空，此但有名謂之為

色、受、想、行、識，如是自性無生、無滅、無染、無淨。菩薩摩訶薩如是

修行般若波羅蜜多，不見生、不見滅、不見染、不見淨。何以故？但假立客

名分別於法，而起分別假立客名，隨起言說，如如言說，如是如是生起執

著。菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，於如是等一切不見，由不見故不生執

著。

「復次，舍利子！菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時應如是觀：『菩薩但

有名，佛但有名，般若波羅蜜多但有名，色但有名，受、想、行、識但有

名， 餘一切法但有名。』舍利子！如我但有名，謂之為我實不可得，如是有

情、命者、生者、養者、士夫、補特伽羅、意生、儒童、作者、使作者、起

者、使起者、受者、使受者、知者、見者亦但有名，謂為有情乃至見者實不

可得。以不可得空故，但隨世俗假立客名，諸法亦爾不應執著。是故菩薩摩

訶薩修行般若波羅蜜多時，不見有我乃至見者，亦不見有一切法性。

「舍利子！菩薩摩訶薩如是修行般若波羅蜜多，除諸佛慧，一切聲聞、

獨覺等慧所不能及，以不可得空故。所以者何？是菩薩摩訶薩於名、所名俱

無所得，以不觀見、無執著故。舍利子！菩薩摩訶薩若能如是行般若波羅蜜

多，名為善行般若波羅蜜多。

「舍利子！假使汝及大目犍連，滿贍部洲如稻、麻、竹、葦、甘蔗林等

所有般若，比行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩般若，百分不及一，千分不及一，

百千分不及一，俱胝分不及一，百俱胝分不及一，千俱胝分不及一，百千俱

胝分不及一，數分、算分、計分、喻分乃至鄔波尼殺曇分亦不及一。何以

故？是菩薩摩訶薩般若，能使一切有情趣般涅槃，一切聲聞、獨覺般若不如

是故。又，舍利子！修行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩，於一日中所修般若， 一

切聲聞、獨覺般若所不及故。

「舍利子！置贍部洲。假使汝及大目犍連，滿四大洲如稻、麻、竹、

葦、甘蔗林等所有般若，比行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩般若，百分不及一，



27

千分不及一，百千分不及一，乃至鄔波尼殺曇分亦不及一。何以故？是菩薩

摩訶薩般若，能使一切有情趣般涅槃，一切聲聞、獨覺般若不如是故。又，

舍利子！修行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩，於一日中所修般若，一切聲聞、獨

覺般若所不及故。

「舍利子！置四大洲。假使汝及大目犍連，滿一三千大千世界如稻、

麻、竹、葦、甘蔗林等所有般若，比行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩般若，百分

不及一，千分不及一，百千分不及一，乃至鄔波尼殺曇分亦不及一。何以

故？是菩薩摩訶薩般若，能使一切有情趣般涅槃，一切聲聞、獨覺般若不如

是 故。又，舍利子！修行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩，於一日中所修般若，一

切聲聞、獨覺般若所不及故。

「舍利子！置一三千大千世界。假使汝及大目犍連，充滿十方殑伽沙等

諸佛世界如稻、麻、竹、葦、甘蔗林等所有般若，比行般若波羅蜜多菩薩摩

訶薩般若，百分不及一，千分不及一，百千分不及一，乃至鄔波尼殺曇分亦

不及一。何以故？是菩薩摩訶薩般若，能使一切有情趣般涅槃，一切聲聞、

獨覺般若不如是故。又，舍利子！修行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩，於一日中

所修般若，一切聲聞、獨覺般若所不及故。」

大般若波羅蜜多經卷第四百二

大般若波羅蜜多經卷第四百三

三藏法師玄奘奉 詔譯

第二分觀照品第三之二

爾時，舍利子白佛言：「世尊！若預流、一來、不還、阿羅漢聲聞般

若，若獨覺般若，若菩薩摩訶薩般若，若如來、應、正等覺般若，是諸般若

皆無差別，不相違背，無生無滅，自性皆空。若法無差別、不相違、無生

滅、自性空，是法差別既不可得，云何世尊說行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩，

於一日中所修般若，一切聲聞、獨覺般若所不能及？」

佛告舍利子：「於汝意云何？修行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩，一日所修



28

般若勝事，一切聲聞、獨覺般若有是事不？」舍利子言：「不也！世尊！」

「復次，舍利子！於汝意云何？修行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩，於一日

中所修般若，作是念言：『我當修行一切相微妙智、一切智、道相智、一切

相智，利益安樂一切有情。』彼於一切法覺一切相已，方便安立一切有情於

無餘依般涅槃界，一切聲聞、獨覺般若有是事不？」

舍利子言：「不也！世尊！」

「復次，舍利子！於汝意云何？一切聲聞、獨覺頗能作是念：『我當證

阿耨多羅三藐三菩提，方便安立一切有情於無餘依涅槃界。』不？」舍利子

言：「不也！世尊！」

「復次，舍利子！於汝意云何？一切聲聞、獨覺頗能作是念：『我當修

行六波羅蜜多，成熟有情、嚴淨佛土，滿佛十力、四無所畏、四無礙解、大

慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法，當證無上正等菩提，方便安立無

量、無數、無邊有情於無餘依涅槃界。』不？」

舍利子言：「不也！世尊！」

佛言：「舍利子！諸菩薩摩訶薩皆作是念：『我當修行六波羅蜜多，成

熟有情、嚴淨佛土，滿佛十力、四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、

大捨、十八佛不共法，當證無上正等菩提，方便安立無量、無數、無邊有情

於無餘依般涅槃界。』

「舍利子！譬如螢火無如是念：『我光能照遍贍部洲普令大明。』如是

一切聲聞、獨覺無如是念：『我當修行六波羅蜜多，成熟有情、嚴淨佛土，

滿佛十力、四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共

法，當證無上正等菩提，方便安立無量、無數、無邊有情於無餘依般涅槃

界。』

「舍利子！譬如日輪光明熾盛，照贍部洲無不周遍。如是菩薩摩訶薩皆

作是念：『我當修行六波羅蜜多，成熟有情、嚴淨佛土，滿佛十力、四無所

畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法，證得無上正等菩

提，方便安立無量、無數、無邊有情於無餘依般涅槃界。』

「舍利子！以是當知一切聲聞、獨覺般若，比行般若波羅蜜多菩薩摩訶



29

薩於一日中所修般若，百分不及一，千分不及一，百千分不及一，乃至鄔波

尼殺曇分亦不及一。」

爾時，舍利子白佛言：「世尊！諸菩薩摩訶薩云何能超一切聲聞、獨覺

等地，能得菩薩不退轉地，能淨佛道？」

佛言：「舍利子！諸菩薩摩訶薩從初發心，修行六種波羅蜜多，住空、

無相、無願之法，即能超過一切聲聞、獨覺等地，能得菩薩不退轉地，能淨

佛道。」

時，舍利子復白佛言：「世尊！諸菩薩摩訶薩住何等地，能與一切聲

聞、獨覺作真福田？」

佛言：「舍利子！諸菩薩摩訶薩從初發心，修行六種波羅蜜多，住空、

無相、無願之法，乃至坐于妙菩提座，常與一切聲聞、獨覺作真福田。何以

故？以依菩薩摩訶薩故，一切善法出現世間，所謂一切十善業道、五近事

戒、八近住戒、四靜慮、四無量、四無色定、四聖諦智、四念住、四正斷、

四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支、六波羅蜜多、十八空等，及佛

十力、四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法、一

切智、道相智、一切相智，諸如是等無量無數無邊善法出現世間。

「由此菩薩諸善法故，世間便有剎帝利大族、婆羅門大族、長者大族、

居士大族、四大王眾天、三十三天、夜摩天、覩史多天、樂變化天、他化自

在天、梵眾天、梵輔天、梵會天、大梵天、光天、少光天、無量光天、極光

淨天、淨天、少淨天、無量淨天、遍淨天、廣天、少廣天、無量廣天、廣果

天、無想有情天、無繁天、無熱天、善現天、善見天、色究竟天、空無邊處

天、識無邊處天、無所有處天、非想非非想處天。

「復由菩薩諸善法故，便有預流、一來、不還、阿羅漢、獨覺、菩薩摩

訶薩及諸如來、應、正等覺出現世間。」時，舍利子復白佛言：「世尊！菩

薩摩訶薩為復須報施主恩不？」

佛言：「舍利子！菩薩摩訶薩不復須報諸施主恩。所以者何？已甚報

故。何以故？舍利子！菩薩摩訶薩為大施主，施諸有情多善法故，謂施有情

十善業道、五近事戒、八近住戒、四靜慮、四無量、四無色定、四聖諦智、



30

四念住、四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支、六波羅蜜

多、十八空等，及佛十力、四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大

捨、十八佛不共法、一切智、道相智、一切相智，施諸有情如是等類無量無

數無邊善法，故說菩薩為大施主，由斯已報諸施主恩，真淨福田生無量

福。」

爾時，舍利子白佛言：「世尊！修行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩，與何法

相應故，應言與般若波羅蜜多相應？」

佛言：「舍利子！修行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩，與色空相應故，應言

與般若波羅蜜多相應；與受、想、行、識空相應故，應言與般若波羅蜜多相

應。

「舍利子！修行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩，與眼處空相應故，應言與般

若波羅蜜多相應；與耳、鼻、舌、身、意處空相應故，應言與般若波羅蜜多

相應；與色處空相應故，應言與般若波羅蜜多相應；與聲、香、味、觸、法

處空相應故，應言與般若波羅蜜多相應。

「舍利子！修行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩，與眼界、色界、眼識界空相

應故，應言與般若波羅蜜多相應；與耳界、聲界、耳識界空相應故，應言與

般若波羅蜜多相應；與鼻界、香界、鼻識界空相應故，應言與般若波羅蜜多

相應；與舌界、味界、舌識界空相應故，應言與般若波羅蜜多相應；與身

界、觸界、身識界空相應故，應言與般若波羅蜜多相應；與意界、法界、意

識界空相應故，應言與般若波羅蜜多相應。

「舍利子！修行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩，與苦聖諦空相應故，應言與

般若波羅蜜多相應；與集、滅、道聖諦空相應故，應言與般若波羅蜜多相

應。

「舍利子！修行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩，與無明空相應故，應言與般

若波羅蜜多相應；與行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死

愁歎苦憂惱空相應故，應言與般若波羅蜜多相應。

「舍利子！修行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩，與一切法空相應故，應言與

般若波羅蜜多相應；與有為無為法空相應故，應言與般若波羅蜜多相應。



31

「舍利子！修行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩，與本性空相應故，應言與般

若波羅蜜多相應。

「舍利子！修行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩，與如是七空相應故，應言與

般若波羅蜜多相應。

「舍利子！修行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩，與如是七空相應時，不見色

若相應若不相應，不見受、想、行、識若相應若不相應；不見色若生法若滅

法，不見受、想、行、識若生法若滅法；不見色若染法若淨法，不見受、

想、行、識若染法若淨法。不見色與受合，不見受與想合，不見想與行合，

不見行與識合。何以故？無有少法與法合者，以本性空故。

「舍利子！諸色空，彼非色；諸受、想、行、識空，彼非受、想、行、

識。何以故？舍利子！諸色空，彼非變礙相；諸受空，彼非領納相；諸想

空， 彼非取像相；諸行空，彼非造作相；諸識空，彼非了別相。何以故？舍

利子！色不異空，空不異色，色即是空，空即是色；受、想、行、識不異

空， 空不異受、想、行、識，受、想、行、識即是空，空即是受、想、行、

識。

「舍利子！是諸法空相，不生不滅，不染不淨，不增不減，非過去非未

來非現在。如是空中無色，無受、想、行、識；無眼處，無耳、鼻、舌、

身、意處；無色處，無聲、香、味、觸、法處；無眼界、色界、眼識界，無

耳界、聲界、耳識界，無鼻界、香界、鼻識界，無舌界、味界、舌識界，無

身界、觸界、身識界，無意界、法界、意識界；無無明亦無無明滅，乃至無

老死愁歎苦憂惱亦無老死愁歎苦憂惱滅；無苦聖諦，無集、滅、道聖諦；無

得，無現觀；無預流，無預流果；無一來，無一來果；無不還，無不還果；

無阿羅漢，無阿羅漢果；無獨覺，無獨覺菩提；無菩薩，無菩薩行；無正等

覺，無正等覺菩提。

「舍利子！修行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩，與如是法相應故，應言與般

若波羅蜜多相應。

「復次，舍利子！修行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩，不見布施波羅蜜多若

相應若不相應，不見淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多若相應若不相



32

應；不見色若相應若不相應，不見受、想、行、識若相應若不相應；不見眼

處若相應若不相應，不見耳、鼻、舌、身、意處若相應若不相應；不見色處

若相應若不相應，不見聲、香、味、觸、法處若相應若不相應；不見眼界、

色界、眼識界若相應若不相應，不見耳界、聲界、耳識界若相應若不相應，

不見鼻界、香界、鼻識界若相應若不相應，不見舌界、味界、舌識界若相應

若不相應，不見身界、觸界、身識界若相應若不相應，不見意界、法界、意

識界若相應若不相應；不見四念住若相應若不相應，不見四正斷、四神足、

五根、五力、七等覺支、八聖道支若相應若不相應，不見佛十力若相應若不

相應，不見四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共

法、一切智、道相智、一切相智若相應若不相應。舍利子！修行般若波羅蜜

多菩薩摩訶薩，與如是法相應故，應言與般若波羅蜜多相應。

「復次，舍利子！修行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩，不觀空與空相應，不

觀無相與無相相應，不觀無願與無願相應。何以故？空、無相、無願皆無相

應不相應故。舍利子！修行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩，與如是法相應故，應

言與般若波羅蜜多相應。

「復次，舍利子！修行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩，入一切法自相空已，

不觀色若合若散，不觀受、想、行、識若合若散。不觀色與前際若合若散。

何以故？不見前際故。不觀受、想、行、識與前際若合若散。何以故？不見

前際故。不觀色與後際若合若散。何以故？不見後際故。不觀受、想、行、

識與後際若合若散。何以故？不見後際故。不觀色與現在若合若散。何以

故？不見現在故。不觀受、想、行、識與現在若合若散。何以故？不見現在

故。不觀前際與後際若合若散，不觀前際與現在若合若散，不觀後際與前際

若合若散，不觀後際與現在若合若散，不觀現在與前際若合若散，不觀現在

與後際若合若散，不觀前際與後際、現在若合若散，不觀後際與前際、現在

若合若散，不觀現在與前際、後際若合若散，不觀前際、後際、現在若合若

散。何以故？三世空故。舍利子！修行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩，與如是法

相應故，應言與般若波羅蜜多相應。

「復次，舍利子！修行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩，不觀一切智與過去若

合若散。何以故？尚不見過去，況觀一切智與過去若合若散！不觀一切智與



33

未來若合若散。何以故？尚不見未來，況觀一切智與未來若合若散！不觀一

切智與現在若合若散。何以故？尚不見現在，況觀一切智與現在若合若散！

不觀一切智與色若合若散。何以故？尚不見色，況觀一切智與色若合若散！

不觀一切智與受、想、行、識若合若散。何以故？尚不見受、想、行、 識，

況觀一切智與受、想、行、識若合若散！不觀一切智與眼處若合若散。何以

故？尚不見眼處，況觀一切智與眼處若合若散！不觀一切智與耳、 鼻、舌、

身、意處若合若散。何以故？尚不見耳、鼻、舌、身、意處，況觀一切智與

耳、鼻、舌、身、意處若合若散！不觀一切智與色處若合若散。何以故？尚

不見色處，況觀一切智與色處若合若散！不觀一切智與聲、香、味、觸、法

處若合若散。何以故？尚不見聲、香、味、觸、法處，況觀一切智與聲、

香、味、觸、法處若合若散！不觀一切智與眼界、色界、眼識界若合若散。

何以故？尚不見眼界、色界、眼識界，況觀一切智與眼界、色界、眼識界若

合若散！不觀一切智與耳界、聲界、耳識界若合若散。何以故？尚不見耳

界、聲界、耳識界，況觀一切智與耳界、聲界、耳識界若合若散！不觀一切

智與鼻界、香界、鼻識界若合若散。何以故？尚不見鼻界、香界、鼻識界，

況觀一切智與鼻界、香界、鼻識界若合若散！不觀一切智與舌界、味界、舌

識界若合若散。何以故？尚不見舌界、味界、舌識界，況觀一切智與舌界、

味界、舌識界若合若散！不觀一切智與身界、觸界、身識界若合若散。何以

故？尚不見身界、觸界、身識界，況觀一切智與身界、觸界、身識界若合若

散！不觀一切智與意界、法界、意識界若合若散。何以故？尚不見意界、法

界、意識界，況觀一切智與意界、法界、意識界若合若散！舍利子！修行般

若波羅蜜多菩薩摩訶薩，與如是法相應故，應言與般若波羅蜜多相應。

「舍利子！修行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩，不觀一切智與布施波羅蜜多

若合若散。何以故？尚不見布施波羅蜜多，況觀一切智與布施波羅蜜多若合

若散！不觀一切智與淨戒波羅蜜多若合若散。何以故？尚不見淨戒波羅蜜

多，況觀一切智與淨戒波羅蜜多若合若散！不觀一切智與安忍波羅蜜多若合

若散。何以故？尚不見安忍波羅蜜多，況觀一切智與安忍波羅蜜多若合若

散！不觀一切智與精進波羅蜜多若合若散。何以故？尚不見精進波羅蜜多，

況觀一切智與精進波羅蜜多若合若散！不觀一切智與靜慮波羅蜜多若合若



34

散。何以故？尚不見靜慮波羅蜜多，況觀一切智與靜慮波羅蜜多若合若散！

不觀一切智與般若波羅蜜多若合若散。何以故？尚不見般若波羅蜜多，況觀

一切智與般若波羅蜜多若合若散！不觀一切智與四念住若合若散。何以故？

尚不見四念住，況觀一切智與四念住若合若散！不觀一切智與四正斷、四神

足、五根、五力、七等覺支、八聖道支若合若散。何以故？尚不見四正斷乃

至八聖道支，況觀一切智與四正斷乃至八聖道支若合若散！不觀一切智與佛

十力若合若散。何以故？尚不見佛十力，況觀一切智與佛十力若合若 散！不

觀一切智與四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共

法、一切智、道相智、一切相智若合若散。何以故？尚不見四無所畏乃至一

切相智，況觀一切智與四無所畏乃至一切相智若合若散！舍利子！修行般若

波羅蜜多菩薩摩訶薩，與如是法相應故，應言與般若波羅蜜多相應。

「舍利子！修行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩，不觀一切智與佛若合若散，

亦不觀佛與一切智若合若散。何以故？一切智即佛，佛即一切智故。不觀一

切智與菩提若合若散，亦不觀菩提與一切智若合若散。何以故？一切智即菩

提，菩提即一切智故。舍利子！修行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩，與如是法相

應故，應言與般若波羅蜜多相應。

「復次，舍利子！修行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩，不著色有性，不著色

無性，不著受、想、行、識有性，不著受、想、行、識無性；不著色常，不

著色無常，不著受、想、行、識常，不著受、想、行、識無常；不著色樂，

不著色苦，不著受、想、行、識樂，不著受、想、行、識苦；不著色我，不

著色無我，不著受、想、行、識我，不著受、想、行、識無我；不著色寂

靜，不著色不寂靜，不著受、想、行、識寂靜，不著受、想、行、識不寂

靜；不著色空，不著色不空，不著受、想、行、識空，不著受、想、行、識

不空；不著色無相，不著色有相，不著受、想、行、識無相，不著受、 想、

行、識有相；不著色無願，不著色有願，不著受、想、行、識無願，不著

受、想、行、識有願。舍利子！修行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩，與如是法相

應故，應言與般若波羅蜜多相應。

「舍利子！修行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩，不作是念：『我行般若波羅

蜜多。』不作是念：『我不行般若波羅蜜多。』不作是念：『我亦行亦不行



35

般若波羅蜜多。』不作是念：『我非行非不行般若波羅蜜多。』舍利子！修

行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩，與如是法相應故，應言與般若波羅蜜多相應。

「復次，舍利子！修行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩，不為布施波羅蜜多故

修行般若波羅蜜多，不為淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多故修行般

若波羅蜜多；不為入正性離生故修行般若波羅蜜多，不為得不退轉地故修行

般若波羅蜜多；不為成熟有情故修行般若波羅蜜多，不為嚴淨佛土故修行般

若波羅蜜多；不為四念住故修行般若波羅蜜多，不為四正斷、四神足、五

根、五力、七等覺支、八聖道支故修行般若波羅蜜多；不為佛十力故修行般

若波羅蜜多，不為四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛

不共法、一切智、道相智、一切相智故修行般若波羅蜜多；不為內空故修行

般若波羅蜜多，不為外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為

空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法

空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空故修行般若波羅蜜多；不為真

如故修行般若波羅蜜多，不為法界故修行般若波羅蜜多，不為法性故修行般

若波羅蜜多，不為實際故修行般若波羅蜜多，不為平等性故修行般若波羅蜜

多。何以故？修行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩，不見諸法性差別故。舍利子！

修行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩，與如是法相應故，應言與般若波羅蜜多相

應。

「復次，舍利子！修行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩，不為神境智證通故修

行般若波羅蜜多，不為天耳、他心、宿住隨念、天眼、漏盡智證通故修行般

若波羅蜜多。何以故？修行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩，尚不見般若波羅蜜

多，況見菩薩及諸如來六神通事！舍利子！修行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩，

與如是法相應故，應言與般若波羅蜜多相應。

「舍利子！修行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩，不作是念：『我以神境智證

通，遍到十方殑伽沙等諸佛世界，供養恭敬、尊重讚歎爾所世界諸佛如

來。』不作是念：『我以天耳智證通，遍聞十方殑伽沙等諸佛世界諸佛菩薩

所說法音。』不作是念：『我以他心智證通，遍知十方殑伽沙等諸佛世界一

切有情心、心所法。』不作是念：『我以宿住隨念智證通，遍憶十方殑伽沙

等諸佛世界一切有情諸宿住事。』不作是念：『我以天眼智證通，遍見十方



36

殑伽沙等諸佛世界一切有情死此生彼。』不作是念：『我以漏盡智證通，遍

觀十方殑伽沙等諸佛世界一切有情漏盡不盡。』舍利子！修行般若波羅蜜多

菩薩摩訶薩，與如是法相應故，應言與般若波羅蜜多相應。

「舍利子！修行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩，如是與般若波羅蜜多相應

時，則能安立無量、無數、無邊有情於無餘依般涅槃界，一切惡魔不得其

便，世間眾事所欲隨意。十方各如殑伽沙界一切諸佛及諸菩薩摩訶薩眾，皆

共護念如是菩薩，不令退墮一切聲聞、獨覺等地。十方各如殑伽沙界四大王

眾天乃至色究竟天，皆共擁衛如是菩薩，諸有所為令無障礙，身心痛惱咸得

痊除，設有罪業於當來世應招苦報轉現輕受。何以故？以是菩薩於一切有情

慈悲普遍故。

「舍利子當知！如是菩薩摩訶薩少用加行，便能引發一切陀羅尼門、一

切三摩地門皆現在前，隨所生處常得奉事諸佛世尊，乃至證得無上菩提，於

其中間常不離佛。

「舍利子當知！修行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩與如是般若波羅蜜多相應時，

得如是等無量無數不可思議殊勝功德。

「復次，舍利子！修行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩，不作是念：『有法與

法若相應若不相應、若等若不等。』何以故？是菩薩摩訶薩不見有法與法若

相應若不相應、若等若不等。舍利子！修行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩，與如

是法相應故，應言與般若波羅蜜多相應。

「舍利子！修行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩，不作是念：『我於法界若速

現等覺，若不速現等覺。』何以故？無有少法能於法界現等覺故。舍利子！

修行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩，與如是法相應故，應言與般若波羅蜜多相

應。

「舍利子！修行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩，不見少法離法界者。舍利

子！修行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩，與如是法相應故，應言與般若波羅蜜多

相應。

「舍利子！修行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩，不作是念：『法界能為諸法

因緣。』舍利子！修行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩，與如是法相應故，應言與



37

般若波羅蜜多相應。

「舍利子！修行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩，不作是念：『此法能證法

界、若不能證。』何以故？是菩薩摩訶薩尚不見少法，何況有法能證法界及

以不證！舍利子！修行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩，與如是法相應故，應言與

般若波羅蜜多相應。

「復次，舍利子！修行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩，不見法界與空相應，

亦不見空與法界相應。舍利子！修行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩，與如是法相

應故，應言與般若波羅蜜多相應。

「舍利子！修行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩，不見色與空相應，亦不見空

與色相應，不見受、想、行、識與空相應，亦不見空與受、想、行、識相

應； 不見眼處與空相應，亦不見空與眼處相應，不見耳、鼻、舌、身、意處

與空相應，亦不見空與耳、鼻、舌、身、意處相應；不見色處與空相應，亦

不見空與色處相應，不見聲、香、味、觸、法處與空相應，亦不見空與聲、

香、味、觸、法處相應；不見眼界、色界、眼識界與空相應，亦不見空與眼

界、色界、眼識界相應；不見耳界、聲界、耳識界與空相應，亦不見空與耳

界、聲界、耳識界相應；不見鼻界、香界、鼻識界與空相應，亦不見空與鼻

界、香界、鼻識界相應；不見舌界、味界、舌識界與空相應，亦不見空與舌

界、味界、舌識界相應；不見身界、觸界、身識界與空相應，亦不見空與身

界、觸界、身識界相應；不見意界、法界、意識界與空相應，亦不見空與意

界、法界、意識界相應；不見苦聖諦與空相應，亦不見空與苦聖諦相應，不

見集、滅、道聖諦與空相應，亦不見空與集、滅、道聖諦相應；不見無明與

空相應，亦不見空與無明相應，不見行、識、名色、六處、觸、 受、愛、

取、有、生、老死愁歎苦憂惱與空相應，亦不見空與行乃至老死愁歎苦憂惱

相應；不見四念住與空相應，亦不見空與四念住相應，不見四正斷、四神

足、五根、五力、七等覺支、八聖道支與空相應，亦不見空與四正斷乃至八

聖道支相應；不見佛十力與空相應，亦不見空與佛十力相應，不見四無所

畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法、一切智、道相

智、一切相智與空相應，亦不見空與四無所畏乃至一切相智相應。

「舍利子！修行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩，若能如是相應，是為第一與



38

空相應。諸菩薩摩訶薩由與如是空相應故，不墮聲聞、獨覺等地，嚴淨佛

土、成熟有情，速證無上正等菩提。

「舍利子！修行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩諸相應中，與般若波羅蜜多相

應為最第一，最尊最勝、最上最妙、最高最極、無上無上上、無等無等等。

何以故？舍利子！此般若波羅蜜多相應，即是空相應、無相相應、無願相應

故。

「舍利子！修行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩，與如是般若波羅蜜多相應

時，當知即為受記作佛，若近受記。舍利子！是菩薩摩訶薩能為無量無數無

邊有情作大饒益。

「舍利子！是菩薩摩訶薩不作是念：『我與般若波羅蜜多相應。』不作

是念：『我得受記，定當作佛，若近受記。』不作是念：『我能嚴淨佛土、

成熟有情。』亦不作是念：『我當得阿耨多羅三藐三菩提，轉妙法輪饒益一

切。』何以故？是菩薩摩訶薩不見有法離於法界，不見有法修行般若波羅蜜

多，不見有法得佛授記，不見有法當得無上正等菩提，不見有法嚴淨佛土，

不見有法成熟有情。何以故？修行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩，不起我想、有

情、命者、生者、養者、士夫、補特伽羅、意生、儒童、作者、使作者、起

者、使起者、受者、使受者、知者、見者想故。所以者何？我、有情等畢竟

不生亦復不滅，彼既畢竟不生不滅，云何當能修行般若波羅蜜多？

「舍利子！是菩薩摩訶薩不見有情生故修行般若波羅蜜多，不見有情滅

故修行般若波羅蜜多，達有情空故修行般若波羅蜜多，達有情非我故修行般

若波羅蜜多，達有情不可得故修行般若波羅蜜多，達有情遠離故修行般若波

羅蜜多，達有情本性非有情性故修行般若波羅蜜多。

「舍利子！修行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩諸相應中，與空相應最為第

一，與般若波羅蜜多相應最尊最勝。舍利子！諸菩薩摩訶薩如是相應，普能

引發如來十力、四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不

共法、一切智、道相智、一切相智。

「舍利子！修行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩，與如是般若波羅蜜多相應

故，畢竟不起慳貪心，不起犯戒心，不起忿恚心，不起懈怠心，不起散亂



39

心，不起惡慧心。」

大般若波羅蜜多經卷第四百三

大般若波羅蜜多經卷第四百四

三藏法師玄奘奉 詔譯

第二分觀照品第三之三

爾時，舍利子白佛言：「世尊！與般若波羅蜜多相應菩薩摩訶薩，從何

處沒來生此間？從此間沒當生何處？」

佛告舍利子：「與般若波羅蜜多相應菩薩摩訶薩，有從餘佛土沒來生此

間，有從覩史多天沒來生此間，有從人中沒還生此間。

「舍利子！若從餘佛土沒來生此者，是菩薩摩訶薩疾與般若波羅蜜多相

應。由與般若波羅蜜多相應故，轉生便得深妙法門速現在前，從此已後恒與

般若波羅蜜多疾得相應，在所生處常值諸佛，供養恭敬、尊重讚歎，能令般

若波羅蜜多漸得增長。若從覩史多天沒來生此者，是菩薩摩訶薩即為一生所

繫，於六波羅蜜多常不忘失，一切陀羅尼門、三摩地門皆得自在。若從人中

沒還生此者，是菩薩摩訶薩除不退轉，其根昧鈍，不能疾與般若波羅蜜多相

應，一切陀羅尼門、三摩地門皆未自在。

「舍利子！汝所問『與般若波羅蜜多相應菩薩摩訶薩，從此間沒當生何

處？』者，是菩薩摩訶薩從此沒已生餘佛土，從一佛國至一佛國，在在生處

常得值遇諸佛世尊，供養恭敬、尊重讚歎，乃至無上正等菩提。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩無方便善巧故，入初靜慮，入第二、第三、

第四靜慮，亦行六種波羅蜜多。是菩薩摩訶薩得靜慮故生長壽天，隨彼壽盡

來生人中，值遇諸佛，供養恭敬、尊重讚歎，雖行六種波羅蜜多，而根昧鈍

不甚明利。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩，入初靜慮乃至第四靜慮，亦行六種波羅蜜

多。是菩薩摩訶薩無方便善巧故，捨諸靜慮而生欲界。當知是菩薩摩訶薩亦

根昧鈍不甚明利。



40

「舍利子！復有菩薩摩訶薩入初靜慮，入第二、第三、第四靜慮；入慈

無量，入悲、喜、捨無量；入空無邊處定，入識無邊處、無所有處、非想非

非想處定；修四念住、四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道

支；修佛十力、四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不

共法。是菩薩摩訶薩有方便善巧故，不隨靜慮、無量、無色勢力而生，但生

有佛世界值遇諸佛，供養恭敬、尊重讚歎，常與般若波羅蜜多相應。當知是

菩薩摩訶薩，此賢劫中定得無上正等菩提。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩，入初靜慮乃至第四靜慮，入慈無量乃至捨

無量，入空無邊處定乃至非想非非想處定。是菩薩摩訶薩有方便善巧故，不

隨靜慮、無量、無色勢力而生，還生欲界若剎帝利大族、若婆羅門大族、若

長者大族、若居士大族，為欲成熟諸有情故，不為貪染後有故生。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩，入初靜慮乃至第四靜慮，入慈無量乃至捨

無量，入空無邊處定乃至非想非非想處定。是菩薩摩訶薩有方便善巧故，不

隨靜慮、無量、無色勢力而生，或生四大王眾天，或生三十三天，或生夜摩

天，或生覩史多天，或生樂變化天，或生他化自在天，為欲成熟諸有情故，

及為嚴淨諸佛土故，常值諸佛，供養恭敬、尊重讚歎，無空過者。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，有方便善巧故入初靜

慮，於此處沒生梵世中作大梵王，威德熾盛勝餘梵眾多百千倍。從自天處遊

諸佛土，從一佛國至一佛國，其中有菩薩摩訶薩未證無上正等菩提者，勸證

無上正等菩提。已證無上正等菩提未轉法輪者請轉法輪，為欲利樂諸有情

故。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩，修行般若波羅蜜多有方便善巧故，入初靜

慮乃至第四靜慮，入慈無量乃至捨無量，入空無邊處定乃至非想非非想處

定， 修四念住乃至八聖道支，於空解脫門、無相解脫門、無願解脫門自在現

前，不隨靜慮、無量、無色勢力而生。是菩薩摩訶薩一生所繫，現前承事親

近供養現在如來、應、正等覺，於是佛所勤修梵行，從此間沒生覩史多天。

盡彼壽量，諸根無缺，具念正知，無量無數百千俱胝那庾多天眾圍遶導從，

遊戲神通來生人中，證得無上正等菩提，轉妙法輪度無量眾。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩具六神通，不生欲界，不生色界，不生無色



41

界，遊諸佛土，從一佛國至一佛國，供養恭敬、尊重讚歎諸佛世尊，修菩薩

行至得無上正等菩提。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩具六神通遊戲自在，從一佛國至一佛國，所

經佛土無有聲聞、獨覺之名，唯有一乘真淨行者。是菩薩摩訶薩於諸佛土供

養恭敬、尊重讚歎諸佛世尊，修行般若波羅蜜多漸次增長，嚴淨佛土、成熟

有情。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩具六神通遊戲自在，從一佛國至一佛國，所

經佛土有情壽量不可數知。是菩薩摩訶薩於諸佛土供養恭敬、尊重讚歎諸佛

世尊，修行般若波羅蜜多漸次增長，嚴淨佛土、成熟有情。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩具六神通遊諸世界，有諸世界無三寶名，是

菩薩摩訶薩往彼讚歎佛、法、僧寶，令諸有情深生淨信，由斯長夜利益安

樂。是菩薩摩訶薩於此命終生有佛界，修菩薩行至得無上正等菩提。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩從初發心勇猛精進，得初靜慮乃至第四靜

慮，得慈無量乃至捨無量，得空無邊處定乃至非想非非想處定，修四念住乃

至八聖道支，修佛十力乃至一切相智。是菩薩摩訶薩不生欲界，不生色界，

不生無色界，常生能益有情之處，利益安樂一切有情。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩先已修習六波羅蜜多，初發心已便入菩薩正

性離生，乃至證得不退轉地。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩先已修習六波羅蜜多，初發心已便能展轉證

得無上正等菩提，轉妙法輪度無量眾，於無餘依大涅槃界而般涅槃。般涅槃

後所說正法若住一劫、若一劫餘，利樂無邊諸有情類。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩先已修習六波羅蜜多，初發心已便能與般若

波羅蜜多相應，與無量無數百千俱胝那庾多菩薩摩訶薩，前後圍遶遊諸佛

土， 從一佛國至一佛國，供養恭敬、尊重讚歎諸佛世尊，成熟有情、嚴淨佛

土。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，得四靜慮、四無量、四

無色定，於中遊戲先入初靜慮，從初靜慮起入滅盡定，從滅盡定起入第二靜

慮，從第二靜慮起入滅盡定，從滅盡定起入第三靜慮，從第三靜慮起入滅盡



42

定，從滅盡定起入第四靜慮，從第四靜慮起入滅盡定，從滅盡定起入空無邊

處，從空無邊處起入滅盡定，從滅盡定起入識無邊處，從識無邊處起入滅盡

定，從滅盡定起入無所有處，從無所有處起入滅盡定，從滅盡定起入非想非

非想處，從非想非非想處起入滅盡定，從滅盡定起入初靜慮。舍利子！是菩

薩摩訶薩修行般若波羅蜜多方便善巧，於諸勝定順逆往還次第超越遊戲自

在。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩雖已得四念住、四正斷、四神足、五根、五

力、七等覺支、八聖道支，已修佛十力、四無所畏、四無礙解、大慈、大

悲、大喜、大捨、十八佛不共法、一切智、道相智、一切相智，而不取預流

果、若一來果、若不還果、若阿羅漢果、若獨覺菩提、若無上正等菩提。是

菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多方便善巧故，令諸有情起四念住乃至八聖道

支，使得預流果乃至阿羅漢果、獨覺菩提；或令有情修佛十力乃至一切相

智， 使得無上正等菩提。舍利子！此諸聲聞、獨覺果智即是菩薩摩訶薩忍。

舍利子！當知是菩薩摩訶薩住不退轉地，與般若波羅蜜多相應能為斯事。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩住六波羅蜜多，淨覩史多天宮，當知是菩薩

摩訶薩此賢劫中定當作佛。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，雖已得四靜慮、四無

量、四無色定，已得四念住、四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八

聖道支，已修佛十力、四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十

八佛不共法、一切智、道相智、一切相智，心趣菩提常無懈廢，而於聖諦現

未通達。舍利子當知！是菩薩摩訶薩一生所繫。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩修行六種波羅蜜多，遊諸世界從一佛國至一

佛國，嚴淨佛土，安立有情於無上覺。舍利子！是菩薩摩訶薩要經無量無數

大劫，乃證無上正等菩提。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩安住六種波羅蜜多，常勤精進饒益有情，口

常不說引無義語，身、意不起引無義業。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩修行六種波羅蜜多，常勤精進饒益有情，從

一佛國至一佛國，斷諸有情三惡趣道。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩雖具住六波羅蜜多，常以布施波羅蜜多而為



43

上首，勇猛修習諸菩薩行，惠諸有情一切樂具常無懈息，須食與食、須飲與

飲、須乘與乘、須衣與衣，華香、瓔珞、房舍、臥具、床榻、燈明、財穀、

珍寶，隨其所須資生之物皆悉給施。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩雖具住六波羅蜜多，常以淨戒波羅蜜多而為

上首，勇猛修習諸菩薩行，具身、語、意殊勝律儀，勸諸有情亦令修習如是

律儀，令速圓滿。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩雖具住六波羅蜜多，常以安忍波羅蜜多而為

上首，勇猛修習諸菩薩行，遠離一切忿恚等心，勸諸有情亦令修習如是安

忍， 令速圓滿。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩雖具住六波羅蜜多，常以精進波羅蜜多而為

上首，勇猛修習諸菩薩行，具足修行一切善法，勸諸有情亦令修習如是精

進， 令速圓滿。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩雖具住六波羅蜜多，常以靜慮波羅蜜多而為

上首，勇猛修習諸菩薩行，具修一切勝奢摩他，勸諸有情亦令修習如是勝

定， 令速圓滿。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩雖具住六波羅蜜多，常以般若波羅蜜多而為

上首，勇猛修習諸菩薩行，具修一切毘鉢舍那，勸諸有情亦令修習如是勝

慧， 令速圓滿。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，化身如佛遍入地獄、傍

生、鬼界、若人、若天，隨其類音為說正法。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩安住六種波羅蜜多，化身如佛遍到十方殑伽

沙等諸佛世界，為諸有情宣說正法、嚴淨佛土；於諸佛所聽聞正法，供養恭

敬、尊重讚歎，周覽十方最勝佛土微妙淨相，而便自起最極莊嚴清淨佛土，

於中安處一生所繫諸大菩薩，教令速證無上菩提。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩修行六種波羅蜜多，成就大士三十二相，諸

根猛利清淨端嚴，眾生見者無不愛敬，因斯勸導，應其根欲令漸證得三乘涅

槃。如是，舍利子！菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，應學清淨身、語、意

業。



44

「舍利子！復有菩薩摩訶薩修行六種波羅蜜多，雖得諸根明利，而不自

重輕他。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩從初發心恒住施戒波羅蜜多，乃至未得不退

轉地，於一切時不墮惡趣。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩從初發心乃至未得不退轉地，常不捨離十善

業道。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩安住施戒波羅蜜多，作轉輪王成就七寶，以

法教化不以非法，安立有情於十善道，亦以財寶濟諸貧乏。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩安住施戒波羅蜜多，無量百千世作轉輪聖

王，值遇無量百千諸佛，供養恭敬、尊重讚歎，捨施內外不以為難。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩安住六種波羅蜜多，常為邪見盲冥有情作法

照明，亦持此明常以自照，乃至無上正等菩提，此法照明曾不捨離。是菩薩

摩訶薩由是因緣，於諸佛法常得現起。

「是故，舍利子！諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，於身、語、意三有

罪業無容暫起。」時，舍利子白佛言：「世尊！云何名為菩薩摩訶薩有罪

身、語、意業？」

佛言：「舍利子！若菩薩摩訶薩作是念：『此是身，我由此故而起身

業；此是語，我由此故而起語業；此是意，我由此故而起意業。』舍利子！

是名菩薩摩訶薩有罪身、語、意業。

「舍利子！諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，不得身及身業，不得語及

語業，不得意及意業。舍利子！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，得身、

語、意及身、語、意業者，便起慳貪心、犯戒心、忿恚心、懈怠心、散亂

心、惡慧心，若起此心不名菩薩摩訶薩。是故修行般若波羅蜜多菩薩摩訶

薩，生此念者無有是處。

「舍利子！諸菩薩摩訶薩修行六種波羅蜜多，能淨身、語、意三種麁

重。」時，舍利子白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩能淨身、語、意三種麁

重？」

佛言：「舍利子！諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，不得身及身麁重，



45

不得語及語麁重，不得意及意麁重。舍利子！如是菩薩摩訶薩修行般若波羅

蜜多，能淨身、語、意三種麁重。

「又，舍利子！若菩薩摩訶薩從初發心，恒具受持十善業道，不起聲聞

及獨覺心，常於有情起大悲心。舍利子！我亦說是菩薩摩訶薩能淨身、語、

意三種麁重。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩，修行六種波羅蜜多淨菩提道。」時，舍利

子白佛言：「世尊！云何名為菩薩摩訶薩菩提道？」

佛言：「舍利子！諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，不得一切身、

語、意業及三麁重，不得布施波羅蜜多，不得淨戒波羅蜜多，不得安忍波羅

蜜 多，不得精進波羅蜜多，不得靜慮波羅蜜多，不得般若波羅蜜多，不得聲

聞乘，不得獨覺乘，不得菩薩正等覺乘。舍利子！是名菩薩摩訶薩菩提道。

何以故？以菩提道於一切法皆不得故。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩修行六種波羅蜜多，趣菩提道無能制者。」

時，舍利子白佛言：「世尊！何緣菩薩摩訶薩修行六種波羅蜜多，趣菩

提道無能制者？」

佛言：「舍利子！諸菩薩摩訶薩修行六種波羅蜜多時，不著色蘊，不著

受、想、行、識蘊；不著眼處，不著耳、鼻、舌、身、意處；不著色處，不

著聲、香、味、觸、法處；不著眼界、色界、眼識界，不著耳界、聲界、耳

識界，不著鼻界、香界、鼻識界，不著舌界、味界、舌識界，不著身界、觸

界、身識界，不著意界、法界、意識界；不著苦聖諦，不著集、滅、道聖

諦；不著無明，不著行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死

愁歎苦憂惱；不著四念住，不著四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、

八聖道支；不著布施波羅蜜多，不著淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜

多；不著佛十力，不著四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十

八佛不共法、一切智、道相智、一切相智；不著預流果，不著一來、不還、

阿羅漢果，不著獨覺菩提，不著一切菩薩摩訶薩行，不著諸佛無上正等菩

提。舍利子！由是因緣，菩薩摩訶薩修行六種波羅蜜多，增長熾盛趣菩提道

無能制者。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩，安住般若波羅蜜多，速能圓滿一切智智。



46

成勝智故，常不墜墮諸險惡趣，不受下賤人天之身，永不貧窮，所受身形諸

根具足容顏端正，為諸天、人、阿素洛等之所敬愛。」

時，舍利子白佛言：「世尊！何等名為菩薩摩訶薩所成勝智？」

佛言：「舍利子！諸菩薩摩訶薩由成此智，盡見十方殑伽沙等諸佛世界

一切如來、應、正等覺，盡聞彼佛所說正法，盡見彼會一切聲聞、菩薩僧

等， 亦見彼土莊嚴之相。諸菩薩摩訶薩由成此智，不起世界想，不起佛想，

不起法想，不起聲聞僧想，不起菩薩僧想，不起獨覺想，不起我想，不起非

我想，不起佛土莊嚴之想。諸菩薩摩訶薩由成此智，雖行布施波羅蜜多而不

得布施波羅蜜多，雖行淨戒波羅蜜多，而不得淨戒波羅蜜多；雖行安忍波羅

蜜多，而不得安忍波羅蜜多；雖行精進波羅蜜多，而不得精進波羅蜜多；雖

行靜慮波羅蜜多，而不得靜慮波羅蜜多；雖行般若波羅蜜多，而不得般若波

羅蜜多；雖行四念住，而不得四念住；乃至雖行八聖道支，而不得八聖道

支；雖行佛十力，而不得佛十力；乃至雖行一切相智，而不得一切相智。舍

利子！是名菩薩摩訶薩所成勝智。諸菩薩摩訶薩由成此智，速能圓滿一切佛

法，雖知一切法，而不得一切法，以自性空故。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多能淨五眼，所謂肉眼、天

眼、慧眼、法眼、佛眼。」時，舍利子白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩清

淨肉眼？」

佛言：「舍利子！有菩薩摩訶薩肉眼見百踰繕那，有菩薩摩訶薩肉眼見

二百踰繕那，有菩薩摩訶薩肉眼見三百踰繕那，有菩薩摩訶薩肉眼見四百、

五百、六百乃至千踰繕那，有菩薩摩訶薩肉眼見一贍部洲，有菩薩摩訶薩肉

眼見二大洲，有菩薩摩訶薩肉眼見三大洲，有菩薩摩訶薩肉眼見四大洲，有

菩薩摩訶薩肉眼見小千世界，有菩薩摩訶薩肉眼見中千世界，有菩薩摩訶薩

肉眼見三千大千世界。舍利子！是名菩薩摩訶薩清淨肉眼。」

時，舍利子復白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩清淨天眼？」

佛言：「舍利子！菩薩摩訶薩天眼，見一切四大王眾天天眼所見，見一

切三十三天、夜摩天、覩史多天、樂變化天、他化自在天天眼所見，見一切

梵眾天天眼所見，乃至見一切色究竟天天眼所見。舍利子！有菩薩摩訶薩天

眼所見，一切四大王眾天乃至色究竟天天眼所不能見。舍利子！諸菩薩摩訶



47

薩天眼，能見十方殑伽沙等世界有情死此生彼。舍利子！是名菩薩摩訶薩清

淨天眼。」

時，舍利子復白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩清淨慧眼？」

佛言：「舍利子！菩薩摩訶薩慧眼，不見有法若有為、若無為，若有

漏、若無漏，若世間、若出世間，若有罪、若無罪，若雜染、若清淨，若有

色、若無色，若有對、若無對，若過去、若未來、若現在，若欲界繫、若色

界繫、若無色界繫，若善、若不善、若無記，若見所斷、若修所斷、若非所

斷，若學、若無學、若非學非無學，乃至一切法若自性、若差別。舍利子！

是菩薩摩訶薩慧眼，不見有法是可見、是可聞、是可覺、是可識。舍利 子！

是名菩薩摩訶薩清淨慧眼。」

時，舍利子復白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩清淨法眼？」

佛言：「舍利子！菩薩摩訶薩法眼，能如實知補特伽羅種種差別：此隨

信行，此隨法行，此無相行；此住空，此住無相，此住無願；此由空解脫門

起五根，由五根起無間定，由無間定起解脫知見，由解脫知見永斷三結，所

謂薩迦耶見、戒禁取、疑，永斷此三結故得預流果；此由修道薄欲貪、瞋恚

得一來果；此復由上品修道永斷欲貪、瞋恚得不還果；此復由增上品修道永

斷五順上分結，所謂色貪、無色貪、無明、慢、掉舉，永斷此五順上分結故

得阿羅漢果；此由無相解脫門起五根，由五根起無間定，乃至永斷五順上分

結得阿羅漢果；此由無願解脫門起五根，由五根起無間定，乃至永斷五順上

分結得阿羅漢果；由二、由三亦復如是。舍利子！是名菩薩摩訶薩清淨法

眼。

「復次，舍利子！菩薩摩訶薩法眼，能如實知所有集法皆是滅法，由知

此故便得五根。舍利子！是名菩薩摩訶薩清淨法眼。

「復次，舍利子！菩薩摩訶薩法眼，能如實知此菩薩摩訶薩最初發心，

修行布施波羅蜜多，乃至修行般若波羅蜜多，成就信根、精進根，方便善巧

故，意受身增長善法。是菩薩摩訶薩或生剎帝利大族，或生婆羅門大族，或

生長者大族，或生居士大族，或生四大王眾天，乃至或生他化自在天，住於

彼處成就有情，隨諸有情心所愛樂，給施種種上妙樂具嚴淨佛土，供養恭

敬、尊重讚歎諸佛世尊，不墮聲聞、獨覺等地，乃至無上正等菩提終不退



48

轉。舍利子！是名菩薩摩訶薩清淨法眼。

「復次，舍利子！菩薩摩訶薩法眼，能如實知此菩薩摩訶薩於無上正等

菩提已得受記，此菩薩摩訶薩於無上正等菩提未得受記；此菩薩摩訶薩於無

上正等菩提已得不退，此菩薩摩訶薩於無上正等菩提未得不退；此菩薩摩訶

薩已到不退轉地，此菩薩摩訶薩未到不退轉地；此菩薩摩訶薩已圓滿神通，

此菩薩摩訶薩未圓滿神通；此菩薩摩訶薩神通已圓滿故，能往十方殑伽沙等

諸佛世界，供養恭敬、尊重讚歎諸佛世尊，此菩薩摩訶薩神通未圓滿故， 不

能往十方殑伽沙等諸佛世界，供養恭敬、尊重讚歎諸佛世尊；此菩薩摩訶薩

已得神通，此菩薩摩訶薩未得神通；此菩薩摩訶薩已得無生法忍，此菩薩摩

訶薩未得無生法忍；此菩薩摩訶薩已得勝根，此菩薩摩訶薩未得勝根；此菩

薩摩訶薩已嚴淨佛土，此菩薩摩訶薩未嚴淨佛土；此菩薩摩訶薩已成熟有

情，此菩薩摩訶薩未成熟有情；此菩薩摩訶薩已得大願，此菩薩摩訶薩未得

大願；此菩薩摩訶薩已為諸佛稱譽，此菩薩摩訶薩未為諸佛稱譽；此菩薩摩

訶薩已親近諸佛，此菩薩摩訶薩未親近諸佛；此菩薩摩訶薩壽命無量，此菩

薩摩訶薩壽命有量；此菩薩摩訶薩得菩提時苾芻僧無量，此菩薩摩訶薩得菩

提時苾芻僧有量；此菩薩摩訶薩得菩提時有菩薩僧，此菩薩摩訶薩得菩提時

無菩薩僧；此菩薩摩訶薩專修利他行，此菩薩摩訶薩兼修自利 行；此菩薩摩

訶薩有難行苦行，此菩薩摩訶薩無難行苦行；此菩薩摩訶薩為一生所繫，此

菩薩摩訶薩為多生所繫；此菩薩摩訶薩已住最後有，此菩薩摩訶薩未住最後

有；此菩薩摩訶薩已坐妙菩提座，此菩薩摩訶薩未坐妙菩提座；此菩薩摩訶

薩有魔來試，此菩薩摩訶薩無魔來試。舍利子！是名菩薩摩訶薩清淨法。」

時，舍利子復白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩清淨佛眼？」

佛言：「舍利子！菩薩摩訶薩菩提心無間，入金剛喻定，得一切相智，

成就佛十力、四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共

法、無障無礙解脫佛眼。菩薩摩訶薩由此佛眼，超過一切聲聞、獨覺智慧境

界，無所不見、無所不聞、無所不覺、無所不識，於一切法見一切相。舍利

子！是名菩薩摩訶薩清淨佛眼。舍利子！菩薩摩訶薩證阿耨多羅三藐三菩提

時，乃得如是清淨佛眼。

「舍利子！若菩薩摩訶薩欲得如是清淨五眼，當勤修習六到彼岸。所以



49

者何？此六到彼岸總攝一切善法，謂一切聲聞善法、獨覺善法、菩薩善法、

如來善法。

「舍利子！有問如來、應、正等覺：『以實而言，何法能攝一切善

法？』佛正答言：『所謂般若波羅蜜多。』何以故？此般若波羅蜜多是一切

善法之母，能生五波羅蜜多及五眼等諸功德故。舍利子！若菩薩摩訶薩欲得

清淨五眼，當學般若波羅蜜多；若菩薩摩訶薩欲得阿耨多羅三藐三菩提，當

學如是清淨五眼。舍利子！若菩薩摩訶薩能學如是清淨五眼，定得阿耨多羅

三藐三菩提。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，能引發六神通波羅蜜

多，所謂神境智證通、天耳智證通、他心智證通、宿住隨念智證通、天眼智

證通、漏盡智證通波羅蜜多。」

時，舍利子白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時所引

發神境智證通？」

佛言：「舍利子！有菩薩摩訶薩神境智證通，能起種種大神變事，所謂

震動十方各如殑伽沙界大地等物，變一為多，變多為一，或隱或顯迅速無

礙， 山崖牆壁直過如空，陵虛往來猶如飛鳥，地中出沒如出沒水，水上經行

如經行地，身出煙焰如燎高原，體注眾流如銷雪嶺，日月神德威勢難當，以

手抆摩光明隱蔽，乃至淨居轉身自在，如斯神變其數無邊。

「舍利子！此菩薩摩訶薩雖有如是神境智用，而於其中不自高舉，不著

神境智證通性，不著神境智證通事，不著能得如是神境智證通者，於著不著

俱無所著。何以故？自性空故，自性離故，自性本來不可得故。舍利子！是

菩薩摩訶薩不作是念：『我今引發神境智通為自娛樂，唯除為得一切智。』

舍利子！是名菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時所引發神境智證通。」

時，舍利子復白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時所

引發天耳智證通？」

佛言：「舍利子！有菩薩摩訶薩天耳智證通，最勝清淨過人天耳，能如

實聞十方各如殑伽沙界情、非情類種種音聲。所謂遍聞一切地獄聲、傍生

聲、鬼界聲、人聲、天聲、聲聞聲、獨覺聲、菩薩聲、諸佛聲、訶毀生死

聲、讚歎涅槃聲、棄背有為聲、趣向菩提聲、厭惡有漏聲、欣樂無漏聲、稱



50

揚三寶聲、制伏邪道聲、論議決擇聲、諷誦經典聲、勸斷惡法聲、令修善法

聲、拔濟苦難聲、慶慰歡樂聲，如是等聲若大若小悉能遍聞無障無礙。

「舍利子！是菩薩摩訶薩雖有如是天耳作用，而於其中不自高舉，不著

天耳智證通性，不著天耳智證通事，不著能得如是天耳智證通者，於著不著

俱無所著。何以故？自性空故，自性離故，自性本來不可得故。舍利子！是

菩薩摩訶薩不作是念：『我今引發天耳智通為自娛樂，唯除為得一切智。』

舍利子！是名菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時所引發天耳智證通。」

時，舍利子復白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時所

引發他心智證通？」

佛言：「舍利子！有菩薩摩訶薩他心智證通，能如實知十方各如殑伽沙

界他有情類心、心所法，所謂遍知他有情類若有貪心如實知有貪心，若離貪

心如實知離貪心，若有瞋心如實知有瞋心，若離瞋心如實知離瞋心，若有癡

心如實知有癡心，若離癡心如實知離癡心，若有愛心如實知有愛心，若離愛

心如實知離愛心，若有取心如實知有取心，若離取心如實知離取心，若聚心

如實知聚心，若散心如實知散心，若小心如實知小心，若大心如實知大 心，

若舉心如實知舉心，若下心如實知下心，若寂靜心如實知寂靜心，若不寂靜

心如實知不寂靜心，若掉心如實知掉心，若不掉心如實知不掉心，若定心如

實知定心，若不定心如實知不定心，若解脫心如實知解脫心，若不解脫心如

實知不解脫心，若有漏心如實知有漏心，若無漏心如實知無漏心， 若有舋心

如實知有舋心，若無舋心如實知無舋心，若有上心如實知有上心，若無上心

如實知無上心。

「舍利子！是菩薩摩訶薩雖有如是他心智用，而於其中不自高舉，不著

他心智證通性，不著他心智證通事，不著能得如是他心智證通者，於著不著

俱無所著。何以故？自性空故，自性離故，自性本來不可得故。舍利子！是

菩薩摩訶薩不作是念：『我今引發他心智通為自娛樂，唯除為得一切智。』

舍利子！是名菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時所引發他心智證通。」

大般若波羅蜜多經卷第四百四

大般若波羅蜜多經卷第四百五



51

三藏法師玄奘奉 詔譯

第二分觀照品第三之四

時，舍利子復白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時所

引發宿住隨念智證通？」

佛言：「舍利子！有菩薩摩訶薩宿住隨念智證通，能如實念十方各如殑

伽沙界一切有情諸宿住事。所謂隨念若自若他一心、十心、百心、千心、多

百千心頃諸宿住事，或復隨念一日、十日、百日、千日、多百千日諸宿住

事，或復隨念一月、十月、百月、千月、多百千月諸宿住事，或復隨念一

年、十年、百年、千年、多百千年諸宿住事，或復隨念一劫、十劫、百劫、

千劫、多百千劫乃至無量無數百千俱胝那庾多劫諸宿住事，或復隨念前際所

有諸宿住事，謂如是時，如是處，如是名，如是姓，如是類，如是食，如是

久住，如是壽限，如是長壽，如是受樂，如是受苦，從彼處沒來生此間，從

此間沒往生彼處，如是狀貌，如是言說。若略若廣、若自若他，諸宿住事皆

能隨念。

「舍利子！是菩薩摩訶薩雖有如是宿住智用，而於其中不自高舉，不著

宿住隨念智證通性，不著宿住隨念智證通事，不著能得宿住隨念智證通者，

於著不著俱無所著。何以故？自性空故，自性離故，自性本來不可得故。舍

利子！是菩薩摩訶薩不作是念：『我今引發宿住智通為自娛樂，唯除為得一

切智智。』舍利子！是名菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時所引發宿住隨念智

證通。」

時，舍利子復白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時所

引發天眼智證通？」

佛言：「舍利子！有菩薩摩訶薩天眼智證通最勝清淨過人天眼，能如實

見十方各如殑伽沙界情、非情類種種色像，所謂普見諸有情類死時生時，妙

色麁色、善趣惡趣、若勝若劣，諸如是等種種色像。因此復知諸有情類隨業

力用受生差別，如是有情成就身惡行、成就語惡行、成就意惡行，誹毀賢聖

邪見因緣，身壞命終當墮惡趣，或生地獄，或生傍生，或生鬼界，或生邊地

下賤悖惡有情類中受諸苦惱；如是有情成就身妙行、成就語妙行、成就意妙



52

行，讚美賢聖正見因緣，身壞命終當昇善趣，或生天上，或生人中受諸快

樂。如是有情種種業類受果差別皆如實知。

「舍利子！是菩薩摩訶薩雖有如是天眼作用，而於其中不自高舉，不著

天眼智證通性，不著天眼智證通事，不著能得如是天眼智證通者，於著不著

俱無所著。何以故？自性空故，自性離故，自性本來不可得故。舍利子！是

菩薩摩訶薩不作是念：『我今引發天眼智通為自娛樂，唯除為得一切智。』

舍利子！是名菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時所引發天眼智證通。」

時，舍利子復白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時所

引發漏盡智證通？」

佛言：「舍利子！有菩薩摩訶薩漏盡智證通，能如實知十方各如殑伽沙

界一切有情，若自若他漏盡不盡。此通依止金剛喻定，斷諸障習方得圓滿。

得不退轉菩薩地時，於一切漏亦名為盡，畢竟不起現在前故。菩薩雖得此漏

盡通，不墮聲聞、獨覺之地，唯趣無上正等菩提，不復希求餘義利故。

「舍利子！是菩薩摩訶薩雖有如是漏盡智用，而於其中不自高舉，不著

漏盡智證通性，不著漏盡智證通事，不著能得如是漏盡智證通者，於著不著

俱無所著。何以故？自性空故，自性離故，自性本來不可得故。舍利子！是

菩薩摩訶薩不作是念：『我今引發漏盡智通為自娛樂，唯除為得一切智。』

舍利子！是名菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時所引發漏盡智證通。

「舍利子！菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，能圓滿清淨六神通波羅蜜

多，由此六神通波羅蜜多圓滿清淨故，便證無上正等菩提。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，安住布施波羅蜜多，嚴淨

一切智、一切相智道，以畢竟空不起惠捨慳悋心故。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，安住淨戒波羅蜜多，嚴淨

一切智、一切相智道，以畢竟空不起持戒犯戒心故。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，安住安忍波羅蜜多，嚴淨

一切智、一切相智道，以畢竟空不起慈悲忿恚心故。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，安住精進波羅蜜多，嚴淨

一切智、一切相智道，以畢竟空不起勤勇懈怠心故。



53

「舍利子！復有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，安住靜慮波羅蜜多，嚴淨

一切智、一切相智道，以畢竟空不起寂靜散亂心故。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，還住般若波羅蜜多，嚴淨

一切智、一切相智道，以畢竟空不起智慧愚癡心故。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，安住布施、淨戒波羅蜜

多，嚴淨一切智、一切相智道，以畢竟空不起惠捨慳悋、持戒犯戒心故。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，安住布施、安忍波羅蜜

多，嚴淨一切智、一切相智道，以畢竟空不起惠捨慳悋、慈悲忿恚心故。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，安住布施、精進波羅蜜

多，嚴淨一切智、一切相智道，以畢竟空不起惠捨慳悋、勤勇懈怠心故。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，安住布施、靜慮波羅蜜

多，嚴淨一切智、一切相智道，以畢竟空不起惠捨慳悋、寂靜散亂心故。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，安住布施、般若波羅蜜

多，嚴淨一切智、一切相智道，以畢竟空不起惠捨慳悋、智慧愚癡心故。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，安住淨戒、安忍波羅蜜

多，嚴淨一切智、一切相智道，以畢竟空不起持戒犯戒、慈悲忿恚心故。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，安住淨戒、精進波羅蜜

多，嚴淨一切智、一切相智道，以畢竟空不起持戒犯戒、勤勇懈怠心故。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，安住淨戒、靜慮波羅蜜

多，嚴淨一切智、一切相智道，以畢竟空不起持戒犯戒、寂靜散亂心故。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，安住淨戒、般若波羅蜜

多，嚴淨一切智、一切相智道，以畢竟空不起持戒犯戒、智慧愚癡心故。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，安住安忍、精進波羅蜜

多，嚴淨一切智、一切相智道，以畢竟空不起慈悲忿恚、勤勇懈怠心故。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，安住安忍、靜慮波羅蜜

多，嚴淨一切智、一切相智道，以畢竟空不起慈悲忿恚、寂靜散亂心故。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，安住安忍、般若波羅蜜

多，嚴淨一切智、一切相智道，以畢竟空不起慈悲忿恚、智慧愚癡心故。



54

「舍利子！復有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，安住精進、靜慮波羅蜜

多，嚴淨一切智、一切相智道，以畢竟空不起勤勇懈怠、寂靜散亂心故。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，安住精進、般若波羅蜜

多，嚴淨一切智、一切相智道，以畢竟空不起勤勇懈怠、智慧愚癡心故。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，安住靜慮、般若波羅蜜

多，嚴淨一切智、一切相智道，以畢竟空不起寂靜散亂、智慧愚癡心故。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，安住布施、淨戒、安

忍波羅蜜多，嚴淨一切智、一切相智道，以畢竟空不起惠捨慳悋、持戒犯

戒、慈悲忿恚心故。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，安住布施、安忍、精

進波羅蜜多，嚴淨一切智、一切相智道，以畢竟空不起惠捨慳悋、慈悲忿

恚、勤勇懈怠心故。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，安住布施、精進、靜

慮波羅蜜多，嚴淨一切智、一切相智道，以畢竟空不起惠捨慳悋、勤勇懈

怠、寂靜散亂心故。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，安住布施、靜慮、般

若波羅蜜多，嚴淨一切智、一切相智道，以畢竟空不起惠捨慳悋、寂靜散

亂、智慧愚癡心故。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，安住淨戒、安忍、精

進波羅蜜多，嚴淨一切智、一切相智道，以畢竟空不起持戒犯戒、慈悲忿

恚、勤勇懈怠心故。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，安住淨戒、精進、靜

慮波羅蜜多，嚴淨一切智、一切相智道，以畢竟空不起持戒犯戒、勤勇懈

怠、寂靜散亂心故。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，安住淨戒、靜慮、般

若波羅蜜多，嚴淨一切智、一切相智道，以畢竟空不起持戒犯戒、寂靜散

亂、智慧愚癡心故。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，安住安忍、精進、靜



55

慮波羅蜜多，嚴淨一切智、一切相智道，以畢竟空不起慈悲忿恚、勤勇懈

怠、寂靜散亂心故。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，安住安忍、靜慮、般

若波羅蜜多，嚴淨一切智、一切相智道，以畢竟空不起慈悲忿恚、寂靜散

亂、智慧愚癡心故。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，安住精進、靜慮、般

若波羅蜜多，嚴淨一切智、一切相智道，以畢竟空不起勤勇懈怠、寂靜散

亂、智慧愚癡心故。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，安住布施、淨戒、安

忍、精進波羅蜜多，嚴淨一切智、一切相智道，以畢竟空不起惠捨慳悋、持

戒犯戒、慈悲忿恚、勤勇懈怠心故。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，安住布施、安忍、精

進、靜慮波羅蜜多，嚴淨一切智、一切相智道，以畢竟空不起惠捨慳悋、慈

悲忿恚、精進懈怠、寂靜散亂心故。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，安住布施、精進、靜

慮、般若波羅蜜多，嚴淨一切智、一切相智道，以畢竟空不起惠捨慳悋、勤

勇懈怠、寂靜散亂、智慧愚癡心故。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，安住淨戒、安忍、精

進、靜慮波羅蜜多，嚴淨一切智、一切相智道，以畢竟空不起持戒犯戒、慈

悲忿恚、勤勇懈怠、寂靜散亂心故。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，安住淨戒、精進、靜

慮、般若波羅蜜多，嚴淨一切智、一切相智道，以畢竟空不起持戒犯戒、勤

勇懈怠、寂靜散亂、智慧愚癡心故。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，安住安忍、精進、靜

慮、般若波羅蜜多，嚴淨一切智、一切相智道，以畢竟空不起慈悲忿恚、勤

勇懈怠、寂靜散亂、智慧愚癡心故。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，安住布施、淨戒、安

忍、精進、靜慮波羅蜜多，嚴淨一切智、一切相智道，以畢竟空不起惠捨慳



56

悋、持戒犯戒、慈悲忿恚、勤勇懈怠、寂靜散亂心故。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，安住布施、安忍、精

進、靜慮、般若波羅蜜多，嚴淨一切智、一切相智道，以畢竟空不起惠捨慳

悋、慈悲忿恚、勤勇懈怠、寂靜散亂、智慧愚癡心故。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，安住淨戒、安忍、精

進、靜慮、般若波羅蜜多，嚴淨一切智、一切相智道，以畢竟空不起持戒犯

戒、慈悲忿恚、勤勇懈怠、寂靜散亂、智慧愚癡心故。

「舍利子！復有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，安住布施、淨戒、安

忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多，嚴淨一切智、一切相智道，以畢竟空不起

惠捨慳悋、持戒犯戒、慈悲忿恚、精進懈怠、寂靜散亂、智慧愚癡心故。

如是，舍利子！諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，安住六種波羅蜜

多，嚴淨一切智、一切相智道，以畢竟空無惠捨慳悋故，無持戒犯戒故，無

慈悲忿恚故，無勤勇懈怠故，無寂靜散亂故，無智慧愚癡故，不著惠捨，不

著慳悋，不著持戒，不著犯戒，不著慈悲，不著忿恚，不著勤勇，不著懈

怠，不著寂靜，不著散亂，不著智慧，不著愚癡。舍利子！是菩薩摩訶薩當

於爾時，不著惠捨慳悋者，不著持戒犯戒者，不著慈悲忿恚者，不著勤勇懈

怠者，不著寂靜散亂者，不著智慧愚癡者。舍利子！是菩薩摩訶薩當於爾

時，於著不著皆無所著。何以故？以一切法畢竟空故。舍利子！是菩薩摩訶

薩當於爾時，不著毀罵、不著讚歎，不著損害、不著饒益，不著輕慢、不著

恭敬。何以故？畢竟空中，無有毀罵讚歎法故，無有損害饒益法故，無有輕

慢恭敬法故。舍利子！是菩薩摩訶薩當於爾時，不著毀罵讚歎者，不著損害

饒益者，不著輕慢恭敬者。何以故？畢竟空中，無有毀罵讚歎者故， 無有損

害饒益者故，無有輕慢恭敬者故。舍利子！是菩薩摩訶薩當於爾時，於著不

著皆無所著。何以故？甚深般若波羅蜜多永絕一切著不著故。

「舍利子！是菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，所獲功德最上最妙，一

切聲聞及諸獨覺皆所無有。舍利子！此菩薩摩訶薩如是功德既圓滿已，復能

以四攝事成熟一切有情、嚴淨佛土，便得嚴淨一切智、一切相智道，速能證

得一切智智。

「復次，舍利子！修行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩，修行般若波羅蜜多



57

時，於一切有情起平等心，起平等心已，於一切有情起利益安樂心，起利益

安樂心已，於一切法性皆得平等，得法性平等已，安立一切有情於一切法平

等性中。

「舍利子！是菩薩摩訶薩於現法中得十方諸佛之所護念，亦得一切菩薩

摩訶薩、聲聞、獨覺之所敬愛。舍利子！是菩薩摩訶薩隨所生處，眼終不見

不可意色，耳終不聞不可意聲，鼻終不嗅不可意香，舌終不甞不可意味，身

終不覺不可意觸，意終不取不可意法。舍利子！是菩薩摩訶薩於阿耨多羅三

藐三菩提永不退轉。」

當佛說此修行般若波羅蜜多諸菩薩摩訶薩獲勝利時，眾中有三百苾芻即

從座起，以所著衣持用奉佛，皆發無上正等覺心。爾時，世尊即便微笑，從

面門出種種色光。

尊者阿難從座而起，偏覆左肩右膝著地，合掌恭敬而白佛言：「世尊！

何因何緣現此微笑？大聖現笑必有因緣，請垂矜愍唯願為說！」

佛告阿難：「是從座起三百苾芻，從此已後六十一劫星喻劫中，當得作

佛皆同一號，謂大幢相如來、應、正等覺、明行圓滿、善逝、世間解、無上

丈夫、調御士、天人師、佛、薄伽梵。是諸苾芻捨此身已，當生東方不動佛

國，於彼佛所修菩薩行。」

復有六萬天子聞佛所說，皆發無上正等覺心。世尊記彼當於彌勒如來法

中淨信出家專修梵行，彌勒如來為其授記，當得無上正等菩提。

爾時，此間一切眾會，以佛神力得見十方各千佛土及諸世尊，并彼眾會

彼諸佛土清淨莊嚴微妙殊特，當於爾時此堪忍界嚴淨之相所不能及。時，此

眾會一萬有情各發願言：「以我所修諸純淨業，願當往生彼彼佛土。」

爾時，世尊知其心願即復微笑，面門又出種種色光。尊者阿難復從座

起，恭敬問佛微笑因緣。佛告阿難：「汝今見此萬有情不？」

阿難白言：「唯然！已見。」

佛言：「阿難！此萬有情從此壽盡，隨彼願力於萬佛土各得往生，乃至

無上正等菩提，在所生處常不離佛，供養恭敬、尊重讚歎，修習六種波羅蜜

多，得圓滿已俱時成佛，皆同一號，謂莊嚴王如來、應、正等覺、明行圓



58

滿、善逝、世間解、無上丈夫、調御士、天人師、佛、薄伽梵。」

第二分無等等品第四

爾時，尊者舍利子、尊者大目連、尊者善現、尊者大飲光、尊者滿慈

子，如是等眾望所識諸大苾芻、苾芻尼、菩薩摩訶薩、鄔波索迦、鄔波斯

迦，皆從座起恭敬合掌，俱白佛言：「世尊！大波羅蜜多是菩薩摩訶薩般若

波羅蜜多，廣波羅蜜多是菩薩摩訶薩般若波羅蜜多，第一波羅蜜多是菩薩摩

訶薩般若波羅蜜多，尊波羅蜜多是菩薩摩訶薩般若波羅蜜多，勝波羅蜜多是

菩薩摩訶薩般若波羅蜜多，上波羅蜜多是菩薩摩訶薩般若波羅蜜多，妙波羅

蜜多是菩薩摩訶薩般若波羅蜜多，高波羅蜜多是菩薩摩訶薩般若波羅蜜多，

極波羅蜜多是菩薩摩訶薩般若波羅蜜多，無上波羅蜜多是菩薩摩訶薩般若波

羅蜜多，無上上波羅蜜多是菩薩摩訶薩般若波羅蜜多，無等波羅蜜多是菩薩

摩訶薩般若波羅蜜多，無等等波羅蜜多是菩薩摩訶薩般若波羅蜜多，如虛空

波羅蜜多是菩薩摩訶薩般若波羅蜜多，無待對波羅蜜多是菩薩摩訶薩般若波

羅蜜多，自相空波羅蜜多是菩薩摩訶薩般若波羅蜜多，共相空波羅蜜多是菩

薩摩訶薩般若波羅蜜多，一切法空波羅蜜多是菩薩摩訶薩般若波羅蜜多，不

可得空波羅蜜多是菩薩摩訶薩般若波羅蜜多，無生空波羅蜜多是菩薩摩訶薩

般若波羅蜜多，無滅空波羅蜜多是菩薩摩訶薩般若波羅蜜多，無性空波羅蜜

多是菩薩摩訶薩般若波羅蜜多，有性空波羅蜜多是菩薩摩訶薩般若波羅蜜

多，無性有性空波羅蜜多是菩薩摩訶薩般若波羅蜜多，奢摩他波羅蜜多是菩

薩摩訶薩般若波羅蜜多，曇摩他波羅蜜多是菩薩摩訶薩般若波羅蜜多，開發

一切功德波羅蜜多是菩薩摩訶薩般若波羅蜜多，成就一切功德波羅蜜多是菩

薩摩訶薩般若波羅蜜多，不可屈伏波羅蜜多是菩薩摩訶薩般若波羅蜜多，能

破一切波羅蜜多是菩薩摩訶薩般若波羅蜜多。

「世尊！修行般若波羅蜜多諸菩薩摩訶薩最尊最勝、具大勢力，能行無

等等施，能滿無等等施，能具無等等布施波羅蜜多；能得無等等自體，所謂

無邊相好妙莊嚴身；能證無等等法，所謂無上正等菩提。

「世尊！修行般若波羅蜜多諸菩薩摩訶薩最尊最勝、具大勢力，能持無



59

等等戒，能滿無等等戒，能具無等等淨戒波羅蜜多；能得無等等自體，所謂

無邊相好妙莊嚴身；能證無等等法，所謂無上正等菩提。

「世尊！修行般若波羅蜜多諸菩薩摩訶薩最尊最勝、具大勢力，能修無

等等忍，能滿無等等忍，能具無等等安忍波羅蜜多；能得無等等自體，所謂

無邊相好妙莊嚴身；能證無等等法，所謂無上正等菩提。

「世尊！修行般若波羅蜜多諸菩薩摩訶薩最尊最勝、具大勢力，能發無

等等勤，能滿無等等勤，能具無等等精進波羅蜜多；能得無等等自體，所謂

無邊相好妙莊嚴身；能證無等等法，所謂無上正等菩提。

「世尊！修行般若波羅蜜多諸菩薩摩訶薩最尊最勝、具大勢力，能起無

等等定，能滿無等等定，能具無等等靜慮波羅蜜多；能得無等等自體，所謂

無邊相好妙莊嚴身；能證無等等法，所謂無上正等菩提。

「世尊！修行般若波羅蜜多諸菩薩摩訶薩最尊最勝、具大勢力，能習無

等等慧，能滿無等等慧，能具無等等般若波羅蜜多；能得無等等自體，所謂

無邊相好妙莊嚴身；能證無等等法，所謂無上正等菩提。於餘種種殊勝功

德，隨其所應亦復如是。

「世尊！世尊亦由修行般若波羅蜜多，能修、能住、能滿、能具勝功德

故，得無等等色，得無等等受、想、行、識，證無等等菩提，轉無等等法

輪， 過去、未來、現在諸佛亦復如是。是故，世尊！若菩薩摩訶薩欲到一切

法究竟彼岸者，當習般若波羅蜜多。世尊！修行般若波羅蜜多諸菩薩摩訶

薩， 一切世間天、人、阿素洛等，皆應供養恭敬、尊重讚歎。」

爾時，佛告諸大弟子及菩薩摩訶薩等言：「如是！如是！如汝所說。修

行般若波羅蜜多諸菩薩摩訶薩，一切世間天、人、阿素洛等，皆應供養恭

敬、尊重讚歎。何以故？由此菩薩摩訶薩故，世間便有人、天出現，所謂剎

帝利大族、婆羅門大族、長者大族、居士大族、轉輪聖王、四大王眾天乃至

他化自在天，梵眾天乃至色究竟天，空無邊處天乃至非想非非想處天出現世

間。由此菩薩摩訶薩故，世間便有預流、一來、不還、阿羅漢、獨覺、菩

薩、諸佛出現。由此菩薩摩訶薩故，世間便有種種資生樂具出現，所謂飲

食、衣服、臥具、房舍、燈明、末尼、真珠、瑠璃、螺貝、璧玉、珊瑚、金



60

銀等寶出現世間。以要言之，一切世間人樂、天樂及出世樂，無不皆由如是

菩薩摩訶薩有。所以者何？此菩薩摩訶薩自布施已教他布施，自持戒已教他

持戒，自安忍已教他安忍，自精進已教他精進，自修定已教他修定，自習慧

已教他習慧，是故由此修行般若波羅蜜多諸菩薩摩訶薩，一切有情皆獲如是

利益安樂。」

第二分舌根相品第五

爾時，世尊現舌根相，量等三千大千世界。從此舌相復出無數種種色

光，遍照十方殑伽沙等諸佛世界。

爾時，東方殑伽沙等諸佛土中，一一各有無量無數菩薩摩訶薩，見此大

光心懷猶豫，各各往詣自界佛所，稽首恭敬白言：「世尊！是誰威力，復以

何緣，有此大光照諸佛土？」

時，彼彼佛各各報言：「於此西方有佛世界名曰堪忍，佛號釋迦牟尼如

來、應、正等覺、明行圓滿、善逝、世間解、無上丈夫、調御士、天人師、

佛、薄伽梵，今為菩薩摩訶薩眾宣說般若波羅蜜多，現舌根相，量等三千大

千世界。從彼舌相復出無數種種色光，遍照十方殑伽沙等諸佛世界。今所見

光即是彼佛舌相所現。」

時，彼彼界無量無數菩薩摩訶薩聞是事已，歡喜踴躍歎未曾有，各白佛

言：「我等欲往堪忍世界，觀禮供養釋迦牟尼如來、應、正等覺及諸菩薩摩

訶薩眾，并聽般若波羅蜜多，唯願世尊哀愍聽許！」

時，彼彼佛各各報言：「今正是時，隨汝意往。」

時，諸菩薩摩訶薩眾既蒙聽許，各禮佛足右繞七匝，嚴持無量寶

幢、幡蓋、衣服、瓔珞、香鬘、珍寶、金銀等花，奏擊種種上妙音

樂，經須臾間至此佛所，供養恭敬、尊重讚歎佛菩薩已遶百千匝，頂

禮雙足退坐一面。南西北方四維上下殑伽沙等諸佛土中，一一各有無

量無數菩薩摩訶薩亦復如是。

爾時，四大王眾天、三十三天、夜摩天、覩史多天、樂變化天、



61

他化自在天、梵眾天、梵輔天、梵會天、大梵天、光天、少光天、無

量光天、極光淨天、淨天、少淨天、無量淨天、遍淨天、廣天、少廣

天、無量廣天、廣果天、無繁天、無熱天、善現天、善見天、色究竟

天，各持無量種種香鬘，所謂澤香、末香、燒香、樹香、葉香、諸雜

和香，悅意花鬘、生類花鬘、龍錢花鬘并無量種雜類花鬘，及持無量

上妙天花、嗢鉢羅花、鉢特摩花、俱某陀花、奔荼利花、微妙音花、

大微妙音花及餘無量天妙香花來詣佛所，供養恭敬、尊重讚歎佛菩薩

已繞百千匝，頂禮雙足却住一面。

爾時，十方諸來菩薩摩訶薩眾及餘無量欲、色界天，所獻種種寶

幢、幡蓋、衣服、瓔珞、珍寶、香花及諸音樂，以佛神力上踴空中，

合成臺蓋，量等三千大千世界，臺頂四角各有寶幢，臺蓋、寶幢皆垂

瓔珞，勝幡妙綵、珍異花鬘，種種莊嚴甚可愛樂。

爾時，會中有百千俱胝那庾多眾皆從座起，合掌恭敬而白佛言：

「世尊！我等未來願當作佛，相好威德如今世尊。國土莊嚴，聲聞、

菩薩、人、天眾會，所轉法輪，皆如今佛。」

爾時，世尊知其心願已，於諸法悟無生忍，了達一切不生不滅、

無作無為，即便微笑，面門復出種種色光。時，阿難陀即從座起，合

掌恭敬白言：「世尊！何因何緣現此微笑？諸佛現笑非無因緣！」

佛告阿難：「是從座起百千俱胝那庾多眾，已於諸法悟無生忍，

了達一切不生不滅、無作無為。彼於當來經六十八俱胝大劫勤修菩薩

行，妙法花劫中當得作佛，皆同一號，謂覺分花如來、應、正等覺、

明行圓滿、善逝、世間解、無上丈夫、調御士、天人師、佛、薄伽

梵。」

大般若波羅蜜多經卷第四百五



1


	大眾閱藏經典彙編 CBETA2018 版
	佛经安置须知
	读诵佛经须知
	保宁勇禅师示看经警策文
	起诵仪
	请佛发愿
	南无本师释迦牟尼佛南无本师释迦牟尼佛南无本师释迦牟尼佛
	南无香云盖菩萨摩诃萨（三称）


