
1

大眾閱藏經典彙編 CBETA2018 版

大般若波罗蜜多經
（六百卷：第391卷至第395卷）

唐三藏法師玄奘奉 詔譯



2

佛经安置须知

1. 经典应恭敬放在清净高处以及其他书籍的上面，不可随意

扔放床上、座椅上等不净处。

2. 凡经书等法宝阅毕，可辗转流通，赠送其他道友，不可任

意烧毁或丢弃。

3. 如手捧或装于口袋携带时，不得低于腰部，不可挟腋下。

4. 不得口吹经上灰尘，应以专用净布拭去。

5. 不可在经典所在的地方，有种种污秽行为。

读诵佛经须知

1. 经典乃三世诸佛之师，如来法身舍利，亦当作真佛看，不

可作纸墨等看。礼诵持念，种种修持，皆当以诚敬为主。

2. 不可躺着看经书，以口水沾指翻经页，不可以污手触经。

3. 经书上不可涂写。不得一边散心杂话，一边看经书。

4. 中断不看时，应夹放纸条、书签做记号。不可折页、折角，或经

书面朝下作“人”字形搁置。

保宁勇禅师示看经警策文

夫看经之法后学须知：当净三业。若三业无亏，则百福俱集。三业者，

身、口、意业也。

（一）端身正坐，如对圣容，则身业净也。

（二）口无杂言，断诸嬉笑，则口业净也。

（三）意不散乱，屏息万缘，则意业净也。

内心既寂，外境俱捐。方契悟于真源，庶研穷于法理，可谓水澄珠

莹，云散月明。义海涌于胸襟，智岳凝于耳目。辄莫容易，实非小缘。

心法双忘，自他俱利。若能如是，真报佛恩。



3

起诵仪

请佛发愿

稽首禮諸佛 及法比丘僧 我今為自利 亦利諸有情

與諸善同修 正聞大藏經 傳承三聖學 令正法久住

南无本师释迦牟尼佛
南无本师释迦牟尼佛
南无本师释迦牟尼佛

香赞

（一遍）

炉香乍爇. 法界蒙薰. 诸佛海会悉遥闻.

随处结祥云.诚意方殷.诸佛现全身.

南无香云盖菩萨摩诃萨（三称）

开经偈

（一遍）

无上甚深微妙法 百千万劫难遭遇

我今见闻得受持 愿解如来真实义

讽诵经时 当愿众生：

顺佛所说 总持不忘.

（注：此阅藏仪轨可以根据需要自行调整）



4

大般若波羅蜜多經卷第三百九十一

三藏法師玄奘奉 詔譯

初分成熟有情品第七十一之二

「善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，方便善巧安住苦聖諦

時，不得苦聖諦，不得能住，不得所住，不得所為，亦不遠離如是諸

法而住苦聖諦，是菩薩摩訶薩則能圓滿修菩薩道。善現！若菩薩摩訶

薩修行般若波羅蜜多，方便善巧安住集、滅、道聖諦時，不得集、滅、

道聖諦，不得能住，不得所住，不得所為，亦不遠離如是諸法而住集、

滅、道聖諦，是菩薩摩訶薩則能圓滿修菩薩道。如是，善現！諸菩薩

摩訶薩修行般若波羅蜜多，方便善巧修菩薩道令得圓滿，能證無上正

等菩提。

「善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，方便善巧修行四靜慮

時，不得四靜慮，不得能修，不得所修，不得所為，亦不遠離如是諸

法而修四靜慮，是菩薩摩訶薩則能圓滿修菩薩道。善現！若菩薩摩訶

薩修行般若波羅蜜多，方便善巧修行四無量、四無色定時，不得四無

量、四無色定，不得能修，不得所修，不得所為，亦不遠離如是諸法

而修四無量、四無色定，是菩薩摩訶薩則能圓滿修菩薩道。如是，善

現！諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，方便善巧修菩薩道令得圓滿，

能證無上正等菩提。

「善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，方便善巧修行八解脫

時，不得八解脫，不得能修，不得所修，不得所為，亦不遠離如是諸

法而修八解脫， 是菩薩摩訶薩則能圓滿修菩薩道。善現！若菩薩摩訶

薩修行般若波羅蜜多，方便善巧修行八勝處、九次第定、十遍處時，

不得八勝處、九次第定、十遍處，不得能修，不得所修，不得所為，

亦不遠離如是諸法而修八勝處、九次第定、十遍處，是菩薩摩訶薩則



5

能圓滿修菩薩道。如是，善現！諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，方

便善巧修菩薩道令得圓滿，能證無上正等菩提。

「善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，方便善巧修行一切陀

羅尼門時，不得一切陀羅尼門，不得能修，不得所修，不得所為，亦

不遠離如是諸法而修一切陀羅尼門，是菩薩摩訶薩則能圓滿修菩薩道。

善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，方便善巧修行一切三摩地門

時，不得一切三摩地門，不得能修，不得所修，不得所為，亦不遠離

如是諸法而修一切三摩地門，是菩薩摩訶薩則能圓滿修菩薩道。如是，

善現！諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，方便善巧修菩薩道令得圓滿，

能證無上正等菩提。

「善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，方便善巧修行空解脫

門時，不得空解脫門，不得能修，不得所修，不得所為，亦不遠離如

是諸法而修空解脫門，是菩薩摩訶薩則能圓滿修菩薩道。善現！若菩

薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，方便善巧修行無相、無願解脫門時，不

得無相、無願解脫門，不得能修，不得所修，不得所為，亦不遠離如

是諸法而修無相、無願解脫門，是菩薩摩訶薩則能圓滿修菩薩道。如

是，善現！諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，方便善巧修菩薩道令得

圓滿，能證無上正等菩提。

「善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，方便善巧修行極喜地

時，不得極喜地，不得能修，不得所修，不得所為，亦不遠離如是諸

法而修極喜地， 是菩薩摩訶薩則能圓滿修菩薩道。善現！若菩薩摩訶

薩修行般若波羅蜜多，方便善巧修行離垢地、發光地、焰慧地、極難

勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地時，不得離垢地乃

至法雲地，不得能修，不得所修，不得所為，亦不遠離如是諸法而修

離垢地乃至法雲地，是菩薩摩訶薩則能圓滿修菩薩道。如是，善現！

諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，方便善巧修菩薩道令得圓滿，能證

無上正等菩提。



6

「善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，方便善巧修行五眼時，

不得五眼，不得能修，不得所修，不得所為，亦不遠離如是諸法而修

五眼，是菩薩摩訶薩則能圓滿修菩薩道。善現！若菩薩摩訶薩修行般

若波羅蜜多，方便善巧修行六神通時，不得六神通，不得能修，不得

所修，不得所為，亦不遠離如是諸法而修六神通，是菩薩摩訶薩則能

圓滿修菩薩道。如是，善現！諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，方便

善巧修菩薩道令得圓滿，能證無上正等菩提。

「善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，方便善巧修行佛十力

時，不得佛十力，不得能修，不得所修，不得所為，亦不遠離如是諸

法而修佛十力，是菩薩摩訶薩則能圓滿修菩薩道。善現！若菩薩摩訶

薩修行般若波羅蜜多，方便善巧修行四無所畏、四無礙解、大慈、大

悲、大喜、大捨、十八佛不共法時，不得四無所畏乃至十八佛不共法，

不得能修，不得所修，不得所為，亦不遠離如是諸法而修四無所畏乃

至十八佛不共法，是菩薩摩訶薩則能圓滿修菩薩道。如是，善現！諸

菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，方便善巧修菩薩道令得圓滿，能證無

上正等菩提。

「善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，方便善巧修行三十二

大士相時，不得三十二大士相，不得能修，不得所修，不得所為，亦

不遠離如是諸法而修三十二大士相，是菩薩摩訶薩則能圓滿修菩薩道。

善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，方便善巧修行八十隨好時，

不得八十隨好，不得能修，不得所修，不得所為，亦不遠離如是諸法

而修八十隨好，是菩薩摩訶薩則能圓滿修菩薩道。如是，善現！諸菩

薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，方便善巧修菩薩道令得圓滿，能證無上

正等菩提。

「善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，方便善巧修行無忘失

法時，不得無忘失法，不得能修，不得所修，不得所為，亦不遠離如

是諸法而修無忘失法，是菩薩摩訶薩則能圓滿修菩薩道。善現！若菩



7

薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，方便善巧修行恒住捨性時，不得恒住捨

性，不得能修，不得所修，不得所為，亦不遠離如是諸法而修恒住捨

性，是菩薩摩訶薩則能圓滿修菩薩道。如是，善現！諸菩薩摩訶薩修

行般若波羅蜜多，方便善巧修菩薩道令得圓滿，能證無上正等菩提。

「善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，方便善巧修行一切智

時，不得一切智，不得能修，不得所修，不得所為，亦不遠離如是諸

法而修一切智， 是菩薩摩訶薩則能圓滿修菩薩道。善現！若菩薩摩訶

薩修行般若波羅蜜多，方便善巧修行道相智、一切相智時，不得道相

智、一切相智，不得能修，不得所修，不得所為，亦不遠離如是諸法

而修道相智、一切相智，是菩薩摩訶薩則能圓滿修菩薩道。如是，善

現！諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多， 方便善巧修菩薩道令得圓滿，

能證無上正等菩提。

「善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，方便善巧修行一切菩

薩摩訶薩行時，不得一切菩薩摩訶薩行，不得能修，不得所修，不得

所為，亦不遠離如是諸法而修一切菩薩摩訶薩行，是菩薩摩訶薩則能

圓滿修菩薩道。善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，方便善巧修

行諸佛無上正等菩提時，不得無上正等菩提，不得能修，不得所修，

不得所為，亦不遠離如是諸法而修諸佛無上正等菩提，是菩薩摩訶薩

則能圓滿修菩薩道。如是，善現！諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，

方便善巧修菩薩道令得圓滿，能證無上正等菩提。」

爾時，具壽舍利子白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩修行般若波

羅蜜多時，勇猛正勤修菩提道？」

佛言：「舍利子！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時方便善巧，

不和合色，不離散色；不和合受、想、行、識，不離散受、想、行、

識。何以故？如是諸法皆無自性可合、離故。

「舍利子！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時方便善巧，不和合

眼處，不離散眼處；不和合耳、鼻、舌、身、意處，不離散耳、鼻、



8

舌、身、意處。何以故？如是諸法皆無自性可合、離故。

「舍利子！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時方便善巧，不和合

色處，不離散色處；不和合聲、香、味、觸、法處，不離散聲、香、

味、觸、法處。何以故？如是諸法皆無自性可合、離故。

「舍利子！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時方便善巧，不和合

眼界，不離散眼界；不和合耳、鼻、舌、身、意界，不離散耳、鼻、

舌、身、意界。何以故？如是諸法皆無自性可合、離故。

「舍利子！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時方便善巧，不和合

色界，不離散色界；不和合聲、香、味、觸、法界，不離散聲、香、

味、觸、法界。何以故？如是諸法皆無自性可合、離故。

「舍利子！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時方便善巧，不和合

眼識界，不離散眼識界；不和合耳、鼻、舌、身、意識界，不離散耳、

鼻、舌、身、意識界。何以故？如是諸法皆無自性可合、離故。

「舍利子！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時方便善巧，不和合

眼觸，不離散眼觸；不和合耳、鼻、舌、身、意觸，不離散耳、鼻、

舌、身、意觸。何以故？如是諸法皆無自性可合、離故。

「舍利子！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時方便善巧，不和合

眼觸為緣所生諸受，不離散眼觸為緣所生諸受；不和合耳、鼻、舌、

身、意觸為緣所生諸受，不離散耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受。

何以故？如是諸法皆無自性可合、離故。

「舍利子！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時方便善巧，不和合

地界，不離散地界；不和合水、火、風、空、識界，不離散水、火、

風、空、識界。何以故？如是諸法皆無自性可合、離故。

「舍利子！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時方便善巧，不和合

因緣，不離散因緣；不和合等無間緣、所緣緣、增上緣，不離散等無

間緣、所緣緣、增上緣。何以故？如是諸法皆無自性可合、離故。



9

「舍利子！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時方便善巧，不和合

從緣所生諸法，不離散從緣所生諸法。何以故？如是諸法皆無自性可

合、離故。

「舍利子！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時方便善巧，不和合

無明，不離散無明；不和合行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、

有、生、老死愁歎苦憂惱，不離散行乃至老死愁歎苦憂惱。何以故？

如是諸法皆無自性可合、離故。

「舍利子！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時方便善巧，不和合

布施波羅蜜多，不離散布施波羅蜜多；不和合淨戒、安忍、精進、靜

慮、般若波羅蜜多，不離散淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多。

何以故？如是諸法皆無自性可合、離故。

「舍利子！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時方便善巧，不和合

內空，不離散內空；不和合外空、內外空、空空、大空、勝義空、有

為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、

共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空，不離

散外空乃至無性自性空。何以故？如是諸法皆無自性可合、離故。

「舍利子！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時方便善巧，不和合

四念住，不離散四念住；不和合四正斷、四神足、五根、五力、七等

覺支、八聖道支，不離散四正斷乃至八聖道支。何以故？如是諸法皆

無自性可合、離故。

「舍利子！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時方便善巧，不和合

苦聖諦，不離散苦聖諦；不和合集、滅、道聖諦，不離散集、滅、道

聖諦。何以故？ 如是諸法皆無自性可合、離故。

「舍利子！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時方便善巧，不和合

四靜慮，不離散四靜慮；不和合四無量、四無色定，不離散四無量、

四無色定。何以故？如是諸法皆無自性可合、離故。



10

「舍利子！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時方便善巧，不和合

八解脫，不離散八解脫；不和合八勝處、九次第定、十遍處，不離散

八勝處、九次第定、十遍處。何以故？如是諸法皆無自性可合、離故。

「舍利子！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時方便善巧，不和合

陀羅尼門，不離散陀羅尼門；不和合三摩地門，不離散三摩地門。何

以故？如是諸法皆無自性可合、離故。

「舍利子！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時方便善巧，不和合

空解脫門，不離散空解脫門；不和合無相、無願解脫門，不離散無相、

無願解脫門。何以故？如是諸法皆無自性可合、離故。

「舍利子！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時方便善巧，不和合

極喜地，不離散極喜地；不和合離垢地、發光地、焰慧地、極難勝地、

現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地，不離散離垢地乃至法雲

地。何以故？如是諸法皆無自性可合、離故。

「舍利子！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時方便善巧，不和合

五眼，不離散五眼；不和合六神通，不離散六神通。何以故？如是諸

法皆無自性可合、離故。

「舍利子！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時方便善巧，不和合

佛十力，不離散佛十力；不和合四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、

大喜、大捨、十八佛不共法，不離散四無所畏乃至十八佛不共法。何

以故？如是諸法皆無自性可合、離故。

「舍利子！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時方便善巧，不和合

三十二大士相，不離散三十二大士相；不和合八十隨好，不離散八十

隨好。何以故？如是諸法皆無自性可合、離故。

「舍利子！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時方便善巧，不和合

無忘失法，不離散無忘失法；不和合恒住捨性，不離散恒住捨性。何

以故？如是諸法皆無自性可合、離故。



11

「舍利子！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時方便善巧，不和合

一切智，不離散一切智；不和合道相智、一切相智，不離散道相智、

一切相智。何以故？如是諸法皆無自性可合、離故。

「舍利子！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時方便善巧，不和合

預流果，不離散預流果；不和合一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提，

不離散一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提。何以故？如是諸法皆無自

性可合、離故。

「舍利子！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時方便善巧，不和合

一切菩薩摩訶薩行，不離散一切菩薩摩訶薩行；不和合諸佛無上正等

菩提，不離散諸佛無上正等菩提。何以故？如是諸法皆無自性可合、

離故。

「如是，舍利子！菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，勇猛正勤修菩

提道。」

爾時，具壽舍利子復白佛言：「世尊！若一切法都無自性可合、

離者，云何菩薩摩訶薩引發般若波羅蜜多，諸菩薩摩訶薩於中修學？

世尊！若菩薩摩訶薩不學般若波羅蜜多，終不能得所求無上正等菩提。」

佛告舍利子：「如是！如是！如汝所說。若菩薩摩訶薩不學般若

波羅蜜多，終不能得所求無上正等菩提。舍利子！諸菩薩摩訶薩要學

般若波羅蜜多，乃能證得所求無上正等菩提。舍利子！諸菩薩摩訶薩

所求無上正等菩提，要有方便善巧乃能證得，非無方便善巧而可證得。

「舍利子！諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，若見有法自性可

得則應可取，不見有法自性可得當何所取？所謂不取此是般若波羅蜜

多，此是靜慮波羅蜜多，此是精進波羅蜜多，此是安忍波羅蜜多，此

是淨戒波羅蜜多，此是布施波羅蜜多；此是色，此是受、想、行、識；

此是眼處，此是耳、鼻、舌、身、意處；此是色處，此是聲、香、味、

觸、法處；此是眼界，此是耳、鼻、舌、身、意界；此是色界，此是

聲、香、味、觸、法界；此是眼識界，此是耳、鼻、舌、身、意識界；



12

此是眼觸，此是耳、鼻、舌、身、意觸；此是眼觸為緣所生諸受，此

是耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受；此是地界，此是水、火、風、

空、識界；此是因緣，此是等無間緣、所緣緣、增上緣；此是從緣所

生諸法；此是無明，此是行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、

生、老死愁歎苦憂惱；此是內空，此是外空、內外空、空空、大空、

勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異 空、本性

空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性

自性空；此是四念住，此是四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、

八聖道支；此是苦聖諦，此是集、滅、道聖諦；此是四靜慮，此是四

無量、四無色定；此是八解脫，此是八勝處、九次第定、十遍處；此

是陀羅尼 門，此是三摩地門；此是空解脫門，此是無相、無願解脫門；

此是極喜地，此是離垢地、發光地、焰慧地、極難勝地、現前地、遠

行地、不動地、善慧地、法雲地；此是五眼，此是六神通；此是佛十

力，此是四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不

共法；此是三十二大士相，此是八十隨好；此是無忘失法，此是恒住

捨性；此是一切智，此是道相智、一切相智；此是預流果，此是一來、

不還、阿羅漢果、獨覺菩提；此是一切菩薩摩訶薩行，此是諸佛無上

正等菩提；此是異生，此是聲聞，此是獨覺，此是菩薩，此是如來。

「舍利子！菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，如實了知一切法性皆

不可取，所謂般若波羅蜜多不可取，靜慮波羅蜜多不可取，精進波羅

蜜多不可取，安忍波羅蜜多不可取，淨戒波羅蜜多不可取，布施波羅

蜜多不可取；色不可取，受、想、行、識不可取；眼處不可取，耳、

鼻、舌、身、意處不可取；色處不可取，聲、香、味、觸、法處不可

取；眼界不可取，耳、鼻、舌、身、意界不可取；色界不可取，聲、

香、味、觸、法界不可取；眼識界不可取，耳、鼻、舌、身、意識界

不可取；眼觸不可取，耳、鼻、舌、身、意觸不可取；眼觸為緣所生

諸受不可取，耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受不可取；地界不可



13

取，水、火、風、空、識界不可取；因緣不可取，等無間緣、所緣緣、

增上緣不可取；從緣所生諸法不可取；無明不可取，行、 識、名色、

六處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱不可取；內空不可

取，外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟 空、

無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不

可得空、無性空、自性空、無性自性空不可取；四念住不可取，四正

斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支不可取；苦聖諦不可

取，集、滅、道聖諦不可取；四靜慮不可取，四無量、四無色定不可

取；八解脫不可取，八勝處、九次第定、十遍處不可取；陀羅尼門不

可取，三摩地門不可取；空解脫門不可取，無相、無願解脫門不可取；

極喜地不可取，離垢地、發光地、焰慧地、極難勝地、現前地、遠行

地、不動地、善慧地、法雲地不可取；五眼不可取，六神通不可取；

佛十力不可取，四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十

八佛不共法不可取；三十二大士相不可取，八十隨好不可取；無忘失

法不可取，恒住捨性不可取；一切智不可取， 道相智、一切相智不可

取；預流果不可取，一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提不可取；一切

菩薩摩訶薩行不可取，諸佛無上正等菩提不可取；一切異生不可取，

一切聲聞不可取，一切獨覺不可取，一切菩薩摩訶薩不可取，一切如

來不可取。

「舍利子！是不可取波羅蜜多即是無障波羅蜜多，如是無障波羅

蜜多即是般若波羅蜜多，諸菩薩摩訶薩應於中學。舍利子！諸菩薩摩

訶薩於中學時尚不得學，況得無上正等菩提！況得般若波羅蜜多！況

得菩薩法！況得諸佛法！況得獨覺法！況得聲聞法！況得異生法！何

以故？舍利子！無少法有自性，於如是無性為自性法中，何等是異生

法？何等是預流法？何等是一來法？何等是不還法？何等是阿羅漢

法？何等是獨覺法？何等是菩薩法？何等是如來法？舍利子！如是諸

法既不可得，依何等法可施設有補特伽羅？補特伽羅既不可得，云何



14

可說此是異生，此是預流，此是一來，此是不還，此是阿羅漢，此是

獨覺，此是菩薩摩訶薩，此是如來、應、正等覺？」

時，舍利子白佛言：「世尊！若一切法皆無自性、都非實有，依

何等事而可了知此是異生，此是異生法；此是預流，此是預流法；此

是一來，此是一來法；此是不還，此是不還法；此是阿羅漢，此是阿

羅漢法；此是獨覺，此是獨覺法；此是菩薩摩訶薩，此是菩薩摩訶薩

法；此是如來、應、正等 覺，此是如來、應、正等覺法？」

佛告舍利子：「於汝意云何？為實有色，實有受、想、行、識，

如諸愚夫異生執不？」舍利子言：「不也！世尊！不也！善逝！但由

顛倒愚夫異生有如是執。」

「舍利子！為實有眼處，實有耳、鼻、舌、身、意處，如諸愚夫

異生執不？」

「不也！世尊！不也！善逝！但由顛倒愚夫異生有如是執。」

「舍利子！為實有色處，實有聲、香、味、觸、法處，如諸愚夫

異生執不？」

「不也！世尊！不也！善逝！但由顛倒愚夫異生有如是執。」

「舍利子！為實有眼界，實有耳、鼻、舌、身、意界，如諸愚夫

異生執不？」

「不也！世尊！不也！善逝！但由顛倒愚夫異生有如是執。」

「舍利子！為實有色界，實有聲、香、味、觸、法界，如諸愚夫

異生執不？」

「不也！世尊！不也！善逝！但由顛倒愚夫異生有如是執。」

「舍利子！為實有眼識界，實有耳、鼻、舌、身、意識界，如諸

愚夫異生執不？」

「不也！世尊！不也！善逝！但由顛倒愚夫異生有如是執。」

「舍利子！為實有眼觸，實有耳、鼻、舌、身、意觸，如諸愚夫

異生執不？」



15

「不也！世尊！不也！善逝！但由顛倒愚夫異生有如是執。」

「舍利子！為實有眼觸為緣所生諸受，實有耳、鼻、舌、身、意

觸為緣所生諸受，如諸愚夫異生執不？」

「不也！世尊！不也！善逝！但由顛倒愚夫異生有如是執。」

「舍利子！為實有地界，實有水、火、風、空、識界，如諸愚夫

異生執不？」

「不也！世尊！不也！善逝！但由顛倒愚夫異生有如是執。」

「舍利子！為實有因緣，實有等無間緣、所緣緣、增上緣，如諸

愚夫異生執不？」

「不也！世尊！不也！善逝！但由顛倒愚夫異生有如是執。」

「舍利子！為實有從緣所生諸法，如諸愚夫異生執不？」

「不也！世尊！不也！善逝！但由顛倒愚夫異生有如是執。」

「舍利子！為實有無明，實有行、識、名色、六處、觸、受、愛、

取、有、生、老死愁歎苦憂惱，如諸愚夫異生執不？」

「不也！世尊！不也！善逝！但由顛倒愚夫異生有如是執。」

「舍利子！為實有布施波羅蜜多，實有淨戒、安忍、精進、靜慮、

般若波羅蜜多，如諸愚夫異生執不？」

「不也！世尊！不也！善逝！但由顛倒愚夫異生有如是執。」

「舍利子！為實有內空，實有外空、內外空、空空、大空、勝義

空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、

自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性

空，如諸愚夫異生執不？」

「不也！世尊！不也！善逝！但由顛倒愚夫異生有如是執。」

「舍利子！為實有四念住，實有四正斷、四神足、五根、五力、

七等覺支、八聖道支，如諸愚夫異生執不？」

「不也！世尊！不也！善逝！但由顛倒愚夫異生有如是執。」



16

「舍利子！為實有苦聖諦，實有集、滅、道聖諦，如諸愚夫異生

執不？」

「不也！世尊！不也！善逝！但由顛倒愚夫異生有如是執。」

「舍利子！為實有四靜慮，實有四無量、四無色定，如諸愚夫異

生執不？」

「不也！世尊！不也！善逝！但由顛倒愚夫異生有如是執。」

「舍利子！為實有八解脫，實有八勝處、九次第定、十遍處，如

諸愚夫異生執不？」

「不也！世尊！不也！善逝！但由顛倒愚夫異生有如是執。」

「舍利子！為實有陀羅尼門，實有三摩地門，如諸愚夫異生執不？」

「不也！世尊！不也！善逝！但由顛倒愚夫異生有如是執。」

「舍利子！為實有空解脫門，實有無相、無願解脫門，如諸愚夫

異生執不？」

「不也！世尊！不也！善逝！但由顛倒愚夫異生有如是執。」

「舍利子！為實有極喜地，實有離垢地、發光地、焰慧地、極難

勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地，如諸愚夫異生執

不？」

「不也！世尊！不也！善逝！但由顛倒愚夫異生有如是執。」

「舍利子！為實有五眼，實有六神通，如諸愚夫異生執不？」

「不也！世尊！不也！善逝！但由顛倒愚夫異生有如是執。」

「舍利子！為實有佛十力，實有四無所畏、四無礙解、大慈、大

悲、大喜、大捨、十八佛不共法，如諸愚夫異生執不？」

「不也！世尊！不也！善逝！但由顛倒愚夫異生有如是執。」

「舍利子！為實有三十二大士相，實有八十隨好，如諸愚夫異生

執不？」

「不也！世尊！不也！善逝！但由顛倒愚夫異生有如是執。」

「舍利子！為實有無忘失法，實有恒住捨性，如諸愚夫異生執不？」



17

「不也！世尊！不也！善逝！但由顛倒愚夫異生有如是執。」

「舍利子！為實有一切智，實有道相智、一切相智，如諸愚夫異

生執不？」

「不也！世尊！不也！善逝！但由顛倒愚夫異生有如是執。」

「舍利子！為實有預流果，實有一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩

提，如諸愚夫異生執不？」

「不也！世尊！不也！善逝！但由顛倒愚夫異生有如是執。」

「舍利子！為實有一切菩薩摩訶薩行，實有諸佛無上正等菩提，

如諸愚夫異生執不？」

「不也！世尊！不也！善逝！但由顛倒愚夫異生有如是執。」

「舍利子！為實有異生，實有預流、一來、不還、阿羅漢、獨覺、

菩薩摩訶薩、如來應正等覺，如諸愚夫異生執不？」

「不也！世尊！不也！善逝！但由顛倒愚夫異生有如是執。」

佛言：「舍利子！諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多方便善巧，雖

觀諸法皆無自性、都非實有，而依世俗發趣無上正等菩提，為諸有情

種種宣說，令得正解遠離顛倒。」

大般若波羅蜜多經卷第三百九十一

大般若波羅蜜多經卷第三百九十二

三藏法師玄奘奉 詔譯

初分成熟有情品第七十一之三

具壽舍利子白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多

時方便善巧，由此方便善巧力故，雖觀諸法皆無自性、都非實有，而



18

依世俗發趣無上正等菩提，為諸有情種種宣說，令得正解遠離顛倒？」

佛告舍利子：「諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時方便善巧者，

謂都不見有少實法可於中住，由於中住而有罣礙，由罣礙故而有退沒，

由退沒故心便劣弱，心劣弱故便生懈怠。

「舍利子！以一切法都無實事，無我、我所，皆以無性而為自性，

本性空寂、自相空寂，唯有一切愚夫異生迷謬顛倒，執著色蘊，執著

受、想、行、識蘊；執著眼處，執著耳、鼻、舌、身、意處；執著色

處，執著聲、香、味、觸、法處；執著眼界，執著耳、鼻、舌、身、

意界；執著色界，執著 聲、香、味、觸、法界；執著眼識界，執著耳、

鼻、舌、身、意識界；執著眼觸，執著耳、鼻、舌、身、意觸；執著

眼觸為緣所生諸受，執著耳、 鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受；執著

地界，執著水、火、風、空、識界；執著因緣，執著等無間緣、所緣

緣、增上緣；執著從緣所生諸法；執著無明，執著行、識、名色、六

處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱；執著布施波羅蜜多，

執著淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多；執著內空，執著外空、

內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、

散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、

無性空、自性空、無性自性空；執著四念住，執著四正斷、四神足、

五根、五力、七等覺支、八聖道支；執著苦聖諦，執著集、滅、道聖 諦；

執著四靜慮，執著四無量、四無色定；執著八解脫，執著八勝處、九

次第定、十遍處；執著陀羅尼門，執著三摩地門；執著空解脫門，執

著無 相、無願解脫門；執著極喜地，執著離垢地、發光地、焰慧地、

極難勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地；執著五眼，

執著六神通；執著佛十力，執著四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、

大喜、大捨、十八佛不共法；執著三十二大士相，執著八十隨好；執

著無忘失法，執著恒住捨性；執著一切智，執著道相智、一切相智；

執著預流果，執著一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提；執著一切菩薩



19

摩訶薩行，執著諸佛無上正等菩提；執著異生，執著預流、一來、不

還、阿羅漢、獨覺、菩薩摩訶薩、如來應正等覺。

「舍利子！由是因緣，諸菩薩摩訶薩觀一切法都無實事，無我、

我所，皆以無性而為自性，本性空寂、自相空寂，修行般若波羅蜜多，

自立如幻師為有情說法，謂慳貪者為說布施，令修布施波羅蜜多；若

破戒者為說淨戒，令修淨戒波羅蜜多；若瞋忿者為說安忍，令修安忍

波羅蜜多；若懈怠者為說精進，令修精進波羅蜜多；若散亂者為說靜

慮，令修靜慮波羅蜜多；若愚癡者為說般若，令修般若波羅蜜多。

「舍利子！是菩薩摩訶薩安立有情，令住布施、淨戒、安忍、精

進、靜慮、般若波羅蜜多已，復為宣說能出生死殊勝聖法。諸有情類

依之修學，或得預流果，或得一來果，或得不還果，或得阿羅漢果，

或得獨覺菩提，或入菩薩摩訶薩位，或得無上正等菩提。」

爾時，舍利子白佛言：「世尊！諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多

時，云何不名有所得者？謂諸有情實無所有，而令安住布施、淨戒、

安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多，復為宣說能出生死殊勝聖法，或

令得預流果，或令得一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提，或令入菩薩

摩訶薩位，或令得無上正等菩提。」

佛告舍利子：「諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，於諸有情非

有所得。何以故？舍利子！是菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，不見

有情少實可得，唯有世俗假說有情。舍利子！是菩薩摩訶薩修行般若

波羅蜜多時，安住二諦為諸有情宣說正法。何謂二諦？謂世俗諦及勝

義諦。舍利子！雖二諦中有情不可得，有情施設亦不可得，而諸菩薩

摩訶薩修行般若波羅蜜多，方便善巧為諸有情宣說法要，諸有情類聞

是法已，於現法中尚不得我，何況當得所求果證！如是，舍利子！菩

薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，方便善巧雖為有情宣說正法，令修正行

得所證果，而心於彼都無所得。」



20

具壽舍利子白佛言：「世尊！此諸菩薩摩訶薩是真菩薩摩訶薩，

雖於諸法不得一性，不得異性，不得總性，不得別性，而擐如是大功

德鎧。由擐如是大功德鎧，不現欲界，不現色界，不現無色界，不現

有為界，不現無為界。雖化有情令脫三界，而於有情都無所得，亦復

不得有情施設。有情施設不可得故無縛無解，無縛解故無染無淨，無

染淨故諸趣差別不可了知，諸趣差別不可了知故無業無煩惱，無業煩

惱故亦無異熟果，既無異熟果如何得有我及有情流轉諸趣現於三界種

種差別？」

佛告舍利子：「如是！如是！如汝所說。舍利子！若有情類先有

後無，菩薩、如來應有過失，若諸趣生死先有後無，則菩薩、如來亦

有過失。先無後有理亦不然。

「是故，舍利子！如來出世、若不出世，法相常住終無改轉，以

一切法法性、法界、法住、法定、真如、實際、不虛妄性、不變異性

猶如虛空，此中尚無我、無有情、無命者、無生者、無養者、無士夫、

無補特伽羅、無意生、無儒童、無作者、無使作者、無起者、無使起

者、無受者、無使受者、無知者、無使知者、無見者、無使見者，況

當有色，有受、想、行、識！有眼處，有耳、鼻、舌、身、意處！有

色處，有聲、香、味、觸、法處！有眼界，有耳、鼻、舌、身、意界！

有色界，有聲、香、味、觸、法界！有眼識界，有耳、鼻、舌、身、

意識界！有眼觸，有耳、鼻、舌、身、意觸！ 有眼觸為緣所生諸受，

有耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受！有地界，有水、火、風、空、

識界！有諸緣起，有緣生法，有緣起支！既無如是所說諸法，云何當

有諸趣生死？諸趣生死既不可得，云何當有成熟有情令其解脫？唯依

世俗假說為有。

「舍利子！以如是法自性皆空，諸菩薩摩訶薩從過去佛如實聞已，

為脫有情顛倒執著，發趣無上正等菩提，於發趣時不作是念：『我於

此法已得當得，令彼有情已度當度所執著處生死眾苦。』



21

「舍利子！是菩薩摩訶薩為脫有情顛倒執著，擐功德鎧大誓莊嚴，

勇猛正勤無所顧悋，不退無上正等菩提，常於菩提不起猶預，謂：『我

當證、不當證耶？』恒作是思：『我必當證所求無上正等菩提，作諸

有情真實饒益，謂令解脫迷謬顛倒諸趣往來受生死苦。』舍利子！是

菩薩摩訶薩雖脫有情迷謬顛倒諸趣生死而無所得，但依世俗說有是事。

「舍利子！如巧幻師或彼弟子，用帝網術化作無量百千俱胝諸有

情類，復化種種上妙飲食與化有情皆令飽滿，作是事已歡喜唱言：『我

已獲得廣大福聚。』舍利子！於汝意云何？如是幻師或彼弟子，實令

有情得飽滿不？」

舍利子言：「不也！世尊！不也！善逝！」

佛告舍利子：「菩薩摩訶薩亦復如是，從初發心為欲度脫諸有情

故，修行布施波羅蜜多，修行淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜

多；安住內空，安住外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、

無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相

空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空；修行四念

住，修行四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支；安住

苦聖諦，安住集、滅、道聖諦；修行四靜慮，修行四無量、四無色定；

修行八解脫，修行八勝處、九次第定、十遍處；修行陀羅尼門，修行

三摩地門；修行空解脫門，修行無相、無願解脫門；修行極喜地，修

行離垢地、發光地、焰慧地、極難勝地、現前地、遠行地、不動地、

善慧地、法雲地；修行五眼，修行六神通；修行佛十力，修行四無所

畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法；修行三十

二大士相，修行八十隨好；修行無忘失法，修行恒住捨性；修行一切 智，

修行道相智、一切相智；圓滿菩薩摩訶薩大菩提道，成熟有情、嚴淨

佛土。

「舍利子！諸菩薩摩訶薩雖作是事，而於有情及一切法都無所得，

不作是念：『我以此法調伏如是諸有情類。』」



22

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！何謂菩薩摩訶薩大菩提道？諸

菩薩摩訶薩修行此道，方便善巧成熟有情、嚴淨佛土？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩從初發心，所行布施波羅蜜多，所行

淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多；所行內空，所行外空、內

外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散

空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無

性空、自性空、無性自性空；所行四念住，所行四正斷、四神足、五

根、五力、七等覺支、八聖道支；所行苦聖諦，所行集、滅、道聖諦；

所行四靜慮，所行四無量、四無色定；所行八解脫，所行八勝處、九

次第定、十遍處；所行陀羅尼門，所行三摩地門；所行空解脫門，所

行無相、無願解脫門；所行極喜地，所行離垢地、發光地、焰慧地、

極難勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地；所行五眼，

所行六神通；所行佛十力，所行四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、

大喜、大捨、十八佛不共法；所行無忘失法，所行恒住捨性；所行一

切智，所行道相智、一切相智，及餘無量無邊佛法，皆是菩薩摩訶薩

大菩提道。諸菩薩摩訶薩修行此道，方便善巧成熟有情、嚴淨佛土，

而無有情、佛土等想。」

具壽善現白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩修行布施波羅蜜多，

方便善巧成熟有情？」

佛告善現：「有菩薩摩訶薩修行布施波羅蜜多時方便善巧，自行

布施亦勸他行布施，殷勤教授教誡彼言：『諸善男子！勿著布施，若

著布施當更受身，若更受身由斯展轉，當受無量猛利大苦。諸善男子！

勝義諦中都無布施，亦無施者，亦無受者，亦無施物，亦無施果，如

是諸法皆本性空，本性空中無法可取，諸法空性亦不可取。』如是，

善現！諸菩薩摩訶薩修行布施波羅蜜多時，雖於有情自行於施亦勸他

施，而於布施、施者、受者、施物、施果皆無所得，如是布施波羅蜜

多名無所得波羅蜜多。是菩薩摩訶薩於此諸法無所得時，方便善巧能



23

化有情，得預流果、或一來果、或不還果、或阿羅漢果、或獨覺菩提，

或趣無上正等菩提。如是，善現！諸菩薩摩訶薩修行布施波羅蜜多時，

依布施法成熟有情令獲利樂。

「善現！是菩薩摩訶薩自行布施波羅蜜多，亦勸他行布施波羅蜜

多，無倒稱揚行布施波羅蜜多法，歡喜讚歎行布施波羅蜜多者。善現！

是菩薩摩訶薩修行如是大布施已，或生剎帝利大族眾同分中，或生婆

羅門大族眾同分中，或生長者大族眾同分中，或生居士大族眾同分中，

或作小王於小國土富貴自在，或作大王於大國土富貴自在，或作輪王

於四洲界富貴自在。

「善現！是菩薩摩訶薩生如是等諸尊貴處，以四攝事攝諸有情。

何等為四？一者、布施。二者、愛語。三者、利行。四者、同事。是

菩薩摩訶薩以四攝事攝有情時，先教有情安住布施，由是漸次令住淨

戒、安忍、精進、靜慮、般若，復令安住四靜慮、四無量、四無色定，

復令安住四念住、四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道

支，復令安住空三摩地、無相三摩地、無願三摩地。是菩薩摩訶薩令

諸有情住如是等諸善法已，或令趣入正性離生，得預流果，得一來果，

得不還果，得阿羅漢果；或令趣入正性離生，漸次證得獨覺菩提；或

令趣入正性離生，漸次修學諸菩薩地，速趣無上正等菩提。復告彼言：

『諸善男子！當發大願速趣無上正等菩提，作諸有情利益安樂。諸有

情類所著諸法都無自性，但由顛倒虛妄分別謂之為有，是故汝等常當

精勤，自斷顛倒亦應教他令斷顛倒，自脫生死亦應教他令脫生死，自

獲大利亦應教他令獲大利。』

「善現！諸菩薩摩訶薩常應如是修行布施波羅蜜多，由此布施波

羅蜜多，從初發心乃至究竟不墮惡趣，為欲饒益諸有情故，多生人趣

作轉輪王。所以者何？隨種勢力獲如是果。謂彼菩薩作輪王時，見乞

者來便作是念：『我為何事流轉生死作轉輪王，豈我不為利樂有情住

生死中，受斯勝果不由餘 事？』作是念已，告乞者言：『隨汝所須皆



24

當施與，汝取物時如取己物勿作他想。所以者何？我為汝等得利樂故

而受此身積集財物，故此財物是汝等有，隨汝自取，若自受用，若轉

施他，莫有疑難。』是菩薩摩訶薩如是憐愍諸有情時，無緣大悲速得

圓滿。由此大悲速圓滿故，雖常利樂無量有情，而於有情都無所得，

亦復不得所獲勝果，能如實知：『但由假想世俗言說，施設利樂諸有

情事。』又如實知：『所施設事皆如谷響，雖現似有而無真實。』由

此於法都無所取。

「善現！諸菩薩摩訶薩常應如是修行布施波羅蜜多，謂於有情都

無所悋，乃至能施自身骨肉，況不能捨諸外資具！謂諸資具攝受有情，

令速解脫生老病死。」

時，具壽善現白佛言：「世尊！何等資具攝諸有情，令速解脫生

老病死？」

佛告善現：「所謂布施波羅蜜多資具，若淨戒、安忍、精進、靜

慮、般若波羅蜜多資具；若內空資具，若外空、內外空、空空、大空、

勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性

空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性

自性空資具；若四念住資具，若四正斷、四神足、五根、五力、七等

覺支、八聖道支資具；若苦聖諦資具，若集、滅、道聖諦資具；若四

靜慮資具，若四無量、四無色定資具；若八解脫資具，若八勝處、九

次第定、十遍處資具；若陀羅尼門資具，若三摩地門資具；若空解脫

門資具，若無相、無願解脫門資具；若極喜地資具，若離垢地、發光

地、焰慧地、極難勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地

資具；若五眼資具，若六神通資具；若佛十力資具，若四無所畏、四

無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法資具；若無忘失法

資具，若恒住捨性資具；若一切智資具，若道相智、一切相智資具； 若

預流果資具，若一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提資具；若一切菩薩

摩訶薩行資具，若諸佛無上正等菩提資具。善現！如是資具攝諸有情，



25

令速解脫生老病死，諸菩薩摩訶薩恒以如是種種資具攝諸有情，令得

解脫生老病死獲大義利。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩安住布施波羅蜜多，自行布施，勸

諸有情行布施已，見諸有情毀犯淨戒，深生憐愍而告彼言：『汝等皆

應受持淨戒，我當供汝所須飲食、衣服、臥具、舍宅、車乘、末尼、

真珠、吠琉璃寶、頗胝迦寶、帝青、大青、金銀、璧玉、螺貝、珊瑚

及餘種種多價珍寶，香花、幡蓋、病緣醫藥乃至種種餘資生具，皆相

給施令無所乏。汝等由乏諸資生具，毀犯淨戒作諸惡業，我當隨汝所

乏資具，飲食乃至病緣醫藥，及餘所乏皆當供施。汝等安住律儀戒已，

漸次當能作苦邊際，或依聲聞乘而得出離，或依獨覺乘而得出離，或

依無上乘而得出離。』

「善現！是菩薩摩訶薩安住布施波羅蜜多，自受持淨戒，亦勸他

受持淨戒，無倒稱揚受持淨戒法，歡喜讚歎受持淨戒者。如是，善現！

諸菩薩摩訶薩修行布施波羅蜜多，勸諸有情安住淨戒，解脫生死得勝

利樂。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩安住布施波羅蜜多，見諸有情更相

瞋忿，深生憐愍而告之言：『汝等何緣互起憤恚？汝等若為有所匱乏

展轉相緣起斯惡者，應從我索，我當濟汝，隨汝所須飲食、衣服、臥

具、宅舍、車乘、僮僕、珍寶、花香、病緣醫藥、伎樂、幡蓋、瓔珞、

燈明，及餘種種所須資具，皆當施汝令無匱乏。汝等不應互相瞋忿，

應修安忍共起慈心。』善現！是菩薩摩訶薩安住布施波羅蜜多，勸諸

有情修安忍已，欲令堅固復告之 言：『瞋忿因緣都無定實，皆從虛妄

分別所生，以一切法本性空故。汝等何緣於無實事妄起憤恚互相罵辱，

執刀杖等而相加害？汝等勿緣虛妄分別， 橫生瞋忿造諸惡業，當墮地

獄、傍生、鬼界及餘惡處受諸劇苦，其苦楚毒剛強猛利，逼切身心最

極難忍。汝等勿執非實有事，妄起憤恚作斯罪業，因此罪業下劣人身

尚難可得，況生佛世！汝等應知人身難得，佛世難值，生信復難。汝



26

等今者既具斯事，勿由憤恚而失好時，若失此時則難救療，是故汝等

於諸有情勿起忿恚，當修安忍。』

「善現！是菩薩摩訶薩安住布施波羅蜜多，自行安忍，亦勸他行

安忍，無倒稱揚行安忍法，歡喜讚歎行安忍者。如是，善現！諸菩薩

摩訶薩安住布施波羅蜜多，勸諸有情修行安忍，諸有情類由斯展轉，

漸依三乘而得解脫，謂或依聲聞乘而得解脫，或依獨覺乘而得解脫，

或依大乘而得解脫。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩安住布施波羅蜜多，見諸有情身心

懈怠，深生憐愍而告之言：『汝等何緣不勤精進修諸善法而生懈怠？』

彼作是言：

『我乏資具故，於善事不獲專修。』菩薩告言：『我能施汝所乏

資具，汝應專修布施、淨戒、安忍等法。』時，諸有情得是菩薩所施

資具無所乏少，便能發起身心精進，修諸善法速得圓滿。由諸善法得

圓滿故，漸次引生諸無漏法，由無漏法或得預流、一來、不還、阿羅

漢果，或有獲得獨覺菩提， 或有趣入諸菩薩地，漸得無上正等菩提。

「善現！是菩薩摩訶薩安住布施波羅蜜多，自行精進，亦勸他行

精進，無倒稱揚行精進法，歡喜讚歎行精進者。如是，善現！諸菩薩

摩訶薩安住布施波羅蜜多，令諸有情遠離懈怠，勤修諸善速得解脫。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩安住布施波羅蜜多，見諸有情散亂

失念，深生憐愍而告之言：『汝等何緣不修靜慮，散亂失念沈淪生死？』

彼作是言：

『我乏資具故，於靜慮不能修習。』菩薩告言：『我能施汝所乏

資具，汝等從今不應復起虛妄尋伺，攀緣內外擾亂自心。』時，諸有

情得是菩薩所施資具無所乏少，便能伏斷虛妄尋伺入初靜慮，漸次復

入第二、第三、第四靜慮，依諸靜慮復能發起慈、悲、喜、捨四種梵

住，靜慮、無量為所依止，復能漸入四無色定，靜慮、無量、無色調

心令柔軟已，修四念住、四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、



27

八聖道支、空、無相、無願解脫門等種種善法，隨其所應得三乘果，

謂或證得聲聞涅槃，或有證得獨覺涅槃，或證無上正等菩提。

「善現！是菩薩摩訶薩安住布施波羅蜜多，自修靜慮，亦勸他修

靜慮，無倒稱揚修靜慮法，歡喜讚歎修靜慮者。如是，善現！諸菩薩

摩訶薩安住布施波羅蜜多，勸諸有情遠離散亂，修諸靜慮作大饒益。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩安住布施波羅蜜多，見諸有情愚癡

顛倒，深生憐愍而告之言：『汝等何緣不修般若，愚癡顛倒生死輪迴？』

彼作是言：

『我乏資具，於勝智慧不能修習。』菩薩告言：『我能施汝所乏

資具，汝可受之。先修布施、淨戒、安忍、精進、靜慮得圓滿已，應

審觀察諸法實相，修行般若波羅蜜多。謂於爾時應審觀察為有少法而

可得不？謂若我，若有情、命者、生者、養者、士夫、補特伽羅、意

生、儒童、作者、使作者、起者、使起者、受者、使受者、知者、使

知者、見者、使見者，為可得不？若色，若受、想、行、識，為可得

不？若眼處，若耳、鼻、舌、身、意處，為可得不？若色處，若聲、

香、味、觸、法處，為可得不？若眼界，若耳、鼻、舌、身、意界，

為可得不？若色界，若聲、香、味、觸、法 界，為可得不？若眼識界，

若耳、鼻、舌、身、意識界，為可得不？若眼觸，若耳、鼻、舌、身、

意觸，為可得不？若眼觸為緣所生諸受，若耳、 鼻、舌、身、意觸為

緣所生諸受，為可得不？若地界，若水、火、風、空、識界，為可得

不？若因緣，若等無間緣、所緣緣、增上緣，為可得不？若從緣所生

諸法，為可得不？若無明，若行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、

有、生、老死愁歎苦憂惱，為可得不？若欲界，若色、無色界，為可

得不？若布施波羅蜜多，若淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多，

為可得不？若內空，若外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、

無為 空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相

空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空，為可得不？



28

若四念住，若四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支，

為可得不？若苦聖諦，若集、滅、道聖諦，為可得不？若四靜慮，若

四無量、四無色定，為可得不？若八解脫，若八勝處、九次第定、十

遍處，為可得不？若陀羅尼門，若三摩地門，為可得不？若空解脫門，

若無相、無願解脫門，為可得不？若極喜地，若離垢地、發光地、焰

慧地、極難勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地，為可

得不？若五眼，若六神通，為可得不？若佛十力，若四無所畏、四無

礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法，為可得不？若無忘

失法，若恒住捨性，為可得不？若一切智，若道相智、一切相智，為

可得不？若預流果，若一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提，為可得不？

若一切菩薩摩訶薩行，若諸佛無上正等菩提，為可得不？』

「彼諸有情既得資具無所乏少，依菩薩語先修布施、淨戒、安忍、

精進、靜慮，得圓滿已復審觀察諸法實相，修行般若波羅蜜多。審觀

察時如先所 說，諸法實性皆不可得，不可得故無所執著，不執著故不

見少法有生有滅、有染有淨。彼於諸法無所得時，於一切處不起分別，

謂不分別：此是地獄，此是傍生，此是鬼界，此是阿素洛，此是人，

此是天；此是持戒，此是犯戒；此是異生，此是聖者；此是預流，此

是一來，此是不還，此是阿羅漢，此是獨覺，此是菩薩，此是如來；

此是有為法，此是無為法。彼由如是無分別故，隨其所應漸次證得三

乘涅槃，謂聲聞乘、或獨覺乘、或無上乘。

「善現！是菩薩摩訶薩安住布施波羅蜜多，自修般若，亦勸他修

般若，無倒稱揚修般若法，歡喜讚歎修般若者。如是，善現！諸菩薩

摩訶薩安住布施波羅蜜多，勸諸有情修行般若，令獲殊勝利益安樂。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩安住布施波羅蜜多，自行布施、淨

戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多，亦勸他行布施、淨戒、安忍、

精進、靜慮、般若波羅蜜多已，復見有情輪迴諸趣，受無量苦未得解

脫，欲令彼脫生死苦故，先以種種資具饒益，後以出世諸無漏法，方



29

便善巧而攝受之。彼諸有情既得資具，無所乏少身心勇決，能住內空，

外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無

際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可

得空、無性空、自性空、無性自性空，亦能修四念住、四正斷、四神

足、五根、五力、七等覺支、八聖道支，亦能住苦聖諦、集、滅、道

聖諦，亦能修四靜慮、四無量、四無色定，亦能修八解脫、八勝處、

九次第定、十遍處，亦能修陀羅尼門、三摩地門，亦能修空解脫門、

無相、無願解脫門，亦能修極喜地、離垢地、發光地、焰慧地、極難

勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地，亦能修五眼、六

神通，亦能修佛十力、四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大

捨、十八佛不共法，亦能修無忘失法、恒住捨性，亦能修一切智、道

相智、一切相智。彼諸有情，由無漏法所攝受故解脫生死。

「善現！是菩薩摩訶薩安住布施波羅蜜多，自行種種勝無漏法，

亦勸他行種種勝無漏法，無倒稱揚行種種勝無漏法，歡喜讚歎行種種

勝無漏法者。如是，善現！諸菩薩摩訶薩安住布施波羅蜜多，以無漏

法攝受有情，令脫生死獲勝利樂。

大般若波羅蜜多經卷第三百九十二

大般若波羅蜜多經卷第三百九十三

三藏法師玄奘奉 詔譯

初分成熟有情品第七十一之四

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩安住布施波羅蜜多，見諸有情無所

依怙，多諸苦惱眾具匱乏，深生憐愍而安慰言：『我能為汝作所依怙，



30

令汝解脫所受苦事。汝等所須若食、若飲、若衣服、若臥具、若車乘、

若舍宅、若香、若花、若僮僕、若珍寶、若伎樂、若燈明、若嚴具、

若醫藥、若餘種種所須資具，皆隨意索，莫有疑難，我當隨汝所索皆

施，令汝長夜利益安樂。汝等受我所施物時，如取己物莫作他想。所

以者何？我於長夜積集財物，但為汝等得利樂故。汝等今者以無難心，

於此財物隨意受取，受已先應自正受用修諸善法，後以此物施諸有情

亦令修善，謂令修行布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多，

亦令安住內空、外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為

空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、

一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空，亦令修行四念

住、四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支，亦令安住

苦聖諦、集、滅、道聖諦，亦令修行四靜慮、四無量、四無色定，亦

令修行八解脫、八勝處、九次第定、十遍處，亦令修行陀羅尼門、三

摩地門，亦令修行空解脫門、無相、無願解脫門，亦令修行極喜地、

離垢地、發光地、焰慧地、極難勝地、現前地、遠行地、不動地、善

慧地、法雲地， 亦令修行五眼、六神通，亦令修行佛十力、四無所畏、

四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法，亦令修行無忘

失法、恒住捨性，亦令修行一切智、道相智、一切相智。』

「善現！是菩薩摩訶薩如是教導諸有情已，隨其所應復令修習諸

無漏法，或令證得預流、一來、不還、阿羅漢果，或令證得獨覺菩提，

或令證入諸菩薩地，或令證得所求無上正等菩提。

「善現！是謂菩薩摩訶薩修行布施波羅蜜多，方便善巧成熟有情，

令其解脫惡趣生死，如應證得三乘涅槃。」

具壽善現復白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩修行淨戒波羅蜜多，

及餘菩薩摩訶薩大菩提道，方便善巧成熟有情？」

佛告善現：「有菩薩摩訶薩修行淨戒波羅蜜多時，方便善巧見諸

有情資具匱乏，煩惱熾盛不能修善，憐愍告言：『汝等若為資緣匱乏



31

不能修善，我當施汝飲食、衣服及臥具等種種資緣，汝等勿起煩惱惡

業，應正修習布施等善。』

「善現！是菩薩摩訶薩安住淨戒波羅蜜多，如應攝受諸有情類，

諸慳貪者令修布施，於身命財無所顧惜；諸破戒者令修淨戒，能正受

行十善業道，住律儀戒不破不穿，無穢無雜亦無執取；諸瞋忿者令修

安忍，毀罵加害心無變易；諸懈怠者令修精進，修諸善法如救頭然；

諸散亂者令修靜慮；諸愚癡者令修智慧；執諸法者令觀法空；無三十

七菩提分法者令具修行菩提分法；於四聖諦未能觀者令修正觀；無靜

慮、無量、無色定者令具修習；無解 脫、勝處、等至、遍處者令具修

行；未得陀羅尼門、三摩地門者令速證得；未得空、無相、無願解脫

門者令其修證；未入菩薩地者令其趣入能速圓 滿；未得五眼、六神通

者令漸修證；未得佛十力、四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、

大捨、十八佛不共法者令漸修證；未得無忘失法、恒住捨性者令漸修

證；未得一切智、道相智、一切相智者令漸修證。善現！是菩薩摩訶

薩安住淨戒波羅蜜多，成熟有情方便善巧，或令解脫諸惡趣苦，或令

證得預流、一來、不還、阿羅漢果，或令證得獨覺菩提，或令證得所

求無上正等菩提。

「善現！是謂菩薩摩訶薩修行淨戒波羅蜜多方便善巧，成熟有情，

令其解脫惡趣生死，如應證得三乘涅槃。

「善現當知！有菩薩摩訶薩修行餘四波羅蜜多，及餘菩薩摩訶薩

大菩提道，一一皆能方便善巧，以一切善成熟有情，令其解脫惡趣生

死，或令證得聲聞菩提寂滅安樂，或令證得獨覺菩提寂滅安樂，或令

證得所求無上正等菩提，能盡未來利益安樂諸有情類常無間斷。」

初分嚴淨佛土品第七十二之一

爾時，具壽善現作是念言：「何法名為菩薩摩訶薩道？諸菩薩摩

訶薩安住此道，能擐種種大功德鎧，利益安樂一切有情？」



32

佛知其念，告善現言：「善現當知！布施波羅蜜多是諸菩薩摩訶

薩道，淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多是諸菩薩摩訶薩道；

四念住是諸菩薩摩訶薩道，四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、

八聖道支是諸菩薩摩訶薩道；內空是諸菩薩摩訶薩道，外空、內外空、

空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無

變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、

自性空、無性自性空是諸菩薩摩訶薩道；苦聖諦是諸菩薩摩訶薩道，

集、滅、道聖諦是諸菩薩摩訶薩道；四靜慮是諸菩薩摩訶薩道，四無

量、四無色定是諸菩薩摩訶薩道；八解脫是諸菩薩摩訶薩道，八勝處、

九次第定、十遍處是諸菩薩摩訶薩道；一切陀羅尼門是諸菩薩摩訶薩

道，一切三摩地門是諸菩薩摩訶薩道；空解脫門是諸菩薩摩訶薩道，

無相、無願解脫門是諸菩薩摩訶薩道；極喜地是諸菩薩摩訶薩道，離

垢地、發光地、焰慧地、極難勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧

地、法雲地是諸菩薩摩訶薩道；五眼是諸菩薩摩訶薩道，六神通是諸

菩薩摩訶薩道；佛十力是諸菩薩摩訶薩道，四無所畏、四無礙解、大

慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法是諸菩薩摩訶薩道；無忘失法

是諸菩薩摩訶薩道，恒住捨性是諸菩薩摩訶薩道；一切智是諸菩薩摩

訶薩道，道相智、一切相智是諸菩薩摩訶薩道。復次，善現！總一切

法皆是菩薩摩訶薩道。

「善現！於汝意云何？頗有法諸菩薩摩訶薩所不應學？諸菩薩摩

訶薩不學此法，能得無上正等菩提不？」善現答言：「不也！世尊！

不也！善逝！」

佛言：「善現！如是！如是！如汝所說。善現！定無有法諸菩薩

摩訶薩所不應學，諸菩薩摩訶薩不學此法，必不能得所求無上正等菩

提。何以故？善現！若菩薩摩訶薩不學一切法，終不能得一切智智。」

具壽善現復白佛言：「世尊！若一切法自性皆空，云何菩薩摩訶

薩學一切法？將無世尊於無戲論法而作戲論，謂有諸法是此、是彼，



33

由是、為是；此是世間法，此是出世間法；此是有漏法，此是無漏法；

此是有為法，此是無為法；此是異生法，此是預流法，此是一來法，

此是不還法，此是阿羅漢法，此是獨覺法，此是菩薩法，此是如來法？」

佛告善現：「如是！如是！如汝所說。諸所有法皆自性空。善現！

若一切法自性不空，則應諸菩薩摩訶薩不得無上正等菩提。善現！以

一切法自性皆空，是故諸菩薩摩訶薩能得無上正等菩提。

「善現！如汝所言『若一切法自性皆空，云何菩薩摩訶薩學一切

法？將無世尊於無戲論法而作戲論，謂有諸法是此、是彼，由是、為

是；此是世間法，此是出世法；乃至此是菩薩法，此是如來法？』者，

善現！若諸有情知一切法皆自性空，則諸菩薩摩訶薩不應學一切法，

證得無上正等菩提，為諸有情安立宣說。善現！以諸有情不知諸法皆

自性空故，諸菩薩摩訶薩學一切法，證得無上正等菩提，為諸有情安

立宣說。

「善現！諸菩薩摩訶薩於菩薩道初修學時，應審觀察：『諸法自

性都不可得，唯有執著和合所作，我當審察諸法自性皆畢竟空，不應

於中有所執著，謂不應執著色，不應執著受、想、行、識；不應執著

眼處，不應執著耳、鼻、舌、身、意處；不應執著色處，不應執著聲、

香、味、觸、法處；不應執著眼界，不應執著耳、鼻、舌、身、意界；

不應執著色界，不應執著聲、香、味、觸、法界；不應執著眼識界，

不應執著耳、鼻、舌、身、意識 界；不應執著眼觸，不應執著耳、鼻、

舌、身、意觸；不應執著眼觸為緣所生諸受，不應執著耳、鼻、舌、

身、意觸為緣所生諸受；不應執著地界，不應執著水、火、風、空、

識界；不應執著因緣，不應執著等無間緣、所緣緣、增上緣；不應執

著從緣所生諸法；不應執著無明，不應執著行、識、名色、六處、觸、

受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱；不應執著布施波羅蜜多，不

應執著淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多；不應執著內空，不

應執著外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟



34

空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、

不可得空、無性空、自性空、無性自性空；不應執著四念住，不應執

著四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支；不應執著苦

聖諦，不應執著集、滅、道聖諦；不應執著四靜慮，不應執著四無量、

四無色定；不應執著八解脫，不應執著八勝處、九次第定、十遍處；

不應執著陀羅尼門，不應執著三摩地門；不應執著空解脫門，不應執

著無相、無願解脫門；不應執著極喜地，不應執著離垢地、發光地、

焰慧地、極難勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地；不

應執著五眼，不應執著六神通；不應執著佛十力，不應執著四無所畏、

四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法；不應執著無忘

失法，不應執著恒住捨性；不應執著一切智，不應執著道相智、一切

相智；不應執著預流果，不應執著一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提；

不應執著一切菩薩摩訶薩行，不應執著諸佛無上正等菩提。何以故？

以一切法自性皆空，空性不應執著空性，空中空性尚不可得，況有空

性能執著空！』善現！諸菩薩摩訶薩如是觀察一切法時，於諸法性雖

無執著，而於諸法常學無倦。

「善現！是菩薩摩訶薩住此學中，觀諸有情心行差別，謂審觀察

是諸有情心行何處？既審觀已，如實了知彼心但行虛妄所執。爾時，

菩薩便作是念：

『彼心既行虛妄所執，我令解脫必不為難。』

「善現！是菩薩摩訶薩作是念已，安住般若波羅蜜多，方便善巧

教授教誡諸有情言：『汝等今者皆應遠離虛妄所執，趣入正法修諸善

行。』

「復作是言：『汝等今者應行布施波羅蜜多，當得資具無所乏少，

然勿恃此而生憍逸。何以故？此中都無堅實事故。汝等今者應行淨戒、

安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多，然勿恃此而生憍逸。何以故？此

中都無堅實事故。



35

「『汝等今者應行內空，然勿恃此而生憍逸。何以故？此中都無

堅實事故。汝等今者應行外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為

空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、

共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空，然勿

恃此而生憍逸。何以故？此中都無堅實事故。

「『汝等今者應行四念住，然勿恃此而生憍逸。何以故？此中都

無堅實事故。汝等今者應行四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、

八聖道支，然勿恃此而生憍逸。何以故？此中都無堅實事故。

「『汝等今者應行苦聖諦，然勿恃此而生憍逸。何以故？此中都

無堅實事故。汝等今者應行集、滅、道聖諦，然勿恃此而生憍逸。何

以故？此中都無堅實事故。

「『汝等今者應行四靜慮，然勿恃此而生憍逸。何以故？此中都

無堅實事故。汝等今者應行四無量、四無色定，然勿恃此而生憍逸。

何以故？此中都無堅實事故。

「『汝等今者應行八解脫，然勿恃此而生憍逸。何以故？此中都

無堅實事故。汝等今者應行八勝處、九次第定、十遍處，然勿恃此而

生憍逸。何以故？此中都無堅實事故。

「『汝等今者應行陀羅尼門，然勿恃此而生憍逸。何以故？此中

都無堅實事故。汝等今者應行三摩地門，然勿恃此而生憍逸。何以故？

此中都無堅實事故。

「『汝等今者應行空解脫門，然勿恃此而生憍逸。何以故？此中

都無堅實事故。汝等今者應行無相、無願解脫門，然勿恃此而生憍逸。

何以故？此中都無堅實事故。

「『汝等今者應行極喜地，然勿恃此而生憍逸。何以故？此中都

無堅實事故。汝等今者應行離垢地、發光地、焰慧地、極難勝地、現

前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地，然勿恃此而生憍逸。何以

故？此中都無堅實事故。



36

「『汝等今者應行五眼，然勿恃此而生憍逸。何以故？此中都無

堅實事故。汝等今者應行六神通，然勿恃此而生憍逸。何以故？此中

都無堅實事故。

「『汝等今者應行佛十力，然勿恃此而生憍逸。何以故？此中都

無堅實事故。汝等今者應行四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、

大捨、十八佛不共法，然勿恃此而生憍逸。何以故？此中都無堅實事

故。

「『汝等今者應行無忘失法，然勿恃此而生憍逸。何以故？此中

都無堅實事故。汝等今者應行恒住捨性，然勿恃此而生憍逸。何以故？

此中都無堅實事故。

「『汝等今者應行一切智，然勿恃此而生憍逸。何以故？此中都

無堅實事故。汝等今者應行道相智、一切相智，然勿恃此而生憍逸。

何以故？此中都無堅實事故。

「『汝等今者應行預流果，然勿恃此而生憍逸。何以故？此中都

無堅實事故。汝等今者應行一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提，然勿

恃此而生憍逸。何以故？此中都無堅實事故。

「『汝等今者應行一切菩薩摩訶薩行，然勿恃此而生憍逸。何以

故？此中都無堅實事故。汝等今者應行無上正等菩提，然勿恃此而生

憍逸。何以故？此中都無堅實事故。』

「善現！是菩薩摩訶薩安住般若波羅蜜多，方便善巧教授教誡諸

有情時，行菩提道無所執著。何以故？一切法性不應執著，若能執著、

若所執著俱無自性，以一切法自性空故。

「善現！是菩薩摩訶薩如是修行菩提道時，於一切法都無所住，

以無所住而為方便，雖行布施波羅蜜多，而於其中都無所住；雖行淨

戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多，而於其中都無所住。何以故？

如是自性、行者、行相一切空故。



37

「雖行內空，而於其中都無所住；雖行外空、內外空、空空、大

空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、

本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、

無性自性空，而於其中都無所住。何以故？如是自性、行者、行相一

切空故。

「雖行四念住，而於其中都無所住；雖行四正斷、四神足、五根、

五力、七等覺支、八聖道支，而於其中都無所住。何以故？如是自性、

行者、行相一切空故。

「雖行苦聖諦，而於其中都無所住；雖行集、滅、道聖諦，而於

其中都無所住。何以故？如是自性、行者、行相一切空故。

「雖行四靜慮，而於其中都無所住；雖行四無量、四無色定，而

於其中都無所住。何以故？如是自性、行者、行相一切空故。

「雖行八解脫，而於其中都無所住；雖行八勝處、九次第定、十

遍處，而於其中都無所住。何以故？如是自性、行者、行相一切空故。

「雖行陀羅尼門，而於其中都無所住；雖行三摩地門，而於其中

都無所住。何以故？如是自性、行者、行相一切空故。

「雖行空解脫門，而於其中都無所住；雖行無相、無願解脫門，

而於其中都無所住。何以故？如是自性、行者、行相一切空故。

「雖行極喜地，而於其中都無所住；雖行離垢地、發光地、焰慧

地、極難勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地，而於其

中都無所住。何以故？如是自性、行者、行相一切空故。

「雖行五眼，而於其中都無所住；雖行六神通，而於其中都無所

住。何以故？如是自性、行者、行相一切空故。

「雖行佛十力，而於其中都無所住；雖行四無所畏、四無礙解、

大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法，而於其中都無所住。何以

故？如是自性、行者、行相一切空故。



38

「雖行無忘失法，而於其中都無所住；雖行恒住捨性，而於其中

都無所住。何以故？如是自性、行者、行相一切空故。

「雖行一切智，而於其中都無所住；雖行道相智、一切相智，而

於其中都無所住。何以故？如是自性、行者、行相一切空故。

「雖行預流果，而於其中都無所住；雖行一來、不還、阿羅漢果、

獨覺菩提，而於其中都無所住。何以故？如是自性、行者、行相一切

空故。

「雖行一切菩薩摩訶薩行，而於其中都無所住；雖行諸佛無上正

等菩提，而於其中都無所住。何以故？如是自性、行者、行相一切空

故。

「善現！是菩薩摩訶薩雖能得預流果而於中不住，雖能得一來、

不還、阿羅漢果、獨覺菩提而於中不住。」

時，具壽善現白佛言：「世尊！何因緣故，是菩薩摩訶薩雖能得

預流果而於中不住；雖能得一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提而於中

不住？」

佛告善現：「是菩薩摩訶薩有二因緣，雖能得預流果而於中不住，

雖能得一來乃至獨覺菩提而於中不住。何等為二？一者、彼果都無自

性，能住、所住俱不可得。二者、於彼不生喜足，是故不住。謂彼菩

薩恒作是念：『我定應得預流果，不應不得，然不應於中住；我定應

得一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提，不應不得，然不應於中住。所

以者何？我自初發無上正等菩提心來，於一切時更無餘想，唯求無上

正等菩提。然我定當證得無上正等菩提，豈於中間應住餘果。』

「善現！是菩薩摩訶薩從初發心乃至趣入菩薩正性離生，曾無異

想，但求無上正等菩提。善現！是菩薩摩訶薩從得初地乃至得第十地，

曾無異想，但求無上正等菩提。善現！是菩薩摩訶薩專求無上正等菩

提，於一切時心無散亂，諸有所起身、語、意業，無不皆與菩提心俱。

善現！是菩薩摩訶薩住菩提心起菩提道，不為餘境擾亂其心。」



39

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！若一切法皆不生者，云何菩薩

摩訶薩起菩提道？」

佛告善現：「如是！如是！一切法皆不生，此復云何諸無所作、

無所趣者，知一切法皆不生故。」具壽善現復白佛言：「世尊！豈不

如來出世、若不出世，諸法法界法爾常住？」

佛言：「善現！如是！如是！如來出世、若不出世，諸法法界法

爾常住，然諸有情不能解了諸法法界法爾常住，諸菩薩摩訶薩為饒益

故起菩提道，由菩提道拔濟有情，令永解脫生死眾苦。」

時，具壽善現白佛言：「世尊！諸菩薩摩訶薩為用生道得菩提耶？」

佛言：「不也！」

「世尊！為用不生道得菩提耶？」佛言：「不也！」

「世尊！為用生、不生道得菩提耶？」佛言：「不也！」

「世尊！為用非生、非不生道得菩提耶？」佛言：「不也！」

具壽善現復白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩當得菩提？」

佛告善現：「不用道得菩提，亦不用非道得菩提。何以故？善現！

菩提即是道，道即是菩提故。」

具壽善現白佛言：「世尊！若菩提即是道，道即是菩提者，豈不

諸菩薩摩訶薩已得菩提道，應已得菩提？若爾，云何如來、應、正等

覺復為彼說三十二大士相、八十隨好及佛十力、四無所畏、四無礙解、

大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法等無量佛法，令其修證？」

佛告善現：「於意云何？汝豈謂佛得菩提耶？」

善現答言：「不也！世尊！不也！善逝！何以故？世尊！佛即是

菩提，菩提即是佛故，不應謂佛得菩提。」

佛言：「善現！如是！如是！然汝所問：『豈不菩薩摩訶薩已得

菩提道，應已得菩提？』者，善現！諸菩薩摩訶薩修菩提道未得圓滿，

云何可說已得菩提？



40

「善現！諸菩薩摩訶薩若已圓滿布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、

般若波羅蜜多，若已圓滿內空、外空、內外空、空空、大空、勝義空、

有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相

空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空，

若已圓滿四念住、四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道

支，若已圓滿苦聖諦、集、滅、道聖諦，若已圓滿四靜慮、四無量、

四無色定，若已圓滿八解脫、八勝處、九次第定、十遍處，若已圓滿

陀羅尼門、三摩地門，若已圓滿空解脫門、無相、無願解脫門，若已

圓滿極喜地、離垢地、發光地、焰慧地、極難勝地、現前地、遠行地、

不動地、善慧地、法雲地，若已圓滿五眼、六神通，若已圓滿佛十力、

四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法，若

已圓滿三十二大士相、八十隨好，若已圓滿無忘失法、恒住捨性，若

已圓滿一切智、道相智、一切相智，若已圓滿一切菩薩摩訶薩行，若

已圓滿順逆觀察十二緣起，若已圓滿一切菩薩自在神通，若已圓滿勝

奢摩他、毘鉢舍那，若已圓滿一切福德智慧資糧，若已圓滿成熟有情、

嚴淨佛土，若已圓滿無量無邊不可思議諸佛妙法，從此無間以一剎那

金剛喻定相應妙慧，永斷一切煩惱所知二障麁重習氣相續，證得無上

正等菩提，乃名如來、應、正等覺，於一切法得大自在，盡未來際利

益安樂一切有情。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩嚴淨佛土？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩從初發心乃至究竟，常自清淨身麁重、

語麁重、意麁重，亦清淨他身麁重、語麁重、意麁重，是菩薩摩訶薩

清淨自他三麁重故，則能嚴淨所求佛土。」

具壽善現復白佛言：「世尊！何謂菩薩摩訶薩身、語、意麁重？」

佛告善現：「若害生命、若不與取、若欲邪行，如是不善諸身惡

行，是名菩薩摩訶薩身麁重。若虛誑語、若離間語、若麁惡語、若雜

穢語，如是不善諸語惡行，是名菩薩摩訶薩語麁重。若貪欲、若瞋恚、



41

若邪見，如是不善諸意惡行，是名菩薩摩訶薩意麁重。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩戒蘊、定蘊、慧蘊、解脫蘊、解脫

智見蘊皆不清淨，亦名麁重。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩慳貪心、犯戒心、忿恚心、懈怠心、

散亂心、惡慧心，亦名麁重。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩遠離四念住、四正斷、四神足、五

根、五力、七等覺支、八聖道支，亦名麁重。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩遠離內空、外空、內外空、空空、

大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、

本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、

無性自性空，亦名麁重。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩遠離苦、集、滅、道聖諦，亦名麁

重。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩遠離四靜慮、四無量、四無色定，

亦名麁重。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩遠離八解脫、八勝處、九次第定、

十遍處，亦名麁重。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩遠離陀羅尼門、三摩地門，亦名麁

重。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩遠離空、無相、無願解脫門，亦名

麁重。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩遠離菩薩摩訶薩地，亦名麁重。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩遠離五眼、六神通，亦名麁重。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩遠離佛十力、四無所畏、四無礙解、

大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法，亦名麁重。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩遠離無忘失法、恒住捨性，亦名麁

重。



42

「復次，善現！若菩薩摩訶薩遠離一切智、道相智、一切相智，

亦名麁重。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩遠離菩薩摩訶薩行、諸佛無上正等

菩提，亦名麁重。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩貪預流果證、或一來果證、或不還

果證、或阿羅漢果證、或獨覺菩提證，亦名麁重。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩起色想，起受、想、行、識想，亦

名麁重；起眼處想，起耳、鼻、舌、身、意處想，亦名麁重；起色處

想，起聲、香、味、觸、法處想，亦名麁重；起眼界想，起耳、鼻、

舌、身、意界想，亦名麁重；起色界想，起聲、香、味、觸、法界想，

亦名麁重；起眼識界想， 起耳、鼻、舌、身、意識界想，亦名麁重；

起眼觸想，起耳、鼻、舌、身、意觸想，亦名麁重；起眼觸為緣所生

諸受想，起耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受想，亦名麁重；起地

界想，起水、火、風、空、識界想，亦名麁重；起因緣想，起等無間

緣、所緣緣、增上緣想，亦名麁重；起從緣所生諸法想，亦名麁重；

起無明想，起行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死

愁歎苦憂惱想，亦名麁重；起布施波羅蜜多想，起淨戒、安忍、精進、

靜慮、般若波羅蜜多想，亦名麁重；起內空想，起外空、內外空、空

空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變

異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自

性空、無性自性空想，亦名麁重；起四念住想，起四正斷、四神足、

五根、五力、七等覺支、八聖道支想，亦名麁重；起苦聖諦想，起集、

滅、道聖諦想，亦名麁重；起四靜慮想，起四無量、四無色定想，亦

名麁重；起八解脫想，起八勝處、九次第定、十遍處想，亦名麁重；

起陀羅尼門想，起三摩地門想，亦名麁重；起空解脫門想，起無相、

無願解脫門想，亦名麁重；起極喜地想，起離垢地、發光地、焰慧地、

極難勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地想，亦名麁重；



43

起五眼想，起六神通想，亦名麁重； 起佛十力想，起四無所畏、四無

礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法想，亦名麁重；起三

十二大士相想，起八十隨好想，亦名麁重；起無忘失法想，起恒住捨

性想，亦名麁重；起一切智想，起道相智、一切相智想，亦名麁重；

起預流果想，起一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提想，亦名麁重；起

一切菩薩摩訶薩行想，起諸佛無上正等菩提想，亦名麁重；起異生想，

起聲聞想、獨覺想、菩薩想、如來想，亦名麁重；起地獄想，起傍生

想、鬼界想、天想、人想、男想、女想，亦名麁重；起欲界想、色界

想、無色界想，起善想、不善想、無記想，起世間想、出世間想，起

有漏想、無漏想，起有為想、無為想，亦名麁重。

「善現！諸如是等無量無邊執著諸法補特伽羅虛妄分別，及所等

起身、語、意業，并彼種類無堪住性，皆名麁重。

「善現！是菩薩摩訶薩遠離如是所說麁重，自行布施波羅蜜多，

亦教他行布施波羅蜜多。若諸有情須食與食，須飲與飲，須衣服與衣

服，須車乘與車乘，須舍宅與舍宅，須僮僕與僮僕，須侍衛與侍衛，

須花香與花香，須嚴具與嚴具，須幢蓋與幢蓋，須伎樂與伎樂，須臥

具與臥具，須燈明與燈明，須床座與床座，隨諸所須種種資具，隨時

隨處皆悉施與，如自所行教他亦爾。如是施已，持此善根與諸有情平

等共有，迴向所求嚴淨佛土，令速圓滿利樂有情。

「善現！是菩薩摩訶薩自行淨戒波羅蜜多，亦教他行淨戒波羅蜜

多；自行安忍波羅蜜多，亦教他行安忍波羅蜜多；自行精進波羅蜜多，

亦教他行精進波羅蜜多；自行靜慮波羅蜜多，亦教他行靜慮波羅蜜多；

自行般若波羅蜜多，亦教他行般若波羅蜜多。是菩薩摩訶薩作此事已，

持是善根與諸有情平等共有，迴向所求嚴淨佛土，令速圓滿利樂有情。

大般若波羅蜜多經卷第三百九十三



44

大般若波羅蜜多經卷第三百九十四

三藏法師玄奘奉 詔譯

初分嚴淨佛土品第七十二之二

「復次，善現！有菩薩摩訶薩以通願力，盛滿三千大千世界上妙

七寶施佛、法、僧。施已歡喜發弘誓願：『我持如是所種善根，與諸

有情平等共有， 迴向所求嚴淨佛土，當令我土七寶莊嚴，一切有情隨

意受用種種珍寶而無染著。』

「復次，善現！有菩薩摩訶薩以通願力，擊奏無量天上、人中諸

妙音樂，供養三寶及佛制多。供已歡喜發弘誓願：『我持如是所種善

根，與諸有情平等共有，迴向所求嚴淨佛土，當令我土常奏如是上妙

樂音，有情聞之身心悅預而無染著。』

「復次，善現！有菩薩摩訶薩以通願力，盛滿三千大千世界人中、

天上諸妙香花，供養三寶及佛制多。供已歡喜發弘誓願：『我持如是

所種善根，與諸有情平等共有，迴向所求嚴淨佛土，當令我土常有如

是諸妙香花，有情受用身心悅預而無染著。』

「復次，善現！有菩薩摩訶薩以通願力，營辦百味上妙飲食，供

養諸佛、獨覺、聲聞及諸菩薩摩訶薩眾。供已歡喜發弘誓願：『我持

如是所種善根，與諸有情平等共有，迴向所求嚴淨佛土，當得無上正

等覺時，令我土中諸有情類，皆食如是百味飲食，資悅身心而無染著。』

「復次，善現！有菩薩摩訶薩以通願力，營辦種種天上、人中上

妙塗香、細軟衣服，奉施諸佛、獨覺、聲聞及諸菩薩摩訶薩眾，或復

施法并佛制多。施已歡喜發弘誓願：『我持如是所種善根，與諸有情

平等共有，迴向所求嚴淨佛土，當得無上正等覺時，令我土中諸有情

類，常得如是衣服、塗香， 隨意受用而無染著。』



45

「復次，善現！有菩薩摩訶薩以通願力，嚴辦種種人中、天上隨

意所生上妙色、聲、香、味、觸境，供養諸佛及佛制多、獨覺、聲聞

并諸菩薩，施餘生類。歡喜踊躍發弘誓願：『我持如是所種善根，與

諸有情平等共有，迴向所求嚴淨佛土，當得無上正等覺時，令我土中

諸有情類，隨心所樂上妙 色、聲、香、味、觸境應念而至，歡喜受用

而無染著。』

「復次，善現！有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，發弘誓願精勤

勇猛，自住內空，亦勸他住內空；自住外空、內外空、空空、大空、

勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性

空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性

自性空，亦勸他住外空乃至無性自性空。作此事已復發願言：『當得

無上正等覺時，令我土中諸有情類，皆不遠離內空乃至無性自性空。』

「復次，善現！有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，發弘誓願精勤

勇猛，自修四念住，亦勸他修四念住；自修四正斷、四神足、五根、

五力、七等覺支、八聖道支，亦勸他修四正斷乃至八聖道支。作此事

已復發願言：『當得無上正等覺時，令我土中諸有情類，皆不遠離四

念住乃至八聖道支。』

「復次，善現！有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，發弘誓願精勤

勇猛，自住苦聖諦，亦勸他住苦聖諦；自住集、滅、道聖諦，亦勸他

住集、滅、道聖諦。作此事已復發願言：『當得無上正等覺時，令我

土中諸有情類，皆不遠離苦聖諦、集、滅、道聖諦。』

「復次，善現！有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，發弘誓願精勤

勇猛，自修四靜慮，亦勸他修四靜慮；自修四無量、四無色定，亦勸

他修四無量、四無色定。作此事已復發願言：『當得無上正等覺時，

令我土中諸有情類，皆不遠離四靜慮、四無量、四無色定。』

「復次，善現！有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，發弘誓願精勤

勇猛，自修八解脫，亦勸他修八解脫；自修八勝處、九次第定、十遍



46

處，亦勸他修八勝處、九次第定、十遍處。作此事已復發願言：『當

得無上正等覺時，令我土中諸有情類，皆不遠離八解脫乃至十遍處。』

「復次，善現！有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，發弘誓願精勤

勇猛，自修陀羅尼門，亦勸他修陀羅尼門；自修三摩地門，亦勸他修

三摩地門。作此事已復發願言：『當得無上正等覺時，令我土中諸有

情類，皆不遠離陀羅尼門、三摩地門。』

「復次，善現！有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，發弘誓願精勤

勇猛，自修空解脫門，亦勸他修空解脫門；自修無相、無願解脫門，

亦勸他修無相、無願解脫門。作此事已復發願言：『當得無上正等覺

時，令我土中諸有情類，皆不遠離空解脫門、無相、無願解脫門。』

「復次，善現！有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，發弘誓願精勤

勇猛，自修極喜地，亦勸他修極喜地；自修離垢地、發光地、焰慧地、

極難勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地，亦勸他修離

垢地乃至法雲地。作此事已復發願言：『當得無上正等覺時，令我土

中諸有情類，皆不遠離極喜地乃至法雲地。』

「復次，善現！有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，發弘誓願精勤

勇猛，自修五眼，亦勸他修五眼；自修六神通，亦勸他修六神通。作

此事已復發願言：『當得無上正等覺時，令我土中諸有情類，皆不遠

離五眼、六神通。』

「復次，善現！有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，發弘誓願精勤

勇猛，自修佛十力，亦勸他修佛十力；自修四無所畏、四無礙解、大

慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法，亦勸他修四無所畏乃至十八

佛不共法。作此事已復發願言：『當得無上正等覺時，令我土中諸有

情類，皆不遠離佛十力乃至十八佛不共法。』

「復次，善現！有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，發弘誓願精勤

勇猛，自修三十二大士相，亦勸他修三十二大士相；自修八十隨好，

亦勸他修八十隨好。作是事已復發願言：『當得無上正等覺時，令我



47

土中諸有情類，皆不遠離三十二大士相、八十隨好。』

「復次，善現！有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，發弘誓願精勤

勇猛，自修無忘失法，亦勸他修無忘失法；自修恒住捨性，亦勸他修

恒住捨性。作是事已復發願言：『當得無上正等覺時，令我土中諸有

情類，皆不遠離無忘失法、恒住捨性。』

「復次，善現！有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，發弘誓願精勤

勇猛，自修一切智，亦勸他修一切智；自修道相智、一切相智，亦勸

他修道相智、一切相智。作此事已復發願言：『當得無上正等覺時，

令我土中諸有情類，皆不遠離一切智、道相智、一切相智。』

「復次，善現！有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，發弘誓願精勤

勇猛，自修一切菩薩摩訶薩行，亦勸他修一切菩薩摩訶薩行；自修諸

佛無上正等菩提，亦勸他修諸佛無上正等菩提。作是事已復發願言：

『當得無上正等覺時，令我土中諸有情類，皆不遠離一切菩薩摩訶薩

行、諸佛無上正等菩提。』

「善現！是諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，由此行願便能嚴淨

所求佛土。

「善現！是諸菩薩摩訶薩隨爾所時行菩提道，應得圓滿所起行願，

即爾所時精勤修學。由此因緣，自能成就一切善法，亦能令他漸次成

就一切善法，自能修得殊勝相好所莊嚴身，亦能令他漸次修得殊勝相

好所莊嚴身，由廣大福所攝受故。

「善現！是諸菩薩摩訶薩各於所求嚴淨佛土證得無上正等覺時，

所化有情亦生彼土共受淨土大乘法樂。

「善現！是諸菩薩摩訶薩應修如是嚴淨佛土，謂彼土中常不聞有

三種惡趣，亦不聞有諸惡見趣，亦不聞有貪、瞋、癡毒，亦不聞有男

女形相，亦不聞有聲聞、獨覺，亦不聞有苦、無常等，亦不聞有攝受

資具，亦不聞有我、我所執，亦不聞有隨眠、纏結，亦不聞有顛倒執

著，亦不聞有安立諸果分位差別，但聞說空、無相、無願、無生、無



48

滅、無性等聲。謂隨有情所樂差別，於樹林等內外物中，常有微風互

相衝擊，發起種種微妙音聲，彼音聲中說：『一切法皆無自性，無性

故空，空故無相，無相故無願，無願故無生，無生故無滅，是故諸法

本來寂靜自性涅槃，若佛出世、若不出世法相常爾。』彼佛土中諸有

情類，若晝、若夜、若行、若立、若坐、若臥，常聞如是說法之聲。

「善現！是諸菩薩摩訶薩各於所住嚴淨佛土證得無上正等覺時，

十方如來、應、正等覺皆共稱讚彼彼佛名，若諸有情得聞如是所讚佛

名，定於無上正等菩提得不退轉。

「善現！是諸菩薩摩訶薩各於所住嚴淨佛土證得無上正等覺時，

為諸有情宣說正法，有情聞已必不生疑，謂為是法、為是非法。所以

者何？彼有情類了達諸法皆即真如、法界、法性、不虛妄性、不變異

性，一切是法無非法者。善現！是諸菩薩摩訶薩皆能嚴淨如是佛土。

「復次，善現！是諸菩薩摩訶薩有所化生具不善根，未於諸佛、

菩薩、獨覺及聲聞所種諸善根，為諸惡友所攝受故，離善友故，不聞

正法，常為種種我、有情見及諸見趣之所執藏，墮在斷、常二邊偏執。

是諸有情自起邪執，亦常教他令起邪執，於佛起非佛想，於非佛起佛

想；於法起非法想，於非法起法想；於僧起非僧想，於非僧起僧想。

由是因緣誹毀正法，謗正法故，身壞命終墮諸惡趣，生地獄中受諸劇

苦。是諸菩薩摩訶薩各於自土證得無上正等覺已，見彼有情沈淪生死

受無量苦，以神通力方便教化，令捨惡見住正見中，從地獄出生於人

趣。生人趣已，復以種種神通方便教化令住正定聚中，由此畢竟不墮

惡趣。復令修習殊勝行願，命終得生嚴淨佛土，受用淨土大乘法樂。

「善現！是諸菩薩摩訶薩皆能如是嚴淨佛土。由所居土極清淨故，

生彼有情，於一切法不起虛妄猶豫分別，謂此是世間法，此是出世間

法；此是有漏法，此是無漏法；此是有為法，此是無為法。如是種種

猶豫分別畢竟不起，由此因緣彼有情類定得無上正等菩提。



49

「善現！如是菩薩摩訶薩嚴淨佛土。」

初分淨土方便品第七十三之一

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！是諸菩薩摩訶薩為住正性定聚，

為住不定聚耶？」佛言：「善現！是諸菩薩摩訶薩皆住正性定聚，非

不定聚。」

具壽善現復白佛言：「世尊！是諸菩薩摩訶薩為住何等正性定聚？

為聲聞乘，為獨覺乘，為佛乘耶？」佛言：「善現！是諸菩薩摩訶薩

皆住佛乘正性定聚，非住二乘正性定聚。」

具壽善現復白佛言：「世尊！是諸菩薩摩訶薩為何時住正性定聚？

初發心耶？不退位耶？最後身耶？」佛言：「善現！是菩薩摩訶薩若

初發心、若不退位、若最後身，皆住菩薩正性定聚。」

具壽善現復白佛言：「世尊！住正性定聚諸菩薩摩訶薩，為復墮

於諸惡趣不？」佛言：「善現！住正性定聚諸菩薩摩訶薩，決定不復

墮諸惡趣。」

復告善現：「於汝意云何？諸第八者、若預流、若一來、若不還、

若阿羅漢、若獨覺，為有復墮惡趣者不？」善現答言：「不也！世尊！

不也！善逝！」

佛言：「善現！住正性定聚諸菩薩摩訶薩亦復如是，決定不復墮

諸惡趣。何以故？善現！是諸菩薩摩訶薩從初發心，修行布施波羅蜜

多，修行淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多；安住內空，安住

外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無

際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可

得空、無性空、自性空、無性自性空；修行四念住，修行四正斷、四

神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支；安住苦聖諦，安住集、滅、

道聖諦；修行四靜慮，修行四無量、四無色定；修行八解脫，修行八

勝處、九次第定、十遍處；修行陀羅尼門，修行三摩地門；修行空解



50

脫門，修行無相、無願解脫門；修行極喜地，修行離垢地、發光地、

焰慧地、極難勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地；修

行五眼，修行六神通；修行佛十力，修行四無所畏、四無礙解、大慈、

大悲、大喜、大捨、十八佛不共法；修行無忘失法，修行恒住捨性； 修

行一切智，修行道相智、一切相智；修行一切菩薩摩訶薩行，修行諸

佛無上正等菩提，伏斷一切惡不善法。

「善現！由此因緣，是諸菩薩摩訶薩復墮惡趣，無有是處。是諸

菩薩摩訶薩若生長壽天，亦無是處，謂於彼處諸勝善法不得現行。是

諸菩薩摩訶薩若生邊鄙，或生達絮、篾戾車中，無有是處，謂於彼處

不能修行殊勝善法，多起惡見不信因果，常樂習行諸穢惡業，不聞佛

名、法名、僧名，亦無四 眾，謂苾芻眾、苾芻尼眾、近事男眾、近事

女眾。是諸菩薩摩訶薩若生邪見家，無有是處，謂生彼家執著種種諸

惡見趣，撥無妙行、惡行及果，不修諸善樂作諸惡。善現！初發無上

正等覺心，諸菩薩摩訶薩求趣無上正等菩提，以勝意樂受行十種不善

業道，無有是處。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！若菩薩摩訶薩從初發心成就如

是善根功德，於諸惡處不復受生，何故世尊每為眾說自本生事若百若

千，於中亦有生諸惡處，爾時善根為何所在？」

佛告善現：「非菩薩摩訶薩由不淨業受惡趣身，但為利樂諸有情

類，由故思願而受彼身。善現！諸阿羅漢、獨覺豈有方便善巧如菩薩

摩訶薩，成就如是方便善巧受傍生身，有獵者來欲為損害，便起無上

安忍慈悲，欲令彼人得利樂故，自捨身命而不害彼。善現！由是因緣，

當知菩薩摩訶薩為欲饒益諸有情故，為大慈悲速圓滿故，雖現受種種

傍生之身，而不為傍生過失所染。」

具壽善現復白佛言：「世尊！諸菩薩摩訶薩住何善法，為欲利樂

諸有情故受如是身？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩有何善法不應圓滿？善現！諸菩薩摩



51

訶薩為得無上正等菩提，一切善法皆應圓滿。善現！諸菩薩摩訶薩從

初發心乃至安坐妙菩提座，於其中間無有善法不應圓滿。要具圓滿一

切善法，方得無上正等菩提，若一善法未能圓滿，而得無上正等菩提，

無有是處。是故，善現！ 諸菩薩摩訶薩從初發心乃至安坐妙菩提座，

於其中間常學圓滿一切善法，學已當得一切相智，永斷一切習氣相續，

證得無上正等菩提。」

時，具壽善現白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩成就如是一切白

淨聖無漏法，而生惡趣受傍生身？」佛言：「善現！於意云何？如來

成就一切白淨無漏法不？」

善現答言：「如是！世尊！如是！善逝！如來成就一切白淨無漏

之法。」佛言：「善現！於意云何？如來化作傍生趣身，饒益有情作

佛事不？」

善現答言：「如是！世尊！如是！善逝！如來化作傍生趣身，饒

益有情作諸佛事。」佛言：「善現！於意云何？如來化作傍生身時，

是實傍生受彼苦不？」

善現答言：「不也！世尊！不也！善逝！如來化作傍生身時，非

實傍生不受彼苦。」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩亦復如是，雖成就一切白淨無漏法，

而為成熟諸有情故，方便善巧受傍生身，由受彼身如應成熟諸有情類。

「復次，善現！於意云何？有阿羅漢諸漏永盡，能化作身起諸事

業，由彼事業生他喜不？」

善現答言：「如是！世尊！如是！善逝！有阿羅漢諸漏永盡，能

化作身起諸事業，由彼事業令他生喜。」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩亦復如是，雖成就一切白淨無漏法，

而為利樂諸有情故，方便善巧受惡趣身，如應成熟諸有情類，雖受彼

身而不同彼受諸苦惱，亦復不為彼趣過失之所雜染。

「復次，善現！於意云何？有巧幻師或彼弟子，幻作種種象、馬



52

等事，令諸人見歡喜踊躍，於彼有實象、馬等不？」善現答言：「不

也！世尊！不也！善逝！於彼實無象、馬等事。」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩亦復如是，雖成就一切白淨無漏法，

而為饒益諸有情故，現受種種傍生等身，雖受彼身而實非彼，亦不為

彼過所染污。」

時，具壽善現白佛言：「世尊！諸菩薩摩訶薩方便善巧如是廣大，

雖成就白淨無漏聖智，而為有情故受種種身，隨其所宜現作饒益。世

尊！諸菩薩摩訶薩安住何等白淨勝法，能作如是方便善巧，雖受種種

傍生等身，而不為彼過失所染？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩安住般若波羅蜜多，能作如是方便善

巧，雖往十方無量殑伽沙等世界現種種身，利益安樂彼有情類，而於

其中不生染著。何以故？善現！是菩薩摩訶薩於一切法都無所得，謂

都不得能染、所染及染因緣。何以故？以一切法自性空故。善現！空

不能染著空，空亦不能染著餘法，亦無餘法能染著空。所以者何？空

中空性尚不可得，況有餘法而可得者！善現！如是名為不可得空，諸

菩薩摩訶薩安住此中，能證無上正等菩提。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！諸菩薩摩訶薩為但安住如是般

若波羅蜜多，能作如是方便善巧，為亦住餘法耶？」佛告善現：「豈

有餘法不入般若波羅蜜多，云何復疑為住餘法？」

「世尊！如是般若波羅蜜多若自性空，云何般若波羅蜜多攝一切

法？世尊！非於空中可說有法攝與不攝。

「善現！豈不諸法自性皆空？」

「如是！世尊！如是！善逝！」

「善現！若一切法自性皆空，豈不空中攝一切法？」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅

蜜多時，住一切法自性空中，引發神通波羅蜜多，諸菩薩摩訶薩住是

神通波羅蜜多，能往十方無量殑伽沙等世界，供養諸佛聽受正法，於



53

諸佛所種諸善根？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，遍觀十方無量

殑伽沙等世界及諸佛眾并所說法自性皆空，唯有世俗假說名字，如是

世俗假說名字亦自性空。善現！若十方界及諸佛眾并所說法假說名字

自性不空，則所說空應不周遍，以所說空非不周遍故，一切法自性皆

空。

「善現！是菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，由遍觀空方便善巧，

便能引發殊勝神通波羅蜜多，住此神通波羅蜜多，復能引發天眼、天

耳、神境、他心、宿住隨念，及知漏盡殊勝通慧。善現！諸菩薩摩訶

薩非離神通波羅蜜多，有能自在成熟有情、嚴淨佛土，證得無上正等

菩提。善現！是故神通波羅蜜多是菩提道，諸菩薩摩訶薩皆依此道求

趣無上正等菩提，於求趣時能自圓滿一切善法，亦能令他修諸善法，

雖作是事而於善法不生執著。所以者何？是菩薩摩訶薩知諸善法自性

皆空，非自性空有所執著，若有執著則有愛味，由無執著亦無愛味，

自性空中無愛味故。

「善現！是菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，住勝神通波羅蜜多，

引發天眼清淨過人，用是天眼觀一切法皆自性空。善現！是菩薩摩訶

薩見一切法自性空故，不依法相造作諸業，雖為有情說如是法，而亦

不得諸有情相及彼施設。善現！是菩薩摩訶薩以無所得而為方便，引

發神通波羅蜜多，用是神通波羅蜜多能作悲願神通作事。

「善現！是菩薩摩訶薩用極清淨過人天眼，能見十方無量殑伽沙

等世界，見已引發神境智通，往彼饒益諸有情類，或以布施波羅蜜多

而為饒益，或以淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多而為饒益；

或以四念住而為饒益，或以四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、

八聖道支而為饒益；或以四靜慮而為饒益，或以四無量、四無色定而

為饒益；或以八解脫而為饒益，或以八勝處、九次第定、十遍處而為

饒益；或以聲聞法而為饒益，或以獨覺法而為饒益，或以菩薩法而為



54

饒益，或以諸佛法而為饒益。

「善現！是菩薩摩訶薩於十方界，若見有情多慳貪者，深生憐愍

說如是法：『汝等有情當行布施，諸慳貪者受貧窮苦，由貧窮故無有

威德，尚不自益況能益他！是故汝等當勤布施，既自安樂亦安樂他，

勿以貧窮互相食噉，俱不解脫諸惡趣苦。』

「善現！是菩薩摩訶薩於十方界，若見有情毀淨戒者，深生憐愍

說如是法：『汝等有情當持淨戒，諸破戒者受惡趣苦，破戒之人無有

威德，尚不自益況能益他！破戒因緣或生地獄受苦異熟，或生傍生受

苦異熟，或生鬼界受苦異熟。汝等若墮諸惡趣中受苦異熟，尚不自救

況能救他！是故汝等當持淨戒，不應容納破戒之心經剎那頃，況經多

時！勿縱自心後生憂悔。』

「善現！是菩薩摩訶薩於十方界，若見有情更相瞋忿，展轉結恨

互相損惱，深生憐愍說如是法：『汝等有情當修安忍，勿相瞋忿結恨

相害，諸瞋恨心不順善法，增長惡法招現衰損。汝等由此瞋恨心故，

身壞命終當墮地獄、傍生、鬼界受諸劇苦，是故汝等不應容納瞋恨之

心經剎那頃，何況令其多時相續！汝等今者應起慈心，展轉相緣作饒

益事。』

「善現！是菩薩摩訶薩於十方界，若見有情懶惰懈怠，深生憐愍

說如是法：『汝等有情當勤精進，勿於善法懶惰懈怠，諸懈怠者於諸

善法及諸勝事皆不能成。汝等由斯當墮地獄、傍生、鬼界受無量苦，

是故汝等不應容納此懈怠心經剎那頃，何況令其長時相續！』

「善現！是菩薩摩訶薩於十方界，若見有情失念散亂心不寂靜，

深生憐愍說如是法：『汝等有情當修靜慮，勿生失念散亂之心，如是

之心不順善法，增長惡法招現衰損。汝等由此，身壞命終當墮地獄、

傍生、鬼界受無量苦，是故汝等不應容納失念散亂相應之心經剎那頃，

何況令其長時相續！』

「善現！是菩薩摩訶薩於十方界，若見有情愚癡惡慧，深生憐愍



55

說如是法：『汝等有情當修勝慧勿起惡慧，起惡慧者於諸善趣尚不能

往況得解脫！汝等由此惡慧因緣，當墮地獄、傍生、鬼界受無量苦，

是故汝等不應容納愚癡惡慧相應之心經剎那頃，何況令其長時相續！』

「善現！是菩薩摩訶薩於十方界，若見有情多貪欲者，深生憐愍

方便教導，令修不淨觀；若見有情多瞋恚者，深生憐愍方便教導，令

修慈悲觀；若見有情愚癡多者，深生憐愍方便教導，令修緣起觀；若

見有情我慢多者，深生憐愍方便教導，令修界分別觀；若見有情尋伺

多者，深生憐愍方便教導，令修持息念觀；若見有情行邪道者，深生

憐愍方便教導，令入正道，謂聲聞道、或獨覺道、或如來道，方便為

彼說如是法：『汝等所執自性皆空，非空法中可有所執，以無所執為

空相故。』

「如是，善現！諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，要住神通波

羅蜜多，方能自在宣說正法，利益安樂諸有情類。善現！若菩薩摩訶

薩遠離神通波羅蜜多，不能自在宣說正法，與諸有情作饒益事。善現！

如鳥無翅，不能自在飛翔虛空遠有所至，諸菩薩摩訶薩亦復如是，若

無神通波羅蜜多，不能自在宣說正法，與諸有情作饒益事。是故，善

現！諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，應引發神通波羅蜜多，若引

發神通波羅蜜多，則能隨意宣說正 法，利益安樂諸有情類。

「善現！是菩薩摩訶薩以最清淨過人天眼，遍觀十方無量殑伽沙

等世界，及觀生彼諸有情類，見已引發神境智通，經須臾頃往到彼界，

以他心智如實了知彼諸有情心、心所法，隨其所宜為說法要，謂說布

施，或說淨戒，或說安忍，或說精進，或說靜慮，或說般若；或說四

念住，或說四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支；或

說四靜慮，或說四無量、四無色定；或說八解脫，或說八勝處、九次

第定、十遍處；或說陀羅尼門，或說三摩地門；或說空解脫門，或說

無相、無願解脫門；或說內空，或說外空、內外空、空空、大空、勝

義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散 空、無變異空、本性空、



56

自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性

空；或說苦聖諦，或說集、滅、道聖諦；或說因緣，或說等無間緣、

所緣緣、增上緣；或說從緣所生諸法；或說無明，或說行、識、名色、

六處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱；或說蘊、 處、界；

或說聲聞道，或說獨覺道，或說菩薩道；或說菩提，或說涅槃。令彼

有情聞是法已，皆得殊勝利益安樂。

「善現！是菩薩摩訶薩以最清淨過人天耳，能聞一切人非人聲。

由此天耳能聞十方無量殑伽沙等世界諸佛說法，聞已無倒皆能受持，

為諸有情如實宣說，或說布施，或說淨戒，或說安忍，或說精進，或

說靜慮，或說般若，如是乃至或說涅槃，令彼有情聞是法已，皆得殊

勝利益安樂。

「善現！是菩薩摩訶薩以最清淨他心智通，如實了知諸有情類心、

心所法，隨其所宜為說法要，謂說布施，或說淨戒，或說安忍，或說

精進，或說靜慮，或說般若，如是乃至或說涅槃，令彼有情聞是法已，

皆得殊勝利益安樂。

「善現！是菩薩摩訶薩以淨宿住隨念智通，能憶自他諸本生事。

由此宿住隨念智通，如實念知過去諸佛及弟子眾名等差別，若諸有情

樂聞過去諸宿住事而得益者，便為宣說諸宿住事，因此方便為說正法，

謂說布施，或說淨戒，或說安忍，或說精進，或說靜慮，或說般若，

如是乃至或說涅槃，令彼有情聞是法已，皆得殊勝利益安樂。

「善現！是菩薩摩訶薩以極迅速神境智通，往到十方無量殑伽沙

等世界，親近供養諸佛世尊，於諸佛所植眾德本還歸本土，為諸有情

宣說他方種種勝事，因斯方便為說正法，謂說布施，或說淨戒，或說

安忍，或說精進，或說靜慮，或說般若，如是乃至或說涅槃，令彼有

情聞是法已，皆得殊勝利益安樂。

「善現！是菩薩摩訶薩以隨所得漏盡智通，如實了知諸有情類漏

盡未盡，亦如實知漏盡方便，為未盡者宣說法要，謂說布施，或說淨



57

戒，或說安忍， 或說精進，或說靜慮，或說般若，如是乃至或說涅槃，

令彼有情聞是法已，皆得殊勝利益安樂。

「如是，善現！諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，應引發神通

波羅蜜多。是菩薩摩訶薩修習神通波羅蜜多得圓滿故，隨意所樂受種

種身，不為苦樂過失所染，如佛化身雖能施作種種事業，而不為彼苦

樂過失之所雜染。

「善現！諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，應遊戲神通波羅蜜

多，若遊戲神通波羅蜜多，則能成熟有情、嚴淨佛土，速證無上正等

菩提。善現！若菩薩摩訶薩不成熟有情、嚴淨佛土，終不能得所求無

上正等菩提。何以故？善現！諸菩薩摩訶薩菩提資糧若未具者，必不

能得所求無上正等菩提。」

大般若波羅蜜多經卷第三百九十四

大般若波羅蜜多經卷第三百九十五

三藏法師玄奘奉 詔譯

初分淨土方便品第七十三之二

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！何等名為菩薩摩訶薩菩提資糧，

諸菩薩摩訶薩要具如是菩提資糧，乃能證得所求無上正等菩提？」佛

告善現：「一切善法皆是菩薩摩訶薩菩提資糧，諸菩薩摩訶薩要具如

是菩提資糧，乃能證得所求無上正等菩提。」

具壽善現復白佛言：「世尊！何等名為一切善法，諸菩薩摩訶薩

成就如是諸善法故，證得無上正等菩提？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩從初發心，修行布施波羅蜜多，修行



58

淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多，於中都無分別執著，謂作

是念：『此是施等，由此、為此而修施等。』是三分別執著皆無，知

一切法自性空故。由是所修波羅蜜多，能自饒益，亦能饒益一切有情，

令出生死得涅槃故，說為善法，亦名菩薩菩提資糧，亦名菩薩摩訶薩

道。過去未來現在菩薩摩訶薩眾行此道故，已得當得今得無上正等菩

提，亦令有情已當今度生死大海證涅槃樂。

「善現！諸菩薩摩訶薩從初發心，修行四念住，修行四正斷、四

神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支，於中都無分別執著，謂作

是念：『此是四念住等，由此、為此而修四念住等。』是三分別執著

皆無，知一切法自性空故。由是所修四念住等，能自饒益，亦能饒益

一切有情，令出生死得涅槃故，說為善法，亦名菩薩菩提資糧，亦名

菩薩摩訶薩道。過去未來現在菩薩摩訶薩眾行此道故，已得當得今得

無上正等菩提，亦令有情已當今度生死大海證涅槃樂。

「善現！諸菩薩摩訶薩從初發心，安住內空，安住外空、內外空、

空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無

變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、

自性空、無性自性空，於中都無分別執著，謂作是念：『此是內空等，

由此、為此而住內空等。』是三分別執著皆無，知一切法自性空故。

由是所住內空等，能自饒益，亦能饒益一切有情，令出生死得涅槃故，

說為善法，亦名菩薩菩提資糧，亦名菩薩摩訶薩道。過去未來現在菩

薩摩訶薩眾行此道故，已得當得今得無上正等菩提，亦令有情已當今

度生死大海證涅槃樂。

「善現！諸菩薩摩訶薩從初發心，安住苦聖諦，安住集、滅、道

聖諦，於中都無分別執著，謂作是念：『此是苦聖諦等，由此、為此

而住苦聖諦等。』是三分別執著皆無，知一切法自性空故。由是所住

苦聖諦等，能自饒益，亦能饒益一切有情，令出生死得涅槃故，說為

善法，亦名菩薩菩提資糧，亦名菩薩摩訶薩道。過去未來現在菩薩摩



59

訶薩眾行此道故，已得當得今得無上正等菩提，亦令有情已當今度生

死大海證涅槃樂。

「善現！諸菩薩摩訶薩從初發心，修行四靜慮，修行四無量、四

無色定，於中都無分別執著，謂作是念：『此是四靜慮等，由此、為

此而修四靜慮等。』是三分別執著皆無，知一切法自性空故。由是所

修四靜慮等，能自饒益，亦能饒益一切有情，令出生死得涅槃故，說

為善法，亦名菩薩菩提資糧，亦名菩薩摩訶薩道。過去未來現在菩薩

摩訶薩眾行此道故，已得當得今得無上正等菩提，亦令有情已當今度

生死大海證涅槃樂。

「善現！諸菩薩摩訶薩從初發心，修行八解脫，修行八勝處、九

次第定、十遍處，於中都無分別執著，謂作是念：『此是八解脫等，

由此、為此而修八解脫等。』是三分別執著皆無，知一切法自性空故。

由是所修八解脫等，能自饒益，亦能饒益一切有情，令出生死得涅槃

故，說為善法，亦名菩薩菩提資糧，亦名菩薩摩訶薩道。過去未來現

在菩薩摩訶薩眾行此道故，已得當得今得無上正等菩提，亦令有情已

當今度生死大海證涅槃樂。

「善現！諸菩薩摩訶薩從初發心，修行陀羅尼門，修行三摩地門，

於中都無分別執著，謂作是念：『此是陀羅尼門等，由此、為此而修

陀羅尼門等。』是三分別執著皆無，知一切法自性空故。由是所修陀

羅尼門等，能自饒益，亦能饒益一切有情，令出生死得涅槃故，說為

善法，亦名菩薩菩提資糧，亦名菩薩摩訶薩道。過去未來現在菩薩摩

訶薩眾行此道故，已得當得今得無上正等菩提，亦令有情已當今度生

死大海證涅槃樂。

「善現！諸菩薩摩訶薩從初發心，修行空解脫門，修行無相、無

願解脫門，於中都無分別執著，謂作是念：『此是空解脫門等，由此、

為此而修空解脫門等。』是三分別執著皆無，知一切法自性空故。由

是所修空解脫門等，能自饒益，亦能饒益一切有情，令出生死得涅槃



60

故，說為善法，亦名菩薩菩提資糧，亦名菩薩摩訶薩道。過去未來現

在菩薩摩訶薩眾行此道故，已得當得今得無上正等菩提，亦令有情已

當今度生死大海證涅槃樂。

「善現！諸菩薩摩訶薩從初發心，修行極喜地，修行離垢地、發

光地、焰慧地、極難勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲

地，於中都無分別執著，謂作是念：『此是極喜地等，由此、為此而

修極喜地等。』是三分別執著皆無，知一切法自性空故。由是所修極

喜地等，能自饒益，亦能饒益一切有情，令出生死得涅槃故，說為善

法，亦名菩薩菩提資糧，亦名菩薩摩訶薩道。過去未來現在菩薩摩訶

薩眾行此道故，已得當得今得無上正等菩提，亦令有情已當今度生死

大海證涅槃樂。

「善現！諸菩薩摩訶薩從初發心，修行五眼，修行六神通，於中

都無分別執著，謂作是念：『此是五眼等，由此、為此而修五眼等。』

是三分別執著皆無，知一切法自性空故。由是所修五眼等，能自饒益，

亦能饒益一切有情，令出生死得涅槃故，說為善法，亦名菩薩菩提資

糧，亦名菩薩摩訶薩道。過去未來現在菩薩摩訶薩眾行此道故，已得

當得今得無上正等菩提，亦令有情已當今度生死大海證涅槃樂。

「善現！諸菩薩摩訶薩從初發心，修行佛十力，修行四無所畏、

四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法，於中都無分別

執著，謂作是念：『此是佛十力等，由此、為此而修佛十力等。』是

三分別執著皆無，知一切法自性空故。由是所修佛十力等，能自饒益，

亦能饒益一切有情，令出生死得涅槃故，說為善法，亦名菩薩菩提資

糧，亦名菩薩摩訶薩道。過去未來現在菩薩摩訶薩眾行此道故，已得

當得今得無上正等菩提，亦令有情已當今度生死大海證涅槃樂。

「善現！諸菩薩摩訶薩從初發心，修行無忘失法，修行恒住捨性，

於中都無分別執著，謂作是念：『此是無忘失法等，由此、為此而修

無忘失法等。』是三分別執著皆無，知一切法自性空故。由是所修無



61

忘失法等，能自饒益，亦能饒益一切有情，令出生死得涅槃故，說為

善法，亦名菩薩菩提資糧，亦名菩薩摩訶薩道。過去未來現在菩薩摩

訶薩眾行此道故，已得當得今得無上正等菩提，亦令有情已當今度生

死大海證涅槃樂。

「善現！諸菩薩摩訶薩從初發心，修行一切智，修行道相智、一

切相智，於中都無分別執著，謂作是念：『此是一切智等，由此、為

此而修一切智等。』是三分別執著皆無，知一切法自性空故。由是所

修一切智等，能自饒益，亦能饒益一切有情，令出生死得涅槃故，說

為善法，亦名菩薩菩提資糧，亦名菩薩摩訶薩道。過去未來現在菩薩

摩訶薩眾行此道故，已得當得今得無上正等菩提，亦令有情已當今度

生死大海證涅槃樂。

「善現！當知復有無量諸菩薩眾所修功德皆名善法，亦名菩薩菩

提資糧，亦名菩薩摩訶薩道。諸菩薩摩訶薩要修如是殊勝善法令極圓

滿，乃能證得一切智智，要已證得一切智智，乃能無倒轉正法輪，令

諸有情解脫生死，證得畢竟常樂涅槃。」

初分無性自性品第七十四之一

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！若如是法是菩薩法，復何等法

是佛法耶？」

佛告善現：「汝所問言：『若如是法是菩薩法，復何等法是佛法？』

者，善現！即菩薩法亦是佛法。謂諸菩薩摩訶薩於一切法覺一切相，

由此當得一切相智，永斷一切習氣相續；若諸如來、應、正等覺，於

一切法以一剎那相應妙慧現等覺已，證得無上正等菩提。善現！如是

菩薩與佛有異如二聖者，雖俱是聖而有行向、住果差別。如是，善現！

若無間道中行於一切法，未離闇障，未到彼岸，未得自在，未得果時，

名為菩薩摩訶薩。若解脫道中行於一切法，已離闇障，已到彼岸，已

得自在，已得果時，名為如來、應、正等覺。善現！是為菩薩與佛有



62

異，雖位有異而法無別。」

時，具壽善現白佛言：「世尊！若一切法自相皆空，自相空中云

何得有種種差別，謂此是地獄，此是傍生，此是鬼界，此是天，此是

人，此是種姓地，此是第八地，此是預流，此是一來，此是不還，此

是阿羅漢，此是獨覺，此是菩薩摩訶薩，此是如來、應、正等覺？世

尊！如此所說補特伽羅既不可得，彼所造業亦不可得，如所造業既不

可得，彼異熟果亦不可得。」

佛告善現：「如是！如是！如汝所說。一切法自相空，自相空中

無數取趣、無所造業、無異熟果差別可得。然諸有情於一切法自相空

理不能盡知，由此因緣造作諸業，謂造罪業，或造福業，或造不動業，

或造無漏業。造罪業故，或墮地獄，或墮傍生，或墮鬼界；造福業故，

或生人趣，或生欲天；造不動業故，或生色界，或生無色界；造無漏

業故，或得聲聞果，或得獨覺果。若知諸法自相皆空，或入菩薩摩訶

薩地，或證無上正等菩提。

「由此因緣，諸菩薩摩訶薩修行布施波羅蜜多，修行淨戒、安忍、

精進、靜慮、般若、方便善巧、妙願、力、智波羅蜜多；安住內空，

安住外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、

無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不

可得空、無性空、自性空、無性自性空；修行四念住，修行四正斷、

四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支；安住苦聖諦，安住集、

滅、道聖諦；修行四靜慮，修行四無量、四無色定；修行八解脫，修

行八勝處、九次第定、十遍處；修行陀羅尼門，修行三摩地門；修行

空解脫門，修行無相、無願解脫門；修行極喜地，修行離垢地、發光

地、焰慧地、極難勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地；

修行五眼，修行六神通；修行佛十力，修行四無所畏、四無礙解、大

慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法；修行無忘失法，修行恒住捨

性；修行一切智，修行道相智、一切相智。



63

「善現！是菩薩摩訶薩於如是等菩提分法，無間無缺修令圓滿，

既圓滿已便能引發親助菩提金剛喻定，證得無上正等菩提，說名如來、

應、正等覺， 利益安樂無量有情，諸有所為常無失壞，無失壞故不墮

生死諸趣輪迴。」

具壽善現白佛言：「世尊！佛證無上正等覺已，為得諸趣生死法

不？」

「不也！善現！」

「世尊！佛證無上正等覺已，為得黑業、白業、黑白業、非黑白

業不？」

「不也！善現！」

時，具壽善現復白佛言：「世尊！若佛不得諸趣生死及業差別，

云何施設此是地獄，此是傍生，此是鬼界，此是天，此是人，此是種

姓，此是第八，此是預流，此是一來，此是不還，此是阿羅漢，此是

獨覺，此是菩薩摩訶薩，此是如來、應、正等覺？」

佛告善現：「諸有情類自知諸法自相空不？」善現答言：「不也！

世尊！不也！善逝！」

佛言：「善現！若諸有情自知諸法自相空者，則不應說菩薩摩訶

薩求證無上正等菩提，方便善巧施設至教，拔諸有情惡趣生死。善現！

以諸有情不知諸法自相空故，流轉諸趣受無量苦，是故菩薩摩訶薩從

諸佛所聞一切法自相空已，求證無上正等菩提，方便善巧施設至教，

拔諸有情惡趣生死。

「善現！諸菩薩摩訶薩常作是念：『非一切法實有自相，如諸愚

夫異生所執，然彼分別顛倒力故，非實有中起實有想，謂無我中而起

我想，於無有 情、命者、生者、養者、士夫、補特伽羅、意生、儒童、

作者、受者、知者、見者中而起有情乃至見者想；於無色中而起色想，

於無受、想、行、識中而起受、想、行、識想；於無眼處中而起眼處



64

想，於無耳、鼻、舌、身、意處中而起耳、鼻、舌、身、意處想；於

無色處中而起色處想，於無聲、香、味、觸、法處中而起聲、香、味、

觸、法處想；於無眼界中而起眼界想，於無耳、鼻、舌、身、意界中

而起耳、鼻、舌、身、意界想；於無色界中而起色界想，於無聲、香、

味、觸、法界中而起聲、香、味、觸、法界想；於無眼識界中而起眼

識界想，於無耳、鼻、舌、身、意識界中而起耳、鼻、舌、身、意識

界想；於無眼觸中而起眼觸想，於無耳、鼻、舌、身、意觸中而起耳、

鼻、舌、身、意觸想；於無眼觸為緣所生諸受中而起眼觸為緣所生諸

受想；於無耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受中而起耳、鼻、舌、

身、意觸為緣所生諸受想；於無地界中而起地界想，於無水、火、風、

空、識界中而起水、火、風、空、識界想；於無因緣中而起因緣想，

於無等無間緣、所緣緣、增上緣中而起等無間緣、所緣緣、增上緣想；

於無從緣所生諸法中而起從緣所生諸法想；於無無明中而起無明想，

於無行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂

惱中而起行乃至老死愁歎苦憂惱想；於無世間法中而起世間法想，於

無出世間法中而起出世間法想；於無有漏法中而起有漏法想，於無無

漏法中而起無漏法想；於無有為法中而起有為法想，於無無為法中而

起無為法想。如是分別顛倒力故，非實有中起實有想，虛妄執著倒亂

其心，造身、語、意諸善惡業，不能解脫惡趣生死，我當拔濟令得解

脫。』

「善現！諸菩薩摩訶薩作是念已，修行般若波羅蜜多，以諸善法

攝在般若波羅蜜多，無倒修行諸菩薩行，漸次圓滿菩提資糧，菩提資

糧得圓滿已，證得無上正等菩提。得菩提已為諸有情宣說開示分別建

立四聖諦義，謂是苦聖諦，是苦集聖諦，是苦滅聖諦，是趣苦滅道聖

諦。復以一切菩提分法，攝在如是四聖諦中，復依一切菩提分法，施

設安立佛、法、僧寶。由此三寶出現世間，諸有情類解脫生死，若諸

有情不能歸信佛、法、僧寶而造諸業， 輪迴諸趣受苦無窮。」



65

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！為由苦諦得般涅槃？為由苦智

得般涅槃？為由集諦得般涅槃？為由集智得般涅槃？為由滅諦得般涅

槃？為由滅智得般涅槃？為由道諦得般涅槃？為由道智得般涅槃？」

佛告善現：「非由苦諦得般涅槃，非由苦智得般涅槃，非由集諦

得般涅槃，非由集智得般涅槃，非由滅諦得般涅槃，非由滅智得般涅

槃，非由道諦得般涅槃，非由道智得般涅槃。善現！我說四聖諦平等

性即是涅槃，如是涅槃不由苦、集、滅、道諦得，亦不由苦、集、滅、

道智得，但由般若波羅蜜多證平等性名得涅槃。」

具壽善現復白佛言：「世尊！何等名為四聖諦平等性？」

佛告善現：「若於是處，無苦、無苦智，無集、無集智，無滅、

無滅智，無道、無道智，此即名為四聖諦平等性，此平等性即四聖諦。

所有真如、法界、法性、不虛妄性、不變異性、法定、法住、平等性、

離生性、實際、虛空界、不思議界，如來出世、若不出世性相常住，

無失壞、無變易，如是名為四聖諦平等性。諸菩薩摩訶薩修行般若波

羅蜜多時，為欲隨覺此四聖諦平等性故修行般若波羅蜜多，若能隨覺

此四聖諦平等性時，名真隨覺一切聖諦。」

時，具壽善現白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩為欲隨覺此四聖

諦平等性故，修行般若波羅蜜多？若能隨覺此四聖諦平等性時，即能

隨覺一切聖諦，既能隨覺一切聖諦，即能如實修菩薩行，既能如實修

菩薩行，不墮聲聞及獨覺地，趣入菩薩正性離生？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，無有少法不如

實見，於一切法如實見時，於一切法都無所得，於一切法無所得時，

則如實見一切法空，謂如實見四諦所攝及所不攝諸法皆空。如是見時

能入菩薩正性離生，由能入菩薩正性離生故，即住菩薩種姓地中。既

住菩薩種姓地中，則能決定不從頂墮，若從頂墮應墮聲聞或獨覺地。

「善現！是菩薩摩訶薩安住菩薩種姓地中，能起四靜慮及起四無



66

量、四無色定。是菩薩摩訶薩安住如是奢摩他地，能決擇一切法及隨

覺四聖諦。是菩薩摩訶薩雖遍知苦而能不起緣執苦心，雖永斷集而能

不起緣執集心，雖證於滅而能不起緣執滅心，雖修於道而能不起緣執

道心，但起隨順趣向臨入無上正等菩提之心，於一切法觀察實相。」

具壽善現白佛言：「世尊！云何是菩薩摩訶薩於一切法觀察實相？」

佛言：「善現！是菩薩摩訶薩於一切法皆觀為空。

「世尊！是菩薩摩訶薩於一切法觀何等空？」

「善現！是菩薩摩訶薩於一切法觀自相空。善現！是菩薩摩訶薩

用如是相毘鉢舍那，如實觀見諸法皆空，都不見有諸法自性可住彼性

證得無上正等菩提。何以故？善現！諸佛無上正等菩提及一切法，皆

以無性而為自性。如是無性非諸佛所作，非獨覺所作，非菩薩所作，

非諸聲聞向果所作，但為有情於一切法不知不見如實皆空。由此因緣，

諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，方便善巧為諸有情如實宣說，令離

執著脫生死苦。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！若一切法皆以無性而為自性，

如是無性非諸佛所作，非獨覺所作，非菩薩所作，非阿羅漢所作，非

不還所作，非一來所作，非預流所作，亦非如是諸向所作者，云何施

設有諸法異，謂此是地獄，此是傍生，此是鬼界，此是人；此是四大

王眾天，此是三十三天，此是夜摩天，此是覩史多天，此是樂變化天，

此是他化自在天；此是梵眾天，此是梵輔天，此是梵會天，此是大梵

天；此是光天，此是少光天，此是無量光天，此是極光淨天；此是淨

天，此是少淨天，此是無量淨天，此是遍淨天；此是廣天，此是少廣

天，此是無量廣天，此是廣果天，此是無想 天；此是無繁天，此是無

熱天，此是善現天，此是善見天，此是色究竟天；此是空無邊處天，

此是識無邊處天，此是無所有處天，此是非想非非想處天；此是預流，

此是一來，此是不還，此是阿羅漢，此是獨覺，此是菩薩摩訶薩，此

是如來、應、正等覺？



67

「由此業故施設地獄，由此業故施設傍生，由此業故施設鬼界，

由此業故施設人；由此業故施設四大王眾天，由此業故施設三十三天，

由此業故施設夜摩天，由此業故施設覩史多天，由此業故施設樂變化

天，由此業故施設他化自在天；由此業故施設梵眾天，由此業故施設

梵輔天，由此業故施設梵會天，由此業故施設大梵天；由此業故施設

光天，由此業故施設少光天，由此業故施設無量光天，由此業故施設

極光淨天；由此業故施設淨天，由此業故施設少淨天，由此業故施設

無量淨天，由此業故施設遍淨天；由此業故施設廣天，由此業故施設

少廣天，由此業故施設無量廣天，由此業故施設廣果天，由此業故施

設無想天；由此業故施設無繁天，由此業故施設無熱天，由此業故施

設善現天，由此業故施設善見天，由此業故施設色究竟天；由此業故

施設空無邊處天，由此業故施設識無邊處天，由此業故施設無所有處

天，由此業故施設非想非非想處天；由此業故施設預流，由此業故施

設一來，由此業故施設不還，由此業故施設阿羅漢，由此業故施設獨

覺，由此業故施設菩薩摩訶薩，由此業故施設如來、應、正等覺？

「世尊！無性之法必無作用，云何可說：由如是法生於地獄，由

如是法生於傍生，由如是法生於鬼界，由如是法生於人中；由如是法

生四大王眾天，由如是法生三十三天，由如是法生夜摩天，由如是法

生覩史多天，由如是法生樂變化天，由如是法生他化自在天；由如是

法生梵眾天，由如是法生梵輔天，由如是法生梵會天，由如是法生大

梵天；由如是法生光天，由如是法生少光天，由如是法生無量光天，

由如是法生極光淨天；由如是法生淨天，由如是法生少淨天，由如是

法生無量淨天，由如是法生遍淨天；由如是法生廣天，由如是法生少

廣天，由如是法生無量廣天，由如是法生廣果天，由如是法生無想天；

由如是法生無繁天，由如是法生無熱天，由如是法生善現天，由如是

法生善見天，由如是法生色究竟天；由如是法生空無邊處天，由如是

法生識無邊處天，由如是法生無所有處天，由如是法生非想非非想處



68

天；由如是法得預流果，由如是法得一來果，由如是法得不還果， 由

如是法得阿羅漢果，由如是法得獨覺菩提，由如是法得入菩薩摩訶薩

位行菩薩道，由如是法得成如來、應、正等覺，令諸有情解脫生死？」

佛告善現：「如是！如是！如汝所說。無性法中不可施設有諸法

異，無業、無果亦無作用。

「善現！愚夫異生不知聖法毘奈耶故，不了諸法皆以無性而為自

性，愚癡顛倒發起種種身、語、意業，隨業差別受種種身。依如是身

品類差別，假施設有地獄、傍生、鬼界及人，假施設有四大王眾天、

三十三天、夜摩天、覩史多天、樂變化天、他化自在天，假施設有梵

眾天、梵輔天、梵會天、大梵天，假施設有光天、少光天、無量光天、

極光淨天，假施設有淨天、少淨天、無量淨天、遍淨天，假施設有廣

天、少廣天、無量廣天、廣果天及無想天，假施設有無繁天、無熱天、

善現天、善見天、色究竟天，假施設有空無邊處天、識無邊處天、無

所有處天、非想非非想處天。

「善現！為欲拔濟愚夫異生愚癡顛倒受生死苦，施設聖法及毘奈

耶分位差別，依此分位，施設預流、一來、不還、阿羅漢、獨覺、菩

薩摩訶薩及諸如來、應、正等覺。然一切法皆以無性而為自性，無性

法中實無異法，無業、無果亦無作用，無性之法常無性故。

「復次，善現！如汝所言『無性之法必無作用，云何可說由如是

法得預流、一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提，得入菩薩摩訶薩位行

菩薩道，得成如來、應、正等覺，令諸有情解脫生死？』者，善現！

於汝意云何？諸所修道是無性不？預流、一來、不還、阿羅漢果是無

性不？獨覺菩提是無性不？ 一切菩薩摩訶薩道是無性不？諸佛無上

正等菩提是無性不？」

善現答言：「世尊！諸所修道皆是無性，預流、一來、不還、阿

羅漢果亦是無性，獨覺菩提亦是無性，一切菩薩摩訶薩道亦是無性，

諸佛無上正等菩提亦是無性。」



69

佛言：「善現！於汝意云何？無性之法能得無性法不？」善現答

言：「不也！世尊！不也！善逝！」

佛言：「善現！無性及道，是一切法皆非相應非不相應，無色、

無見、無對、一相，所謂無相。愚夫異生愚癡顛倒，於無相法虛妄分

別，起有法想執著五蘊，於無常中起於常想，於諸苦中起於樂想，於

無我中起於我想，於不淨中起於淨想，於無性中執著有性。由此因緣，

諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，成就殊勝方便善巧，拔濟如是諸有

情類，令離顛倒虛妄執著，方便安置無相法中，令勤修學解脫生死，

證得畢竟常樂涅槃。」

具壽善現白佛言：「世尊！頗有事是真實非虛妄，愚夫異生於中

執著造作諸業，由此因緣輪迴諸趣，不能解脫生死苦不？」

佛告善現：「無事下至如毛端量是真實非虛妄，愚夫異生於中執

著造作諸業，由此因緣輪迴諸趣，不能解脫生死眾苦，唯有顛倒虛妄

執著。

「善現！吾今為汝廣說譬喻，重顯斯義令其易了，諸有智者由譬

喻故，於所說義而生正解。善現！於汝意云何？夢中見人受五欲樂，

夢中頗有少分實事可令彼人受欲樂不？」

善現答言：「不也！世尊！不也！善逝！夢所見人尚非實有，況

有實事可令彼人受五欲樂！」

佛告善現：「於汝意云何？頗有諸法，若世間若出世間、若有漏

若無漏、若有為若無為，非如夢中所見事不？」

善現答言：「不也！世尊！不也！善逝！定無有法，若世間若出

世間、若有漏若無漏、若有為若無為，非如夢中所見事者。」佛告善

現：「於汝意云何？夢中頗有真實諸趣於中往來生死事不？」

善現答言：「不也！世尊！不也！善逝！」

佛告善現：「於汝意云何？夢中頗有真實修道，依彼修道有離雜

染得清淨不？」



70

善現答言：「不也！世尊！不也！善逝！何以故？世尊！夢所見

法都無實事，非能施設、非所施設，修道尚無，況依修道有離雜染及

得清淨！」

大般若波羅蜜多經卷第三百九十五


	大眾閱藏經典彙編 CBETA2018 版
	佛经安置须知
	读诵佛经须知
	保宁勇禅师示看经警策文
	起诵仪
	请佛发愿
	南无本师释迦牟尼佛南无本师释迦牟尼佛南无本师释迦牟尼佛
	南无香云盖菩萨摩诃萨（三称）


