
1

大眾閱藏經典彙編 CBETA2018 版

大般若波罗蜜多經
（六百卷：第386卷至第390卷）

唐三藏法師玄奘奉 詔譯



2

佛经安置须知

1. 经典应恭敬放在清净高处以及其他书籍的上面，不可随意

扔放床上、座椅上等不净处。

2. 凡经书等法宝阅毕，可辗转流通，赠送其他道友，不可任

意烧毁或丢弃。

3. 如手捧或装于口袋携带时，不得低于腰部，不可挟腋下。

4. 不得口吹经上灰尘，应以专用净布拭去。

5. 不可在经典所在的地方，有种种污秽行为。

读诵佛经须知

1. 经典乃三世诸佛之师，如来法身舍利，亦当作真佛看，不

可作纸墨等看。礼诵持念，种种修持，皆当以诚敬为主。

2. 不可躺着看经书，以口水沾指翻经页，不可以污手触经。

3. 经书上不可涂写。不得一边散心杂话，一边看经书。

4. 中断不看时，应夹放纸条、书签做记号。不可折页、折角，或经

书面朝下作“人”字形搁置。

保宁勇禅师示看经警策文

夫看经之法后学须知：当净三业。若三业无亏，则百福俱集。三业者，

身、口、意业也。

（一）端身正坐，如对圣容，则身业净也。

（二）口无杂言，断诸嬉笑，则口业净也。

（三）意不散乱，屏息万缘，则意业净也。

内心既寂，外境俱捐。方契悟于真源，庶研穷于法理，可谓水澄珠

莹，云散月明。义海涌于胸襟，智岳凝于耳目。辄莫容易，实非小缘。

心法双忘，自他俱利。若能如是，真报佛恩。



3

起诵仪

请佛发愿

稽首禮諸佛 及法比丘僧 我今為自利 亦利諸有情

與諸善同修 正聞大藏經 傳承三聖學 令正法久住

南无本师释迦牟尼佛
南无本师释迦牟尼佛
南无本师释迦牟尼佛

香赞

（一遍）

炉香乍爇. 法界蒙薰. 诸佛海会悉遥闻.

随处结祥云.诚意方殷.诸佛现全身.

南无香云盖菩萨摩诃萨（三称）

开经偈

（一遍）

无上甚深微妙法 百千万劫难遭遇

我今见闻得受持 愿解如来真实义

讽诵经时 当愿众生：

顺佛所说 总持不忘.

（注：此阅藏仪轨可以根据需要自行调整）



4

大般若波羅蜜多經卷第三百八十六

三藏法師玄奘奉 詔譯

初分諸法平等品第六十九之四

「善現！四念住非法界，亦不離四念住別有法界；四正斷、四神

足、五根、五力、七等覺支、八聖道支非法界，亦不離四正斷乃至八

聖道支別有法界。四念住即法界，法界即四念住；四正斷乃至八聖道

支即法界，法界即四正斷乃至八聖道支。

「善現！空解脫門非法界，亦不離空解脫門別有法界；無相、無

願解脫門非法界，亦不離無相、無願解脫門別有法界。空解脫門即法

界，法界即空解脫門；無相、無願解脫門即法界，法界即無相、無願

解脫門。

「善現！內空非法界，亦不離內空別有法界；外空、內外空、空

空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變

異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自

性空、無性自性空非法界，亦不離外空乃至無性自性空別有法界。內

空即法界，法界即內空；外空乃至無性自性空即法界，法界即外空乃

至無性自性空。

「善現！苦聖諦非法界，亦不離苦聖諦別有法界；集、滅、道聖

諦非法界，亦不離集、滅、道聖諦別有法界。苦聖諦即法界，法界即

苦聖諦；集、滅、道聖諦即法界，法界即集、滅、道聖諦。

「善現！八解脫非法界，亦不離八解脫別有法界；八勝處、九次

第定、十遍處非法界，亦不離八勝處、九次第定、十遍處別有法界。

八解脫即法界， 法界即八解脫；八勝處、九次第定、十遍處即法界，

法界即八勝處、九次第定、十遍處。

「善現！一切陀羅尼門非法界，亦不離一切陀羅尼門別有法界；



5

一切三摩地門非法界，亦不離一切三摩地門別有法界。一切陀羅尼門

即法界，法界即一切陀羅尼門；一切三摩地門即法界，法界即一切三

摩地門。

「善現！極喜地非法界，亦不離極喜地別有法界；離垢地、發光

地、焰慧地、極難勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地

非法界，亦不離離垢地乃至法雲地別有法界。極喜地即法界，法界即

極喜地；離垢地乃至法雲地即法界，法界即離垢地乃至法雲地。

「善現！五眼非法界，亦不離五眼別有法界；六神通非法界，亦

不離六神通別有法界。五眼即法界，法界即五眼；六神通即法界，法

界即六神通。

「善現！佛十力非法界，亦不離佛十力別有法界；四無所畏、四

無礙解、十八佛不共法非法界，亦不離四無所畏、四無礙解、十八佛

不共法別有法界。佛十力即法界，法界即佛十力；四無所畏、四無礙

解、十八佛不共法即法界，法界即四無所畏、四無礙解、十八佛不共

法。

「善現！大慈非法界，亦不離大慈別有法界；大悲、大喜、大捨

非法界，亦不離大悲、大喜、大捨別有法界。大慈即法界，法界即大

慈；大悲、大喜、大捨即法界，法界即大悲、大喜、大捨。

「善現！無忘失法非法界，亦不離無忘失法別有法界；恒住捨性

非法界，亦不離恒住捨性別有法界。無忘失法即法界，法界即無忘失

法；恒住捨性即法界，法界即恒住捨性。

「善現！一切智非法界，亦不離一切智別有法界；道相智、一切

相智非法界，亦不離道相智、一切相智別有法界。一切智即法界，法

界即一切智；道相智、一切相智即法界，法界即道相智、一切相智。

「善現！三十二大士相非法界，亦不離三十二大士相別有法界；

八十隨好非法界，亦不離八十隨好別有法界。三十二大士相即法界，

法界即三十二大士相；八十隨好即法界，法界即八十隨好。



6

「善現！預流果非法界，亦不離預流果別有法界；一來、不還、

阿羅漢果、獨覺菩提非法界，亦不離一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩

提別有法界。預流果即法界，法界即預流果；一來、不還、阿羅漢果、

獨覺菩提即法界，法界即一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提。

「善現！一切菩薩摩訶薩行非法界，亦不離一切菩薩摩訶薩行別

有法界；諸佛無上正等菩提非法界，亦不離諸佛無上正等菩提別有法

界。一切菩薩摩訶薩行即法界，法界即一切菩薩摩訶薩行；諸佛無上

正等菩提即法界，法界即諸佛無上正等菩提。

「善現！世間法非法界，亦不離世間法別有法界；出世法非法界，

亦不離出世法別有法界。世間法即法界，法界即世間法；出世法即法

界，法界即出世法。

「善現！有漏法非法界，亦不離有漏法別有法界；無漏法非法界，

亦不離無漏法別有法界。有漏法即法界，法界即有漏法；無漏法即法

界，法界即無漏法。

「善現！有為法非法界，亦不離有為法別有法界；無為法非法界，

亦不離無為法別有法界。有為法即法界，法界即有為法；無為法即法

界，法界即無為法。

「善現！菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，若見有法離法界者，

便非正趣所求無上正等菩提。善現！菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，

知一切法不離法界。

「善現！菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，知一切法即法界，以

方便善巧無名相法，為諸有情寄名相說，謂此是色，此是受、想、行、

識；此是眼 處，此是耳、鼻、舌、身、意處；此是色處，此是聲、香、

味、觸、法處；此是眼界，此是耳、鼻、舌、身、意界；此是色界，

此是聲、香、味、觸、法界；此是眼識界，此是耳、鼻、舌、身、意

識界；此是眼觸，此是耳、鼻、舌、身、意觸；此是眼觸為緣所生諸

受，此是耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受；此是地界，此是水、



7

火、風、空、識界；此是因緣，此是等無間緣、所緣緣、增上緣；此

是從緣所生諸法；此是無明，此是行、識、名色、六處、觸、受、愛、

取、有、生、老死愁歎苦憂惱；此是世間法，此是出世法；此是色法，

此是非色法；此是有見法，此是無見法；此是有漏法，此是無漏法；

此是有為法，此是無為法；此是布施波羅蜜多，此是淨戒、安忍、精

進、靜慮、般若波羅蜜多；此是四靜慮，此是四無量、四無色定；此

是四念住，此是四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支；

此是空解脫門，此是無相、無願解脫門；此是內空，此是外空、內外

空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、

無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、

自性空、無性自性空；此是真如，此是法界、法性、不虛妄性、不變

異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界；此

是苦聖諦，此是集、滅、道聖諦；此是八解脫，此是八勝處、九次第

定、十遍處；此是一切陀羅尼門，此是一切三摩地門；此是極喜地，

此是離垢地、發光地、焰慧地、極難勝地、現前地、遠行地、不動地、

善慧地、法雲地；此是五眼，此是六神通；此是佛十力，此是四無所

畏、四無礙解、十八佛不共法；此是大慈，此是大悲、大喜、大捨；

此是無忘失法，此是恒住捨性；此是一切智，此是道相智、一切相智；

此是三十二大士相，此是八十隨好；此是預流果，此是一來、不還、

阿羅漢果、獨覺菩提；此是一切菩薩摩訶薩行，此是諸佛無上正等菩

提。

「善現！如巧幻師或彼弟子，執持少物於眾人前，幻作種種異類

色相。謂或幻作男女、大小，象、馬、牛、羊、駝、驢、雞等種種禽

獸；或復幻作城邑、聚落、園林、池沼，種種莊嚴甚可愛樂；或復幻

作衣服、飲食、房舍、臥具、香花、瓔珞種種珍寶；或復幻作無量種

類伎樂俳優，令無量人歡娛受樂；或復幻作種種形相令行布施，或令

持戒，或令修忍，或令精進，或令修定，或令修慧；或復現生剎帝利



8

大族，或復現生婆羅門大族，或復現生長者大族，或復現生居士大族；

或復幻作諸山、大海、妙高山王、輪圍山等；或復現生四大王眾天、

三十三天、夜摩天、覩史多天、樂變化天、他化自在天；或復現生梵

眾天、梵輔天、梵會天、大梵天；或復現生光天、少光天、無量光天、

極光淨天；或復現生淨天、少淨天、無量淨天、遍淨天；或復現生廣

天、少廣天、無量廣天、廣果天；或復現生無想天；或生無繁天、無

熱天、善現天、善見天、色究竟天；或復現生空無邊處天、識無邊處

天、無所有處天、非想非非想處天；或復現作預流、一來、不還、阿

羅漢、獨覺；或復現作菩薩摩訶薩，從初發心修行布施、淨戒、安忍、

精進、靜慮、般若波羅蜜多，修行四靜慮、四無量、四無色定，修行

四念住、四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支，修行

空、無相、無願解脫門，學住內空、外空、內外空、空空、大空、勝

義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、

自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性

空，學住真如、法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、

法定、法住、實際、虛空界、不思議 界，學住苦、集、滅、道聖諦，

趣入菩薩正性離生，修行極喜地、離垢地、發光地、焰慧地、極難勝

地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲 地，遊戲八解脫、八勝

處、九次第定、十遍處，遊戲一切陀羅尼門、一切三摩地門，引發種

種殊勝神通，放大光明照諸世界，嚴淨佛土、成熟有情， 修行種種諸

佛功德；或復幻作如來、應、正等覺，具三十二大丈夫相，八十隨好

圓滿莊嚴，成就十力、四無所畏、四無礙解、十八佛不共法、大慈、

大悲、大喜、大捨、無忘失法、恒住捨性、一切智、道相智、一切相

智等無量無邊不可思議希有功德。

「善現！如是幻師或彼弟子為惑他故，於眾人前幻作此等諸幻化

事，其中無智男女大小見是事已，咸驚歎言：『奇哉！此人妙解眾伎，

能作種種甚希有事，乃至能作如來之身，相好莊嚴具諸功德，令眾歡



9

樂自顯伎能。』其中有智見此事已，作是思惟：『甚為奇異！云何此

人能現是事，此中無有實事可得，而令眾人迷謬歡樂，於無實物起實

物想？』

「善現！菩薩摩訶薩亦復如是，修行般若波羅蜜多時，雖不見有

法離真法界，亦不見法界離諸法有，不見有情及彼施設實事可得，而

能種種善巧方便，自行布施波羅蜜多，亦勸他行布施波羅蜜多，無倒

稱揚行布施波羅蜜多法，歡喜讚歎行布施波羅蜜多者；自行淨戒波羅

蜜多，亦勸他行淨戒波羅蜜多，無倒稱揚行淨戒波羅蜜多法，歡喜讚

歎行淨戒波羅蜜多者；自行安忍波羅蜜多，亦勸他行安忍波羅蜜多，

無倒稱揚行安忍波羅蜜多法，歡喜讚歎行安忍波羅蜜多者；自行精進

波羅蜜多，亦勸他行精進波羅蜜多，無倒稱揚行精進波羅蜜多法，歡

喜讚歎行精進波羅蜜多者；自行靜慮波羅蜜多， 亦勸他行靜慮波羅蜜

多，無倒稱揚行靜慮波羅蜜多法，歡喜讚歎行靜慮波羅蜜多者；自行

般若波羅蜜多，亦勸他行般若波羅蜜多，無倒稱揚行般若波羅蜜多法，

歡喜讚歎行般若波羅蜜多者；自受持十善業道，亦勸他受持十善業道，

無倒稱揚受持十善業道法，歡喜讚歎受持十善業道者；自受持五 戒，

亦勸他受持五戒，無倒稱揚受持五戒法，歡喜讚歎受持五戒者；自受

持八戒，亦勸他受持八戒，無倒稱揚受持八戒法，歡喜讚歎受持八戒

者；自受持出家戒，亦勸他受持出家戒，無倒稱揚受持出家戒法，歡

喜讚歎受持出家戒者；自修四靜慮、四無量、四無色定，亦勸他修四

靜慮、四無量、四無色定，無倒稱揚修四靜慮、四無量、四無色定法，

歡喜讚歎修四靜慮、四無量、四無色定者；自修四念住、四正斷、四

神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支，亦勸他修四念住乃至八聖

道支，無倒稱揚修四念住乃至八聖道支法，歡喜讚歎修四念住乃至八

聖道支者；自修空、無相、無願解脫 門，亦勸他修空、無相、無願解

脫門，無倒稱揚修空、無相、無願解脫門法，歡喜讚歎修空、無相、

無願解脫門者；自住內空、外空、內外空、空 空、大空、勝義空、有



10

為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、

共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空，亦勸

他住內空乃至無性自性空，無倒稱揚住內空乃至無性自性空法，歡喜

讚歎住內空乃至無性自性空者；自住真如、法界、法性、不虛妄 性、

不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界，

亦勸他住真如乃至不思議界，無倒稱揚住真如乃至不思議界法，歡喜

讚歎住真如乃至不思議界者；自住苦、集、滅、道聖諦，亦勸他住苦、

集、滅、道聖諦，無倒稱揚住苦、集、滅、道聖諦法，歡喜讚歎住苦、

集、滅、道聖諦者；自修八解脫、八勝處、九次第定、十遍處，亦勸

他修八解脫乃至十遍處，無倒稱揚修八解脫乃至十遍處法，歡喜讚歎

修八解脫乃至十遍處 者；自修一切陀羅尼門、三摩地門，亦勸他修一

切陀羅尼門、三摩地門，無倒稱揚修一切陀羅尼門、三摩地門法，歡

喜讚歎修一切陀羅尼門、三摩地門者；自修菩薩十地，亦勸他修菩薩

十地，無倒稱揚修菩薩十地法，歡喜讚歎修菩薩十地者；自修五眼、

六神通，亦勸他修五眼、六神通，無倒稱揚修五眼、六神通法，歡喜

讚歎修五眼、六神通者；自修佛十力、四無所畏、四無礙解、大慈、

大悲、大喜、大捨、十八佛不共法，亦勸他修佛十力乃至十八佛不共

法，無倒稱揚修佛十力乃至十八佛不共法法，歡喜讚歎修佛十力乃至

十八佛不共法者；自圓滿三十二大士相、八十隨好，亦勸他圓滿三十

二大士相、八十隨好，無倒稱揚圓滿三十二大士相、八十隨好法，歡

喜讚歎圓滿三十二大士相、八十隨好者；自修無忘失法、恒住捨性，

亦勸他修無忘失法、恒住捨性，無倒稱揚修無忘失法、恒住捨性法，

歡喜讚歎修無忘失法、恒住捨性者；自修一切智、道相智、一切相智，

亦勸他修一切智、道相智、一切相智，無倒稱揚修一切智、道相智、

一切相智法，歡喜讚歎修一切智、道相智、一切相智者。

「善現！若真法界初、中、後位有差別者，則諸菩薩摩訶薩修行

般若波羅蜜多時，不能方便善巧說真法界，成熟有情、嚴淨佛土，修



11

諸菩薩摩訶薩行，證得無上正等菩提。以真法界初、中、後位常無差

別，是故菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，能方便善巧說真法界，成

熟有情、嚴淨佛土，修諸菩薩摩訶薩行，證得無上正等菩提。」

初分不可動品第七十之一

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！若諸有情及有情施設皆畢竟不

可得者，諸菩薩摩訶薩為誰故修行般若波羅蜜多？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩以實際為量故修行般若波羅蜜多。善

現！若有情際與實際異者，諸菩薩摩訶薩則不應修行般若波羅蜜多，

以有情際不異實際，是故菩薩摩訶薩為諸有情修行般若波羅蜜多。復

次，善現！諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，以不壞實際法，安立

有情於實際中。」

時，具壽善現白佛言：「世尊！若有情際即是實際，云何菩薩摩

訶薩修行般若波羅蜜多時，以不壞實際法，安立有情於實際中？世尊！

若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，安立有情於實際中者，則為安立

實際於實際。世尊！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，安立實際於

實際者，則為安立自性於自性，然不應安立自性於自性。世尊！云何

可說菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，以不壞實際法，安立有情於實

際中？」

佛告善現：「不可安立實際於實際，亦不可安立自性於自性，然

諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，方便善巧能安立有情於實際中，

而有情際不異實際。如是，善現！有情際與實際無二無二分。」

具壽善現白佛言：「世尊！何等名為諸菩薩摩訶薩方便善巧？諸

菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，由此方便善巧力故，安立有情於實

際中，而能不壞實際之相？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，從初發心成就

如是方便善巧，由此方便善巧力故，安立有情於布施中。既安立已，



12

為說布施前、後、中際無差別相，作是言：『善男子！如是布施前、

後、中際一切皆空，施者、受者、施所得果亦復皆空，如是一切於實

際中都無所有、皆不可得。汝等勿執布施有異，施者、受者、施果、

實際亦各有異，汝等若能不執布施、施者、受者、施果、實際各有異

者，所修施福則趣甘露得甘露果， 必以甘露而作後邊。』

「復作是言：『諸善男子！汝等以此所修布施，勿取色，勿取受、

想、行、識；勿取眼處，勿取耳、鼻、舌、身、意處；勿取色處，勿

取聲、香、 味、觸、法處；勿取眼界，勿取耳、鼻、舌、身、意界；

勿取色界，勿取聲、香、味、觸、法界；勿取眼識界，勿取耳、鼻、

舌、身、意識界；勿取眼觸，勿取耳、鼻、舌、身、意觸；勿取眼觸

為緣所生諸受，勿取耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受；勿取地界，

勿取水、火、風、空、識界；勿取因緣，勿取等無間緣、所緣緣、增

上緣；勿取從緣所生諸法；勿取無明，勿取行、識、名色、六處、觸、

受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱； 勿取布施波羅蜜多，勿取淨

戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多；勿取四靜慮，勿取四無量、

四無色定；勿取四念住，勿取四正斷、四神足、五 根、五力、七等覺

支、八聖道支；勿取空解脫門，勿取無相、無願解脫門；勿取內空，

勿取外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、

無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不

可得空、無性空、自性空、無性自性空；勿取真如，勿取法界、法性、

不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、

不思議界；勿取苦聖諦，勿取集、滅、道聖諦；勿取八解脫，勿取八

勝處、九次第定、十遍處；勿取一切陀羅尼門，勿取一切三摩地門；

勿取極喜地，勿取離垢地、發光地、焰慧地、極難勝地、現前地、遠

行地、不動地、善慧地、法雲地；勿取五眼，勿取六神通；勿取佛十

力，勿取四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不

共法；勿取三十二大士相，勿取八十隨好；勿取無忘失法，勿取恒住



13

捨性；勿取一切智，勿取道相智、一切相智；勿取預流果，勿取一來、

不還、阿羅漢果、獨覺菩提；勿取一切菩薩摩訶薩行，勿取諸佛無上

正等菩提；勿取世間法，勿取出世法；勿取有漏法，勿取無漏法；勿

取有為法，勿取無為法。何以故？一切布施布施性空，一切施者施者

性空，一切受者受者性空，一切施果施果性空。空中布施不可得，施

者不可得，受者不可得，施果不可得。何以故？如是諸法及餘諸法所

有自性畢竟空故，畢竟空中如是諸法不可得故。』

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，從初發心成

就如是方便善巧，由此方便善巧力故，安立有情於淨戒中，既安立已

作是言：『善男子！汝等今者於諸有情應深慈愍，離斷生命，離不與

取，離欲邪行，離虛誑語，離離間語，離麁惡語，離雜穢語，離貪欲，

離瞋恚，離邪見。何以 故？善男子！如是諸法都無自性，汝等不應分

別執著。汝等復應審諦觀察，何法名生欲斷其命？復何緣故而斷彼命？

何法名為所不與物欲取其物？復何緣故而取彼物？何法名為所行邪境

欲行邪行？復何緣故而行邪行？何法名為應虛誑境欲行虛誑？復何緣

故說虛誑語？何法名為應離間境欲行離間？復何緣故說離間語？何法

名為應毀辱境欲行毀辱？復何緣故說麁惡語？何法名為諸雜穢事欲雜

穢說？復何緣故說雜穢語？何法名為所應貪物欲起貪 欲？復何緣故

而起貪欲？何法名為所應瞋境欲起瞋恚？復何緣故而起瞋恚？何法名

為所邪見境欲起邪見？復何緣故而起邪見？如是一切自性皆空。』

「善現！是菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，成就如是方便善巧，

能善成熟諸有情類，為說布施及淨戒果俱不可得，令知布施及淨戒果

自性俱空。彼既了知所修布施及淨戒果自性空已，能於其中不生執著，

由不執著心無散亂，無散亂故能發妙慧，由此妙慧永斷隨眠及諸纏已，

入無餘依般涅槃界。善現！如是依世俗說不依勝義。所以者何？空中

無有少法可得，若已涅槃、若當涅槃、若今涅槃、若涅槃者、若由此

故得般涅槃，如是一切都無所有皆畢竟空，畢竟空性即是涅槃，離此



14

涅槃無別有法。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，從初發心成

就如是方便善巧，由此方便善巧力故，見諸有情心多瞋忿，深生慈愍

方便教誡，作是言：『善男子！應修安忍樂安忍法，調伏其心受安忍

行。汝所瞋法自性皆空，云何於中而起瞋忿？汝等復應審諦觀察，我

由何法而起瞋忿？誰能瞋忿？瞋忿於誰？如是諸法本性皆空，本性空

法未嘗不空。如是空性非如來作，非獨覺作，非聲聞作，非菩薩作，

亦非天、龍、諸神、藥叉、健達縛、阿素洛、揭路荼、緊捺洛、莫呼

洛伽、人非人作，亦非四大王眾天、三十三天、夜摩天、覩史多天、

樂變化天、他化自在天作，亦非梵眾天、梵輔 天、梵會天、大梵天作，

亦非光天、少光天、無量光天、極光淨天作，亦非淨天、少淨天、無

量淨天、遍淨天作，亦非廣天、少廣天、無量廣天、廣果天作，亦非

無想天作，亦非無繁天、無熱天、善現天、善見天、色究竟天作，亦

非空無邊處天、識無邊處天、無所有處天、非想非非想處天作。汝等

復應如實觀察，如是瞋忿由何而生？為屬於誰？復於誰起？當獲何

果？現得何利？是一切法本性皆空，非空性中可有瞋忿，故應安忍以

自饒益。』

「如是，善現！菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，方便善巧安立

有情於性空理、性空因果，漸以無上正等菩提示現、勸導、讚勵、慶

喜，令善安住速能證得。善現！如是依世俗說不依勝義。所以者何？

本性空中能得、所得、得處、得時一切非有。善現！是名實際本性空

理。諸菩薩摩訶薩為欲饒益諸有情故，依此實際本性空理修行般若波

羅蜜多時，不得有情，亦復不得有情施設。何以故？善現！以一切法

離有情故。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，從初發心成

就如是方便善巧，由此方便善巧力故，見諸有情身心懈怠退失精進，

方便勸導令其發起身心精進修諸善法，作是言：『善男子！本性空中



15

無懈怠法、無懈怠者、無懈怠處、無懈怠時、無由此事發生懈怠，是

一切法皆本性空不越空理。汝等應發身心精進，捨諸懈怠勤修善法，

謂修布施波羅蜜多，若修淨戒波羅蜜多，若修安忍波羅蜜多，若修精

進波羅蜜多，若修靜慮波羅蜜多，若修般若波羅蜜多，若修四靜慮、

四無量、四無色定，若修四念住、四正斷、四神足、五根、五力、七

等覺支、八聖道支，若修空、無相、無願解脫門，若住內空、外空、

內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、

散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、

無性空、自性空、無性自性空，若住真如、法界、法性、不虛妄性、

不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界，

若住苦、集、滅、道聖諦，若修八解脫、八勝處、九次第定、十遍處，

若修一切陀羅尼門、三摩地門，若修極喜地、離垢地、發光地、焰慧

地、極難勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地，若修五

眼、六神通，若修佛十力、四無所畏、四無礙解、十八佛不共法，若

修大慈、大悲、大喜、大捨，若修三十二大士相、八十隨好，若修無

忘失法、恒住捨性，若修一切智、道相智、一切相智，若修諸餘一切

佛法勿生懈怠，若生懈怠受苦無 窮。諸善男子！是一切法本性皆空無

諸障礙，汝等應觀本性空理無障礙中無懈怠法、無懈怠者，此處、時、

緣亦不可得。』

「如是，善現！諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，方便善巧安

立有情，令住諸法本性空理，雖令安住而無二想。所以者何？本性空

理無二無二分，非無二法可於其中而作二想。

大般若波羅蜜多經卷第三百八十六



16

大般若波羅蜜多經卷第三百八十七

三藏法師玄奘奉 詔譯

初分不可動品第七十之二

「復次，善現！是菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，依本性空教授

教誡諸有情類令勤精進，作是言：『善男子！汝於善法當勤精進，若

修布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多時，於此諸法勿思

惟二及不二相；若修四靜慮、四無量、四無色定時，於此諸法勿思惟

二及不二相；若修四念住、四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、

八聖道支時，於此諸法勿思惟二及不二相；若修空、無相、無願解脫

門時，於此諸法勿思惟二及不二相； 若住內空、外空、內外空、空空、

大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、

本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、

無性自性空時，於此諸法勿思惟二及不二相；若住真如、法界、法性、

不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、

不思議界時，於此諸法勿思惟二及不二相；若住苦、集、滅、道聖諦

時，於此諸法勿思惟二及不二相；若修八解脫、八勝處、九次第定、

十遍處時，於此諸法勿思惟二及不二相；若修一切陀羅尼門、三摩地

門時，於此諸法勿思惟二及不二相；若修極喜地、離垢地、發光地、

焰慧地、極難勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地時，

於此諸法勿思惟二及不二相；若修五眼、六神通時，於此諸法勿思惟

二及不二相；若修佛十力、四無所畏、四無礙解、十八佛不共法時，

於此諸法勿思惟二及不二相；若修大慈、大悲、大喜、大捨時，於此

諸法勿思惟二及不二相；若修三十二大士相、八十隨好時，於此諸法

勿思惟二及不二相；若修無忘失法、恒住捨性時，於此諸法勿思惟二

及不二相；若修一切智、道相智、一切相智時，於此諸法勿思惟二及



17

不二相；若修諸餘一切佛法時，於此諸法勿思惟二及不二相。何以故？

善男子！如是諸法皆本性空，本性空理不應思惟二、不二故。』

「如是，善現！諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，方便善巧行菩

薩行成熟有情，諸有情類既成熟已，隨其所應漸次安立，或令住預流

果，或令住一來果，或令住不還果，或令住阿羅漢果，或令住獨覺菩

提，或令住菩薩摩訶薩位，或令住無上正等菩提。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，從初發心成

就如是方便善巧，由此方便善巧力故，見諸有情心多散動，於諸欲境

不能寂靜，方便令入勝三摩地，謂作是言：『來！善男子！汝應修習

勝三摩地，勿起散亂及等持想。何以故？善男子！是一切法皆本性空，

本性空中無法可得、可名散亂或名一心。汝等若能住此勝定，所作善

事皆速成滿，亦隨所欲住本性空。云何名為所作善事？謂起勝淨身、

語、意業，若修布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多，若

修四念住、四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支，若

修空、無相、無願解脫門，若住內空、外空、內外空、空空、大空、

勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性

空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性

自性空，若住真如、法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離

生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界，若住苦、集、滅、道

聖諦，若修四靜慮、四無量、四無色定，若修八解脫、八勝處、九次

第定、十遍處，若修一切陀羅尼門、三摩地門，若趣菩薩正性離生，

若修菩薩摩訶薩地，若修五眼、六神通，若修佛十力、四無所畏、四

無礙解、十八佛不共法，若修大慈、大悲、大喜、大捨，若修三十二

大士相、八十隨好，若修無忘失法、恒住捨性，若修一切智、道相智、

一切相智，若修聲聞道、獨覺道、菩薩道、如來道，若修預流果、一

來果、不還果、阿羅漢果、獨覺菩提及佛無上正等菩提，若成熟有情，

若嚴淨佛土。如是一切勝淨善法，由勝定力皆速成辦，及隨所願住本



18

性空。』

「如是，善現！諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，方便善巧為欲

饒益諸有情故，從初發心乃至究竟，求作善利常無間斷。為欲饒益諸

有情故，從一佛土至一佛土，供養恭敬、尊重讚歎諸佛世尊，於諸佛

所聽受正法，捨身受身經無數劫，乃至無上正等菩提，於其中間終不

忘失。

「善現！是諸菩薩得陀羅尼，身、語、意根常無退減。何以故？

是菩薩摩訶薩恒具善修一切智智，諸有所作能善思惟。由具善修一切

智智，諸有所作能善思惟，於一切道悉能修習，謂聲聞道、若獨覺道、

若菩薩道、若如來道、若勝天道、若勝人道、若諸菩薩勝神通道，諸

菩薩摩訶薩由此殊勝神通道故，常作饒益曾無退失。是菩薩摩訶薩住

此殊勝異熟神通，恒作有情勝利樂事，雖經諸趣生死輪迴，而勝神通

常無退減。如是，善現！諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，住本性空

方便善巧，能善利樂諸有情類。

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，從初發心成

就如是方便善巧，由此方便善巧力故住本性空，見有情類智慧薄少，

愚癡顛倒造諸惡業，方便引入勝智慧門，作是言：『善男子！應修般

若波羅蜜多觀一切法本性空寂，汝等若能修此般若觀一切法本性皆空，

諸所修行身、語、意業，皆趣甘露得甘露果，必以甘露而作後邊。諸

善男子！是一切法皆本性空，本性空中有情及法雖不可得，而所修行

亦無退失。何以故？善男子！本性空中無增減法、無增減者。所以者

何？本性空理非有自性、非無自性，離諸分別絕諸戲論，故於此中無

增無減，由斯所作終無退失。是故汝等應修般若波羅蜜多，觀本性空

作所應作。』如是，善現！諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，方便善

巧教授教誡諸有情類，令修般若波羅蜜多觀本性空修諸善 業。

「善現！是菩薩摩訶薩如是教授教誡有情修諸善業常無懈廢，所

謂自常行十善業道，亦勸他常行十善業道；自常受持五戒，亦勸他常



19

受持五戒；自常受持八戒，亦勸他常受持八戒；自常受持出家戒，亦

勸他常受持出家戒；自常修四靜慮，亦勸他常修四靜慮；自常修四無

量，亦勸他常修四無量；自常修四無色定，亦勸他常修四無色定；自

常修四念住、四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支，

亦勸他常修四念住、四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖

道支；自常修空、無相、無願解脫門，亦勸他常修空、無相、無願解

脫門；自常修布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若、方便善巧、妙

願、力、智波羅蜜多，亦勸他常修布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、

般若、方便善巧、妙願、力、智波羅蜜多；自常住內空、外 空、內外

空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、

無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性 空、

自性空、無性自性空，亦勸他常住內空乃至無性自性空；自常住真如、

法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、

實 際、虛空界、不思議界，亦勸他常住真如乃至不思議界；自常住苦、

集、滅、道聖諦，亦勸他常住苦、集、滅、道聖諦；自常修八解脫、

八勝處、九次第定、十遍處，亦勸他常修八解脫、八勝處、九次第定、

十遍處；自常修一切陀羅尼門、三摩地門，亦勸他常修一切陀羅尼門、

三摩地門；自常修諸菩薩地，亦勸他常修諸菩薩地；自常學五眼、六

神通，亦勸他常學五眼、六神通；自常學佛十力、四無所畏、四無礙

解、十八佛不共法，亦勸他常學佛十力、四無所畏、四無礙解、十八

佛不共法；自常學大慈、大悲、大喜、大捨，亦勸他常學大慈、大悲、

大喜、大捨；自常學三十二大士相、八十隨好，亦勸他常學三十二大

士相、八十隨好；自常學無忘失法、恒住捨性，亦勸他常學無忘失法、

恒住捨性；自常學一切智、道相智、一切相智； 亦勸他常學一切智、

道相智、一切相智；自常起預流果智而不住其中，亦常勸他起預流果

智或令安住；自常起一來、不還、阿羅漢果智而不住其中， 亦常勸他

起一來、不還、阿羅漢果智或令安住；自常起獨覺菩提智而不住其中，



20

亦常勸他起獨覺菩提智或令安住；自常起無上正等菩提行道，亦勸他

常起無上正等菩提行道。

「如是，善現！諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，方便善巧自

修善業常無懈廢，教授教誡諸有情類令修善業常無懈廢。善現！是名

諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時方便善巧。諸菩薩摩訶薩由此方便

善巧力故，安立有情於實際中，而能不壞實際之相。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！若一切法皆本性空，本性空中

有情及法俱不可得，由此於中亦無非法，云何菩薩摩訶薩為諸有情求

證無上正等菩提常作饒益？」

佛告善現：「如是！如是！如汝所說。諸所有法皆本性空，本性

空中有情及法俱不可得，由此於中亦無非法。善現！若一切法本性不

空，諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，不應安住本性空理，修證無

上正等菩提，為饒益有情說本性空法。善現！以一切法皆本性空，是

故菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，住一切法本性空理，修證無上正

等菩提，為饒益有情說本性空法。

「善現！何等諸法本性皆空，菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，

如實了知本性空已，住本性空為他說法？

「善現！色本性空，受、想、行、識本性空。菩薩摩訶薩修行般

若波羅蜜多時，如實了知如是諸蘊本性空已，住本性空為諸有情宣說

如是本性空法。

「善現！眼處本性空，耳、鼻、舌、身、意處本性空；色處本性

空，聲、香、味、觸、法處本性空。菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，

如實了知如是諸處本性空已，住本性空為諸有情宣說如是本性空法。

「善現！眼界本性空，耳、鼻、舌、身、意界本性空；色界本性

空，聲、香、味、觸、法界本性空；眼識界本性空，耳、鼻、舌、身、

意識界本性空；眼觸本性空，耳、鼻、舌、身、意觸本性空；眼觸為

緣所生諸受本性空，耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受本性空；地



21

界本性空，水、火、風、空、識界本性空。菩薩摩訶薩修行般若波羅

蜜多時，如實了知如是諸界本性空已，住本性空為諸有情宣說如是本

性空法。

「善現！因緣本性空，等無間緣、所緣緣、增上緣本性空；從緣

所生諸法本性空；無明本性空，行、識、名色、六處、觸、受、愛、

取、有、生、老死愁歎苦憂惱本性空。菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多

時，如實了知如是緣起本性空已，住本性空為諸有情宣說如是本性空

法。

「善現！布施波羅蜜多本性空，淨戒、安忍、精進、靜慮、般若、

方便善巧、妙願、力、智波羅蜜多本性空。菩薩摩訶薩修行般若波羅

蜜多時，如實了知諸到彼岸本性空已，住本性空為諸有情宣說如是本

性空法。

「善現！四靜慮本性空，四無量、四無色定本性空。菩薩摩訶薩

修行般若波羅蜜多時，如實了知如是靜慮、無量、無色本性空已，住

本性空為諸有情宣說如是本性空法。

「善現！四念住本性空，四正斷、四神足、五根、五力、七等覺

支、八聖道支本性空。菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實了知四

念住等菩提分法本性空已，住本性空為諸有情宣說如是本性空法。

「善現！空解脫門本性空，無相、無願解脫門本性空。菩薩摩訶

薩修行般若波羅蜜多時，如實了知諸解脫門本性空已，住本性空為諸

有情宣說如是本性空法。

「善現！內空本性空，外空、內外空、空空、大空、勝義空、有

為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、

共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空本性空。

菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實了知如是空性本性空已，住本

性空為諸有情宣說如是本性空法。



22

「善現！苦聖諦本性空，集、滅、道聖諦本性空。菩薩摩訶薩修

行般若波羅蜜多時，如實了知如是聖諦本性空已，住本性空為諸有情

宣說如是本性空法。

「善現！八解脫本性空，八勝處、九次第定、十遍處本性空。菩

薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實了知解脫、勝處、諸定、遍處本

性空已，住本性空為諸有情宣說如是本性空法。

「善現！一切陀羅尼門本性空，一切三摩地門本性空。菩薩摩訶

薩修行般若波羅蜜多時，如實了知陀羅尼門、三摩地門本性空已，住

本性空為諸有情宣說如是本性空法。

「善現！菩薩極喜地本性空，菩薩離垢地、發光地、焰慧地、極

難勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地本性空。菩薩摩

訶薩修行般若波羅蜜多時，如實了知菩薩諸地本性空已，住本性空為

諸有情宣說如是本性空法。

「善現！五眼本性空，六神通本性空。菩薩摩訶薩修行般若波羅

蜜多時，如實了知諸眼、神通本性空已，住本性空為諸有情宣說如是

本性空法。

「善現！佛十力本性空，四無所畏、四無礙解、十八佛不共法本

性空。菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實了知諸力、無畏、無礙

解、不共法本性空已，住本性空為諸有情宣說如是本性空法。

「善現！大慈本性空，大悲、大喜、大捨本性空。菩薩摩訶薩修

行般若波羅蜜多時，如實了知諸大無量本性空已，住本性空為諸有情

宣說如是本性空法。

「善現！三十二大士相本性空，八十隨好本性空。菩薩摩訶薩修

行般若波羅蜜多時，如實了知諸相、隨好本性空已，住本性空為諸有

情宣說如是本性空法。

「善現！無忘失法本性空，恒住捨性本性空。菩薩摩訶薩修行般

若波羅蜜多時，如實了知無忘失法、恒住捨性本性空已，住本性空為



23

諸有情宣說如是本性空法。

「善現！一切智本性空，道相智、一切相智本性空。菩薩摩訶薩

修行般若波羅蜜多時，如實了知如是諸智本性空已，住本性空為諸有

情宣說如是本性空法。

「善現！預流果本性空，一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提本性

空。菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實了知聲聞乘果、獨覺菩提

本性空已，住本性空為諸有情宣說如是本性空法。

「善現！一切菩薩摩訶薩行本性空，諸佛無上正等菩提本性空，

永斷一切煩惱習氣相續本性空。菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如

實了知諸菩薩行、菩提、涅槃本性空已，住本性空為諸有情宣說如是

本性空法。

「復次，善現！若內空性本性不空，若外空、內外空、空空、大

空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、

本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、

無性自性空性亦本性不空者，則諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，

不應為諸有情說一切法皆本性空，若作是說壞本性空。然本性空理不

可壞，非常非斷。所以者何？本性空理無方無處，無所從來亦無所去。

如是空理亦名法住，是中無法、無聚無散、無減無增、無生無滅、無

染無淨，是一切法本所住性，諸菩薩摩訶薩安住其中，求趣無上正等

菩提，不見諸法有所發趣、無所發趣，以一切法都無所住故名法住。

諸菩薩摩訶薩安住此中修行般若波羅蜜多，見一切法本性空已，定於

無上正等菩提得不退轉。所以者何？是菩薩摩訶薩不見有法能為障礙，

見一切法無障礙故，便於無上正等菩提不生疑惑，是故不退。

「復次，善現！本性空中我不可得，有情不可得，有情施設不可

得，命者、生者、養者、士夫、補特伽羅、意生、儒童、作者、使作

者、起者、使起者、受者、使受者、知者、見者亦不可得。



24

「善現！本性空中色不可得，受、想、行、識亦不可得。

「善現！本性空中眼處不可得，耳、鼻、舌、身、意處亦不可得。

「善現！本性空中色處不可得，聲、香、味、觸、法處亦不可得。

「善現！本性空中眼界不可得，耳、鼻、舌、身、意界亦不可得。

「善現！本性空中色界不可得，聲、香、味、觸、法界亦不可得。

「善現！本性空中眼識界不可得，耳、鼻、舌、身、意識界亦不

可得。

「善現！本性空中眼觸不可得，耳、鼻、舌、身、意觸亦不可得。

「善現！本性空中眼觸為緣所生諸受不可得，耳、鼻、舌、身、

意觸為緣所生諸受亦不可得。

「善現！本性空中地界不可得，水、火、風、空、識界亦不可得。

「善現！本性空中因緣不可得，等無間緣、所緣緣、增上緣亦不

可得。

「善現！本性空中從緣所生諸法皆不可得。

「善現！本性空中無明不可得，行、識、名色、六處、觸、受、

愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱亦不可得。

「善現！本性空中布施波羅蜜多不可得，淨戒、安忍、精進、靜

慮、般若波羅蜜多亦不可得。

「善現！本性空中內空不可得，外空、內外空、空空、大空、勝

義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、

自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性

空亦不可得。

「善現！本性空中四念住不可得，四正斷、四神足、五根、五力、

七等覺支、八聖道支亦不可得。

「善現！本性空中苦聖諦不可得，集、滅、道聖諦亦不可得。

「善現！本性空中四靜慮不可得，四無量、四無色定亦不可得。

「善現！本性空中八解脫不可得，八勝處、九次第定、十遍處亦



25

不可得。

「善現！本性空中一切陀羅尼門不可得，一切三摩地門亦不可得。

「善現！本性空中空解脫門不可得，無相、無願解脫門亦不可得。

「善現！本性空中菩薩極喜地不可得，離垢地、發光地、焰慧地、

極難勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地亦不可得。

「善現！本性空中五眼不可得，六神通亦不可得。

「善現！本性空中佛十力不可得，四無所畏、四無礙解、大慈、

大悲、大喜、大捨、十八佛不共法亦不可得。

「善現！本性空中無忘失法不可得，恒住捨性亦不可得。

「善現！本性空中一切智不可得，道相智、一切相智亦不可得

「善現！本性空中預流果不可得，一來、不還、阿羅漢果、獨覺

菩提亦不可得。

「善現！本性空中一切菩薩摩訶薩行不可得，諸佛無上正等菩提

亦不可得。

「善現！本性空中色非色法不可得，有見無見、有對無對、有漏

無漏、有為無為法亦不可得。

「善現！本性空中三十二大士相不可得，八十隨好亦不可得。

「善現！如佛化作四眾，所謂苾芻、苾芻尼、鄔波索迦、鄔波斯

迦，假使化佛百千俱胝那庾多劫為彼四眾宣說法要，於意云何？如是

化眾頗有能得預流果，或得一來果，或得不還果，或得阿羅漢果，或

得獨覺菩提，或得無上正等菩提不？」

善現答言：「不也！世尊！不也！善逝！何以故？是諸化眾都無

實事，非無實法可有得果。」

佛言：「善現！諸法亦爾，皆本性空都無實事，於中何等菩薩摩

訶薩為何等有情說何等法，可令得預流果、或一來果、或不還果、或

阿羅漢果、或獨覺菩提、或復無上正等菩提？



26

「善現！諸菩薩摩訶薩雖為有情宣說種種本性空法，而諸有情實

不可得，哀愍彼墮顛倒法故，拔濟令住無顛倒法。無顛倒者謂無分別，

無分別者無顛倒故，若有分別則有顛倒，彼等流故。

「善現！諸無分別無顛倒中，無我，無有情、命者、生者、養者、

士夫、補特伽羅、意生、儒童、作者、使作者、起者、使起者、受者、

使受者、知者、見者；亦無色，無受、想、行、識；亦無眼處，無耳、

鼻、舌、身、意處；亦無色處，無聲、香、味、觸、法處；亦無眼界、

無耳、鼻、舌、身、意界；亦無色界，無聲、香、味、觸、法界；亦

無眼識界，無耳、鼻、舌、身、意識界；亦無眼觸，無耳、鼻、舌、

身、意觸；亦無眼觸為緣所生諸受，無耳、鼻、舌、身、意觸為緣所

生諸受；亦無地界，無水、火、風、空、識界；亦無因緣，無等無間

緣、所緣緣、增上緣；亦無從緣所生諸法；亦無無明，無行、識、名

色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱；亦無布施波

羅蜜多，無淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多；亦無內空，無

外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無

際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法 空、不可

得空、無性空、自性空、無性自性空；亦無四念住，無四正斷、四神

足、五根、五力、七等覺支、八聖道支；亦無苦聖諦，無集、滅、道

聖諦；亦無四靜慮，無四無量、四無色定；亦無八解脫，無八勝處、

九次第定、十遍處；亦無一切陀羅尼門，無一切三摩地門；亦無空解

脫門，無無相、無願解脫門；亦無極喜地，無離垢地、發光地、焰慧

地、極難勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地；亦無五

眼，無六神通；亦無佛十力，無四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、

大喜、大捨、十八佛不共法；亦無無忘失法，無恒住捨性；亦無一切

智，無道相智、一切相智；亦無預流果，無一來、不還、阿羅漢果、

獨覺菩提；亦無一切菩薩摩訶薩行，無諸佛無上正等菩提；亦無色非

色法，無有見無見、有對無對、有漏無漏、有為無為法；亦無三十二



27

大士相，無八十隨好。

「善現！此無所有即本性空，諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，

安住此中見諸有情墮顛倒想，方便善巧令得解脫，謂令解脫無我我想，

無有情、命者、生者、養者、士夫、補特伽羅、意生、儒童、作者、

使作者、起者、使起者、受者、使受者、知者、見者有情乃至見者想；

亦令解脫無色色想，無受、想、行、識受、想、行、識想；亦令解脫

無眼處眼處想，無耳、鼻、舌、身、意處耳、鼻、舌、身、意處想；

亦令解脫無色處色處想，無聲、香、味、觸、法處聲、香、味、觸、

法處想；亦令解脫無眼界眼界想，無耳、鼻、舌、身、意界耳、鼻、

舌、身、意界想；亦令解脫無色界色界想，無聲、香、味、觸、法界

聲、香、味、觸、法界想；亦令解脫無眼識界眼識界想，無耳、鼻、

舌、身、意識界耳、鼻、舌、身、意識界想；亦令解脫無眼觸眼觸想，

無耳、鼻、舌、身、意觸耳、鼻、舌、身、意觸想；亦令解脫無眼觸

為緣所生諸受眼觸為緣所生諸受想；無耳、鼻、舌、身、意觸為緣所

生諸受耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受想；亦令解脫無地界地界

想，無水、火、風、空、識界水、火、風、空、識界想；亦令解脫無

因緣因緣想；無等無間緣、所緣緣、增上緣等無間緣、所緣緣、增上

緣想；亦令解脫無從緣所生諸法從緣所生諸法想；亦令解脫無無明無

明想，無行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎

苦憂惱行乃至老死愁歎苦憂惱想；亦令解脫無布施波羅蜜多布施波羅

蜜多想，無淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多淨戒乃至般若波

羅蜜多想；亦令解脫無內空內空想，無外空、內外空、空空、大空、

勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性

空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性

自性空外空乃至無性自性空想；亦令解脫無四念住四念住想，無四正

斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支四正斷乃至八聖道支

想；亦令解脫無苦聖諦苦聖諦想，無集、滅、道聖諦集、滅、道聖諦



28

想；亦令解脫無四靜慮四靜慮想，無四無量、四無色定四無量、四無

色定想；亦令解脫無八解脫八解脫想，無八勝處、九次第定、十遍處

八勝處、九次第定、十遍處想；亦令解脫無陀羅尼門陀羅尼門想，無

三摩地門三摩地門想；亦令解脫無空解脫門空解脫門想，無無相、無

願解脫門無相、無願解脫門想；亦令解脫無極喜地極喜地想，無離垢

地、發光地、焰慧地、極難勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、

法雲地離垢地乃至法雲地想；亦令解脫無五眼五眼想，無六神通六神

通想；亦令解脫無佛十力佛十力想，無四無所畏、四無礙解、大慈、

大悲、大喜、大捨、十八佛不共法四無所畏乃至十八佛不共法想；亦

令解脫無無忘失法無忘失法想，無恒住捨性恒住捨性想；亦令解脫無

一切智一切智想，無道相智、一切相智道相智、一切相智想；亦令解

脫無預流果預流果想，無一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提一來、不

還、阿羅漢果、獨覺菩提想；亦令解脫無一切菩薩摩訶薩行一切菩薩

摩訶薩行想，無諸佛無上正等菩提諸佛無上正等菩提想；亦令解脫無

色非色法色非色法想，無有見無見、有對無對、有漏無漏、有為無為

法有見無見乃至有為無為法想；亦令解脫無三十二大士相三十二大士

相想，無八十隨好八十隨好想；亦令解脫五取蘊等諸有漏法，亦令解

脫四念住等諸無漏法。何以故？善現！四念住等諸無漏法，亦非如勝

義諦無生無滅、無相無為、無戲論無分別，亦應解脫，勝義諦者即本

性空，此本性空即是諸佛所證無上正等菩提。

大般若波羅蜜多經卷第三百八十七

大般若波羅蜜多經卷第三百八十八

三藏法師玄奘奉 詔譯



29

初分不可動品第七十之三

「善現當知！此中無我可得，亦無有情、命者、生者、養者、士

夫、補特伽羅、意生、儒童、作者、使作者、起者、使起者、受者、

使受者、知者、見者可得；無色可得，亦無受、想、行、識可得；無

眼處可得，亦無耳、鼻、舌、身、意處可得；無色處可得，亦無聲、

香、味、觸、法處可得；無眼界可得，亦無耳、鼻、舌、身、意界可

得；無色界可得，亦無聲、香、味、觸、法界可得；無眼識界可得，

亦無耳、鼻、舌、身、意識界可得；無眼觸可得，亦無耳、鼻、舌、

身、意觸可得；無眼觸為緣所生諸受可得，亦無耳、鼻、舌、身、意

觸為緣所生諸受可得；無地界可得，亦無水、火、風、空、識界可得；

無因緣可得，亦無等無間緣、所緣緣、增上緣可得；無從緣所生諸法

可得；無無明可得，亦無行、識、名色、六處、觸、受、 愛、取、有、

生、老死愁歎苦憂惱可得；無布施波羅蜜多可得，亦無淨戒、安忍、

精進、靜慮、般若波羅蜜多可得；無內空可得，亦無外空、內外 空、

空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無

變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、

自性 空、無性自性空可得；無四念住可得，亦無四正斷、四神足、五

根、五力、七等覺支、八聖道支可得；無苦聖諦可得，亦無集、滅、

道聖諦可得；無四靜慮可得，亦無四無量、四無色定可得；無八解脫

可得，亦無八勝處、九次第定、十遍處可得；無一切陀羅尼門可得，

亦無一切三摩地門可得；無空解脫門可得，亦無無相、無願解脫門可

得；無極喜地可得，亦無離垢地、發光地、焰慧地、極難勝地、現前

地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地可得；無五眼可得，亦無六神

通可得；無佛十力可得，亦無四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大

喜、大捨、十八佛不共法可得；無無忘失法可得， 亦無恒住捨性可得；

無一切智可得，亦無道相智、一切相智可得；無預流果可得，亦無一

來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提可得；無一切菩薩摩訶薩行可得，亦



30

無諸佛無上正等菩提可得；無色非色法可得，亦無有見無見、有對無

對、有漏無漏、有為無為法可得；無三十二大士相可得，亦無八十隨

好可得。

「善現！諸菩薩摩訶薩不為無上正等菩提道故求趣無上正等菩提，

唯為諸法本性空故求趣無上正等菩提。

「善現！是本性空前、後、中際常本性空，未曾不空。諸菩薩摩

訶薩住本性空波羅蜜多，為欲解脫諸有情類執有情想及法想故行道相

智。是菩薩摩訶薩行道相智時即行一切道，謂聲聞道、若獨覺道、若

菩薩道、若如來道。

「善現！是菩薩摩訶薩於一切道得圓滿已，便能成熟所化有情，

亦能嚴淨所求佛土，留諸壽行趣證無上正等菩提。既證無上正等菩提，

能令佛眼常無斷壞。何謂佛眼？即本性空名為佛眼。善現！過去如來、

應、正等覺，一切皆以本性空為佛眼；未來如來、應、正等覺，一切

皆以本性空為佛眼；現在十方無邊世界所有如來、應、正等覺，一切

皆以本性空為佛眼。

「善現！定無如來、應、正等覺離本性空而出世者，諸佛出世無

不皆說本性空義，所化有情要聞佛說本性空理，乃入聖道證聖道果，

離本性空無別方便。

「是故，善現！諸菩薩摩訶薩欲證無上正等菩提，應正安住本性

空理，修行般若波羅蜜多及餘菩薩摩訶薩行。若正安住本性空理，修

行般若波羅蜜多及餘菩薩摩訶薩行，終不退失一切智智。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！諸菩薩摩訶薩甚為希有，雖行

一切法皆本性空，而於本性空曾無失壞，謂不執色異本性空，亦不執

受、想、行、識異本性空；不執眼處異本性空，亦不執耳、鼻、舌、

身、意處異本性空；不執色處異本性空，亦不執聲、香、味、觸、法

處異本性空；不執眼界異本性空，亦不執耳、鼻、舌、身、意界異本

性空；不執色界異本性空，亦不執聲、香、味、觸、法界異本性空；



31

不執眼識界異本性空，亦不執耳、鼻、舌、身、意識界異本性空；不

執眼觸異本性空，亦不執耳、鼻、舌、身、意觸異本性空；不執眼觸

為緣所生諸受異本性空，亦不執耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受

異本性空；不執地界異本性空，亦不執水、火、風、空、識界異本性

空；不執因緣異本性空，亦不執等無間緣、所緣緣、增上緣異本性空；

不執從緣所生諸法異本性空；不執無明異本性空，亦不執行、識、名

色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱異本性空；不

執布施波羅蜜多異本性空，亦不執淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波

羅蜜多異本性空；不執內空異本性空，亦不執外空、內外空、空空、

大空、勝義 空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、

自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性

空異本性空；不執四念住異本性空，亦不執四正斷、四神足、五根、

五力、七等覺支、八聖道支異本性空；不執苦聖諦異本性空，亦不執

集、滅、道聖諦異本性空；不執四靜慮異本性空，亦不執四無量、四

無色定異本性空；不執八解脫異本性空，亦不執八勝處、九次第定、

十遍處異本性空；不執一切陀羅尼門異本性空，亦不執一切三摩地門

異本性空；不執空解脫門異本性空，亦不執無相、無願解脫門異本性

空；不執極喜地異本性空，亦不執離垢地、發光地、焰慧地、極難勝

地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地異本性空；不執五眼

異本性空，亦不執六神通異本性空；不執佛十力異本性空，亦不執四

無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法異本性

空；不執三十二大士相異本性空，亦不執八十隨好異本性空；不執無

忘失法異本性空，亦不執恒住捨性異本性空；不執一切智異本性空，

亦不執道相智、一切相智異本性空；不執預流果異本性空，亦不執一

來不還阿羅漢果、獨覺菩提異本性空；不執一切菩薩摩訶薩行異本性

空，亦不執諸佛無上正等菩提異本性空。

「世尊！色即是本性空，本性空即是色；受、想、行、識即是本



32

性空，本性空即是受、想、行、識。眼處即是本性空，本性空即是眼

處；耳、鼻、舌、身、意處即是本性空，本性空即是耳、鼻、舌、身、

意處。色處即是本性空，本性空即是色處；聲、香、味、觸、法處即

是本性空，本性空即是聲、香、味、觸、法處。眼界即是本性空，本

性空即是眼界；耳、鼻、舌、身、意界即是本性空，本性空即是耳、

鼻、舌、身、意界。色界即是本性空，本性空即是色界；聲、香、味、

觸、法界即是本性空，本性空即是聲、香、味、觸、法界。眼識界即

是本性空，本性空即是眼識界；耳、鼻、舌、身、意識界即是本性空，

本性空即是耳、鼻、舌、身、意識界。眼觸即是本性空，本性空即是

眼觸；耳、鼻、舌、身、意觸即是本性空，本性空即是耳、鼻、舌、

身、意觸。眼觸為緣所生諸受即是本性空，本性空即是眼觸為緣所生

諸受；耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受即是本性空，本性空即是

耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受。地界即是本性空，本性空即是

地界；水、火、風、空、識界即是本性空，本性空即是水、火、風、

空、識界。因緣即是本性空，本性空即是因緣；等無間緣、所緣緣、

增上緣即是本性空，本性空即是等無間緣、所緣緣、增上緣。從緣所

生諸法即是本性空，本性空即是從緣所生諸法。無明即是本性空，本

性空即是無明；行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老

死愁歎苦憂惱即是本性空， 本性空即是行乃至老死愁歎苦憂惱。布施

波羅蜜多即是本性空，本性空即是布施波羅蜜多；淨戒、安忍、精進、

靜慮、般若波羅蜜多即是本性空，本性空即是淨戒、安忍、精進、靜

慮、般若波羅蜜多。內空即是本性空，本性空即是內空；外空、內外

空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、

無變異空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、

無性自性空即是本性空，本性空即是外空乃至無性自性

空。四念住即是本性空，本性空即是四念住；四正斷、四神足、

五根、五力、七等覺支、八聖道支即是本性空，本性空即是四正斷乃



33

至八聖道支。苦聖諦即是本性空，本性空即是苦聖諦；集、滅、道聖

諦即是本性空，本性空即是集、滅、道聖諦。四靜慮即是本性空，本

性空即是四靜慮；四無量、四無色定即是本性空，本性空即是四無量、

四無色定。八解脫即是本性空，本性空即是八解脫；八勝處、九次第

定、十遍處即是本性空，本性空即是八勝處、九次第定、十遍處。一

切陀羅尼門即是本性空，本性空即是一切陀羅尼門；一切三摩地門即

是本性空，本性空即是一切三摩地門。空解脫門即是本性空，本性空

即是空解脫門；無相、無願解脫門即是本性空，本性空即是無相、無

願解脫門。極喜地即是本性空，本性空即是極喜地；離垢 地、發光地、

焰慧地、極難勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地即是

本性空，本性空即是離垢地乃至法雲地。五眼即是本性空，本性空即

是五眼；六神通即是本性空，本性空即是六神通。佛十力即是本性空，

本性空即是佛十力；四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、

十八佛不共法即是本性空，本性空即是四無所畏乃至十八佛不共法。

三十二大士相即是本性空，本性空即是三十二大士相；八十隨好即是

本性空，本性空即是八十隨好。無忘失法即是本性空，本性空即是無

忘失法；恒住捨性即是本性空，本性空即是恒住捨性。一切智即是本

性空，本性空即是一切智；道相智、一切相智即是本性空，本性空即

是道相智、一切相智。預流果即是本性空，本性空即是預流果；一來、

不還、阿羅漢果、獨覺菩提即是本性空，本性空即是一來、不還、阿

羅漢果、獨覺菩提。一切菩薩摩訶薩行即是本性空，本性空即是一切

菩薩摩訶薩行；諸佛無上正等菩提即是本性空，本性空即是諸佛無上

正等菩提。」

佛告善現：「如是！如是！如汝所說。諸菩薩摩訶薩甚為希有，

雖行一切法皆本性空，而於本性空曾無失壞。

「善現！色不異本性空，本性空不異色，色即是本性空，本性空

即是色；受、想、行、識不異本性空，本性空不異受、想、行、識，



34

受、想、行、識即是本性空，本性空即是受、想、行、識。

「善現！眼處不異本性空，本性空不異眼處，眼處即是本性空，

本性空即是眼處；耳、鼻、舌、身、意處不異本性空，本性空不異耳、

鼻、舌、身、意處，耳、鼻、舌、身、意處即是本性空，本性空即是

耳、鼻、舌、身、意處。

「善現！色處不異本性空，本性空不異色處，色處即是本性空，

本性空即是色處；聲、香、味、觸、法處不異本性空，本性空不異聲、

香、味、觸、法處，聲、香、味、觸、法處即是本性空，本性空即是

聲、香、味、觸、法處。

「善現！眼界不異本性空，本性空不異眼界，眼界即是本性空，

本性空即是眼界；耳、鼻、舌、身、意界不異本性空，本性空不異耳、

鼻、舌、身、意界，耳、鼻、舌、身、意界即是本性空，本性空即是

耳、鼻、舌、身、意界。

「善現！色界不異本性空，本性空不異色界，色界即是本性空，

本性空即是色界；聲、香、味、觸、法界不異本性空，本性空不異聲、

香、味、觸、法界，聲、香、味、觸、法界即是本性空，本性空即是

聲、香、味、觸、法界。

「善現！眼識界不異本性空，本性空不異眼識界，眼識界即是本

性空，本性空即是眼識界；耳、鼻、舌、身、意識界不異本性空，本

性空不異耳、鼻、舌、身、意識界，耳、鼻、舌、身、意識界即是本

性空，本性空即是耳、鼻、舌、身、意識界。

「善現！眼觸不異本性空，本性空不異眼觸，眼觸即是本性空，

本性空即是眼觸；耳、鼻、舌、身、意觸不異本性空，本性空不異耳、

鼻、舌、身、意觸，耳、鼻、舌、身、意觸即是本性空，本性空即是

耳、鼻、舌、身、意觸。

「善現！眼觸為緣所生諸受不異本性空，本性空不異眼觸為緣所

生諸受，眼觸為緣所生諸受即是本性空，本性空即是眼觸為緣所生諸



35

受；耳、鼻、 舌、身、意觸為緣所生諸受不異本性空，本性空不異耳、

鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受，耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸

受即是本性空，本性空即是耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受。

「善現！地界不異本性空，本性空不異地界，地界即是本性空，

本性空即是地界；水、火、風、空、識界不異本性空，本性空不異水、

火、風、空、識界，水、火、風、空、識界即是本性空，本性空即是

水、火、風、空、識界。

「善現！因緣不異本性空，本性空不異因緣，因緣即是本性空，

本性空即是因緣；等無間緣、所緣緣、增上緣不異本性空，本性空不

異等無間緣、所緣緣、增上緣，等無間緣、所緣緣、增上緣即是本性

空，本性空即是等無間緣、所緣緣、增上緣。

「善現！從緣所生諸法不異本性空，本性空不異從緣所生諸法，

從緣所生諸法即是本性空，本性空即是從緣所生諸法。

「善現！無明不異本性空，本性空不異無明，無明即是本性空，

本性空即是無明；行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、

老死愁歎苦憂惱不異本性空，本性空不異行乃至老死愁歎苦憂惱，行、

識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱即是本

性空，本性空即是行乃至老死愁歎苦憂惱。

「善現！布施波羅蜜多不異本性空，本性空不異布施波羅蜜多，

布施波羅蜜多即是本性空，本性空即是布施波羅蜜多；淨戒、安忍、

精進、靜慮、般若波羅蜜多不異本性空，本性空不異淨戒、安忍、精

進、靜慮、般若波羅蜜多，淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多

即是本性空，本性空即是淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多。

「善現！內空不異本性空，本性空不異內空，內空即是本性空，

本性空即是內空；外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無

為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、自相空、共相空、一切法

空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空不異本性空，本性空不



36

異外空乃至無性自性空，外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為

空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、自相空、共相空、

一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空即是本性空，本

性空即是外空乃至無性自性空。

「善現！四念住不異本性空，本性空不異四念住，四念住即是本

性空，本性空即是四念住；四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、

八聖道支不異本性空，本性空不異四正斷乃至八聖道支，四正斷、四

神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支即是本性空，本性空即是四

正斷乃至八聖道支。

「善現！苦聖諦不異本性空，本性空不異苦聖諦，苦聖諦即是本

性空，本性空即是苦聖諦；集、滅、道聖諦不異本性空，本性空不異

集、滅、道聖諦，集、滅、道聖諦即是本性空，本性空即是集、滅、

道聖諦。

「善現！四靜慮不異本性空，本性空不異四靜慮，四靜慮即是本

性空，本性空即是四靜慮；四無量、四無色定不異本性空，本性空不

異四無量、四無色定，四無量、四無色定即是本性空，本性空即是四

無量、四無色定。

「善現！八解脫不異本性空，本性空不異八解脫，八解脫即是本

性空，本性空即是八解脫；八勝處、九次第定、十遍處不異本性空，

本性空不異八勝處、九次第定，十遍處，八勝處、九次第定、十遍處

即是本性空，本性空即是八勝處、九次第定、十遍處。

「善現！陀羅尼門不異本性空，本性空不異陀羅尼門，陀羅尼門

即是本性空，本性空即是陀羅尼門；三摩地門不異本性空，本性空不

異三摩地門，三摩地門即是本性空，本性空即是三摩地門。

「善現！空解脫門不異本性空，本性空不異空解脫門，空解脫門

即是本性空，本性空即是空解脫門；無相、無願解脫門不異本性空，

本性空不異無相、無願解脫門，無相、無願解脫門即是本性空，本性



37

空即是無相、無願解脫門。

「善現！極喜地不異本性空，本性空不異極喜地，極喜地即是本

性空，本性空即是極喜地；離垢地、發光地、焰慧地、極難勝地、現

前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地不異本性空，本性空不異離

垢地乃至法雲地，離垢地、發光地、焰慧地、極難勝地、現前地、遠

行地、不動地、善慧地、法雲地即是本性空，本性空即是離垢地乃至

法雲地。

「善現！五眼不異本性空，本性空不異五眼，五眼即是本性空，

本性空即是五眼；六神通不異本性空，本性空不異六神通，六神通即

是本性空，本性空即是六神通。

「善現！佛十力不異本性空，本性空不異佛十力，佛十力即是本

性空，本性空即是佛十力；四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、

大捨、十八佛不共法不異本性空，本性空不異四無所畏乃至十八佛不

共法，四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共

法即是本性空，本性空即是四無所畏乃至十八佛不共法。

「善現！三十二大士相不異本性空，本性空不異三十二大士相，

三十二大士相即是本性空，本性空即是三十二大士相；八十隨好不異

本性空，本性空不異八十隨好，八十隨好即是本性空，本性空即是八

十隨好。

「善現！無忘失法不異本性空，本性空不異無忘失法，無忘失法

即是本性空，本性空即是無忘失法；恒住捨性不異本性空，本性空不

異恒住捨性，恒住捨性即是本性空，本性空即是恒住捨性。

「善現！一切智不異本性空，本性空不異一切智，一切智即是本

性空，本性空即是一切智；道相智、一切相智不異本性空，本性空不

異道相智、一切相智，道相智、一切相智即是本性空，本性空即是道

相智、一切相智。



38

「善現！預流果不異本性空，本性空不異預流果，預流果即是本

性空，本性空即是預流果；一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提不異本

性空，本性空不異一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提，一來、不還、

阿羅漢果、獨覺菩提即是本性空，本性空即是一來、不還、阿羅漢果、

獨覺菩提。

「善現！一切菩薩摩訶薩行不異本性空，本性空不異一切菩薩摩

訶薩行，一切菩薩摩訶薩行即是本性空，本性空即是一切菩薩摩訶薩

行；諸佛無上正等菩提不異本性空，本性空不異諸佛無上正等菩提，

諸佛無上正等菩提即是本性空，本性空即是諸佛無上正等菩提。

「復次，善現！若色異本性空，本性空異色，色非本性空，本性

空非色；受、想、行、識異本性空，本性空異受、想、行、識，受、

想、行、識非本性空，本性空非受、想、行、識。

「善現！若眼處異本性空，本性空異眼處，眼處非本性空，本性

空非眼處；耳、鼻、舌、身、意處異本性空，本性空異耳、鼻、舌、

身、意處，耳、鼻、舌、身、意處非本性空，本性空非耳、鼻、舌、

身、意處。

「善現！若色處異本性空，本性空異色處，色處非本性空，本性

空非色處；聲、香、味、觸、法處異本性空，本性空異聲、香、味、

觸、法處，聲、香、味、觸、法處非本性空，本性空非聲、香、味、

觸、法處。

「善現！若眼界異本性空，本性空異眼界，眼界非本性空，本性

空非眼界；耳、鼻、舌、身、意界異本性空，本性空異耳、鼻、舌、

身、意界，耳、鼻、舌、身、意界非本性空，本性空非耳、鼻、舌、

身、意界。

「善現！若色界異本性空，本性空異色界，色界非本性空，本性

空非色界；聲、香、味、觸、法界異本性空，本性空異聲、香、味、

觸、法界，聲、香、味、觸、法界非本性空，本性空非聲、香、味、



39

觸、法界。

「善現！若眼識界異本性空，本性空異眼識界，眼識界非本性空，

本性空非眼識界；耳、鼻、舌、身、意識界異本性空，本性空異耳、

鼻、舌、身、意識界，耳、鼻、舌、身、意識界非本性空，本性空非

耳、鼻、舌、身、意識界。

「善現！若眼觸異本性空，本性空異眼觸，眼觸非本性空，本性

空非眼觸；耳、鼻、舌、身、意觸異本性空，本性空異耳、鼻、舌、

身、意觸，耳、鼻、舌、身、意觸非本性空，本性空非耳、鼻、舌、

身、意觸。

「善現！若眼觸為緣所生諸受異本性空，本性空異眼觸為緣所生

諸受，眼觸為緣所生諸受非本性空，本性空非眼觸為緣所生諸受；耳、

鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受異本性空，本性空異耳、鼻、舌、身、

意觸為緣所生諸受，耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受非本性空，

本性空非耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受。

「善現！若地界異本性空，本性空異地界，地界非本性空，本性

空非地界；水、火、風、空、識界異本性空，本性空異水、火、風、

空、識界，水、火、風、空、識界非本性空，本性空非水、火、風、

空、識界。

「善現！若因緣異本性空，本性空異因緣，因緣非本性空，本性

空非因緣；等無間緣、所緣緣、增上緣異本性空，本性空異等無間緣、

所緣緣、增上緣，等無間緣、所緣緣、增上緣非本性空，本性空非等

無間緣、所緣緣、增上緣。

「善現！若從緣所生諸法異本性空，本性空異從緣所生諸法，從

緣所生諸法非本性空，本性空非從緣所生諸法。

「善現！若無明異本性空，本性空異無明，無明非本性空，本性

空非無明；行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁

歎苦憂惱異本性空，本性空異行乃至老死愁歎苦憂惱，行、識、名色、



40

六處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱非本性空，本性空

非行乃至老死愁歎苦憂 惱。

「善現！若布施波羅蜜多異本性空，本性空異布施波羅蜜多，布

施波羅蜜多非本性空，本性空非布施波羅蜜多；淨戒、安忍、精進、

靜慮、般若波羅蜜多異本性空，本性空異淨戒乃至般若波羅蜜多，淨

戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多非本性空，本性空非淨戒乃至

般若波羅蜜多。

「善現！若內空異本性空，本性空異內空，內空非本性空，本性

空非內空；外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、

畢竟空、無際空、散空、無變異空、自相空、共相空、一切法空、不

可得空、無性空、自性空、無性自性空異本性空，本性空異外空乃至

無性自性空，外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、

畢竟空、無際空、散空、無變異空、自相空、共相空、一切法空、不

可得空、無性空、自性空、無性自性空非本性空，本性空非外空乃至

無性自性空。

「善現！若四念住異本性空，本性空異四念住，四念住非本性空，

本性空非四念住；四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道

支異本性空，本性空異四正斷乃至八聖道支，四正斷、四神足、五根、

五力、七等覺支、八聖道支非本性空，本性空非四正斷乃至八聖道支。

「善現！若苦聖諦異本性空，本性空異苦聖諦，苦聖諦非本性空，

本性空非苦聖諦；集、滅、道聖諦異本性空，本性空異集、滅、道聖

諦，集、滅、道聖諦非本性空，本性空非集、滅、道聖諦。

「善現！若四靜慮異本性空，本性空異四靜慮，四靜慮非本性空，

本性空非四靜慮；四無量、四無色定異本性空，本性空異四無量、四

無色定，四無量、四無色定非本性空，本性空非四無量、四無色定。

「善現！若八解脫異本性空，本性空異八解脫，八解脫非本性空，

本性空非八解脫；八勝處、九次第定、十遍處異本性空，本性空異八



41

勝處、九次第定、十遍處，八勝處、九次第定、十遍處非本性空，本

性空非八勝處、九次第定、十遍處。

「善現！若陀羅尼門異本性空，本性空異陀羅尼門，陀羅尼門非

本性空，本性空非陀羅尼門；三摩地門異本性空，本性空異三摩地門，

三摩地門非本性空，本性空非三摩地門。

「善現！若極喜地異本性空，本性空異極喜地，極喜地非本性空，

本性空非極喜地；離垢地、發光地、焰慧地、極難勝地、現前地、遠

行地、不動地、善慧地、法雲地異本性空，本性空異離垢地乃至法雲

地，離垢地、發光地、焰慧地、極難勝地、現前地、遠行地、不動地、

善慧地、法雲地非本性空，本性空非離垢地乃至法雲地。

「善現！若五眼異本性空，本性空異五眼，五眼非本性空，本性

空非五眼；六神通異本性空，本性空異六神通，六神通非本性空，本

性空非六神通。

「善現！若佛十力異本性空，本性空異佛十力，佛十力非本性空，

本性空非佛十力；四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、

十八佛不共法異本性空，本性空異四無所畏乃至十八佛不共法，四無

所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法非本性空，

本性空非四無所畏乃至十八佛不共法。

「善現！若三十二大士相異本性空，本性空異三十二大士相，三

十二大士相非本性空，本性空非三十二大士相；八十隨好異本性空，

本性空異八十隨好，八十隨好非本性空，本性空非八十隨好。

「善現！若無忘失法異本性空，本性空異無忘失法，無忘失法非

本性空，本性空非無忘失法；恒住捨性異本性空，本性空異恒住捨性，

恒住捨性非本性空，本性空非恒住捨性。

「善現！若一切智異本性空，本性空異一切智，一切智非本性空，

本性空非一切智；道相智、一切相智異本性空，本性空異道相智、一

切相智，道相智、一切相智非本性空，本性空非道相智、一切相智。



42

「善現！若預流果異本性空，本性空異預流果，預流果非本性空，

本性空非預流果；一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提異本性空，本性

空異一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提，一來、不還、阿羅漢果、獨

覺菩提非本性空，本性空非一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提。

「善現！若一切菩薩摩訶薩行異本性空，本性空異一切菩薩摩訶

薩行，一切菩薩摩訶薩行非本性空，本性空非一切菩薩摩訶薩行；諸

佛無上正等菩提異本性空，本性空異諸佛無上正等菩提，諸佛無上正

等菩提非本性空，本性空非諸佛無上正等菩提者，則諸菩薩摩訶薩修

行般若波羅蜜多時，不應觀一切法皆本性空，證得無上正等菩提。

大般若波羅蜜多經卷第三百八十八

大般若波羅蜜多經卷第三百八十九

三藏法師玄奘奉 詔譯

初分不可動品第七十之四

「善現！以色不異本性空，本性空不異色，色即是本性空，本性

空即是色；受、想、行、識不異本性空，本性空不異受、想、行、識，

受、想、行、識即是本性空，本性空即是受、想、行、識。

「善現！以眼處不異本性空，本性空不異眼處，眼處即是本性空，

本性空即是眼處；耳、鼻、舌、身、意處不異本性空，本性空不異耳、

鼻、舌、身、意處，耳、鼻、舌、身、意處即是本性空，本性空即是

耳、鼻、舌、身、意處。

「善現！以眼界不異本性空，本性空不異眼界，眼界即是本性空，

本性空即是眼界；耳、鼻、舌、身、意界不異本性空，本性空不異耳、



43

鼻、舌、身、意界，耳、鼻、舌、身、意界即是本性空，本性空即是

耳、鼻、舌、身、意界。

「善現！以色界不異本性空，本性空不異色界，色界即是本性空，

本性空即是色界；聲、香、味、觸、法界不異本性空，本性空不異聲、

香、味、觸、法界，聲、香、味、觸、法界即是本性空，本性空即是

聲、香、味、觸、法界。

「善現！以眼識界不異本性空，本性空不異眼識界，眼識界即是

本性空，本性空即是眼識界；耳、鼻、舌、身、意識界不異本性空，

本性空不異耳、鼻、舌、身、意識界，耳、鼻、舌、身、意識界即是

本性空，本性空即是耳、鼻、舌、身、意識界。

「善現！以眼觸不異本性空，本性空不異眼觸，眼觸即是本性空，

本性空即是眼觸；耳、鼻、舌、身、意觸不異本性空，本性空不異耳、

鼻、舌、身、意觸，耳、鼻、舌、身、意觸即是本性空，本性空即是

耳、鼻、舌、身、意觸。

「善現！以眼觸為緣所生諸受不異本性空，本性空不異眼觸為緣

所生諸受，眼觸為緣所生諸受即是本性空，本性空即是眼觸為緣所生

諸受；耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受不異本性空，本性空不異

耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受，耳、鼻、舌、身、意觸為緣所

生諸受即是本性空，本性空即是耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受。

「善現！以地界不異本性空，本性空不異地界，地界即是本性空，

本性空即是地界；水、火、風、空、識界不異本性空，本性空不異水、

火、風、空、識界，水、火、風、空、識界即是本性空，本性空即是

水、火、風、空、識界。

「善現！以因緣不異本性空，本性空不異因緣，因緣即是本性空，

本性空即是因緣；等無間緣、所緣緣、增上緣不異本性空，本性空不

異等無間緣、所緣緣、增上緣，等無間緣、所緣緣、增上緣即是本性

空，本性空即是等無間緣、所緣緣、增上緣。



44

「善現！以從緣所生諸法不異本性空，本性空不異從緣所生諸法，

從緣所生諸法即是本性空，本性空即是從緣所生諸法。

「善現！以無明不異本性空，本性空不異無明，無明即是本性空，

本性空即是無明；行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、

老死愁歎苦憂惱不異本性空，本性空不異行乃至老死愁歎苦憂惱，行、

識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱即是本

性空，本性空即是行乃至老死愁歎苦憂惱。

「善現！以布施波羅蜜多不異本性空，本性空不異布施波羅蜜多，

布施波羅蜜多即是本性空，本性空即是布施波羅蜜多；淨戒、安忍、

精進、靜慮、般若波羅蜜多不異本性空，本性空不異淨戒、安忍、精

進、靜慮、般若波羅蜜多，淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多

即是本性空，本性空即是淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多。

「善現！以內空不異本性空，本性空不異內空，內空即是本性空，

本性空即是內空；外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無

為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、自相空、共相空、一切法

空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空不異本性空，本性空不

異外空乃至無性自性空，外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為

空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、自相空、共相空、

一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空即是本性空，本

性空即是外空乃至無性自性空。

「善現！以四念住不異本性空，本性空不異四念住，四念住即是

本性空，本性空即是四念住；四正斷、四神足、五根、五力、七等覺

支、八聖道支不異本性空，本性空不異四正斷乃至八聖道支，四正斷、

四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支即是本性空，本性空即是

四正斷乃至八聖道支。

「善現！以苦聖諦不異本性空，本性空不異苦聖諦，苦聖諦即是

本性空，本性空即是苦聖諦；集、滅、道聖諦不異本性空，本性空不



45

異集、滅、道聖諦，集、滅、道聖諦即是本性空，本性空即是集、滅、

道聖諦。

「善現！以四靜慮不異本性空，本性空不異四靜慮，四靜慮即是

本性空，本性空即是四靜慮；四無量、四無色定不異本性空，本性空

不異四無量、四無色定，四無量、四無色定即是本性空，本性空即是

四無量、四無色定。

「善現！以八解脫不異本性空，本性空不異八解脫，八解脫即是

本性空，本性空即是八解脫；八勝處、九次第定、十遍處不異本性空，

本性空不異八勝處、九次第定，十遍處，八勝處、九次第定、十遍處

即是本性空，本性空即是八勝處、九次第定、十遍處。

「善現！以陀羅尼門不異本性空，本性空不異陀羅尼門，陀羅尼

門即是本性空，本性空即是陀羅尼門；三摩地門不異本性空，本性空

不異三摩地門，三摩地門即是本性空，本性空即是三摩地門。

「善現！以空解脫門不異本性空，本性空不異空解脫門，空解脫

門即是本性空，本性空即是空解脫門；無相、無願解脫門不異本性空，

本性空不異無相、無願解脫門，無相、無願解脫門即是本性空，本性

空即是無相、無願解脫門。

「善現！以極喜地不異本性空，本性空不異極喜地，極喜地即是

本性空，本性空即是極喜地；離垢地、發光地、焰慧地、極難勝地、

現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地不異本性空，本性空不異

離垢地乃至法雲地，離垢地、發光地、焰慧地、極難勝地、現前地、

遠行地、不動地、善慧地、法雲地即是本性空，本性空即是離垢地乃

至法雲地。

「善現！以五眼不異本性空，本性空不異五眼，五眼即是本性空，

本性空即是五眼；六神通不異本性空，本性空不異六神通，六神通即

是本性空，本性空即是六神通。



46

「善現！以佛十力不異本性空，本性空不異佛十力，佛十力即是

本性空，本性空即是佛十力；四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大

喜、大捨、十八佛不共法不異本性空，本性空不異四無所畏乃至十八

佛不共法，四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛

不共法即是本性空，本性空即是四無所畏乃至十八佛不共法。

「善現！以三十二大士相不異本性空，本性空不異三十二大士相，

三十二大士相即是本性空，本性空即是三十二大士相；八十隨好不異

本性空，本性空不異八十隨好，八十隨好即是本性空，本性空即是八

十隨好。

「善現！以無忘失法不異本性空，本性空不異無忘失法，無忘失

法即是本性空，本性空即是無忘失法；恒住捨性不異本性空，本性空

不異恒住捨性，恒住捨性即是本性空，本性空即是恒住捨性。

「善現！以一切智不異本性空，本性空不異一切智，一切智即是

本性空，本性空即是一切智；道相智、一切相智不異本性空，本性空

不異道相智、一切相智，道相智、一切相智即是本性空，本性空即是

道相智、一切相智。

「善現！以預流果不異本性空，本性空不異預流果，預流果即是

本性空，本性空即是預流果；一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提不異

本性空，本性空不異一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提，一來、不還、

阿羅漢果、獨覺菩提即是本性空，本性空即是一來、不還、阿羅漢果、

獨覺菩提。

「善現！以一切菩薩摩訶薩行不異本性空，本性空不異一切菩薩

摩訶薩行，一切菩薩摩訶薩行即是本性空，本性空即是一切菩薩摩訶

薩行；諸佛無上正等菩提不異本性空，本性空不異諸佛無上正等菩提，

諸佛無上正等菩提即是本性空，本性空即是諸佛無上正等菩提故，諸

菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀一切法皆本性空，證得無上正等

菩提。



47

「何以故？善現！離本性空無有一法是實、是常、可壞、可斷，

本性空中亦無一法是實、是常、可壞、可斷，唯諸愚夫迷謬顛倒起別

異想，謂執色異本性空，或執受、想、行、識異本性空；或執眼處異

本性空，或執耳、鼻、舌、身、意處異本性空；或執色處異本性空，

或執聲、香、味、觸、法處異本性空；或執眼界異本性空，或執耳、

鼻、舌、身、意界異本性空；或執色界異本性空，或執聲、香、味、

觸、法界異本性空；或執眼識界異本性空，或執耳、鼻、舌、身、意

識界異本性空；或執眼觸異本性空，或執耳、鼻、舌、身、意觸異本

性空；或執眼觸為緣所生諸受異本性空，或執耳、鼻、舌、身、意觸

為緣所生諸受異本性空；或執地界異本性空，或執水、火、風、空、

識界異本性空；或執因緣異本性空，或執等無間緣、所緣緣、增上緣

異本性空；或執從緣所生諸法異本性空；或執無明異本性空，或執行、

識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱異本性 空；

或執布施波羅蜜多異本性空，或執淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波

羅蜜多異本性空；或執內空異本性空，或執外空、內外空、空空、大

空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、

自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性

空異本性空；或執四念住異本性空，或執四正斷、四神足、五根、五

力、七等覺支、八聖道支異本性空；或執苦聖諦異本性空，或執集、

滅、道聖諦異本性空；或執四靜慮異本性空，或執四無量、四無色定

異本性空；或執八解脫異本性空，或執八勝處、九次第定、十遍處異

本性空；或執陀羅尼門異本性空，或執三摩地門異本性空；或執空解

脫門異本性空，或執無相、無願解脫門異本性空；或執極喜地異本性

空，或執離垢地、發光地、焰慧地、極難勝地、現前地、遠行地、不

動地、善慧地、法雲地異本性空；或執五眼異本性空，或執六神通異

本性空；或執佛十力異本性空，或執四無所畏、四無礙解、大慈、大

悲、大喜、大捨、十八佛不共法異本性空；或執三十二大士相異本性



48

空，或執八十隨好異本性空；或執無忘失法異本性空，或執恒住捨性

異本性空；或執一切智異本性空，或執道相智、一切相智異本性空；

或執預流果異本性空，或執一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提異本性

空；或執一切菩薩摩訶薩行異本性空，或執諸佛無上正等菩提異本性

空。

「善現！是諸愚夫執諸法異本性空已，不如實知色，不如實知受、

想、行、識。由不知故便執著色，執著受、想、行、識。由執著故便

於色計我、我所，於受、想、行、識計我、我所。由妄計故著內外物，

受後身色、受、想、行、識，由此不能解脫諸趣生老病死愁憂苦惱，

往來三有輪轉無窮。

「由是因緣，諸菩薩摩訶薩住本性空波羅蜜多修行般若波羅蜜多，

不執受色，亦不壞色若空若不空；不執受受、想、行、識，亦不壞受、

想、行、識若空若不空。不執受眼處，亦不壞眼處若空若不空；不執

受耳、鼻、舌、身、意處，亦不壞耳、鼻、舌、身、意處若空若不空。

不執受色處，亦不壞色處若空若不空；不執受聲、香、味、觸、法處，

亦不壞聲、香、味、觸、法處若空若不空。不執受眼界，亦不壞眼界

若空若不空；不執受耳、鼻、舌、身、意界，亦不壞耳、鼻、舌、身、

意界若空若不空。不執受色界，亦不壞色界若空若不空；不執受聲、

香、味、觸、法界，亦不壞聲、香、 味、觸、法界若空若不空。不執

受眼識界，亦不壞眼識界若空若不空；不執受耳、鼻、舌、身、意識

界，亦不壞耳、鼻、舌、身、意識界若空若不空。不執受眼觸，亦不

壞眼觸若空若不空；不執受耳、鼻、舌、身、意觸，亦不壞耳、鼻、

舌、身、意觸若空若不空。不執受眼觸為緣所生諸受，亦不壞眼觸為

緣所生諸受若空若不空；不執受耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受，

亦不壞耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受若空若不空。不執受地界，

亦不壞地界若空若不空；不執受水、火、風、空、識界，亦不壞水、

火、風、空、識界若空若不空。不執受因緣，亦不壞因緣若空若不空；



49

不執受等無間緣、所緣緣、增上緣，亦不壞等無間緣、所緣緣、增上

緣若空若不空。不執受從緣所生諸法，亦不壞從緣所生諸法若空若不

空。不執受無明，亦不壞無明若空若不空；不執受行、識、名色、六

處、觸，受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱，亦不壞行乃至老死

愁歎苦憂惱若空若不空。不執受布施波羅蜜多，亦不壞布施波羅蜜多

若空若不空，不執受淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多，亦不

壞淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多若空若不空。不執受內空，

亦不壞內空若空若不空；不執受外空、內外空、空空、大空、勝義空、

有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相

空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空，

亦不壞外空乃至無性自性空若空若不空。不執受四念 住，亦不壞四念

住若空若不空；不執受四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八

聖道支，亦不壞四正斷乃至八聖道支若空若不空。不執受苦聖 諦，亦

不壞苦聖諦若空若不空；不執受集、滅、道聖諦，亦不壞集、滅、道

聖諦若空若不空。不執受四靜慮，亦不壞四靜慮若空若不空；不執受

四無量、四無色定，亦不壞四無量、四無色定若空若不空。不執受八

解脫，亦不壞八解脫若空若不空；不執受八勝處、九次第定、十遍處，

亦不壞八勝處、九次第定、十遍處若空若不空。不執受陀羅尼門，亦

不壞陀羅尼門若空若不空；不執受三摩地門，亦不壞三摩地門若空若

不空。不執受空解脫門，亦不壞空解脫門若空若不空；不執受無相、

無願解脫門，亦不壞無相、無願解脫門若空若不空。不執受極喜地，

亦不壞極喜地若空若不空；不執受離垢地、發光地、焰慧地、極難勝

地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地，亦不壞離垢地乃至

法雲地若空若不空。不執受五眼，亦不壞五眼若空若不空；不執受六

神通，亦不壞六神通若空若不空。不執受佛十力，亦不壞佛十力若空

若不空；不執受四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十

八佛不共法，亦不壞四無所畏乃至十八佛不共法若空若不空。不執受



50

三十二大士相，亦不壞三十二大士相若空若不空；不執受八十隨好，

亦不壞八十隨好若空若不空。不執受無忘失法，亦不壞無忘失法若空

若不空；不執受恒住捨性，亦不壞恒住捨性若空若不空。不執受一切

智，亦不壞一切智若空若不空；不執受道相智、一切相智，亦不壞道

相智、一切相智若空若不空。不執受預流果，亦不壞預流果若空若不

空；不執受一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提，亦不壞一來、不還、

阿羅漢果、獨覺菩提若空若不空。不執受一切菩薩摩訶薩行，亦不壞

一切菩薩摩訶薩行若空若不空；不執受諸佛無上正等菩提，亦不壞諸

佛無上正等菩提若空若不空。

「所以者何？善現！色不壞空，空不壞色，謂此是色，此是空；

受、想、行、識不壞空，空不壞受、想、行、識，謂此是受、想、行、

識，此是空。

「善現！眼處不壞空，空不壞眼處，謂此是眼處，此是空；耳、

鼻、舌、身、意處不壞空，空不壞耳、鼻、舌、身、意處，謂此是耳、

鼻、舌、身、意處，此是空。

「善現！色處不壞空，空不壞色處，謂此是色處，此是空；聲、

香、味、觸、法處不壞空，空不壞聲、香、味、觸、法處，謂此是聲、

香、味、觸、法處，此是空。

「善現！眼界不壞空，空不壞眼界，謂此是眼界，此是空；耳、

鼻、舌、身、意界不壞空，空不壞耳、鼻、舌、身、意界，謂此是耳、

鼻、舌、身、意界，此是空。

「善現！色界不壞空，空不壞色界，謂此是色界，此是空；聲、

香、味、觸、法界不壞空，空不壞聲、香、味、觸、法界，謂此是聲、

香、味、觸、法界，此是空。

「善現！眼識界不壞空，空不壞眼識界，謂此是眼識界，此是空；

耳、鼻、舌、身、意識界不壞空，空不壞耳、鼻、舌、身、意識界，

謂此是耳、鼻、舌、身、意識界，此是空。



51

「善現！眼觸不壞空，空不壞眼觸，謂此是眼觸，此是空；耳、

鼻、舌、身、意觸不壞空，空不壞耳、鼻、舌、身、意觸，謂此是耳、

鼻、舌、身、意觸，此是空。

「善現！眼觸為緣所生諸受不壞空，空不壞眼觸為緣所生諸受，

謂此是眼觸為緣所生諸受，此是空；耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生

諸受不壞空，空不壞耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受，謂此是耳、

鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受，此是空。

「善現！地界不壞空，空不壞地界，謂此是地界，此是空；水、

火、風、空、識界不壞空，空不壞水、火、風、空、識界，謂此是水、

火、風、空、識界，此是空。

「善現！因緣不壞空，空不壞因緣，謂此是因緣，此是空；等無

間緣、所緣緣、增上緣不壞空，空不壞等無間緣、所緣緣、增上緣，

謂此是等無間緣、所緣緣、增上緣，此是空。

「善現！從緣所生諸法不壞空，空不壞從緣所生諸法，謂此是從

緣所生諸法，此是空。

「善現！無明不壞空，空不壞無明，謂此是無明，此是空；行、

識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱不壞空，

空不壞行乃至老死愁歎苦憂惱，謂此是行、識、名色、六處、觸、受、

愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱，此是空。

「善現！布施波羅蜜多不壞空，空不壞布施波羅蜜多，謂此是布

施波羅蜜多，此是空；淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多不壞

空，空不壞淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多，謂此是淨戒、

安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多，此是空。

「善現！內空不壞空，空不壞內空，謂此是內空，此是空；外空、

內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、

散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、

無性空、自性空、無性自性空不壞空，空不壞外空乃至無性自性空，



52

謂此是外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟

空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、

不可得空、無性空、自性空、無性自性空，此是空。

「善現！四念住不壞空，空不壞四念住，謂此是四念住，此是空；

四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支不壞空，空不壞

四正斷乃至八聖道支，謂此是四正斷、四神足、五根、五力、七等覺

支、八聖道支，此是空。

「善現！苦聖諦不壞空，空不壞苦聖諦，謂此是苦聖諦，此是空；

集、滅、道聖諦不壞空，空不壞集、滅、道聖諦，謂此是集、滅、道

聖諦，此是空。

「善現！四靜慮不壞空，空不壞四靜慮，謂此是四靜慮，此是空；

四無量、四無色定不壞空，空不壞四無量、四無色定，謂此是四無量、

四無色定，此是空。

「善現！八解脫不壞空，空不壞八解脫，謂此是八解脫，此是空；

八勝處、九次第定、十遍處不壞空，空不壞八勝處、九次第定，十遍

處，謂此是八勝處、九次第定、十遍處，此是空。

「善現！陀羅尼門不壞空，空不壞陀羅尼門，謂此是陀羅尼門，

此是空；三摩地門不壞空，空不壞三摩地門，謂此是三摩地門，此是

空。

「善現！空解脫門不壞空，空不壞空解脫門，謂此是空解脫門，

此是空；無相、無願解脫門不壞空，空不壞無相、無願解脫門，謂此

是無相、無願解脫門，此是空。

「善現！極喜地不壞空，空不壞極喜地，謂此是極喜地，此是空；

離垢地、發光地、焰慧地、極難勝地、現前地、遠行地、不動地、善

慧地、法雲地不壞空，空不壞離垢地乃至法雲地，謂此是離垢地、發

光地、焰慧地、極難勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲

地，此是空。



53

「善現！五眼不壞空，空不壞五眼，謂此是五眼，此是空；六神

通不壞空，空不壞六神通，謂此是六神通，此是空。

「善現！佛十力不壞空，空不壞佛十力，謂此是佛十力，此是空；

四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法不壞

空，空不壞四無所畏乃至十八佛不共法，謂此是四無所畏、四無礙解、

大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法，此是空。

「善現！三十二大士相不壞空，空不壞三十二大士相，謂此是三

十二大士相，此是空；八十隨好不壞空，空不壞八十隨好，謂此是八

十隨好，此是空。

「善現！無忘失法不壞空，空不壞無忘失法，謂此是無忘失法，

此是空；恒住捨性不壞空，空不壞恒住捨性，謂此是恒住捨性，此是

空。

「善現！一切智不壞空，空不壞一切智，謂此是一切智，此是空；

道相智、一切相智不壞空，空不壞道相智、一切相智，謂此是道相智、

一切相智， 此是空。

「善現！預流果不壞空，空不壞預流果，謂此是預流果，此是空；

一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提不壞空，空不壞一來、不還、阿羅

漢果、獨覺菩提，謂此是一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提，此是空。

「善現！一切菩薩摩訶薩行不壞空，空不壞一切菩薩摩訶薩行，

謂此是一切菩薩摩訶薩行，此是空；諸佛無上正等菩提不壞空，空不

壞諸佛無上正等菩提，謂此是諸佛無上正等菩提，此是空。

「善現！譬如虛空不壞虛空，內虛空界不壞外虛空界，外虛空界

不壞內虛空界。

「如是，善現！色不壞空，空不壞色；受、想、行、識不壞空，

空不壞受、想、行、識。何以故？如是諸法俱無自性，不可相壞，謂

此是空，此是不空。



54

「善現！眼處不壞空，空不壞眼處；耳、鼻、舌、身、意處不壞

空，空不壞耳、鼻、舌、身、意處。何以故？如是諸法俱無自性，不

可相壞，謂此是空，此是不空。

「善現！色處不壞空，空不壞色處；聲、香、味、觸、法處不壞

空，空不壞聲、香、味、觸、法處。何以故？如是諸法俱無自性，不

可相壞，謂此是空，此是不空。

「善現！眼界不壞空，空不壞眼界；耳、鼻、舌、身、意界不壞

空，空不壞耳、鼻、舌、身、意界。何以故？如是諸法俱無自性，不

可相壞，謂此是空，此是不空。

「善現！色界不壞空，空不壞色界；聲、香、味、觸、法界不壞

空，空不壞聲、香、味、觸、法界。何以故？如是諸法俱無自性，不

可相壞，謂此是空，此是不空。

「善現！眼識界不壞空，空不壞眼識界；耳、鼻、舌、身、意識

界不壞空，空不壞耳、鼻、舌、身、意識界。何以故？如是諸法俱無

自性，不可相壞，謂此是空，此是不空。

「善現！眼觸不壞空，空不壞眼觸；耳、鼻、舌、身、意觸不壞

空，空不壞耳、鼻、舌、身、意觸。何以故？如是諸法俱無自性，不

可相壞，謂此是空，此是不空。

「善現！眼觸為緣所生諸受不壞空，空不壞眼觸為緣所生諸受；

耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受不壞空，空不壞耳、鼻、舌、身、

意觸為緣所生諸受。何以故？如是諸法俱無自性，不可相壞，謂此是

空，此是不空。

「善現！地界不壞空，空不壞地界；水、火、風、空、識界不壞

空，空不壞水、火、風、空、識界。何以故？如是諸法俱無自性，不

可相壞，謂此是空，此是不空。

「善現！因緣不壞空，空不壞因緣；等無間緣、所緣緣、增上緣

不壞空，空不壞等無間緣、所緣緣、增上緣。何以故？如是諸法俱無



55

自性，不可相壞，謂此是空，此是不空。

「善現！從緣所生諸法不壞空，空不壞從緣所生諸法。何以故？

如是諸法俱無自性，不可相壞，謂此是空，此是不空。

「善現！無明不壞空，空不壞無明；行、識、名色、六處、觸、

受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱不壞空，空不壞行乃至老死愁

歎苦憂惱。何以故？如是諸法俱無自性，不可相壞，謂此是空，此是

不空。

「善現！布施波羅蜜多不壞空，空不壞布施波羅蜜多；淨戒、安

忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多不壞空，空不壞淨戒、安忍、精進、

靜慮、般若波羅蜜多。何以故？如是諸法俱無自性，不可相壞，謂此

是空，此是不空。

「善現！內空不壞空，空不壞內空；外空、內外空、空空、大空、

勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性

空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性

自性空不壞空，空不壞外空乃至無性自性空。何以故？如是諸法俱無

自性，不可相壞，謂此是空，此是不空。

「善現！四念住不壞空，空不壞四念住；四正斷、四神足、五根、

五力、七等覺支、八聖道支不壞空，空不壞四正斷乃至八聖道支。何

以故？如是諸法俱無自性，不可相壞，謂此是空，此是不空。

「善現！苦聖諦不壞空，空不壞苦聖諦；集、滅、道聖諦不壞空，

空不壞集、滅、道聖諦。何以故？如是諸法俱無自性，不可相壞，謂

此是空，此是不空。

「善現！四靜慮不壞空，空不壞四靜慮；四無量、四無色定不壞

空，空不壞四無量、四無色定。何以故？如是諸法俱無自性，不可相

壞，謂此是空，此是不空。

「善現！八解脫不壞空，空不壞八解脫；八勝處、九次第定、十

遍處不壞空，空不壞八勝處、九次第定、十遍處。何以故？如是諸法



56

俱無自性，不可相壞，謂此是空，此是不空。

「善現！陀羅尼門不壞空，空不壞陀羅尼門；三摩地門不壞空，

空不壞三摩地門。何以故？如是諸法俱無自性，不可相壞，謂此是空，

此是不空。

「善現！空解脫門不壞空，空不壞空解脫門；無相、無願解脫門

不壞空，空不壞無相、無願解脫門。何以故？如是諸法俱無自性，不

可相壞，謂此是空，此是不空。

「善現！極喜地不壞空，空不壞極喜地；離垢地、發光地、焰慧

地、極難勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地不壞空，

空不壞離垢地乃至法雲地。何以故？如是諸法俱無自性，不可相壞，

謂此是空，此是不空。

「善現！五眼不壞空，空不壞五眼；六神通不壞空，空不壞六神

通。何以故？如是諸法俱無自性，不可相壞，謂此是空，此是不空。

「善現！佛十力不壞空，空不壞佛十力；四無所畏、四無礙解、

大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法不壞空，空不壞四無所畏乃

至十八佛不共法。何以故？如是諸法俱無自性，不可相壞，謂此是空，

此是不空。

「善現！三十二大士相不壞空，空不壞三十二大士相；八十隨好

不壞空，空不壞八十隨好。何以故？如是諸法俱無自性，不可相壞，

謂此是空，此是不空。

「善現！無忘失法不壞空，空不壞無忘失法；恒住捨性不壞空，

空不壞恒住捨性。何以故？如是諸法俱無自性，不可相壞，謂此是空，

此是不空。

「善現！一切智不壞空，空不壞一切智；道相智、一切相智不壞

空，空不壞道相智、一切相智。何以故？如是諸法俱無自性，不可相

壞，謂此是空，此是不空。



57

「善現！預流果不壞空，空不壞預流果；一來、不還、阿羅漢果、

獨覺菩提不壞空，空不壞一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提。何以故？

如是諸法俱無自性，不可相壞，謂此是空，此是不空。

「善現！一切菩薩摩訶薩行不壞空，空不壞一切菩薩摩訶薩行；

諸佛無上正等菩提不壞空，空不壞諸佛無上正等菩提。何以故？如是

諸法俱無自性，不可相壞，謂此是空，此是不空。」

大般若波羅蜜多經卷第三百八十九

大般若波羅蜜多經卷第三百九十

三藏法師玄奘奉 詔譯

初分不可動品第七十之五

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！若一切法皆本性空，本性空中

都無差別，諸菩薩摩訶薩為何所住發起無上正等覺心，作是願言：『我

當趣證廣大無上正等菩提。』？世尊！諸佛無上正等菩提無二行相，

非二行相能證無上正等菩提。」

佛告善現：「如是！如是！如汝所說。諸佛無上正等菩提無二行

相，非二行相能證無上正等菩提。何以故？善現！菩提無二亦無分別，

若於菩提行於二相有分別者必不能證。

「善現！諸菩薩摩訶薩不於菩提行於二相，亦不分別，都無所住，

發起無上正等覺心。諸菩薩摩訶薩於一切法不行二相，亦不分別，都

無所行，則能趣證廣大無上正等菩提。

「善現！諸菩薩摩訶薩所求無上正等菩提，非行二相而能證得。



58

「善現！諸菩薩摩訶薩所有菩提都無所行，謂不於色行，亦不於

受、想、行、識行；不於眼處行，亦不於耳、鼻、舌、身、意處行；

不於色處行，亦不於聲、香、味、觸、法處行；不於眼界行，亦不於

耳、鼻、舌、身、意界行；不於色界行，亦不於聲、香、味、觸、法

界行；不於眼識界行，亦不於耳、鼻、舌、身、意識界行；不於眼觸

行，亦不於耳、鼻、舌、身、意觸行；不於眼觸為緣所生諸受行，亦

不於耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受行；不於地界行，亦不於水、

火、風、空、識界行；不於因緣行，亦不於等無間緣、所緣緣、增上

緣行；不於從緣所生諸法行；不於無明行，亦不於行、識、名色、六

處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱行；不於布施波羅蜜

多行，亦不於淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多行；不於內空

行，亦不於外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、

畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切

法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空行；不於四念住行，

亦不於四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支行；不於

苦聖諦行，亦不於集、滅、道聖諦行；不於四靜慮行，亦不於四無量、

四無色定行；不於八解脫行，亦不於八勝處、九次第定、十遍處行；

不於陀羅尼門行，亦不於三摩地門行；不於空解脫門行，亦不於無相、

無願解脫門行；不於極喜地行，亦不於離垢地、發光地、焰慧地、極

難勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地行；不於五眼行，

亦不於六神通行；不於佛十力行，亦不於四無所畏、四無礙解、大慈、

大悲、大喜、大捨、十八佛不共法行； 不於三十二大士相行，亦不於

八十隨好行；不於無忘失法行，亦不於恒住捨性行；不於一切智行，

亦不於道相智、一切相智行；不於預流果行，亦不於一來、不還、阿

羅漢果、獨覺菩提行；不於一切菩薩摩訶薩行行，亦不於諸佛無上正

等菩提行。

「何以故？善現！諸菩薩摩訶薩所有菩提，不緣名聲執我、我所，



59

謂不作是念：『我行於色，我行於受、想、行、識。』亦不作是念：

『我行於眼處，我行於耳、鼻、舌、身、意處。』亦不作是念：『我

行於色處，我行於聲、香、味、觸、法處。』亦不作是念：『我行於

眼界，我行於耳、鼻、舌、身、意界。』亦不作是念：『我行於色界，

我行於聲、香、味、觸、法界。』亦不作是念：『我行於眼識界，我

行於耳、鼻、舌、身、意識界。』亦不作是念：『我行於眼觸，我行

於耳、鼻、舌、身、意觸。』亦不作是念：『我行於眼觸為緣所生諸

受，我行於耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受。』亦不作是念：『我

行於地界，我行於水、火、風、空、識界。』亦不作是念：『我行於

因緣，我行於等無間緣、所緣緣、增上緣。』亦不作是念：『我行於

從緣所生諸法。』亦不作是念：『我行於無明，我行於行、識、名色、

六處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱。』亦不作是念：

『我行於布施波羅蜜多，我行於淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅

蜜多。』亦不作是念：『我行於內空，我行於外空、內外空、空空、

大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、

本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、

無性自性空。』亦不作是念：『我行於四念住，我行於四正斷、四神

足、五根、五力、七等覺支、八聖道支。』亦不作是念：『我行於苦

聖諦，我行於集、滅、道聖諦。』亦不作是念：『我行於四靜慮，我

行於四無量、四無色定。』亦不作是念：『我行於八解脫，我行於八

勝處、九次第定、十遍處。』亦不作是念：『我行於陀羅尼門，我行

於三摩地門。』亦不作是念：『我行於空解脫門，我行於無相、無願

解脫門。』亦不作是念：『我行於極喜 地，我行於離垢地、發光地、

焰慧地、極難勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地。』

亦不作是念：『我行於五眼，我行於六神通。』亦不作是念：『我行

於佛十力，我行於四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、

十八佛不共法。』亦不作是念：『我行於三十二大士相，我行於八十



60

隨好。』亦不作是念：『我行於無忘失法，我行於恒住捨性。』亦不

作是念：『我行於一切智，我行於道相智、一切相智。』亦不作是念：

『我行於預流果，我行於一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提。』

亦不作是念：『我行於一切菩薩摩訶薩行，我行於諸佛無上正等菩提。』

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩所有菩提，非取故行，非捨故行。」

具壽善現白佛言：「世尊！若菩薩摩訶薩所有菩提，非取故行，

非捨故行，諸菩薩摩訶薩所有菩提當何處行？」佛告善現：「於意云

何？諸佛化身所有菩提當何處行？為取故行？為捨故行？」

善現答言：「不也！世尊！不也！善逝！諸佛化身實無所有，如

何可說所有菩提有所行處若取、若捨？」佛告善現：「於意云何？諸

阿羅漢夢中菩提當何處行？為取故行？為捨故行？」

善現答言：「不也！世尊！不也！善逝！諸阿羅漢諸漏永盡，惛

沈睡眠蓋纏俱滅，畢竟無夢，云何當有夢中菩提有所行處若取、若捨？」

佛言：「善現！諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，所有菩提亦復如

是，非取故行，非捨故行，都無行處，本性空故。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜

多時所有菩提，非取故行，非捨故行，都無行處，謂不行於色，亦不

行於受、想、行、識；不行於眼處，亦不行於耳、鼻、舌、身、意處；

不行於色處，亦不行於聲、香、味、觸、法處；不行於眼界，亦不行

於耳、鼻、舌、身、意界；不行於色界，亦不行於聲、香、味、觸、

法界；不行於眼識界，亦不行於耳、鼻、舌、身、意識界；不行於眼

觸，亦不行於耳、鼻、舌、身、意觸；不行於眼觸為緣所生諸受，亦

不行於耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受；不行於因緣，亦不行於

等無間緣、所緣緣、增上緣；不行於從緣所生諸法；不行於無明，亦

不行於行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦

憂惱；不行於布施波羅蜜多，亦不行於淨戒、安忍、精 進、靜慮、般

若波羅蜜多；不行於內空，亦不行於外空、內外空、空空、大空、勝



61

義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、

自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性

空；不行於四念住，亦不行於四正斷、四神足、五根、五力、七等覺

支、八聖道支；不行於苦聖諦，亦不行於集、滅、道聖諦；不行於四

靜慮，亦不行於四無量、四無色定；不行於八解脫，亦不行於八勝處、

九次第定、十遍處；不行於陀羅尼門，亦不行於三摩地門；不行於空

解脫門，亦不行於無相、無願解脫門；不行於極喜地，亦不行於離垢

地、發光地、焰慧地、極難勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、

法雲地；不行於五眼，亦不行於六神通；不行於佛十力，亦不行於四

無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法；不行

於三十二大士相，亦不行於八十隨好；不行於無忘失法，亦不行於恒

住捨性；不行於一切智，亦不行於道相智、一切相智；不行於預流果，

亦不行於一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提；不行於一切菩薩摩訶薩

行，亦不行於諸佛無上正等菩提者。

「世尊！豈不菩薩摩訶薩不行布施波羅蜜多，不行淨戒、安忍、

精進、靜慮、般若波羅蜜多；不行內空，不行外空、內外空、空空、

大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、

本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、

無性自性空；不行四念住，不行四正斷、四神足、五根、五力、七等

覺支、八聖道支；不行苦聖諦，不行集、滅、道聖諦；不行四靜慮，

不行四無量、四無色定；不行八解脫，不行八勝處、九次第定、十遍

處；不行一切陀羅尼門，不行一切三摩地門；不行空解脫門，不行無

相、無願解脫門；不入菩薩正性離生；不行極喜地，不行離垢地、發

光地、焰慧地、極難勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲

地；不行五眼，不行六神通；不行佛十力，不行四無所 畏、四無礙解、

大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法；不行三十二大士相，不行

八十隨好；不行無忘失法，不行恒住捨性；不行一切智，不行道相智、



62

一切相智；不住菩薩殊勝神通、成熟有情、嚴淨佛土，而得無上正等

菩提？」

佛言：「不也！善現！諸菩薩摩訶薩所有菩提雖無行處，而諸菩

薩摩訶薩要行布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多，要行

內空、外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟

空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、

不可得空、無性空、自性空、無性自性空，要行四念住、四正斷、四

神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支，要行苦、集、滅、道聖諦，

要行四靜慮、四無量、四無色定，要行八解脫、八勝處、九次第定、

十遍處，要行一切陀羅尼門、一切三摩地門，要行空解脫門、無相、

無願解脫門，要入菩薩正性離生，要行極喜地、離垢地、發光地、焰

慧地、極難勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地，要行

五眼、六神通，要行佛十力、四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大

喜、大捨、十八佛不共法，要行三十二大士相、八十隨好，要行無忘

失法、恒住捨性，要行一切智、道相智、一切相智，要住菩薩殊勝神

通、成熟有情、嚴淨佛土，乃得無上正等菩提。」

時，具壽善現復白佛言：「世尊！諸菩薩摩訶薩所有菩提若無行

處，將無菩薩摩訶薩不住布施波羅蜜多，不住淨戒、安忍、精進、靜

慮、般若波羅蜜多久修令滿；不住內空，不住外空、內外空、空空、

大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、

本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、

無性自性空久修令滿；不住四念住，不住四正斷、四神足、五根、五

力、七等覺支、八聖道支久修令滿；不住苦聖諦，不住集、滅、道聖

諦久修令滿；不住四靜慮，不住四無量、四無色定久修令滿；不住八

解脫，不住八勝處、九次第定、十遍處久修令滿；不住一切陀羅尼門，

不住一切三摩地門久修令滿；不住空解脫門，不住無相、無願解脫門

久修令滿；不入菩薩正性離生，不住極喜地，不住離垢地、發光地、



63

焰慧地、極難勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地久修

令滿；不住五眼，不住六神通久修令滿；不住佛十力，不住四無所畏、

四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法久修令滿；不住

三十二大士相，不住八十隨好久修令滿；不住無忘失法，不住恒住捨

性久修令滿；不住一切智，不住道相智、一切相智久修令滿；不住菩

薩殊勝神通、成熟有情、嚴淨佛土久修令滿，而得無上正等菩提？」

佛言：「不也！善現！諸菩薩摩訶薩所有菩提雖無行處，而諸菩

薩摩訶薩要住布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多久修令

滿，要住內空、外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為

空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、

一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空久修令滿，要住

四念住、四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支久修令

滿，要住苦、集、滅、道聖諦久修令 滿，要住四靜慮、四無量、四無

色定久修令滿，要住八解脫、八勝處、九次第定、十遍處久修令滿，

要住一切陀羅尼門、一切三摩地門久修令滿，要住空解脫門、無相、

無願解脫門久修令滿，要入菩薩正性離生，要住極喜地、離垢地、發

光地、焰慧地、極難勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲

地久修令滿，要住五眼、六神通久修令滿，要住佛十力、四無所畏、

四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法久修令滿，要住

三十二大士相、八十隨好久修令滿，要住無忘失法、恒住捨性久修令

滿，要住一切智、道相智、一切相智久修令滿，要住菩薩殊勝神通成

熟有情、嚴淨佛土久修令滿，乃得無上正等菩提。善現！若菩薩摩訶

薩修諸善根未極圓滿，終不能得所求無上正等菩提。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩欲得無上正等菩提，應住色本性空，

應住受、想、行、識本性空；應住眼處本性空，應住耳、鼻、舌、身、

意處本性 空；應住色處本性空，應住聲、香、味、觸、法處本性空；

應住眼界本性空，應住耳、鼻、舌、身、意界本性空；應住色界本性



64

空，應住聲、香、 味、觸、法界本性空；應住眼識界本性空，應住耳、

鼻、舌、身、意識界本性空；應住眼觸本性空，應住耳、鼻、舌、身、

意觸本性空；應住眼觸為緣所生諸受本性空，應住耳、鼻、舌、身、

意觸為緣所生諸受本性空；應住地界本性空，應住水、火、風、空、

識界本性空；應住因緣本性空，應住等無間緣、所緣緣、增上緣本性

空；應住從緣所生諸法本性空；應住無明本性空，應住行、識、名色、

六處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱本性空；應住布施

波羅蜜多本性空，應住淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多本性

空；應住內空本性空，應住外空、內外空、空空、大空、勝義空、有

為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、

共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空本性空；

應住四念住本性空，應住四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、

八聖道支本性空；應住苦聖諦本性空，應住集、滅、道聖諦本性空；

應住四靜慮本性空，應住四無量、四無色定本性空；應住八解脫本性

空，應住八勝處、九次第定、十遍處本性空，應住陀羅尼門本性空，

應住三摩地門本性空；應住空解脫門本性空，應住無相、無願解脫門

本性空；應住極喜地本性空，應住離垢地、發光地、焰慧地、極難勝

地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地本性空；應住五眼本

性空，應住六神通本性空；應住佛十力本性空，應住四無所畏、四無

礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法本性空；應住三十二

大士相本性空，應住八十隨好本性空；應住無忘失法本性空，應住恒

住捨性本性空；應住一切智本性空，應住道相智、一切相智本性空；

應住預流果本性空，應住一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提本性空；

應住一切菩薩摩訶薩行本性空，應住諸佛無上正等菩提本性 空；應住

一切法本性空，應住一切有情本性空，修諸功德令圓滿已，便證無上

正等菩提。



65

「善現！是諸法本性空及有情本性空，最極寂靜，無有少法能增

能減、能生能滅、能斷能常、能染能淨、能得果能現觀。

「善現當知！菩薩摩訶薩依世俗言說施設法故，說修般若波羅蜜

多，如實了知本性空已，證得無上正等菩提，非真勝義。何以故？真

勝義中無色可 得，亦無受、想、行、識可得；無眼處可得，亦無耳、

鼻、舌、身、意處可得；無色處可得，亦無聲、香、味、觸、法處可

得；無眼界可得，亦無耳、鼻、舌、身、意界可得；無色界可得，亦

無聲、香、味、觸、法界可得；無眼識界可得，亦無耳、鼻、舌、身、

意識界可得；無眼觸可得，亦無耳、鼻、舌、身、意觸可得；無眼觸

為緣所生諸受可得，亦無耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受可得；

無地界可得，亦無水、火、風、空、識界可得；無因緣可得，亦無等

無間緣、所緣緣、增上緣可得；無從緣所生諸法可得；無無明可得，

亦無行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂

惱可得；無布施波羅蜜多可得，亦無淨戒、安忍、精進、靜慮、般若

波羅蜜多可得；無內空可得，亦無外空、內外空、空空、大空、勝

義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本

性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無

性自性空可得； 無四念住可得，亦無四正斷、四神足、五根、五力、

七等覺支、八聖道支可得；無苦聖諦可得，亦無集、滅、道聖諦可得；

無四靜慮可得，亦無四無量、四無色定可得；無八解脫可得，亦無八

勝處、九次第定、十遍處可得；無陀羅尼門可得，亦無三摩地門可得；

無空解脫門可得，亦無無相、無願解脫門可得；無極喜地可得，亦無

離垢地、發光地、焰慧地、極難勝地、現前地、遠行地、不動地、善

慧地、法雲地可得；無五眼可得，亦無六神通可得；無佛十力可得，

亦無四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法

可得；無三十二大士相可得，亦無八十隨好可得；無無忘失法可得，

亦無恒住捨性可得；無一切智可得，亦無道相智、一切相智可得；無



66

預流果可得，亦無一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提可得；無一切菩

薩摩訶薩行可得，亦無諸佛無上正等菩提可得；無行菩薩摩訶薩行者

可得，亦無行無上正等菩提者可得。善現！如是諸法皆依世俗言說施

設，不依勝義。

「善現！諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，從初發心雖極猛利為

諸有情行菩提行，而於此心都無所得，於諸有情亦無所得，於大菩提

亦無所得，於佛、菩薩亦無所得。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！若一切法都無所有，皆不可得，

云何菩薩摩訶薩行菩提行？云何能得無上菩提？」

佛告善現：「於意云何？汝於先時依止斷界，斷諸煩惱得無漏根，

住無間定得預流果，若一來果、若不還果、若阿羅漢果，汝於彼時頗

見有情若心、若道、若諸道果有可得不？」

善現答言：「不也！世尊！不也！善逝！」

佛言：「善現！若汝彼時都無所得，云何言得阿羅漢果？」善現

答言：「依世俗說，不依勝義。」

佛告善現：「如是！如是！如汝所說。諸菩薩摩訶薩亦復如是，

依世俗說行菩提行及得無上正等菩提，不依勝義。

「善現！依世俗故，施設有色，施設有受、想、行、識；依世俗

故，施設有眼處，施設有耳、鼻、舌、身、意處；依世俗故，施設有

色處，施設有 聲、香、味、觸、法處；依世俗故，施設有眼界，施設

有耳、鼻、舌、身、意界；依世俗故，施設有色界，施設有聲、香、

味、觸、法界；依世俗 故，施設有眼識界，施設有耳、鼻、舌、身、

意識界；依世俗故，施設有眼觸，施設有耳、鼻、舌、身、意觸；依

世俗故，施設有眼觸為緣所生諸受，施設有耳、鼻、舌、身、意觸為

緣所生諸受；依世俗故，施設有地界，施設有水、火、風、空、識界；

依世俗故，施設有因緣，施設有等無間 緣、所緣緣、增上緣；依世俗

故，施設有從緣所生諸法；依世俗故，施設有無明，施設有行、識、



67

名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱；依世俗故，

施設有布施波羅蜜多，施設有淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜

多；依世俗故，施設有內空，施設有外空、內外空、空空、大空、勝

義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、

自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性

空；依世俗故，施設有四念住，施設有四正斷、四神足、五根、五力、

七等覺支、八聖道支；依世俗故，施設有苦聖諦，施設有集、滅、道

聖諦；依世俗故，施設有四靜慮，施設有四無量、四無色定；依世俗

故，施設有八解脫，施設有八勝處、九次第定、十遍處；依世俗故，

施設有陀羅尼門，施設有三摩地門；依世俗故，施設有空解脫門，施

設有無相、無願解脫門；依世俗故，施設有極喜地，施設有離垢地、

發光地、焰慧地、極難勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法

雲地；依世俗故，施設有五眼，施設有六神通；依世俗故，施設有佛

十力，施設有四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八

佛不共法；依世俗故，施設有三十二大士相，施設有八十隨好；依世

俗故，施設有無忘失法，施設有恒住捨性；依世俗故， 施設有一切智，

施設有道相智、一切相智；依世俗故，施設有預流果，施設有一來、

不還、阿羅漢果、獨覺菩提；依世俗故，施設有一切菩薩摩訶薩行，

施設有諸佛無上正等菩提；依世俗故，施設有有情，施設有菩薩、諸

佛世尊，不依勝義。

「善現！諸菩薩摩訶薩不見有法能於無上正等菩提有增有減、有

益有損，以一切法本性空故。

「善現！諸菩薩摩訶薩於一切法，觀本性空尚不可得，況初發心

而有可得！況修布施波羅蜜多而有可得！況修淨戒、安忍、精進、靜

慮、般若波羅蜜多而有可得！況住內空而有可得！況住外空、內外空、

空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無

變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、



68

自性空、無性自性空而有可得！況修四念住而有可得！況修四正斷、

四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支而有可得！況住苦聖諦而

有可得！況住集、滅、道聖諦而有可得！況修四靜慮而有可得！況修

四無量、四無色定而有可得！況修八解脫而有可得！況修八勝處、九

次第定、十遍處而有可得！況修陀羅尼門而有可得！況修三摩地門而

有可得！況修空解脫門而有可得！況修無相、無願解脫門而有可得！

況修極喜地而有可得！況修離垢地、發光地、焰慧地、極難勝地、現

前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地而有可得！況修五眼而有可

得！況修六神通而有可得！況修佛十力而有可得！況修四無所畏、四

無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法而有可得！況修三

十二大士相而有可得！況修八十隨好而有可得！況修無忘失法而有可

得！況修恒住捨性而有可得！況修一切智而有可得！況修道相智、一

切相智而有可得！況修一切菩薩摩訶薩行而有可得！況修諸佛無上正

等菩提而有可得！

「善現！諸菩薩摩訶薩於所修住一切佛法若有所得，無有是處。

如是，善現！諸菩薩摩訶薩修行無上正等菩提，證得無上正等菩提，

饒益有情常無間斷。」

初分成熟有情品第七十一之一

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！若菩薩摩訶薩修行布施波羅蜜

多，修行淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多；安住內空，安住

外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無

際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可

得空、無性空、自性空、無性自性空；修行四念住，修行四正斷、四

神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支；安住苦聖諦，安住集、滅、

道聖諦；修行四靜慮，修行四無量、四無色定；修行八解脫，修行八

勝處、九次第定、十遍處；修行陀羅尼門，修行三摩地門；修行空解



69

脫門，修行無相、無願解脫門；修行極喜地，修行離垢地、發光地、

焰慧地、極難勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地；修

行五眼，修行六神通；修行佛十力，修行四無所畏、四無礙解、大慈、

大悲、大喜、大捨、十八佛不共法；修行三十二大士相、八十隨好；

修行無忘失法，修行恒住捨性；修行一切智，修行道相智、一切相 智；

修行一切菩薩摩訶薩行，修行諸佛無上正等菩提；修行菩薩道，若未

圓滿，不能證得所求無上正等菩提。世尊！云何菩薩摩訶薩修菩薩道

令得圓滿，能證無上正等菩提？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，方便善巧修行布

施波羅蜜多時，不得布施，不得能施，不得所施，不得所為，亦不遠

離如是諸法而行布施波羅蜜多，是菩薩摩訶薩則能圓滿修菩薩道。善

現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，方便善巧修行淨戒、安忍、精

進、靜慮、般若波羅蜜多時，不得淨戒、安忍、精進、靜慮、般若，

不得能修，不得所修，不得所為，亦不遠離如是諸法而行淨戒、安忍、

精進、靜慮、般若波羅蜜多，是菩薩摩訶薩則能圓滿修菩薩道。如是，

善現！諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，方便善巧修菩薩道令得圓滿，

能證無上正等菩提。

「善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，方便善巧安住內空時，

不得內空，不得能住，不得所住，不得所為，亦不遠離如是諸法而住

內空，是菩薩摩訶薩則能圓滿修菩薩道。善現！若菩薩摩訶薩修行般

若波羅蜜多，方便善巧安住外空、內外空、空空、大空、勝義空、有

為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、

共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空時，不

得外空乃至無性自性空，不得能住，不得所住，不得所為，亦不遠離

如是諸法而住外空乃至無性自性空，是菩薩摩訶薩則能圓滿修菩薩道。

如是，善現！諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，方便善巧修菩薩道令

得圓滿，能證無上正等菩提。



70

「善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，方便善巧修行四念住

時，不得四念住，不得能修，不得所修，不得所為，亦不遠離如是諸

法而修四念住，是菩薩摩訶薩則能圓滿修菩薩道。善現！若菩薩摩訶

薩修行般若波羅蜜多，方便善巧修行四正斷、四神足、五根、五力、

七等覺支、八聖道支時，不得四正斷乃至八聖道支，不得能修，不得

所修，不得所為，亦不遠離如是諸法而修四正斷乃至八聖道支，是菩

薩摩訶薩則能圓滿修菩薩道。如是，善現！諸菩薩摩訶薩修行般若波

羅蜜多，方便善巧修菩薩道令得圓滿，能證無上正等菩提。

大般若波羅蜜多經卷第三百九十


	大眾閱藏經典彙編 CBETA2018 版
	佛经安置须知
	读诵佛经须知
	保宁勇禅师示看经警策文
	起诵仪
	请佛发愿
	南无本师释迦牟尼佛南无本师释迦牟尼佛南无本师释迦牟尼佛
	南无香云盖菩萨摩诃萨（三称）


