
1

大眾閱藏經典彙編 CBETA2018 版

大般若波罗蜜多經
（六百卷：第381卷至第385卷）

唐三藏法師玄奘奉 詔譯



2

佛经安置须知

1. 经典应恭敬放在清净高处以及其他书籍的上面，不可随意

扔放床上、座椅上等不净处。

2. 凡经书等法宝阅毕，可辗转流通，赠送其他道友，不可任

意烧毁或丢弃。

3. 如手捧或装于口袋携带时，不得低于腰部，不可挟腋下。

4. 不得口吹经上灰尘，应以专用净布拭去。

5. 不可在经典所在的地方，有种种污秽行为。

读诵佛经须知

1. 经典乃三世诸佛之师，如来法身舍利，亦当作真佛看，不

可作纸墨等看。礼诵持念，种种修持，皆当以诚敬为主。

2. 不可躺着看经书，以口水沾指翻经页，不可以污手触经。

3. 经书上不可涂写。不得一边散心杂话，一边看经书。

4. 中断不看时，应夹放纸条、书签做记号。不可折页、折角，或经

书面朝下作“人”字形搁置。

保宁勇禅师示看经警策文

夫看经之法后学须知：当净三业。若三业无亏，则百福俱集。三业者，

身、口、意业也。

（一）端身正坐，如对圣容，则身业净也。

（二）口无杂言，断诸嬉笑，则口业净也。

（三）意不散乱，屏息万缘，则意业净也。

内心既寂，外境俱捐。方契悟于真源，庶研穷于法理，可谓水澄珠

莹，云散月明。义海涌于胸襟，智岳凝于耳目。辄莫容易，实非小缘。

心法双忘，自他俱利。若能如是，真报佛恩。



3

起诵仪

请佛发愿

稽首禮諸佛 及法比丘僧 我今為自利 亦利諸有情

與諸善同修 正聞大藏經 傳承三聖學 令正法久住

南无本师释迦牟尼佛
南无本师释迦牟尼佛
南无本师释迦牟尼佛

香赞

（一遍）

炉香乍爇. 法界蒙薰. 诸佛海会悉遥闻.

随处结祥云.诚意方殷.诸佛现全身.

南无香云盖菩萨摩诃萨（三称）

开经偈

（一遍）

无上甚深微妙法 百千万劫难遭遇

我今见闻得受持 愿解如来真实义

讽诵经时 当愿众生：

顺佛所说 总持不忘.

（注：此阅藏仪轨可以根据需要自行调整）



4

大般若波羅蜜多經卷第三百八十一

三藏法師玄奘奉 詔譯

初分諸功德相品第六十八之三

「善現！云何名為四無所畏？善現！一切如來、應、正等覺，自

稱我是正等覺者，設有沙門、若婆羅門、若天魔梵、若餘世間，依法

立難或令憶念：

『佛於是法非正等覺。』我於彼難正見無緣，以於彼難正見無緣，

得安隱住無怖無畏，自稱我處大仙尊位，於大眾中正師子吼轉大梵輪，

一切沙門、若婆羅門、若天魔梵、若餘世間，決定無能如法轉者，是

為第一。一切如來、應、正等覺，自稱我已永盡諸漏，設有沙門、若

婆羅門、若天魔梵、若餘世間，依法立難或令憶念：『佛於是漏未得

永盡。』我於彼難正見無緣，以於彼難正見無緣，得安隱住無怖無畏，

自稱我處大仙尊位，於大眾中正師子吼轉大梵輪，一切沙門、若婆羅

門、若天魔梵、若餘世間，決定無能如法轉者，是為第二。一切如來、

應、正等覺，自稱我為諸弟子眾，說能障法染必為障，設有沙門、若

婆羅門、若天魔梵、若餘世間，依法立難或令憶念：『有染此法不能

為障。』我於彼難正見無緣，以於彼難正見無緣，得安隱住無怖無畏，

自稱我處大仙尊位，於大眾中正師子吼轉大梵輪，一切沙門、若婆羅

門、若天魔梵、若餘世間，決定無能如法轉者，是為第三。一切如來、

應、正等覺，自稱我為諸弟子眾說出離道，諸聖修習決定出離、決定

通達、正盡眾苦、作苦邊際，設有沙門、若婆羅門、若天魔梵、若餘

世間，依法立難或令憶念：『有修此道非正出離、非正通達、非正盡

苦、非作苦邊。』我於彼難正見無緣，以於彼難正見無緣，得安隱住

無怖無畏，自稱我處大仙尊位，於大眾中正師子吼轉大梵輪，一切沙

門、若婆羅門、若天魔梵、若餘世間，決定無能如法轉者，是為第四。



5

善現！是名四無所畏。

「善現！云何名為四無礙解？善現！義無礙解、法無礙解、詞無

礙解、辯無礙解。善現！是名四無礙解。

「善現！云何義無礙解？謂緣義無礙智。

「善現！云何法無礙解？謂緣法無礙智。

「善現！云何詞無礙解？謂緣詞無礙智。

「善現！云何辯無礙解？謂緣辯無礙智。

「善現！云何名為十八佛不共法？善現！一切如來、應、正等覺

終無誤失，是為第一佛不共法。一切如來、應、正等覺無卒暴音，是

為第二佛不共法。一切如來、應、正等覺無忘失念，是為第三佛不共

法。一切如來、應、正等覺無不定心，是為第四佛不共法。一切如來、

應、正等覺無種種想， 是為第五佛不共法。一切如來、應、正等覺無

不擇捨，是為第六佛不共法。一切如來、應、正等覺志欲無退，是為

第七佛不共法。一切如來、應、正等覺精進無退，是為第八佛不共法。

一切如來、應、正等覺憶念無退，是為第九佛不共法。一切如來、應、

正等覺般若無退，是為第十佛不共法。一切如來、應、正等覺解脫無

退，是第十一佛不共法。一切如來、應、正等覺解脫智見無退，是第

十二佛不共法。一切如來、應、正等覺若智若見，於過去世無著無礙，

是第十三佛不共法。一切如來、應、正等覺若智若見，於現在世無著

無礙，是第十四佛不共法。一切如來、應、正等覺若智若見， 於未來

世無著無礙，是第十五佛不共法。一切如來、應、正等覺一切身業，

智為前導隨智而轉，是第十六佛不共法。一切如來、應、正等覺一切

語 業，智為前導隨智而轉，是第十七佛不共法。一切如來、應、正等

覺一切意業，智為前導隨智而轉，是第十八佛不共法。善現！是名十

八佛不共法。

「善現！云何如來、應、正等覺三十二大士相？善現！世尊足下

有平滿相，妙善安住猶如奩底，地雖高下，隨足所蹈皆悉坦然無不等



6

觸，是為第一。世尊足下千輻輪文，輞轂眾相無不圓滿，是為第二。

世尊手足皆悉柔軟，如覩羅綿勝過一切，是為第三。世尊手足一一指

間，猶如鴈王咸有鞔網，金色交絡文同綺畫，是為第四。世尊手足所

有諸指，圓滿纖長甚可愛樂，是為第五。世尊足跟廣長圓滿，與趺相

稱勝餘有情，是為第六。世尊足趺脩高充滿，柔軟妙好與跟相稱，是

為第七。世尊雙腨漸次纖圓，如瑿泥耶仙鹿王腨，是為第八。世尊雙

臂脩直傭圓，如象王鼻平立摩膝，是為第九。世尊陰相勢峯藏密，其

猶龍馬亦如象王，是為第十。世尊毛孔各一毛生，柔潤紺青右旋宛轉，

是第十一。世尊髮毛端皆上靡，右旋宛轉柔潤紺青，嚴金色身甚可愛

樂，是第十二。世尊身皮細薄潤滑，塵垢水等皆所不住，是第十三。

世尊身皮皆真金色，光潔晃曜如妙金臺，眾寶莊嚴眾所樂見，是第十

四。世尊兩足、二手掌中、頸及雙肩七處充滿，是第十五。世尊肩項

圓滿殊妙，是第十六。世尊髆腋悉皆充實，是第十七。世尊容儀圓滿

端直，是第十八。世尊身相脩廣端嚴，是第十九。世尊體相縱廣量等，

周匝圓滿如諾瞿陀，是第二十。世尊頷臆并身上半，威容廣大如師子

王，是二十一。世尊常光面各一尋，是二十二。世尊齒相四十齊平，

淨密根深白逾珂雪，是二十三。世尊四牙鮮白鋒利，是二十四。世尊

常得味中上味，喉脈直故能引身中諸支節脈所有上味，風熱痰病不能

為雜，由彼不雜脈離沈浮、延縮、壞損、擁曲等過，能正吞咽津液通

流故，身心適悅常得上味，是二十五。世尊舌相薄淨廣長，能覆面輪

至耳髮際，是二十六。世尊梵音詞韻弘雅，隨眾多少無不等聞，其聲

洪震猶如天鼓，發言婉約如頻迦音，是二十七。世尊眼睫猶若牛王，

紺青齊整不相雜亂，是二十八。世尊眼睛紺青鮮白，紅環間飾皎潔分

明，是二十九。世尊面輪其猶滿月，眉相皎淨如天帝弓，是第三十。

世尊眉間有白毫相，右旋柔軟如覩羅綿，鮮白光淨逾珂雪等，是三十

一。世尊頂上烏瑟膩沙，高顯周圓猶如天蓋，是三十二。善現！是名

三十二大士相。



7

「善現！云何如來、應、正等覺八十隨好？善現！世尊指爪狹長

薄潤，光潔鮮淨如花赤銅，是為第一。世尊手足指圓纖長，傭直柔軟

節骨不現，是為第二。世尊手足各等無差，於諸指間悉皆充密，是為

第三。世尊手足圓滿如意，軟淨光澤色如蓮華，是為第四。世尊筋脈

盤結堅固深隱不現，是為第五。世尊兩踝俱隱不現，是為第六。世尊

行步直進庠審如龍象王，是為第七。世尊行步威容齊肅如師子王，是

為第八。世尊行步安平庠序，不過不減猶如牛王，是為第九。世尊行

步進止儀雅猶如鵝王，是為第十。世尊迴顧必皆右旋，如龍象王舉身

隨轉，是第十一。世尊支節漸次傭圓妙善安布，是第十二。世尊骨節

交結無隙猶若龍盤，是第十三。世尊膝輪妙善安布堅固圓滿，是第十

四。世尊隱處其文妙好，威勢具足圓滿清淨，是第十五。世尊身支潤

滑柔軟，光悅鮮淨塵垢不著，是第十六。世尊身容敦肅無畏常不怯弱，

是第十七。世尊身支堅固稠密善相屬著，是第十八。世尊身支安定敦

重，曾不掉動圓滿無壞，是第十九。世尊身相猶如仙王，周匝端嚴光

淨離翳，是第二十。世尊身有周匝圓光，於行等時恒自照曜，是二十

一。世尊腹形方正無欠，柔軟不現眾相莊嚴，是二十二。世尊臍深右

旋，圓妙清淨光澤，是二十三。世尊臍厚不窊不凸周匝妙好，是二十

四。世尊皮膚遠離疥癬，亦無黶點、疣贅等過，是二十五。世尊手掌

充滿柔軟，足下安平，是二十六。世尊手文深長明直潤澤不斷，是二

十七。世尊脣色光潤丹暉，如頻婆果上下相稱，是二十八。世尊面門

不長不短、不大不小如量端嚴，是二十九。世尊舌相軟薄廣長如赤銅

色，是第三十。世尊發聲威震深遠，如象王吼明朗清徹，是三十一。

世尊音韻美妙具足如深谷響，是三十二。世尊鼻高脩而且直，其孔不

現，是三十三。世尊諸齒方整鮮白，是三十四。世尊諸牙圓白光潔漸

次鋒利，是三十五。世尊眼淨青白分明，是三十六。世尊眼相脩廣，

譬如青蓮華葉甚可愛樂，是三十七。世尊眼睫上下齊整稠密不白， 是

三十八。世尊雙眉長而不白緻而細軟，是三十九。世尊雙眉綺靡順次



8

紺瑠璃色，是第四十。世尊雙眉高顯光潤形如初月，是四十一。世尊

耳厚廣大脩長輪埵成就，是四十二。世尊兩耳綺麗齊平離眾過失，是

四十三。世尊容儀能令見者無損無染皆生愛敬，是四十四。世尊額廣

圓滿平正形相殊妙，是四十五。世尊身分上半圓滿，如師子王威嚴無

對，是四十六。世尊首髮脩長紺青稠密不白，是四十七。世尊首髮香

潔細軟潤澤旋轉，是四十八。世尊首髮齊整無亂亦不交雜，是四十九。

世尊首髮堅固不斷永無褫落，是第五十。世尊首髮光滑殊妙塵垢不著，

是五十一。世尊身分堅固充實逾那羅延，是五十二。世尊身體長大端

直，是五十三。世尊諸竅清淨圓好，是五十四。世尊身支勢力殊勝無

與等者，是五十五。世尊身相眾所樂觀甞無厭 足，是五十六。世尊面

輪脩廣得所，皎潔光淨如秋滿月，是五十七。世尊顏貌舒泰光顯，含

笑先言唯向不背，是五十八。世尊面貌光澤熙怡，遠離顰蹙青赤等過，

是五十九。世尊身皮清淨無垢常無臭穢，是第六十。世尊所有諸毛孔

中常出如意微妙之香，是六十一。世尊面門常出最上殊勝之香，是六

十二。世尊首相周圓妙好，如末達那亦猶天蓋，是六十三。世尊身毛

紺青光淨，如孔雀項紅暉綺飾色類赤銅，是六十四。世尊法音隨眾大

小不增不減應理無差，是六十五。世尊頂相無能見者，是六十六。世

尊手足指約分明，莊嚴妙好如赤銅色，是六十七。世尊行時其足去地

如四指量而現印文， 是六十八。世尊自持不待他衛，身無傾動亦不逶

迤，是六十九。世尊威德遠震一切，惡心見喜恐怖見安，是第七十。

世尊音聲不高不下，隨眾生意和悅與言，是七十一。世尊能隨諸有情

類言音意樂而為說法，是七十二。世尊一音演說正法，隨有情類各令

得解，是七十三。世尊說法咸依次第，必有因緣言無不善，是七十四。

世尊等觀諸有情類，讚善毀惡而無愛憎，是七十五。世尊所為先觀後

作，軌範具足令識善淨，是七十六。世尊相好，一切有情無能觀盡，

是七十七。世尊頂骨堅實圓滿，是七十八。世尊顏容常少不老好巡舊

處，是七十九。世尊手足及胸臆前俱有吉祥喜旋德相，文同綺畫色類



9

朱丹，是第八十。善現！是名八十隨好。

「善現！如來、應、正等覺成就如是諸相好故，身光任運能照三

千大千世界無不遍滿，若作意時即能普照無量無邊無數世界，然為憐

愍諸有情故，攝光常照面各一尋，若縱身光，即日月等所有光明皆常

不現，諸有情類便不能知晝夜、半月、月時、歲數，所作事業有不得

成。佛聲任運能遍三千大千世界，若作意時即能遍滿無量無邊無數世

界，然為利樂諸有情故，聲隨眾量不減不增。善現！如是功德勝利，

我先菩薩位修行般若波羅蜜多時已能成辦，故今相好圓滿莊嚴，一切

有情見者歡喜皆獲殊勝利益安樂。如是，善現！菩薩摩訶薩行深般若

波羅蜜多時，能以財、法二種布施攝諸有情，是為甚奇希有之法。

「善現！云何菩薩摩訶薩能以愛語攝諸有情？善現！菩薩摩訶薩

行深般若波羅蜜多時，以柔軟音為有情類，先說布施波羅蜜多方便攝

受，次說淨戒波羅蜜多方便攝受，次說安忍波羅蜜多方便攝受，次說

精進波羅蜜多方便攝受，次說靜慮波羅蜜多方便攝受，後說般若波羅

蜜多方便攝受。善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，以柔軟音多

說此六波羅蜜多攝有情類。何以故？由此六種波羅蜜多普能攝受諸善

法故。

「善現！云何菩薩摩訶薩能以利行攝諸有情？善現！菩薩摩訶薩

行深般若波羅蜜多時，於長夜中種種方便，勸諸有情精勤修習布施、

淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多，及餘種種殊勝善法常無懈

廢。

「善現！云何菩薩摩訶薩能以同事攝諸有情？善現！菩薩摩訶薩

行深般若波羅蜜多時，以勝神通及大願力，現處地獄、傍生、鬼界、

人、天等中，同彼事業方便攝受，令獲殊勝利益安樂。

「善現！菩薩摩訶薩能以如是布施、愛語、利行、同事攝諸有情，

是為甚奇希有之法。

「復次，善現！我以佛眼遍觀十方無量殑伽沙等世界，諸菩薩摩訶薩



10

行深般若波羅蜜多，教授教誡諸餘菩薩作是言：『善男子！汝應善學

引發諸字陀羅尼門，謂應善學一字、二字、三字、四字、五字、六字、

七字、八字、九字、十字，如是乃至二十、三十、四十、五十、六十、

七十、八十、九 十、若百、若千乃至無數，引發自在。又應善學一切

語言皆入一字，或入二字、或入三字、或入四字、或入五字、或入六

字、或入七字、或入八字、或入九字、或入十字，如是乃至或入二十、

三十、四十、五十、六十、七十、八十、九十、百、千乃至無數，引

發自在。又應善學於一字中攝一切 字，一切字中攝於一字，引發自在。

又應善學一字能攝四十二字，四十二字能攝一字。』善現！是菩薩摩

訶薩應如是善學四十二字入於一字，一字亦入四十二字，如是學已，

於諸字中引發善巧，於引發字得善巧已，復於無字引發善巧。如諸如

來、應、正等覺，於法善巧，於字善巧，以於諸法、諸字善巧，於無

字中亦得善巧，由善巧故能為有情說有字法、說無字法，為無字法說

有字法。所以者何？善現！離字、無字無異佛法，過一切字名真佛法。

何以故？善現！以一切法、一切有情皆畢竟空、無際空故。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！若一切法、一切有情皆畢竟空、

無際空故超諸字者，則一切法、一切有情自性畢竟皆不可得，云何菩

薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，修行靜慮、精進、安忍、淨戒、布施波

羅蜜多？云何菩薩摩訶薩修行四靜慮，修行四無量、四無色定？云何

菩薩摩訶薩修行四念住，修行四正斷、四神足、五根、五力、七等覺

支、八聖道支？云何菩薩摩訶薩修行空解脫門，修行無相、無願解脫

門？云何菩薩摩訶薩安住內空，安住外空、內外空、空空、大空、勝

義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、

自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性

空？云何菩薩摩訶薩安住真如，安住法界、法性、不虛妄性、不變異

性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界？云何

菩薩摩訶薩安住苦聖諦，安住集、滅、道聖諦？云何菩薩摩訶薩修行



11

八解脫，修行八勝處、九次第定、十遍處？云何菩薩摩訶薩修行一切

陀羅尼門，修行一切三摩地門？云何菩薩摩訶薩修行極喜地，修行離

垢地、發光地、焰慧地、極難勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧

地、法雲 地？云何菩薩摩訶薩修行五眼，修行六神通？云何菩薩摩訶

薩修行佛十力，修行四無所畏、四無礙解、十八佛不共法？云何菩薩

摩訶薩修行大慈，修行大悲、大喜、大捨？云何菩薩摩訶薩修行無忘

失法，修行恒住捨性？云何菩薩摩訶薩修行一切智，修行道相智、一

切相智？云何菩薩摩訶薩修行三十二大士相，修行八十隨好？云何菩

薩摩訶薩住異熟生六神通已，為諸有情宣說正法？

「世尊！一切有情皆不可得，有情施設亦不可得。一切有情不可

得故色不可得，受、想、行、識亦不可得；一切有情不可得故眼處不

可得，耳、鼻、舌、身、意處亦不可得；一切有情不可得故色處不可

得，聲、香、味、觸、法處亦不可得；一切有情不可得故眼界不可得，

耳、鼻、舌、身、意界亦不可得；一切有情不可得故色界不可得，聲、

香、味、觸、法界亦不可得；一切有情不可得故眼識界不可得，耳、

鼻、舌、身、意識界亦不可得；一切有情不可得故眼觸不可得，耳、

鼻、舌、身、意觸亦不可得；一切有情不可得故眼觸為緣所生諸受不

可得，耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受亦不可得；一切有情不可

得故地界不可得，水、火、風、空、識界亦不可得；一切有情不可得

故因緣不可得，等無間緣、所緣緣、增上緣亦不可得；一切有情不可

得故一切從緣所生之法皆不可得；一切有情不可得故無明不可得，行、

識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱亦不可

得；一切有情不可得故布施波羅蜜多不可得，淨戒、安忍、精進、靜

慮、般若波羅蜜多亦不可得；一切有情不可得故四靜慮不可得，四無

量、四無色定亦不可得；一切有情不可得故四念住不可得，四正斷、

四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支亦不可得；一切有情不可

得故空解脫門不可 得，無相、無願解脫門亦不可得；一切有情不可得



12

故內空不可得，外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為

空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、

一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空亦不可得；一切

有情不可得故真如不可得，法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等

性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界亦不可得；一切

有情不可得故苦聖諦不可得，集、滅、道聖諦亦不可得；一切有情不

可得故八解脫不可得，八勝處、九次第定、十遍處亦不可得；一切有

情不可得故一切陀羅尼門不可得，一切三摩地門亦不可得；一切有情

不可得故極喜地不可得，離垢地、發光地、焰慧地、極難勝地、現前

地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地亦不可得；一切有情不可得故

五眼不

可得，六神通亦不可得；一切有情不可得故佛十力不可得，四無

所畏、四無礙解、十八佛不共法亦不可得；一切有情不可得故大慈不

可得，大悲、大喜、大捨亦不可得；一切有情不可得故無忘失法不可

得，恒住捨性亦不可得；一切有情不可得故一切智不可得，道相智、

一切相智亦不可得；一切有情不可得故預流果不可得，一來、不還、

阿羅漢果、獨覺菩提亦不可得；一切有情不可得故一切菩薩摩訶薩行

不可得，諸佛無上正等菩提亦不可得； 一切有情不可得故三十二大士

相不可得，八十隨好亦不可得。

「世尊！不可得中無有情，無有情施設。無色，無色施設；無受、

想、行、識，無受、想、行、識施設。無眼處，無眼處施設；無耳、

鼻、舌、身、意處，無耳、鼻、舌、身、意處施設。無色處，無色處

施設；無聲、香、味、觸、法處，無聲、香、味、觸、法處施設。無

眼界，無眼界施設；無 耳、鼻、舌、身、意界，無耳、鼻、舌、身、

意界施設。無色界，無色界施設；無聲、香、味、觸、法界，無聲、

香、味、觸、法界施設。無眼識 界，無眼識界施設；無耳、鼻、舌、

身、意識界，無耳、鼻、舌、身、意識界施設。無眼觸，無眼觸施設；



13

無耳、鼻、舌、身、意觸，無耳、鼻、 舌、身、意觸施設。無眼觸為

緣所生諸受，無眼觸為緣所生諸受施設；無耳、鼻、舌、身、意觸為

緣所生諸受，無耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受施設。無地界，

無地界施設；無水、火、風、空、識界，無水、火、風、空、識界施

設。無因緣，無因緣施設；無等無間緣、所緣緣、增上緣，無等無間

緣、所緣緣、增上緣施設。無從諸緣所生諸法，無從諸緣所生諸法施

設。無無明，無無明施設；無行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、

有、生、老死愁歎苦憂惱，無行乃至老死愁歎苦憂惱施設。無布施波

羅蜜多，無布施波羅蜜多施設；無淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波

羅蜜多，無淨戒乃至般若波羅蜜多施設。無四靜慮，無四靜慮施設；

無四無量、四無色定，無四無量、四無色定施設。無四念住，無四念

住施設；無四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支，無

四正斷乃至八聖道支施設。無空解脫門，無空解脫門施設；無無相、

無願解脫門，無無相、無願解脫門施設。無內空，無內空施設；無外

空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際

空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得

空、無性空、自性空、無性自性空，無外空乃至無性自性空施設。無

真如，無真如施設；無法界、法性、不虛妄性、不變異 性、平等性、

離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界，無法界乃至不思議

界施設。無苦聖諦，無苦聖諦施設；無集、滅、道聖諦，無集、 滅、

道聖諦施設。無八解脫，無八解脫施設；無八勝處、九次第定、十遍

處，無八勝處、九次第定、十遍處施設。無陀羅尼門，無陀羅尼門施

設；無三摩地門，無三摩地門施設。無極喜地，無極喜地施設；無離

垢地、發光地、焰慧地、極難勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧

地、法雲地，無離垢地乃至法雲地施設。無五眼，無五眼施設；無六

神通，無六神通施設。無佛十力，無佛十力施設；無四無所畏、四無

礙解、十八佛不共法，無四無所畏、四無礙解、十八佛不共法施設。



14

無大慈，無大慈施設；無大悲、大喜、大捨，無大悲、大喜、大捨施

設。無無忘失法，無無忘失法施設；無恒住捨性，無恒住捨性施設。

無一切智，無一切智施設；無道相智、一切相智，無道相智、一切相

智施設。無預流果，無預流果施設；無一來、不還、阿羅漢果、獨覺

菩提，無一來果乃至獨覺菩提施設。無一切菩薩摩訶薩行，無一切菩

薩摩訶薩行施設；無諸佛無上正等菩提，無諸佛無上正等菩提施設。

無三十二大士相，無三十二大士相施設；無八十隨好，無八十隨好施

設。

「世尊！一切有情法及施設，既不可得、都無所有，云何菩薩摩

訶薩行深般若波羅蜜多時，為諸有情宣說諸法？世尊！勿諸菩薩摩訶

薩自安住不正 法，為諸有情說不正法，勸諸有情住不正法，以顛倒法

安立有情。何以故？世尊！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，尚不得

菩提，況有菩提分法而可得者！尚不得菩薩摩訶薩，況有菩薩摩訶薩

法而可得者！」

佛告善現：「如是！如是！如汝所說。一切有情皆不可得，一切

有情施設亦不可得；一切法皆不可得，一切法施設亦不可得。由不可

得、都無所有， 無所有故，當知內空空，當知外空、內外空、空空、

大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、

本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、

無性自性空空；當知真如空，當知法界、法性、不虛妄性、不變異性、

平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界空；當知苦

聖諦空，當知集、滅、道聖諦空；當知色空，當知受、想、行、識空；

當知眼處空，當知耳、鼻、舌、身、意處空；當知色處空，當知聲、

香、味、觸、法處空；當知眼界空，當知耳、鼻、舌、身、意界空；

當知色界空，當知聲、香、味、觸、法界空；當知眼識界空，當知耳、

鼻、舌、身、意識界空；當知眼觸空，當知耳、鼻、舌、身、意觸空；

當知眼觸為緣所生諸受空，當知耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受



15

空；當知地界空，當知水、火、風、空、識界空；當知因緣空，當知

等無間緣、所緣緣、增上緣空；當知從緣所生諸法空；當知無明空，

當知行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂

惱空；當知我空，當知有情、命者、生者、養者、士夫、補特伽羅、

意生、儒童、作者、使作者、起者、使起者、受者、使受者、知者、

見者空；當知布施波羅蜜多空，當知淨戒、安忍、精進、靜慮、般若

波羅蜜多空；當知四靜慮空，當知四無量、四無色定空；當知四念住

空，當知四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支空；當

知空解脫門空，當知無相、無願解脫門空；當知八解脫空，當知八勝

處、九次第定、十遍處空；當知一切陀羅尼門空，當知一切三摩地門

空；當知極喜地空，當知離垢地、發光地、焰慧地、極難勝地、現前

地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地空；當知五眼空，當知六神通

空；當知佛十力空，當知四無所畏、四無礙解、十八佛不共法空；當

知大慈空，當知大悲、大喜、大捨空；當知無忘失法空，當知恒住捨

性空；當知一切智空，當知道相智、一切相智空；當知預流果空，當

知一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提空；當知菩薩摩訶薩正性離生空；

當知一切菩薩摩訶薩行空；當知諸佛無上正等菩提空；當知一切佛土

空，當知成熟有情空；當知三十二大士相空，當知八十隨好空。

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，見一切法皆悉空已，

為諸有情宣說諸法令離顛倒。雖為有情宣說諸法，而於有情都無所得，

於一切法亦無所得，於諸空相不增不減、無取無捨，由是因緣雖說諸

法而無所說。善現！是菩薩摩訶薩於一切法如是觀時，於一切法得無

障智，由此智故不壞諸法無二分別，為諸有情如實宣說，令離妄想顛

倒執著，隨其所應趣三乘果。

大般若波羅蜜多經卷第三百八十一



16

大般若波羅蜜多經卷第三百八十二

三藏法師玄奘奉 詔譯

初分諸功德相品第六十八之四

「復次，善現！如有如來、應、正等覺化作一佛，是佛復能化作

無量百千俱胝那庾多眾時，彼化佛教所化眾，或令修行布施波羅蜜多，

或令修行淨戒波羅蜜多，或令修行安忍波羅蜜多，或令修行精進波羅

蜜多，或令修行靜慮波羅蜜多，或令修行般若波羅蜜多；或令修行四

靜慮，或令修行四無量、四無色定；或令修行四念住，或令修行四正

斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支；或令修行空解脫門，

或令修行無相、無願解脫門；或令安住內空，或令安住外空、內外空、

空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無

變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、

自性空、無性自性空；或令安住真如，或令安住法界、法性、不虛妄

性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思

議界；或令安住苦聖諦，或令安住集、滅、道聖諦；或令修行八解脫，

或令修行八勝處、九次第定、十遍處；或令修行一切陀羅尼門， 或令

修行一切三摩地門；或令修行極喜地，或令修行離垢地、發光地、焰

慧地、極難勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地；或令

修行五眼，或令修行六神通；或令修行佛十力，或令修行四無所畏、

四無礙解、十八佛不共法；或令修行大慈，或令修行大悲、大喜、大

捨；或令修行無忘失法，或令修行恒住捨性；或令修行一切智，或令

修行道相智、一切相智；或令修行三十二大士相，或令修行八十隨好；

或令證得預流果，或令證得一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提；或令

證得菩薩勝位，或令證得諸佛無上正等菩提。

「善現！於汝意云何？是時化佛及所化眾，頗於諸法有所分別、



17

有破壞不？」善現答言：「不也！世尊！不也！善逝！諸所變化無分

別故。」

佛言：「善現！由此因緣，當知菩薩摩訶薩亦復如是，行深般若

波羅蜜多，為諸有情如應說法，雖不分別破壞法相，而能如實安立有

情，令其安住所應住地。雖於有情及一切法都無所得，而令有情解脫

妄想顛倒執著，無縛無脫為方便故。所以者何？

「善現！色本性無縛無脫，受、想、行、識本性亦無縛無脫。色

本性無縛無脫則非色，受、想、行、識本性亦無縛無脫則非受、想、

行、識。何以故？色乃至識畢竟淨故。

「善現！眼處本性無縛無脫，耳、鼻、舌、身、意處本性亦無縛

無脫。眼處本性無縛無脫則非眼處，耳、鼻、舌、身、意處本性亦無

縛無脫則非耳、鼻、舌、身、意處。何以故？眼處乃至意處畢竟淨故。

「善現！色處本性無縛無脫，聲、香、味、觸、法處本性亦無縛

無脫。色處本性無縛無脫則非色處，聲、香、味、觸、法處本性亦無

縛無脫則非聲、香、味、觸、法處。何以故？色處乃至法處畢竟淨故。

「善現！眼界本性無縛無脫，耳、鼻、舌、身、意界本性亦無縛

無脫。眼界本性無縛無脫則非眼界，耳、鼻、舌、身、意界本性亦無

縛無脫則非耳、鼻、舌、身、意界。何以故？眼界乃至意界畢竟淨故。

「善現！色界本性無縛無脫，聲、香、味、觸、法界本性亦無縛

無脫。色界本性無縛無脫則非色界，聲、香、味、觸、法界本性亦無

縛無脫則非聲、香、味、觸、法界。何以故？色界乃至法界畢竟淨故。

「善現！眼識界本性無縛無脫，耳、鼻、舌、身、意識界本性亦

無縛無脫。眼識界本性無縛無脫則非眼識界，耳、鼻、舌、身、意識

界亦無縛無脫則非耳、鼻、舌、身、意識界。何以故？眼識界乃至意

識界畢竟淨故。

「善現！眼觸本性無縛無脫，耳、鼻、舌、身、意觸本性亦無縛

無脫。眼觸本性無縛無脫則非眼觸，耳、鼻、舌、身、意觸本性亦無



18

縛無脫則非耳、鼻、舌、身、意觸。何以故？眼觸乃至意觸畢竟淨故。

「善現！眼觸為緣所生諸受本性無縛無脫，耳、鼻、舌、身、意

觸為緣所生諸受本性亦無縛無脫。眼觸為緣所生諸受本性無縛無脫則

非眼觸為緣所生諸受，耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受本性亦無

縛無脫則非耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受。何以故？眼觸為緣

所生諸受乃至意觸為緣所生諸受畢竟淨故。

「善現！地界本性無縛無脫，水、火、風、空、識界本性亦無縛

無脫。地界本性無縛無脫則非地界，水、火、風、空、識界本性亦無

縛無脫則非水、火、風、空、識界。何以故？地、水、火、風、空、

識界畢竟淨故。

「善現！因緣本性無縛無脫，等無間緣、所緣緣、增上緣本性亦

無縛無脫。因緣本性無縛無脫則非因緣，等無間緣、所緣緣、增上緣

本性亦無縛無脫則非等無間緣、所緣緣、增上緣。何以故？因緣乃至

增上緣畢竟淨故。

「善現！從諸緣所生法本性無縛無脫，從諸緣所生法本性無縛無

脫則非從諸緣所生法。何以故？從諸緣所生法畢竟淨故。

「善現！無明本性無縛無脫，行、識、名色、六處、觸、受、愛、

取、有、生、老死愁歎苦憂惱本性亦無縛無脫。無明本性無縛無脫則

非無明，行乃至老死愁歎苦憂惱本性亦無縛無脫則非行乃至老死愁歎

苦憂惱。何以故？無明乃至老死愁歎苦憂惱畢竟淨故。

「善現！布施波羅蜜多本性無縛無脫，淨戒、安忍、精進、靜慮、

般若波羅蜜多本性亦無縛無脫。布施波羅蜜多本性無縛無脫則非布施

波羅蜜多，淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多本性亦無縛無脫

則非淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多。何以故？布施乃至般

若波羅蜜多畢竟淨故。

「善現！四靜慮本性無縛無脫，四無量、四無色定本性亦無縛無

脫。四靜慮本性無縛無脫則非四靜慮，四無量、四無色定本性亦無縛



19

無脫則非四無量、四無色定。何以故？四靜慮、四無量、四無色定畢

竟淨故。

「善現！四念住本性無縛無脫，四正斷、四神足、五根、五力、

七等覺支、八聖道支本性亦無縛無脫。四念住本性無縛無脫則非四念

住，四正斷乃至八聖道支本性亦無縛無脫則非四正斷乃至八聖道支。

何以故？四念住乃至八聖道支畢竟淨故。

「善現！空解脫門本性無縛無脫，無相、無願解脫門本性亦無縛

無脫。空解脫門本性無縛無脫則非空解脫門，無相、無願解脫門本性

亦無縛無脫則非無相、無願解脫門。何以故？空、無相、無願解脫門

畢竟淨故。

「善現！內空本性無縛無脫，外空、內外空、空空、大空、勝義

空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、

自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性

空本性無縛無脫。內空本性無縛無脫則非內空，外空乃至無性自性空

本性亦無縛無脫則非外空乃至無性自性空。何以故？內空乃至無性自

性空畢竟淨故。

「善現！苦聖諦本性無縛無脫，集、滅、道聖諦本性亦無縛無脫。

苦聖諦本性無縛無脫則非苦聖諦，集、滅、道聖諦本性亦無縛無脫則

非集、滅、道聖諦。何以故？苦、集、滅、道聖諦畢竟淨故。

「善現！八解脫本性無縛無脫，八勝處、九次第定、十遍處本性

亦無縛無脫。八解脫本性無縛無脫則非八解脫，八勝處、九次第定、

十遍處本性亦無縛無脫則非八勝處、九次第定、十遍處。何以故？八

解脫乃至十遍處畢竟淨故。

「善現！一切陀羅尼門本性無縛無脫，一切三摩地門本性亦無縛

無脫。一切陀羅尼門本性無縛無脫則非一切陀羅尼門，一切三摩地門

本性亦無縛無脫則非一切三摩地門。何以故？一切陀羅尼門、一切三

摩地門畢竟淨故。



20

「善現！極喜地本性無縛無脫，離垢地、發光地、焰慧地、極難

勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地本性亦無縛無脫。

極喜地本性無縛無脫則非極喜地，離垢地乃至法雲地本性亦無縛無脫

則非離垢地乃至法雲地。何以故？極喜地乃至法雲地畢竟淨故。

「善現！五眼本性無縛無脫，六神通本性亦無縛無脫。五眼本性

無縛無脫則非五眼，六神通本性亦無縛無脫則非六神通。何以故？五

眼、六神通畢竟淨故。

「善現！佛十力本性無縛無脫，四無所畏、四無礙解、十八佛不

共法本性亦無縛無脫。佛十力本性無縛無脫則非佛十力，四無所畏乃

至十八佛不共法本性亦無縛無脫則非四無所畏乃至十八佛不共法。何

以故？佛十力乃至十八佛不共法畢竟淨故。

「善現！大慈本性無縛無脫，大悲、大喜、大捨本性亦無縛無脫。

大慈本性無縛無脫則非大慈，大悲、大喜、大捨本性亦無縛無脫則非

大悲、大喜、大捨。何以故？大慈乃至大捨畢竟淨故。

「善現！無忘失法本性無縛無脫，恒住捨性本性亦無縛無脫。無

忘失法本性無縛無脫則非無忘失法，恒住捨性本性亦無縛無脫則非恒

住捨性。何以故？無忘失法、恒住捨性畢竟淨故。

「善現！一切智本性無縛無脫，道相智、一切相智本性亦無縛無

脫。一切智本性無縛無脫則非一切智，道相智、一切相智本性亦無縛

無脫則非道相智、一切相智。何以故？一切智、道相智、一切相智畢

竟淨故。

「善現！三十二大士相本性無縛無脫，八十隨好本性亦無縛無脫。

三十二大士相本性無縛無脫則非三十二大士相，八十隨好本性亦無縛

無脫則非八十隨好。何以故？三十二大士相、八十隨好畢竟淨故。

「善現！預流果本性無縛無脫，一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩

提本性亦無縛無脫。預流果本性無縛無脫則非預流果，一來、不還、

阿羅漢果、獨覺菩提本性亦無縛無脫則非一來、不還、阿羅漢果、獨



21

覺菩提。何以故？預流果乃至獨覺菩提畢竟淨故。

「善現！一切菩薩摩訶薩行本性無縛無脫，諸佛無上正等菩提本

性亦無縛無脫。一切菩薩摩訶薩行本性無縛無脫則非一切菩薩摩訶薩

行，諸佛無上正等菩提本性亦無縛無脫則非諸佛無上正等菩提。何以

故？一切菩薩摩訶薩行、諸佛無上正等菩提畢竟淨故。

「善現！世間法本性無縛無脫，出世間法本性亦無縛無脫。世間

法本性無縛無脫則非世間法，出世間法本性亦無縛無脫則非出世間法。

何以故？世間、出世間法畢竟淨故。

「善現！有漏法本性無縛無脫，無漏法本性亦無縛無脫。有漏法

本性無縛無脫則非有漏法，無漏法本性亦無縛無脫則非無漏法。何以

故？有漏、無漏法畢竟淨故。

「善現！有為法本性無縛無脫，無為法本性亦無縛無脫。有為法

本性無縛無脫則非有為法，無為法本性亦無縛無脫則非無為法。何以

故？有為法、無為法畢竟淨故。

「如是，善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，雖為有情宣說

諸法，而於有情及諸法性都無所得。何以故？以諸有情及一切法不可

得故。

「復次，善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，以無所住為方

便故，住一切法無所得中，謂以無所住為方便故，住色空；以無所住

為方便故，住受、想、行、識空。以無所住為方便故，住眼處空；以

無所住為方便故，住耳、鼻、舌、身、意處空。以無所住為方便故，

住色處空；以無所住為方便故，住聲、香、味、觸、法處空。以無所

住為方便故，住眼界空；以無所住為方便故，住耳、鼻、舌、身、意

界空。以無所住為方便故，住色界空；以無所住為方便故，住聲、香、

味、觸、法界空。以無所住為方便故，住眼識界空；以無所住為方便

故，住耳、鼻、舌、身、意識界空。以無所住為方便故，住眼觸空；

以無所住為方便故，住耳、鼻、舌、身、意觸空。以無所住為方便故，



22

住眼觸為緣所生諸受空；以無所住為方便故，住耳、鼻、舌、身、意

觸為緣所生諸受空。以無所住為方便故，住地界空；以無所住為方便

故，住水、火、風、空、識界空。以無所住為方便故，住因緣 空；以

無所住為方便故，住等無間緣、所緣緣、增上緣空。以無所住為方便

故，住從諸緣所生法空。以無所住為方便故，住無明空；以無所住為

方便故，住行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁

歎苦憂惱空。以無所住為方便故，住布施波羅蜜多空；以無所住為方

便故，住淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多空。以無所住為方

便故，住四靜慮空；以無所住為方便故，住四無量、四無色定空。以

無所住為方便故，住四念住空；以無所住為方便故，住四正斷、四神

足、五根、五力、七等覺支、八聖道支空。以無所住為方便故，住空

解脫門空；以無所住為方便故，住無 相、無願解脫門空。以無所住為

方便故，住內空空；以無所住為方便故，住外空、內外空、空空、大

空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際 空、散空、無變異空、

本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、

無性自性空空。以無所住為方便故，住苦聖諦空；以無所住為方便故，

住集、滅、道聖諦空。以無所住為方便故，住八解脫空；以無所住為

方便故，住八勝處、九次第定、十遍處空。以無所住為方便故，住一

切陀羅尼門空；以無所住為方便故，住一切三摩地門空。以無所住為

方便故，住極喜地空；以無所住為方便故，住離垢地、發光地、焰慧

地、極難勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地空。以無

所住為方便故，住五眼空；以無所住為方便故，住六神通空。以無所

住為方便故，住佛十力空；以無所住為方便故，住四無所畏、四無礙

解、十八佛不共法空。以無所住為方便故，住大慈空；以無所住為方

便故，住大悲、大喜、大捨空。以無所住為方便故，住無忘失法空；

以無所住為方便故，住恒住捨性空。以無所住為方便故，住一切智空；

以無所住為方便故，住道相智、一切相智空。以無所住為方便故，住



23

三十二大士相空；以無所住為方便故，住八十隨好空。以無所住為方

便故，住預流果空；以無所住為方便故，住一來、不還、阿羅漢果、

獨覺菩提空。以無所住為方便故，住一切菩薩摩訶薩行空；以無所住

為方便故，住諸佛無上正等菩提空。以無所住為方便故，住世間法空；

以無所住為方便故，住出世間法空。以無所住為方便故，住有漏法空；

以無所住為方便故，住無漏法空。以無所住為方便故，住有為法空；

以無所住為方便故，住無為法空。

「善現！色無所住，受、想、行、識亦無所住；色空無所住，受、

想、行、識空亦無所住。何以故？善現！色無自性不可得，受、想、

行、識亦無自性不可得，色空無自性不可得，受、想、行、識空亦無

自性不可得，非無自性不可得法有所住故。

「善現！眼處無所住，耳、鼻、舌、身、意處亦無所住；眼處空

無所住，耳、鼻、舌、身、意處空亦無所住。何以故？善現！眼處無

自性不可得，耳、鼻、舌、身、意處亦無自性不可得，眼處空無自性

不可得，耳、鼻、舌、身、意處空亦無自性不可得，非無自性不可得

法有所住故。

「善現！色處無所住，聲、香、味、觸、法處亦無所住；色處空

無所住，聲、香、味、觸、法處空亦無所住。何以故？善現！色處無

自性不可得，聲、香、味、觸、法處亦無自性不可得，色處空無自性

不可得，聲、香、味、觸、法處空亦無自性不可得，非無自性不可得

法有所住故。

「善現！眼界無所住，耳、鼻、舌、身、意界亦無所住；眼界空

無所住，耳、鼻、舌、身、意界空亦無所住。何以故？善現！眼界無

自性不可得，耳、鼻、舌、身、意界亦無自性不可得，眼界空無自性

不可得，耳、鼻、舌、身、意界空亦無自性不可得，非無自性不可得

法有所住故。



24

「善現！色界無所住，聲、香、味、觸、法界亦無所住；色界空

無所住，聲、香、味、觸、法界空亦無所住。何以故？善現！色界無

自性不可得，聲、香、味、觸、法界亦無自性不可得，色界空無自性

不可得，聲、香、味、觸、法界空亦無自性不可得，非無自性不可得

法有所住故。

「善現！眼識界無所住，耳、鼻、舌、身、意識界亦無所住；眼

識界空無所住，耳、鼻、舌、身、意識界空亦無所住。何以故？善現！

眼識界無自性不可得，耳、鼻、舌、身、意識界亦無自性不可得，眼

識界空無自性不可得，耳、鼻、舌、身、意識界空亦無自性不可得，

非無自性不可得法有所住故。

「善現！眼觸無所住，耳、鼻、舌、身、意觸亦無所住；眼觸空

無所住，耳、鼻、舌、身、意觸空亦無所住。何以故？善現！眼觸無

自性不可得，耳、鼻、舌、身、意觸亦無自性不可得，眼觸空無自性

不可得，耳、鼻、舌、身、意觸空亦無自性不可得，非無自性不可得

法有所住故。

「善現！眼觸為緣所生諸受無所住，耳、鼻、舌、身、意觸為緣

所生諸受亦無所住；眼觸為緣所生諸受空無所住，耳、鼻、舌、身、

意觸為緣所生諸受空亦無所住。何以故？善現！眼觸為緣所生諸受無

自性不可得，耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受亦無自性不可得，

眼觸為緣所生諸受空無自性不可得，耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生

諸受空亦無自性不可得，非無自性不可得法有所住故。

「善現！地界無所住，水、火、風、空、識界亦無所住；地界空

無所住，水、火、風、空、識界空亦無所住。何以故？善現！地界無

自性不可得，水、火、風、空、識界亦無自性不可得，地界空無自性

不可得，水、火、風、空、識界空亦無自性不可得，非無自性不可得

法有所住故。



25

「善現！因緣無所住，等無間緣、所緣緣、增上緣亦無所住；因

緣空無所住，等無間緣、所緣緣、增上緣空亦無所住。何以故？善現！

因緣無自性不可得，等無間緣、所緣緣、增上緣亦無自性不可得，因

緣空無自性不可得，等無間緣、所緣緣、增上緣空亦無自性不可得，

非無自性不可得法有所住故。

「善現！從諸緣所生法無所住，從諸緣所生法空亦無所住。何以

故？善現！從諸緣所生法無自性不可得，從諸緣所生法空亦無自性不

可得，非無自性不可得法有所住故。

「善現！無明無所住，行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、

有、生、老死愁歎苦憂惱亦無所住；無明空無所住，行乃至老死愁歎

苦憂惱空亦無所住。何以故？善現！無明無自性不可得，行乃至老死

愁歎苦憂惱亦無自性不可得，無明空無自性不可得，行乃至老死愁歎

苦憂惱空亦無自性不可得，非無自性不可得法有所住故。

「善現！布施波羅蜜多無所住，淨戒、安忍、精進、靜慮、般若

波羅蜜多亦無所住；布施波羅蜜多空無所住，淨戒、安忍、精進、靜

慮、般若波羅蜜多空亦無所住。何以故？善現！布施波羅蜜多無自性

不可得，淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多亦無自性不可得，

布施波羅蜜多空無自性不可得，淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅

蜜多空亦無自性不可得，非無自性不可得法有所住故。

「善現！四靜慮無所住，四無量、四無色定亦無所住；四靜慮空

無所住，四無量、四無色定空亦無所住。何以故？善現！四靜慮無自

性不可得，四無量、四無色定亦無自性不可得，四靜慮空無自性不可

得，四無量、四無色定空亦無自性不可得，非無自性不可得法有所住

故。

「善現！四念住無所住，四正斷、四神足、五根、五力、七等覺

支、八聖道支亦無所住；四念住空無所住，四正斷乃至八聖道支空亦

無所住。何以故？善現！四念住無自性不可得，四正斷乃至八聖道支



26

亦無自性不可得，四念住空無自性不可得，四正斷乃至八聖道支空亦

無自性不可得，非無自性不可得法有所住故。

「善現！空解脫門無所住，無相、無願解脫門亦無所住；空解脫

門空無所住，無相、無願解脫門空亦無所住。何以故？善現！空解脫

門無自性不可得，無相、無願解脫門亦無自性不可得，空解脫門空無

自性不可得，無相、無願解脫門空亦無自性不可得，非無自性不可得

法有所住故。

「善現！內空無所住，外空、內外空、空空、大空、勝義空、有

為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、

共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空亦無所

住；內空空無所住，外空乃至無性自性空空亦無所住。何以故？善現！

內空無自性不可得，外空乃至無性自性空亦無自性不可得，內空空無

自性不可得，外空乃至無性自性空空亦無自性不可得，非無自性不可

得法有所住故。

「善現！苦聖諦無所住，集、滅、道聖諦亦無所住；苦聖諦空無

所住，集、滅、道聖諦空亦無所住。何以故？善現！苦聖諦無自性不

可得，集、滅、道聖諦亦無自性不可得，苦聖諦空無自性不可得，集、

滅、道聖諦空亦無自性不可得，非無自性不可得法有所住故。

「善現！八解脫無所住，八勝處、九次第定、十遍處亦無所住；

八解脫空無所住，八勝處、九次第定、十遍處空亦無所住。何以故？

善現！八解脫無自性不可得，八勝處、九次第定、十遍處亦無自性不

可得，八解脫空無自性不可得，八勝處、九次第定、十遍處空亦無自

性不可得，非無自性不可得法有所住故。

「善現！一切陀羅尼門無所住，一切三摩地門亦無所住；一切陀

羅尼門空無所住，一切三摩地門空亦無所住。何以故？善現！一切陀

羅尼門無自性不可得，一切三摩地門亦無自性不可得，一切陀羅尼門

空無自性不可得，一切三摩地門空亦無自性不可得，非無自性不可得



27

法有所住故。

「善現！極喜地無所住，離垢地、發光地、焰慧地、極難勝地、

現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地亦無所住；極喜地空無所

住，離垢地乃至法雲地空亦無所住。何以故？善現！極喜地無自性不

可得，離垢地乃至法雲地亦無自性不可得，極喜地空無自性不可得，

離垢地乃至法雲地空亦無自性不可得，非無自性不可得法有所住故。

「善現！五眼無所住，六神通亦無所住；五眼空無所住，六神通

空亦無所住。何以故？善現！五眼無自性不可得，六神通亦無自性不

可得，五眼空無自性不可得，六神通空亦無自性不可得，非無自性不

可得法有所住故。

「善現！佛十力無所住，四無所畏、四無礙解、十八佛不共法亦

無所住；佛十力空無所住，四無所畏、四無礙解、十八佛不共法空亦

無所住。何以 故？善現！佛十力無自性不可得，四無所畏、四無礙解、

十八佛不共法亦無自性不可得，佛十力空無自性不可得，四無所畏、

四無礙解、十八佛不共法空亦無自性不可得，非無自性不可得法有所

住故。

「善現！大慈無所住，大悲、大喜、大捨亦無所住；大慈空無所

住，大悲、大喜、大捨空亦無所住。何以故？善現！大慈無自性不可

得，大悲、大喜、大捨亦無自性不可得，大慈空無自性不可得，大悲、

大喜、大捨空亦無自性不可得，非無自性不可得法有所住故。

「善現！無忘失法無所住，恒住捨性亦無所住；無忘失法空無所

住，恒住捨性空亦無所住。何以故？善現！無忘失法無自性不可得，

恒住捨性亦無自性不可得，無忘失法空無自性不可得，恒住捨性空亦

無自性不可得，非無自性不可得法有所住故。

「善現！一切智無所住，道相智、一切相智亦無所住；一切智空

無所住，道相智、一切相智空亦無所住。何以故？善現！一切智無自

性不可得，道相智、一切相智亦無自性不可得，一切智空無自性不可



28

得，道相智、一切相智空亦無自性不可得，非無自性不可得法有所住

故。

「善現！三十二大士相無所住，八十隨好亦無所住；三十二大士

相空無所住，八十隨好空亦無所住。何以故？善現！三十二大士相無

自性不可得，八十隨好亦無自性不可得，三十二大士相空無自性不可

得，八十隨好空亦無自性不可得，非無自性不可得法有所住故。

「善現！預流果無所住，一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提亦無

所住；預流果空無所住，一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提空亦無所

住。何以故？善現！預流果無自性不可得，一來、不還、阿羅漢果、

獨覺菩提亦無自性不可得，預流果空無自性不可得，一來、不還、阿

羅漢果、獨覺菩提空亦無自性不可得，非無自性不可得法有所住故。

「善現！一切菩薩摩訶薩行無所住，諸佛無上正等菩提亦無所住；

一切菩薩摩訶薩行空無所住，諸佛無上正等菩提空亦無所住。何以故？

善現！一切菩薩摩訶薩行無自性不可得，諸佛無上正等菩提亦無自性

不可得，一切菩薩摩訶薩行空無自性不可得，諸佛無上正等菩提空亦

無自性不可得，非無自性不可得法有所住故。

「善現！世間法無所住，出世間法亦無所住；世間法空無所住，

出世間法空亦無所住。何以故？善現！世間法無自性不可得，出世間

法亦無自性不可得，世間法空無自性不可得，出世間法空亦無自性不

可得，非無自性不可得法有所住故。

「善現！有漏法無所住，無漏法亦無所住；有漏法空無所住，無

漏法空亦無所住。何以故？善現！有漏法無自性不可得，無漏法亦無

自性不可得，有漏法空無自性不可得，無漏法空亦無自性不可得，非

無自性不可得法有所住故。

「善現！有為法無所住，無為法亦無所住；有為法空無所住，無

為法空亦無所住。何以故？善現！有為法無自性不可得，無為法亦無

自性不可得，有為法空無自性不可得，無為法空亦無自性不可得，非



29

無自性不可得法有所住故。

「善現！非無性法住無性法，非有性法住有性法，非無性法住有

性法，非有性法住無性法；非自性法住自性法，非他性法住他性法，

非自性法住他性法，非他性法住自性法。何以故？是一切法皆不可得，

不可得法當何所住？如是，善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，

以是諸空修遣諸法，亦能如實說示有情。

「善現！若菩薩摩訶薩能如是行甚深般若波羅蜜多，於佛、菩薩、

獨覺、聲聞一切聖眾皆無過失。何以故？諸佛、菩薩、獨覺、聲聞一

切聖眾，於是法性皆能隨覺，既隨覺已，為諸有情無倒宣說，雖為有

情宣說諸法，而於法性無轉無越。何以故？善現！諸法實性即是法界、

真如、實際，如是法 界、真如、實際皆不可轉、不可越故。所以者何？

如是法界、真如、實際，皆無自性而可轉越。」

大般若波羅蜜多經卷第三百八十二

大般若波羅蜜多經卷第三百八十三

三藏法師玄奘奉 詔譯

初分諸功德相品第六十八之五

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！若真法界、真如、實際無轉越

者，色與法界、真如、實際為有異不？受、想、行、識與法界、真如、

實際為有異不？

「世尊！眼處與法界、真如、實際為有異不？耳、鼻、舌、身、

意處與法界、真如、實際為有異不？

「世尊！色處與法界、真如、實際為有異不？聲、香、味、觸、



30

法處與法界、真如、實際為有異不？

「世尊！眼界與法界、真如、實際為有異不？耳、鼻、舌、身、

意界與法界、真如、實際為有異不？

「世尊！色界與法界、真如、實際為有異不？聲、香、味、觸、

法界與法界、真如、實際為有異不？

「世尊！眼識界與法界、真如、實際為有異不？耳、鼻、舌、身、

意識界與法界、真如、實際為有異不？

「世尊！眼觸與法界、真如、實際為有異不？耳、鼻、舌、身、

意觸與法界、真如、實際為有異不？

「世尊！眼觸為緣所生諸受與法界、真如、實際為有異不？耳、

鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受與法界、真如、實際為有異不？

「世尊！地界與法界、真如、實際為有異不？水、火、風、空、

識界與法界、真如、實際為有異不？

「世尊！因緣與法界、真如、實際為有異不？等無間緣、所緣緣、

增上緣與法界、真如、實際為有異不？

「世尊！從諸緣所生法與法界、真如、實際為有異不？

「世尊！無明與法界、真如、實際為有異不？行、識、名色、六

處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱與法界、真如、實際

為有異不？

「世尊！布施波羅蜜多與法界、真如、實際為有異不？淨戒、安

忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多與法界、真如、實際為有異不？

「世尊！四靜慮與法界、真如、實際為有異不？四無量、四無色

定與法界、真如、實際為有異不？

「世尊！四念住與法界、真如、實際為有異不？四正斷、四神足、

五根、五力、七等覺支、八聖道支與法界、真如、實際為有異不？

「世尊！空解脫門與法界、真如、實際為有異不？無相、無願解

脫門與法界、真如、實際為有異不？



31

「世尊！內空與法界、真如、實際為有異不？外空、內外空、空

空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變

異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自

性空、無性自性空與法界、真如、實際為有異不？

「世尊！苦聖諦與法界、真如、實際為有異不？集、滅、道聖諦

與法界、真如、實際為有異不？

「世尊！八解脫與法界、真如、實際為有異不？八勝處、九次第

定、十遍處與法界、真如、實際為有異不？

「世尊！一切陀羅尼門與法界、真如、實際為有異不？一切三摩

地門與法界、真如、實際為有異不？

「世尊！極喜地與法界、真如、實際為有異不？離垢地、發光地、

焰慧地、極難勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地與法

界、真如、實際為有異不？

「世尊！五眼與法界、真如、實際為有異不？六神通與法界、真

如、實際為有異不？

「世尊！佛十力與法界、真如、實際為有異不？四無所畏、四無

礙解、十八佛不共法與法界、真如、實際為有異不？

「世尊！大慈與法界、真如、實際為有異不？大悲、大喜、大捨

與法界、真如、實際為有異不？

「世尊！無忘失法與法界、真如、實際為有異不？恒住捨性與法

界、真如、實際為有異不？

「世尊！一切智與法界、真如、實際為有異不？道相智、一切相

智與法界、真如、實際為有異不？

「世尊！三十二大士相與法界、真如、實際為有異不？八十隨好

與法界、真如、實際為有異不？

「世尊！預流果與法界、真如、實際為有異不？一來、不還、阿

羅漢果、獨覺菩提與法界、真如、實際為有異不？



32

「世尊！一切菩薩摩訶薩行與法界、真如、實際為有異不？諸佛

無上正等菩提與法界、真如、實際為有異不？

「世尊！世間法與法界、真如、實際為有異不？出世間法與法界、

真如、實際為有異不？

「世尊！有漏法與法界、真如、實際為有異不？無漏法與法界、

真如、實際為有異不？

「世尊！有為法與法界、真如、實際為有異不？無為法與法界、

真如、實際為有異不？」

佛言：「不也！善現！色不異法界、真如、實際，受、想、行、

識亦不異法界、真如、實際。

「善現！眼處不異法界、真如、實際，耳、鼻、舌、身、意處亦

不異法界、真如、實際。

「善現！色處不異法界、真如、實際，聲、香、味、觸、法處亦

不異法界、真如、實際。

「善現！眼界不異法界、真如、實際，耳、鼻、舌、身、意界亦

不異法界、真如、實際。

「善現！色界不異法界、真如、實際，聲、香、味、觸、法界亦

不異法界、真如、實際。

「善現！眼識界不異法界、真如、實際，耳、鼻、舌、身、意識

界亦不異法界、真如、實際。

「善現！眼觸不異法界、真如、實際，耳、鼻、舌、身、意觸亦

不異法界、真如、實際。

「善現！眼觸為緣所生諸受不異法界、真如、實際，耳、鼻、舌、

身、意觸為緣所生諸受亦不異法界、真如、實際。

「善現！地界不異法界、真如、實際，水、火、風、空、識界亦

不異法界、真如、實際。

「善現！因緣不異法界、真如、實際，等無間緣、所緣緣、增上



33

緣亦不異法界、真如、實際。

「善現！從諸緣所生法不異法界、真如、實際。

「善現！無明不異法界、真如、實際，行、識、名色、六處、觸、

受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱亦不異法界、真如、實際。

「善現！布施波羅蜜多不異法界、真如、實際，淨戒、安忍、精

進、靜慮、般若波羅蜜多亦不異法界、真如、實際。

「善現！四靜慮不異法界、真如、實際，四無量、四無色定亦不

異法界、真如、實際。

「善現！四念住不異法界、真如、實際，四正斷、四神足、五根、

五力、七等覺支、八聖道支亦不異法界、真如、實際。

「善現！空解脫門不異法界、真如、實際，無相、無願解脫門亦

不異法界、真如、實際。

「善現！內空不異法界、真如、實際，外空、內外空、空空、大

空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、

本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、

無性自性空亦不異法界、真如、實際。

「善現！苦聖諦不異法界、真如、實際，集、滅、道聖諦亦不異

法界、真如、實際。

「善現！八解脫不異法界、真如、實際，八勝處、九次第定、十

遍處亦不異法界、真如、實際。

「善現！一切陀羅尼門不異法界、真如、實際，一切三摩地門亦

不異法界、真如、實際。

「善現！極喜地不異法界、真如、實際，離垢地、發光地、焰慧

地、極難勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地亦不異法

界、真如、實際。

「善現！五眼不異法界、真如、實際，六神通亦不異法界、真如、

實際。



34

「善現！佛十力不異法界、真如、實際，四無所畏、四無礙解、

十八佛不共法亦不異法界、真如、實際。

「善現！大慈不異法界、真如、實際，大悲、大喜、大捨亦不異

法界、真如、實際。

「善現！無忘失法不異法界、真如、實際，恒住捨性亦不異法界、

真如、實際。

「善現！一切智不異法界、真如、實際，道相智、一切相智亦不

異法界、真如、實際。

「善現！三十二大士相不異法界、真如、實際，八十隨好亦不異

法界、真如、實際。

「善現！預流果不異法界、真如、實際，一來、不還、阿羅漢果、

獨覺菩提亦不異法界、真如、實際。

「善現！一切菩薩摩訶薩行不異法界、真如、實際，諸佛無上正

等菩提亦不異法界、真如、實際。

「善現！世間法不異法界、真如、實際，出世間法亦不異法界、

真如、實際。

「善現！有漏法不異法界、真如、實際，無漏法亦不異法界、真

如、實際。

「善現！有為法不異法界、真如、實際，無為法亦不異法界、真

如、實際。」

時，具壽善現復白佛言：「世尊！若色不異法界、真如、實際，

受、想、行、識亦不異法界、真如、實際；世尊！若眼處不異法界、

真如、實際，耳、鼻、舌、身、意處亦不異法界、真如、實際；世尊！

若色處不異法界、真如、實際，聲、香、味、觸、法處亦不異法界、

真如、實際；世尊！若眼界不異法界、真如、實際，耳、鼻、舌、身、

意界亦不異法界、真如、實際；世尊！若色界不異法界、真如、實際，

聲、香、味、觸、法界亦不異法界、真如、實際；世尊！若眼識界不



35

異法界、真如、實際，耳、鼻、舌、身、意識界亦不異法界、真如、

實際；世尊！若眼觸不異法界、真如、實際，耳、鼻、舌、身、意觸

亦不異法界、真如、實際；世尊！若眼觸為緣所生諸受不異法界、真

如、實際，耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受亦不異法界、真如、

實際；世尊！若地界不異法界、真如、實際，水、火、風、空、識界

亦不異法界、真如、實際；世尊！若因緣不異法界、真如、實 際，等

無間緣、所緣緣、增上緣亦不異法界、真如、實際；世尊！若從諸緣

所生法不異法界、真如、實際；世尊！若無明不異法界、真如、實際，

行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱亦

不異法界、真如、實際；世尊！若布施波羅蜜多不異法界、真如、實

際，淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多亦不異法界、真如、實

際；世尊！若四靜慮不異法界、真如、實際，四無量、四無色定亦不

異法界、真如、實際； 世尊！若四念住不異法界、真如、實際，四正

斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支亦不異法界、真如、

實際；世尊！若空解脫門不異法 界、真如、實際，無相、無願解脫門

亦不異法界、真如、實際；世尊！若內空不異法界、真如、實際，外

空、內外空、空空、大空、勝義空、有為 空、無為空、畢竟空、無際

空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得

空、無性空、自性空、無性自性空亦不異法界、真 如、實際；世尊！

若苦聖諦不異法界、真如、實際，集、滅、道聖諦亦不異法界、真如、

實際；世尊！若八解脫不異法界、真如、實際，八勝處、九次第定、

十遍處亦不異法界、真如、實際；世尊！若一切陀羅尼門不異法界、

真如、實際，一切三摩地門亦不異法界、真如、實際；世尊！若極喜

地不異法界、真如、實際，離垢地、發光地、焰慧地、極難勝地、現

前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地亦不異法界、真如、實際；

世尊！若五眼不異法界、真如、實際，六神通亦不異法界、真如、實

際；世尊！若佛十力不異法界、真如、實際，四無所畏、四無礙解、



36

十八佛不共法亦不異法界、真如、實際；世尊！若大慈不異法界、真

如、實際，大悲、大喜、大捨亦不異法界、真如、實際；世尊！若無

忘失法不異法界、真如、實際，恒住捨性亦不異法界、真如、實際；

世尊！若一切智不異法界、真如、實際，道相智、一切相智亦不異法

界、真如、實際；世尊！若三十二大士相不異法界、真如、實際，八

十隨好亦不異法界、真如、實際；世尊！若預流果不異法界、真如、

實際，一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提亦不異法界、真如、實際；

世尊！若一切菩薩摩訶薩行不異法界、真如、實際，諸佛無上正等菩

提亦不異法界、真如、實際；世尊！若世間法不異法界、真如、實 際，

出世間法亦不異法界、真如、實際；世尊！若有漏法不異法界、真如、

實際，無漏法亦不異法界、真如、實際；世尊！若有為法不異法界、

真 如、實際，無為法亦不異法界、真如、實際者，云何世尊安立黑法

感黑異熟，所謂地獄、傍生、鬼界？安立白法感白異熟，所謂人、天？

安立黑白法感黑白異熟，所謂一分傍生、鬼界及一分人？安立非黑非

白法感非黑非白異熟，所謂預流果、或一來果、或不還果、或阿羅漢

果、或獨覺菩提、或復無上正等菩提？」

佛言：「善現！依世俗諦，安立如是因果差別，不依勝義，勝義

諦中不可說有因果差別。所以者何？善現！勝義諦中一切法性不可分

別、無說無示，云何當有因果差別？

「善現！勝義諦中色無生無滅、無染無淨，受、想、行、識亦無

生無滅、無染無淨，以畢竟空、無際空故。

「善現！勝義諦中眼處無生無滅、無染無淨，耳、鼻、舌、身、

意處亦無生無滅、無染無淨，以畢竟空、無際空故。

「善現！勝義諦中色處無生無滅、無染無淨，聲、香、味、觸、

法處亦無生無滅、無染無淨，以畢竟空、無際空故。

「善現！勝義諦中眼界無生無滅、無染無淨，耳、鼻、舌、身、

意界亦無生無滅、無染無淨，以畢竟空、無際空故。



37

「善現！勝義諦中色界無生無滅、無染無淨，聲、香、味、觸、

法界亦無生無滅、無染無淨，以畢竟空、無際空故。

「善現！勝義諦中眼識界無生無滅、無染無淨，耳、鼻、舌、身、

意識界亦無生無滅、無染無淨，以畢竟空、無際空故。

「善現！勝義諦中眼觸無生無滅、無染無淨，耳、鼻、舌、身、

意觸亦無生無滅、無染無淨，以畢竟空、無際空故。

「善現！勝義諦中眼觸為緣所生諸受無生無滅、無染無淨，耳、

鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受亦無生無滅、無染無淨，以畢竟空、

無際空故。

「善現！勝義諦中地界無生無滅、無染無淨，水、火、風、空、

識界亦無生無滅、無染無淨，以畢竟空、無際空故。

「善現！勝義諦中因緣無生無滅、無染無淨，等無間緣、所緣緣、

增上緣亦無生無滅、無染無淨，以畢竟空、無際空故。

「善現！勝義諦中從諸緣所生法無生無滅、無染無淨，以畢竟空、

無際空故。

「善現！勝義諦中無明無生無滅、無染無淨，行、識、名色、六

處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱亦無生無滅、無染無

淨，以畢竟空、無際空故。

「善現！勝義諦中布施波羅蜜多無生無滅、無染無淨，淨戒、安

忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多亦無生無滅、無染無淨，以畢竟空、

無際空故。

「善現！勝義諦中四靜慮無生無滅、無染無淨，四無量、四無色

定亦無生無滅、無染無淨，以畢竟空、無際空故。

「善現！勝義諦中四念住無生無滅、無染無淨，四正斷、四神足、

五根、五力、七等覺支、八聖道支亦無生無滅、無染無淨，以畢竟空、

無際空故。



38

「善現！勝義諦中空解脫門無生無滅、無染無淨，無相、無願解

脫門亦無生無滅、無染無淨，以畢竟空、無際空故。

「善現！勝義諦中內空無生無滅、無染無淨，外空、內外空、空

空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變

異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自

性空、無性自性空亦無生無滅、無染無淨，以畢竟空、無際空故。

「善現！勝義諦中苦聖諦無生無滅、無染無淨，集、滅、道聖諦

亦無生無滅、無染無淨，以畢竟空、無際空故。

「善現！勝義諦中八解脫無生無滅、無染無淨，八勝處、九次第

定、十遍處亦無生無滅、無染無淨，以畢竟空、無際空故。

「善現！勝義諦中一切陀羅尼門無生無滅、無染無淨，一切三摩

地門亦無生無滅、無染無淨，以畢竟空、無際空故。

「善現！勝義諦中極喜地無生無滅、無染無淨，離垢地、發光地、

焰慧地、極難勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地亦無

生無滅、無染無淨，以畢竟空、無際空故。

「善現！勝義諦中五眼無生無滅、無染無淨，六神通亦無生無滅、

無染無淨，以畢竟空、無際空故。

「善現！勝義諦中佛十力無生無滅、無染無淨，四無所畏、四無

礙解、十八佛不共法亦無生無滅、無染無淨，以畢竟空、無際空故。

「善現！勝義諦中大慈無生無滅、無染無淨，大悲、大喜、大捨

亦無生無滅、無染無淨，以畢竟空、無際空故。

「善現！勝義諦中無忘失法無生無滅、無染無淨，恒住捨性亦無

生無滅、無染無淨，以畢竟空、無際空故。

「善現！勝義諦中一切智無生無滅、無染無淨，道相智、一切相

智亦無生無滅、無染無淨，以畢竟空、無際空故。

「善現！勝義諦中三十二大士相無生無滅、無染無淨，八十隨好

亦無生無滅、無染無淨，以畢竟空、無際空故。



39

「善現！勝義諦中預流果無生無滅、無染無淨，一來、不還、阿

羅漢果、獨覺菩提亦無生無滅、無染無淨，以畢竟空、無際空故。

「善現！勝義諦中一切菩薩摩訶薩行無生無滅、無染無淨，諸佛

無上正等菩提亦無生無滅、無染無淨，以畢竟空、無際空故。

「善現！勝義諦中世間法無生無滅、無染無淨，出世間法亦無生

無滅、無染無淨，以畢竟空、無際空故。

「善現！勝義諦中有漏法無生無滅、無染無淨，無漏法亦無生無

滅、無染無淨，以畢竟空、無際空故。

「善現！勝義諦中有為法無生無滅、無染無淨，無為法亦無生無

滅、無染無淨，以畢竟空、無際空故。」

時，具壽善現復白佛言：「世尊！若依世俗諦故，安立因果差別，

不依勝義諦者，則一切愚夫異生皆應有預流果、或應有一來果、或應

有不還果、或應有阿羅漢果、或應有獨覺菩提、或應有阿耨多羅三藐

三菩提？」

佛告善現：「於汝意云何？一切愚夫異生為如實知世俗諦及勝義

諦不？若如實知，彼應有預流果、或應有一來果、或應有不還果、或

應有阿羅漢果、或應有獨覺菩提、或應有阿耨多羅三藐三菩提。然諸

愚夫異生不如實知世俗諦及勝義諦，無聖道、無修聖道，彼云何有聖

果差別？唯諸聖者能如實知世俗諦及勝義諦，有聖道、有修聖道，是

故得有聖果差別。」

具壽善現白佛言：「世尊！若修聖道，得聖果不？」

佛言：「不也！善現！非修聖道能得聖果，亦非不修聖道能得聖

果，非離聖道能得聖果，亦非住聖道中能得聖果。何以故？善現！勝

義諦中道及道果不可得故。如是，善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜

多時，雖為有情安立聖果種種差別，而不分別如是聖果在有為界或無

為界安立差別。」



40

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！若不分別如是聖果在有為界或

無為界安立差別，云何世尊說斷三結名預流果，薄欲貪、瞋名一來果，

斷順下分五結永盡名不還果，斷順上分五結永盡名阿羅漢果，令所有

集法皆成滅法名獨覺菩提，永斷一切習氣相續名為無上正等菩提？世

尊！我云何知佛所說義，謂不分別如是聖果在有為界或無為界安立差

別？」

佛告善現：「汝意云何？所說預流、一來、不還、阿羅漢果、獨

覺菩提、諸佛無上正等菩提，如是聖果為是有為、為是無為？」善現

答言：「如是聖果皆是無為，非是有為。」

佛告善現：「無為法中有分別不？」

善現答言：「不也！世尊！不也！善逝！」

佛告善現：「汝意云何？若善男子、善女人等，通達一切有為、

無為皆同一相，所謂無相，是善男子、善女人等當於爾時，頗於諸法

有所分別此是有為或無為不？」

善現答言：「不也！世尊！不也！善逝！」

佛告善現：「菩薩摩訶薩亦復如是，行深般若波羅蜜多時，雖為

有情宣說諸法，而不分別所說法相，謂內空故、或外空故、或內外空

故、或空空故、或大空故、或勝義空故、或有為空故、或無為空故、

或畢竟空故、或無際空故、或散空故、或無變異空故、或本性空故、

或自相空故、或共相空故、或一切法空故、或不可得空故、或無性空

故、或自性空故、或無性自性空故。

「善現！是菩薩摩訶薩自於諸法無所執著，亦能教他於諸法中無

所執著，謂於布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多，若於

四靜慮、四無量、四無色定，若於四念住、四正斷、四神足、五根、

五力、七等覺支、八聖道支，若於內空、外空、內外空、空空、大空、

勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性

空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性



41

自性空，若於真如乃至不思議界，若於苦、集、滅、道聖諦，若於空、

無相、無願解脫門，若於八解脫、八勝處、九次第定、十遍處，若於

一切陀羅尼門、三摩地門，若於菩薩十地， 若於五眼、六神通，若於

佛十力、四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不

共法，若於無忘失法、恒住捨性，若於一切智、道相 智、一切相智等

皆無執著，無執著故於一切處皆得無礙。

「如諸如來、應、正等覺所變化者，雖行布施、淨戒、安忍、精

進、靜慮、般若波羅蜜多，而於彼果不受不著，唯為有情般涅槃故；

雖行四靜慮、四無量、四無色定，而於彼果不受不著，唯為有情般涅

槃故；雖行四念住、四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖

道支，而於彼果不受不著，唯為有情般涅槃故；雖行內空、外空、內

外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散

空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無

性空、自性空、無性自性空，而於彼果不受不著，唯為有情般涅槃故；

雖行真如乃至不思議界，而於彼果不受不著，唯為有情般涅槃故；雖

行苦、集、滅、道聖諦，而於彼果不受不著，唯為有情般涅槃故；雖

行空、無相、無願解脫門，而於彼果不受不著，唯為有情般涅槃故；

雖行八解脫、八勝處、九次第定、十遍處，而於彼果不受不著，唯為

有情般涅槃故；雖行一切陀羅尼門、一切三摩地門，而於彼果不受不

著，唯為有情般涅槃故；雖行菩薩十地，而於彼果不受不著，唯為有

情般涅槃故；雖行五眼、六神通，而於彼果不受不著，唯為有情般涅

槃故；雖行佛十力、四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、

十八佛不共法，而於彼果不受不著，唯為有情般涅槃故；雖行無忘失

法、恒住捨性，而於彼果不受不著，唯為有情般涅槃故；雖行一切智、

道相智、一切相智等，而於彼果不受不著，唯為有情般涅槃故。善現！

菩薩摩訶薩亦復如是，行深般若波羅蜜多時，於一切法若世間若出世

間、若有漏若無漏、若有為若無為，皆無所住亦無所礙。何以故？善



42

達諸法如實相故。」

初分諸法平等品第六十九之一

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩行深般若波羅

蜜多時，於一切法善達實相？」

佛言：「善現！如諸如來、應、正等覺所變化者，不行於貪，不

行於瞋，不行於癡；不行於色，亦不行於受、想、行、識；不行於眼

處，亦不行於耳、鼻、舌、身、意處；不行於色處，亦不行於聲、香、

味、觸、法處；不行於眼界，亦不行於耳、鼻、舌、身、意界；不行

於眼識界，亦不行於 耳、鼻、舌、身、意識界；不行於眼觸，亦不行

於耳、鼻、舌、身、意觸；不行於眼觸為緣所生諸受，亦不行於耳、

鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受；不行於地界，亦不行於水、火、風、

空、識界；不行於因緣，亦不行於等無間緣、所緣緣、增上緣；不行

於從諸緣所生法；不行於無明，亦不行於行、識、名色、六處、觸、

受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱；不行於布施波羅蜜多，亦不

行於淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多；不行於四靜慮，亦不

行於四無量、四無色定；不行於四念住，亦不行於四正斷、四神足、

五根、五力、七等覺支、八聖道支；不行於空解脫門，亦不行於無相、

無願解脫門；不行於內空，亦不行於外空、內外空、空空、大空、勝

義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、

自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性

空；不行真如乃至不思議界；不行於苦聖諦，亦不行於集、滅、道聖

諦；不行於八解脫，亦不行於八勝處、九次第定、十遍處；不行於一

切陀羅尼門，亦不行於一切三摩地門；不行於極喜地，亦不行於離垢

地、發光地、焰慧地、極難勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、

法雲地；不行於五眼，亦不行於六神通；不行於佛十力，亦不行於四

無所畏、四無礙解、十八佛不共法；不行於大慈，亦不行於大悲、大



43

喜、大捨；不行於無忘失法，亦不行於恒住捨性；不行於一切智，亦

不行於道相智、一切相智；不行於三十二大士相，亦不行於八十隨好；

不行於預流果，亦不行於一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提；不行於

一切菩薩摩訶薩行，亦不行於諸佛無上正等菩提；不行於內法，亦不

行於外法；不行於隨眠，亦不行於纏；不行於世間法，亦不行於出世

法；不行於有漏法，亦不行於無漏法；不行於有為法，亦不行於無為

法；不行於道，亦不行於道果。

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時亦復如是，於一切法都

無所行，是為善達諸法實相，謂於法性無所分別。」時，具壽善現復

白佛言：「世尊！云何如來、應、正等覺所變化者現修聖道？」

佛告善現：「彼諸如來、應、正等覺所變化者，依修聖道不染不

淨，亦不輪迴五趣生死。」具壽善現復白佛言：「世尊！云何菩薩摩

訶薩行深般若波羅蜜多時，通達諸法皆無實事？」

佛告善現：「於意云何？彼諸如來、應、正等覺所變化者為有實

事，依斯實事有染有淨，及有輪迴五趣事不？」

善現答言：「不也！世尊！不也！善逝！非諸如來、應、正等覺

所變化者有少實事，非依彼事有染有淨，亦無輪迴五趣生死。」佛言：

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，於一切法善達實相亦復如

是，通達諸法都無實事。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！為一切色皆如化不？一切受、

想、行、識亦如化不？一切眼處皆如化不？一切耳、鼻、舌、身、意

處亦如化不？一切色處皆如化不？一切聲、香、味、觸、法處亦如化

不？一切眼界皆如化不？一切耳、鼻、舌、身、意界亦如化不？一切

色界皆如化不？一切聲、香、味、觸、法界亦如化不？一切眼識界皆

如化不？一切耳、鼻、舌、身、意識界亦如化不？一切眼觸皆如化不？

一切耳、鼻、舌、身、意觸亦如化不？一切眼觸為緣所生諸受皆如化

不？一切耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受亦如化不？一切地界皆



44

如化不？一切水、火、風、空、識界亦如化 不？一切因緣皆如化不？

一切等無間緣、所緣緣、增上緣亦如化不？一切從緣所生諸法皆如化

不？一切無明皆如化不？一切行、識、名色、六處、 觸、受、愛、取、

有、生、老死愁歎苦憂惱亦如化不？如是乃至一切世間法皆如化不？

一切出世法亦如化不？一切有漏法皆如化不？一切無漏法亦如化不？

一切有為法皆如化不？一切無為法亦如化不？」

佛告善現：「如是！如是！如汝所說。一切法皆如化。」

大般若波羅蜜多經卷第三百八十三

大般若波羅蜜多經卷第三百八十四

三藏法師玄奘奉 詔譯

初分諸法平等品第六十九之二

時，具壽善現白佛言：「世尊！若一切法皆如化者，諸所變化皆

無實色，亦無實受、想、行、識；諸所變化皆無實眼處，亦無實耳、

鼻、舌、身、意處；諸所變化皆無實色處，亦無實聲、香、味、觸、

法處；諸所變化皆無實眼界，亦無實耳、鼻、舌、身、意界；諸所變

化皆無實色界，亦無實聲、香、味、觸、法界；諸所變化皆無實眼識

界，亦無實耳、鼻、舌、身、意識界；諸所變化皆無實眼觸，亦無實

耳、鼻、舌、身、意觸；諸所變化皆無實眼觸為緣所生諸受，亦無實

耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受；諸所變化皆無實地界，亦無實

水、火、風、空、識界；諸所變化皆無實因緣，亦無實等無間緣、所

緣緣、增上緣；諸所變化皆無實從緣所生諸法；諸所變化皆無實無明，

亦無實行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦



45

憂惱；諸所變化皆無實世間法，亦無實出世法；諸所變化皆無實有漏

法，亦無實無漏法；諸所變化皆無實有為法，亦無實無為法；諸所變

化皆無實雜染法，亦無實清淨法；諸所變化皆無實輪迴五趣生死，亦

無實解脫五趣生死，云何菩薩摩訶薩於諸有情有勝士用？」

佛告善現：「於意云何？諸菩薩摩訶薩本行菩薩道時，頗見有情

可脫地獄、傍生、鬼界、人、天趣不？」善現答言：「不也！世尊！

不也！善逝！」

佛告善現：「如是！如是！諸菩薩摩訶薩本行菩薩道時，不見有

情可脫三界。何以故？善現！諸菩薩摩訶薩於一切法知見通達皆如幻

化、都非實有。」

具壽善現復白佛言：「世尊！若菩薩摩訶薩於一切法知見通達皆

如幻化、都非實有，菩薩摩訶薩為何事故修行布施、淨戒、安忍、精

進、靜慮、般若波羅蜜多？為何事故修行四靜慮、四無量、四無色定？

為何事故修行四念住、四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八

聖道支？為何事故修行 空、無相、無願解脫門？為何事故修行八解脫、

八勝處、九次第定、十遍處？為何事故修行一切陀羅尼門、一切三摩

地門？為何事故修行極喜地、離垢地、發光地、焰慧地、極難勝地、

現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地？為何事故修行五眼、六

神通？為何事故修行佛十力、四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大

喜、大捨、十八佛不共法？為何事故修行無忘失法、恒住捨性？為何

事故修行一切智、道相智、一切相智？為何事故修行一切菩薩摩訶薩

行？為何事故修行諸佛無上正等菩提？為何事故嚴淨佛土？為何事故

成熟有情？」

佛告善現：「若諸有情於一切法能自了知皆如幻化、都非實有，

則菩薩摩訶薩不應無數劫為諸有情行菩薩道。以諸有情於一切法自不

能知皆如幻化、都非實有，是故菩薩摩訶薩於無數劫為諸有情行菩薩

道。復次，善現！若菩薩摩訶薩於一切法不如實知皆如幻化、都非實



46

有，則不應無數劫為諸有情修菩薩行，嚴淨佛土、成熟有情，以菩薩

摩訶薩於一切法如實了知皆如幻化、都非實有故，無數劫為諸有情修

菩薩行，嚴淨佛土、成熟有情。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！若一切法如夢、如幻、如響、

如像、如光影、如陽焰、如變化事、如尋香城，所化有情住在何處，

諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多拔濟令出？」

佛告善現：「所化有情住在名、相虛妄分別，諸菩薩摩訶薩行深

般若波羅蜜多，從彼名、相虛妄分別拔濟令出。」具壽善現復白佛言：

「世尊！何謂為名？何謂為相？」

佛言：「善現！名皆是客，皆是假立，皆屬施設，謂此名色，此

名受、想、行、識；此名眼處，此名耳、鼻、舌、身、意處；此名色

處，此名聲、 香、味、觸、法處；此名眼界，此名耳、鼻、舌、身、

意界；此名色界，此名聲、香、味、觸、法界；此名眼識界，此名耳、

鼻、舌、身、意識界； 此名男，此名女；此名小，此名大；此名地獄，

此名傍生，此名鬼界，此名人，此名天；此名世間法，此名出世法；

此名有漏法，此名無漏法；此名有為法，此名無為法；此名預流果，

此名一來果，此名不還果，此名阿羅漢果，此名獨覺菩提；此名一切

菩薩摩訶薩行，此名諸佛無上正等菩提；此名異生，此名聲聞，此名

獨覺，此名菩薩，此名如來。

「善現！如是等一切名皆是假立，為表諸義施設諸名故，一切名

皆非實有。諸有為法亦但有名，由此無為亦非實有，愚夫異生於中妄

執，菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，方便善巧教令遠離，作如是言：

『名是分別妄想所起，亦是眾緣和合假立，汝等不應於中執著，名無

實事自性皆空，非有智者執著空法。』如是，善現！菩薩摩訶薩行深

般若波羅蜜多時，方便善巧為諸有情說離名法。

「善現！是謂為名。云何為相？



47

「善現！相有二種，愚夫異生於中執著。何等為二？一者、色相。

二者、無色相。何謂色相？善現！諸所有色，若過去若未來若現在、

若內若外、若麁若細、若劣若勝、若遠若近，於此剎那諸空法中，愚

夫異生分別執著，是名色相。何謂無色相？善現！謂諸所有無色法中，

愚夫異生取相分別生諸煩惱，是名無色相。菩薩摩訶薩行深般若波羅

蜜多時，方便善巧教諸有情遠離二相，復教安住無相界中，雖教安住

無相界中，而不令其墮二邊執，謂此是相、此是無相。如是，善現！

菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，方便善巧令諸有情遠離眾相，住無

相界而無執著。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！若一切法但有名、相，所有名、

相皆是假立分別所起，非實有性，云何菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多

時，於諸善法能自增進，亦能令他增進善法，由自善法得增進故，能

令諸地漸次圓滿，亦能安立諸有情類，隨其所應得三乘果？」

佛告善現：「若諸法中少有實事，非但假立有名、相者，則菩薩

摩訶薩行深般若波羅蜜多時，應於善法不自增進，亦不令他增進善法。

「善現！以諸法中無少實事，但有假立諸名及相，是故菩薩摩訶

薩行深般若波羅蜜多時，以無相為方便，能圓滿般若波羅蜜多；以無

相為方便，能圓滿靜慮波羅蜜多；以無相為方便，能圓滿精進波羅蜜

多；以無相為方便，能圓滿安忍波羅蜜多；以無相為方便，能圓滿淨

戒波羅蜜多；以無相為方便，能圓滿布施波羅蜜多；以無相為方便，

能圓滿四靜慮、四無量、四無色定；以無相為方便，能圓滿四念住、

四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支；以無相為方便，

能圓滿空、無相、無願解脫門；以無相為方便，能圓滿內空、外空、

內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、

散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、

無性空、自性空、無性自性空；以無相為方便，能圓滿真如、法界、

法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、



48

虛空界、不思議界；以無相為方便，能圓滿苦、集、滅、道聖諦；以

無相為方便，能圓滿八解脫、八勝處、九次第定、十遍處；以無相為

方便，能圓滿一切陀羅尼門、一切三摩地門；以無相為方便，能圓滿

極喜地、離垢地、發光地、焰慧地、極難勝地、現前地、遠行地、不

動地、善慧地、法雲地；以無相為方便，能圓滿五眼、六神通；以無

相為方便，能圓滿佛十力、四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、

大捨、十八佛不共法；以無相為方便，能圓滿無忘失法、恒住捨性；

以無相為方便，能圓滿一切智、道相智、一切相智；以無相為方便，

於諸善法自圓滿已，亦能令他圓滿善法。

「如是，善現！以一切法無少實事，但有假立諸名及相，諸菩薩

摩訶薩於中不起顛倒執著，於諸善法能自增進，亦能令他增進善法。

「復次，善現！若諸法中有毛端量實法相者，則菩薩摩訶薩行深

般若波羅蜜多時，於一切法不應覺知無相、無念，亦無作意無漏性已，

證得無上正等菩提，安立有情於無漏法。何以故？善現！諸無漏法皆

無相、無念、無作意故。

「如是，善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，安立有情於無

漏法，乃名真實饒益他事。」

時，具壽善現白佛言：「世尊！若一切法真無漏性無相、無念亦

無作意，何緣世尊嘗如是數：此是世間法，此是出世法；此是有漏法，

此是無漏法；此是有為法，此是無為法；此是有罪法，此是無罪法；

此是有諍法，此是無諍法；此是流轉法，此是還滅法；此是共法，此

是不共法；此是聲聞法， 此是獨覺法；此是菩薩法，此是如來法耶？」

佛告善現：「於意云何？世間等法與無相等無漏法性為有異不？」

善現答言：「不也！世尊！不也！善逝！」

佛告善現：「於意云何？聲聞等法與無相等無漏法性為有異不？」

善現答言：「不也！世尊！不也！善逝！」

佛告善現：「世間等法豈不即是無相、念等無漏法性？」善現答



49

言：「如是！世尊！如是！善逝！」

佛告善現：「若預流果、若一來果、若不還果、若阿羅漢果、若

獨覺菩提、若諸菩薩摩訶薩法、若佛無上正等菩提，豈不即是無相、

念等無漏法性？」

善現答言：「如是！世尊！如是！善逝！」

佛言：「善現！由此因緣，當知一切法皆是無相等。

「善現！菩薩摩訶薩學一切法皆是無相、無念、無作意時，常能

增益所行善法，所謂布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多，

若四靜慮、四無量、四無色定，若四念住、四正斷、四神足、五根、

五力、七等覺支、八聖道支，若內空、外空、內外空、空空、大空、

勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性

空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性

自性空，若真如、法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生

性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界，若苦、集、滅、道聖諦，

若空、無相、無願解脫門，若八解脫、八勝處、九次第定、十遍處，

若一切陀羅尼門、一切三摩地門，若極喜地、離垢地、發光地、焰慧

地、極難勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地，若五眼、

六神通，若佛十力、四無所畏、四無礙解、十八佛不共法，若大慈、

大悲、大喜、大捨，若無忘失法、恒住捨性，若一切智、道相 智、一

切相智，諸如是等一切佛法，皆由學無相、無念、無作意而得增益。

所以者何？善現！菩薩摩訶薩除空、無相、無願解脫門，更無餘要所

應學法。何以故？善現！三解脫門能攝一切妙善法故。所以者何？善

現！空解脫門觀一切法自相皆空，無相解脫門觀一切法遠離諸相，無

願解脫門觀一切法遠離所願，由此三門能攝一切殊勝善法，離此三門

所應修習殊勝善法不生長故。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩能學如是三解脫門，則能學五蘊，

亦能學十二處，亦能學十八界，亦能學六界，亦能學四聖諦，亦能學



50

四緣，亦能學從緣所生諸法，亦能學十二緣起，亦能學內空、外空、

內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、

散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、

無性空、自性空、無性自性空，亦能學真如、法界、法性、不虛妄性、

不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界，

亦能學布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若、方便善巧、妙願、力、

智波羅蜜多，亦能學極喜地、離垢地、發光地、焰慧地、極難勝地、

現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地，亦能學四念住、四正斷、

四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支，亦能學四靜慮、四無量、

四無色定，亦能學八解脫、八勝處、九次第定、十遍處，亦能學一切

陀羅尼門、一切三摩地門，亦能學五眼、六神通，亦能學如來十力、

四無所畏、四無礙解、十八佛不共法，亦能學大慈、大悲、大喜、大

捨，亦能學無忘失法、恒住捨性，亦能學一切智、道相智、一切相智，

亦能學嚴淨佛土、成熟有情，亦能學諸餘無量無邊佛法。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅

蜜多時能學五蘊？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知色、受、

想、行、識，是為能學五蘊。

「善現！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知色？善現！

若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知色相，如實知色生，如實

知色滅，如實知色真如，是為如實知色。

「善現！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知色相？善

現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知色畢竟有孔、畢竟有

隙，猶如聚沫性不堅固。善現！是名如實知色相。

「善現！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知色生？善

現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知色來無所從、去無所

趣，雖無來無去而生法相應。善現！是名如實知色生。



51

「善現！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知色滅？善

現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知色來無所從、去無所

趣，雖無來無去而滅法相應。善現！是名如實知色滅。

「善現！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知色真如？

善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知色真如無生無滅、

無來無去、無染無淨、無增無減，常如其性不虛妄、不變易故名真如。

善現！是名如實知色真如。

「善現！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知受？善現！

若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知受相，如實知受生，如實

知受滅，如實知受真如，是為如實知受。

「善現！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知受相？善

現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知受畢竟如癰、畢竟如

箭，猶若浮泡虛偽不住、速起速滅。善現！是名如實知受相。

「善現！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知受生？善

現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知受來無所從、去無所

趣，雖無來無去而生法相應。善現！是名如實知受生。

「善現！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知受滅？善

現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知受來無所從、去無所

趣，雖無來無去而滅法相應。善現！是名如實知受滅。

「善現！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知受真如？

善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知受真如無生無滅、

無來無去、無染無淨、無增無減，常如其性不虛妄、不變易故名真如。

善現！是名如實知受真如。

「善現！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知想？善現！

若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知想相，如實知想生，如實

知想滅，如實知想真如，是為如實知想。



52

「善現！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知想相？善

現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知想猶如陽焰水不可得，

虛妄渴愛而起是想，假施設有，發假言說。善現！是名如實知想相。

「善現！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知想生？善

現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知想來無所從、去無所

趣，雖無來無去而生法相應。善現！是名如實知想生。

「善現！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知想滅？善

現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知想來無所從、去無所

趣，雖無來無去而滅法相應。善現！是名如實知想滅。

「善現！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知想真如？

善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知想真如無生無滅、

無來無去、無染無淨、無增無減，常如其性不虛妄、不變易故名真如。

善現！是名如實知想真如。

「善現！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知行？善現！

若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知行相，如實知行生，如實

知行滅，如實知行真如，是為如實知行。

「善現！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知行相？善

現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知行猶若芭蕉，葉葉析

除實不可得，明、無明等眾緣所成，業、煩惱等和合假立。善現！是

名如實知行相。

「善現！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知行生？善

現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知行來無所從、去無所

趣，雖無來無去而生法相應。善現！是名如實知行生。

「善現！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知行滅？善

現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知行來無所從、去無所

趣，雖無來無去而滅法相應。善現！是名如實知行滅。



53

「善現！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知行真如？

善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知行真如無生無滅、

無來無去、無染無淨、無增無減，常如其性不虛妄、不變易故名真如。

善現！是名如實知行真如。

「善現！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知識？善現！

若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知識相，如實知識生，如實

知識滅，如實知識真如，是為如實知識。

「善現！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知識相？善

現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知識猶如幻事，眾緣和

合假施設有，實不可得，謂如幻師或彼弟子，於四衢道幻作四軍，所

謂象軍、馬軍、車軍、步軍，或復幻作諸餘色類，相雖似有而無其實，

識亦如是實不可得。善現！是名如實知識相。

「善現！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知識生？善

現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知識來無所從、去無所

趣，雖無來無去而生法相應。善現！是名如實知識生。

「善現！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知識滅？善

現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知識來無所從、去無所

趣，雖無來無去而滅法相應。善現！是名如實知識滅。

「善現！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知識真如？

善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知識真如無生無滅、

無來無去、無染無淨、無增無減，常如其性不虛妄、不變易故名真如。

善現！是名如實知識真如。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知色色

自性空，如實知受受自性空，如實知想想自性空，如實知行行自性空，

如實知識識自性空。善現！是為菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時能學

五蘊。」

具壽善現白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時



54

能學十二處？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知眼處眼

處自性空，如實知耳、鼻、舌、身、意處耳、鼻、舌、身、意處自性

空；如實知色處色處自性空，如實知聲、香、味、觸、法處聲、香、

味、觸、法處自性空；如實知內處內處自性空，如實知外處外處自性

空。善現！是為菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時能學十二處。」

具壽善現白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時

能學十八界？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知眼界眼

界自性空，如實知色界、眼識界及眼觸、眼觸為緣所生諸受色界乃至

眼觸為緣所生諸受自性空；如實知耳界耳界自性空，如實知聲界、耳

識界及耳觸、耳觸為緣所生諸受聲界乃至耳觸為緣所生諸受自性空；

如實知鼻界鼻界自性空，如實知香界、鼻識界及鼻觸、鼻觸為緣所生

諸受香界乃至鼻觸為緣所生諸受自性空；如實知舌界舌界自性空，如

實知味界、舌識界及舌觸、舌觸為緣所生諸受味界乃至舌觸為緣所生

諸受自性空；如實知身界身界自性空，如實知觸界、身識界及身觸、

身觸為緣所生諸受觸界乃至身觸為緣所生諸受自性空；如實知意界意

界自性空，如實知法界、意識界及意觸、意觸為緣所生諸受法界乃至

意觸為緣所生諸受自性空。善現！是為菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多

時能學十八界。」

具壽善現白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時

能學六界？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知地界地

界自性空，如實知水、火、風、空、識界水、火、風、空、識界自性

空。善現！是為菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時能學六界。」

具壽善現白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時

能學四聖諦？」



55

佛告善現：「若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知苦聖諦，

如實知集聖諦，如實知滅聖諦，如實知道聖諦，是為能學四聖諦。

「善現！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知苦聖諦？

善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知苦是逼迫相，自性

本空，遠離二法，是聖者諦，苦即真如，真如即苦，無二無別，唯真

聖者能如實知。善現！是名如實知苦聖諦。

「善現！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知集聖諦？

善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知集是生起相，自性

本空，遠離二法，是聖者諦，集即真如，真如即集，無二無別，唯真

聖者能如實知。善現！是名如實知集聖諦。

「善現！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知滅聖諦？

善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知滅是寂靜相，自性

本空，遠離二法，是聖者諦，滅即真如，真如即滅，無二無別，唯真

聖者能如實知。善現！是名如實知滅聖諦。

「善現！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知道聖諦？

善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知道是出離相，自性

本空，遠離二法，是聖者諦，道即真如，真如即道，無二無別，唯真

聖者能如實知。善現！是名如實知道聖諦。

「善現！是為菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時能學四聖諦。」

具壽善現白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時

能學四緣？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知因緣，

如實知等無間緣，如實知所緣緣，如實知增上緣，是為能學四緣。

「善現！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知因緣？善

現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知因緣是種子相，自性

本空，遠離二法。善現！是名如實知因緣。

「善現！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知等無間緣？



56

善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知等無間緣是開發相，

自性本空，遠離二法。善現！是名如實知等無間緣。

「善現！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知所緣緣？

善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知所緣緣是任持相，

自性本空，遠離二法。善現！是名如實知所緣緣。

「善現！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知增上緣？

善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知增上緣是不礙相，

自性本空，遠離二法。善現！是名如實知增上緣。

「善現！是為菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時能學四緣。」

具壽善現白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，

能學從緣所生諸法？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知一切從

緣所生法不生不滅、不斷不常、不一不異、不來不去，絕諸戲論、本

性淡泊。善現！ 是為菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，能學從緣所生

諸法。」

具壽善現白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時

能學十二緣起？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知無明無

生無滅、無染無淨，自性本空，遠離二法；如實知行、識、名色、六

處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱無生無滅、無染無淨，

自性本空，遠離二法。善現！是為菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時能

學十二緣起。」

具壽善現白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，

能學內空、外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、

畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切

法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知內空無



57

自性、不可得而能安住，如實知外空乃至無性自性空無自性、不可得

而能安住。善現！是為菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，能學內空乃

至無性自性空。」

具壽善現白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，

能學真如、法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法

定、法住、實際、虛空界、不思議界？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知真如無

戲論、無分別而能安住，如實知法界乃至不思議界無戲論、無分別而

能安住。善現！ 是為菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，能學真如乃至

不思議界。」

大般若波羅蜜多經卷第三百八十四

大般若波羅蜜多經卷第三百八十五

三藏法師玄奘奉 詔譯

初分諸法平等品第六十九之三

具壽善現白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，

能學布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若、方便善巧、妙願、力、

智波羅蜜多？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知布施波

羅蜜多無增無減、無染無淨、無自性、不可得而能修習，如實知淨戒

乃至智波羅蜜多無增無減、無染無淨、無自性、不可得而能修習。善

現！是為菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，能學布施乃至智波羅蜜多。」

具壽善現白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，



58

能學極喜地、離垢地、發光地、焰慧地、極難勝地、現前地、遠行地、

不動地、善慧地、法雲地？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知極喜地

無增無減、無染無淨、無自性、不可得而能修習，如實知離垢地乃至

法雲地無增無減、無染無淨、無自性、不可得而能修習。善現！是為

菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，能學極喜地乃至法雲地。」

具壽善現白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，

能學四念住、四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知四念住

無增無減、無染無淨、無自性、不可得而能修習，如實知四正斷乃至

八聖道支無增無減、無染無淨、無自性、不可得而能修習。善現！是

為菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，能學四念住乃至八聖道支。」

具壽善現白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，

能學四靜慮、四無量、四無色定？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知四靜慮

無增無減、無染無淨、無自性、不可得而能修習，如實知四無量、四

無色定無增無減、無染無淨、無自性、不可得而能修習。善現！是為

菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，能學四靜慮、四無量、四無色定。」

具壽善現白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，

能學八解脫、八勝處、九次第定、十遍處？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知八解脫

無增無減、無染無淨、無自性、不可得而能修習，如實知八勝處、九

次第定、十遍處無增無減、無染無淨、無自性、不可得而能修習。善

現！是為菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，能學八解脫、八勝處、九

次第定、十遍處。」

具壽善現白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，

能學一切陀羅尼門、一切三摩地門？」



59

佛告善現：「若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知一切陀

羅尼門無增無減、無染無淨、無自性、不可得而能修習，如實知一切

三摩地門無增無減、無染無淨、無自性、不可得而能修習。善現！是

為菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，能學一切陀羅尼門、一切三摩地

門。」

具壽善現白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，

能學五眼、六神通？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知五眼無

增無減、無染無淨、無自性、不可得而能修習，如實知六神通無增無

減、無染無淨、無自性、不可得而能修習。善現！是為菩薩摩訶薩修

行般若波羅蜜多時，能學五眼、六神通。」

具壽善現白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，

能學如來十力、四無所畏、四無礙解、十八佛不共法？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知如來十

力無增無減、無染無淨、無自性、不可得而能修習，如實知四無所畏、

四無礙解、十八佛不共法無增無減、無染無淨、無自性、不可得而能

修習。善現！是為菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，能學如來十力、

四無所畏、四無礙解、十八佛不共法。」

具壽善現白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，

能學大慈、大悲、大喜、大捨？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知大慈無

增無減、無染無淨、無自性、不可得而能修習，如實知大悲、大喜、

大捨無增無減、無染無淨、無自性、不可得而能修習。善現！是為菩

薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，能學大慈、大悲、大喜、大捨。」

具壽善現白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，

能學無忘失法、恒住捨性？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知無忘失



60

法無增無減、無染無淨、無自性、不可得而能修習，如實知恒住捨性

無增無減、無染無淨、無自性、不可得而能修習。善現！是為菩薩摩

訶薩修行般若波羅蜜多時，能學無忘失法、恒住捨性。」

具壽善現白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，

能學一切智、道相智、一切相智？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知一切智

無增無減、無染無淨、無自性、不可得而能修習，如實知道相智、一

切相智無增無減、無染無淨、無自性、不可得而能修習。善現！是為

菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，能學一切智、道相智、一切相智。」

具壽善現白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，

能學嚴淨佛土、成熟有情？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知嚴淨佛

土無增無減、無染無淨、無自性、不可得而能修習，如實知成熟有情

無增無減、無染無淨、無自性、不可得而能修習。善現！是為菩薩摩

訶薩修行般若波羅蜜多時，能學嚴淨佛土、成熟有情。」

具壽善現白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，

能學諸餘無量無邊佛法？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，如實知諸餘無

量無邊佛法無增無減、無染無淨、無自性、不可得而能修習。善現！

是為菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，能學諸餘無量無邊佛法。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜

多時，如實了知五蘊等法展轉差別，豈不以色蘊壞法界，亦以受、想、

行、識蘊壞法界耶？何以故？法界無二無差別故。

「豈不以眼處壞法界，亦以耳、鼻、舌、身、意處壞法界耶？何

以故？法界無二無差別故。

「豈不以色處壞法界，亦以聲、香、味、觸、法處壞法界耶？何

以故？法界無二無差別故。



61

「豈不以眼界壞法界，亦以色界、眼識界及眼觸、眼觸為緣所生

諸受壞法界耶？何以故？法界無二無差別故。

「豈不以耳界壞法界，亦以聲界、耳識界及耳觸、耳觸為緣所生

諸受壞法界耶？何以故？法界無二無差別故。

「豈不以鼻界壞法界，亦以香界、鼻識界及鼻觸、鼻觸為緣所生

諸受壞法界耶？何以故？法界無二無差別故。

「豈不以舌界壞法界，亦以味界、舌識界及舌觸、舌觸為緣所生

諸受壞法界耶？何以故？法界無二無差別故。

「豈不以身界壞法界，亦以觸界、身識界及身觸、身觸為緣所生

諸受壞法界耶？何以故？法界無二無差別故。

「豈不以意界壞法界，亦以法界、意識界及意觸、意觸為緣所生

諸受壞法界耶？何以故？法界無二無差別故。

「豈不以地界壞法界，亦以水、火、風、空、識界壞法界耶？何

以故？法界無二無差別故。

「豈不以苦聖諦壞法界，亦以集、滅、道聖諦壞法界耶？何以故？

法界無二無差別故。

「豈不以因緣壞法界，亦以等無間緣、所緣緣、增上緣壞法界耶？

何以故？法界無二無差別故。

「豈不以從諸緣所生種種法壞法界耶？何以故？法界無二無差別

故。

「豈不以無明壞法界，亦以行、識、名色、六處、觸、受、愛、

取、有、生、老死愁歎苦憂惱壞法界耶？何以故？法界無二無差別故。

「豈不以內空壞法界，亦以外空、內外空、空空、大空、勝義空、

有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相

空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空壞

法界耶？何以故？法界無二無差別故。

「豈不以真如壞法界，亦以法界、法性、不虛妄性、不變異性、



62

平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界壞法界耶？

何以故？法界無二無差別故。

「豈不以布施波羅蜜多壞法界，亦以淨戒、安忍、精進、靜慮、

般若、方便善巧、妙願、力、智波羅蜜多壞法界耶？何以故？法界無

二無差別故。

「豈不以極喜地壞法界，亦以離垢地、發光地、焰慧地、極難勝

地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地壞法界耶？何以故？

法界無二無差別故。

「豈不以四念住壞法界，亦以四正斷、四神足、五根、五力、七

等覺支、八聖道支壞法界耶？何以故？法界無二無差別故。

「豈不以四靜慮壞法界，亦以四無量、四無色定壞法界耶？何以

故？法界無二無差別故。

「豈不以八解脫壞法界，亦以八勝處、九次第定、十遍處壞法界

耶？何以故？法界無二無差別故。

「豈不以一切陀羅尼門壞法界，亦以一切三摩地門壞法界耶？何

以故？法界無二無差別故。

「豈不以空解脫門壞法界，亦以無相、無願解脫門壞法界耶？何

以故？法界無二無差別故。

「豈不以五眼壞法界，亦以六神通壞法界耶？何以故？法界無二

無差別故。

「豈不以如來十力壞法界，亦以四無所畏、四無礙解、十八佛不

共法壞法界耶？何以故？法界無二無差別故。

「豈不以大慈壞法界，亦以大悲、大喜、大捨壞法界耶？何以故？

法界無二無差別故。

「豈不以無忘失法壞法界，亦以恒住捨性壞法界耶？何以故？法

界無二無差別故。

「豈不以一切智壞法界，亦以道相智、一切相智壞法界耶？何以



63

故？法界無二無差別故。

「豈不以嚴淨佛土壞法界，亦以成熟有情壞法界耶？何以故？法

界無二無差別故。

「豈不以諸餘無量無邊佛法壞法界耶？何以故？法界無二無差別

故。」

佛告善現：「若離法界餘法可得，可言彼法能壞法界；然離法界

無法可得，故無餘法能壞法界。何以故？善現！一切如來應正等覺及

諸菩薩、獨覺、聲聞，知離法界無法可得，既知無法離法界故，亦不

為他施設宣說，是故法界無能壞者。如是，善現！菩薩摩訶薩修行般

若波羅蜜多時，應學法界無二、無別、不可壞相。」

時，具壽善現白佛言：「世尊！若菩薩摩訶薩欲學法界，當於何

學？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩欲學法界，當於一切法學。何以故？

善現！以一切法皆入法界故。」具壽善現復白佛言：「世尊！何因緣

故，說一切法皆入法界？」

佛言：「善現！如來出世、若不出世，諸法法爾皆入法界無差別

相，不由佛說。所以者何？善現！一切善法若非善法、若有記法若無

記法、若有漏法若無漏法、若世間法若出世法、若有為法若無為法，

無不皆入無相、無為、性空法界。是故，善現！菩薩摩訶薩修行般若

波羅蜜多時，欲學法界當學一切法，若學一切法即學法界。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！若一切法皆入法界無二無別，

云何菩薩摩訶薩當學般若波羅蜜多，亦學靜慮、精進、安忍、淨戒、

布施波羅蜜多？ 云何菩薩摩訶薩當學初靜慮，亦學第二、第三、第四

靜慮？云何菩薩摩訶薩當學慈無量，亦學悲、喜、捨無量？云何菩薩

摩訶薩當學空無邊處定，亦學識無邊處、無所有處、非想非非想處定？

云何菩薩摩訶薩當學四念住，亦學四正斷、四神足、五根、五力、七

等覺支、八聖道支？云何菩薩摩訶薩當學空解脫門，亦學無相、無願



64

解脫門？云何菩薩摩訶薩當學八解脫，亦學八勝處、九次第定、十遍

處？云何菩薩摩訶薩當學一切陀羅尼門，亦學一切三摩地門？云何菩

薩摩訶薩當學內空，亦學外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為

空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、

共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空？云何

菩薩摩訶薩當學真如，亦學法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等 性、

離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界？云何菩薩摩訶薩當

學苦聖諦，亦學集、滅、道聖諦？云何菩薩摩訶薩當學五眼，亦學六

神通？ 云何菩薩摩訶薩當學佛十力，亦學四無所畏、四無礙解、十八

佛不共法？云何菩薩摩訶薩當學大慈，亦學大悲、大喜、大捨？云何

菩薩摩訶薩當學無忘失法，亦學恒住捨性？云何菩薩摩訶薩當學一切

智，亦學道相智、一切相智？云何菩薩摩訶薩當學圓滿三十二大士相，

亦學圓滿八十隨好？云何菩薩摩訶薩當學生剎帝利大族、婆羅門大族、

長者大族、居士大族？云何菩薩摩訶薩當學生四大王眾天、三十三天、

夜摩天、覩史多天、樂變化天、他化自在天？云何菩薩摩訶薩當學生

梵眾天、梵輔天、梵會天、大梵天？云何菩薩摩訶薩當學生光天、少

光天、無量光天、極光淨天？云何菩薩摩訶薩當學生淨天、少淨天、

無量淨天、遍淨天？云何菩薩摩訶薩當學生廣天、少廣天、無量廣天、

廣果天？云何菩薩摩訶薩當學生無想有情天法而不樂生彼？云何菩薩

摩訶薩當學生無繁天、無熱天、善現天、善見天、色究竟天法而不樂

生彼？云何菩薩摩訶薩當學生空無邊處天、識無邊處天、無所有處天、

非想非非想處天法而不樂生彼？云何菩薩摩訶薩當學初發菩提心，亦

當學第二、第三、第四、第五、第六、第七、第八、第九、第十發菩

提心？ 云何菩薩摩訶薩當學初菩薩地，亦學第二、第三、第四、第五、

第六、第七、第八、第九、第十菩薩地？云何菩薩摩訶薩當學聲聞地

而不作證，亦當學獨覺地而不作證？云何菩薩摩訶薩當學菩薩正性離

生，亦當學成熟有情、嚴淨佛土？云何菩薩摩訶薩當學陀羅尼無礙辯，



65

亦學菩薩摩訶薩道諸佛無上正等菩提？如是學已得一切智智，知一切

法一切種相？

「世尊！非法界中有如是等種種分別。世尊！將無菩薩由此分別

行於顛倒，無戲論中起諸戲論。何以故？世尊！真法界中都無分別戲

論事故。

「世尊！法界非色，亦不離色；法界非受、想、行、識，亦不離

受、想、行、識。法界即色，色即法界；法界即受、想、行、識，受、

想、行、識即法界。

「世尊！法界非眼處，亦不離眼處；法界非耳、鼻、舌、身、意

處，亦不離耳、鼻、舌、身、意處。法界即眼處，眼處即法界；法界

即耳、鼻、舌、身、意處，耳、鼻、舌、身、意處即法界。

「世尊！法界非色處，亦不離色處；法界非聲、香、味、觸、法

處，亦不離聲、香、味、觸、法處。法界即色處，色處即法界；法界

即聲、香、味、觸、法處，聲、香、味、觸、法處即法界。

「世尊！法界非眼界，亦不離眼界；法界非耳、鼻、舌、身、意

界，亦不離耳、鼻、舌、身、意界。法界即眼界，眼界即法界；法界

即耳、鼻、舌、身、意界，耳、鼻、舌、身、意界即法界。

「世尊！法界非色界，亦不離色界；法界非聲、香、味、觸、法

界，亦不離聲、香、味、觸、法界。法界即色界，色界即法界；法界

即聲、香、味、觸、法界，聲、香、味、觸、法界即法界。

「世尊！法界非眼識界，亦不離眼識界；法界非耳、鼻、舌、身、

意識界，亦不離耳、鼻、舌、身、意識界。法界即眼識界，眼識界即

法界；法界即耳、鼻、舌、身、意識界，耳、鼻、舌、身、意識界即

法界。

「世尊！法界非眼觸，亦不離眼觸；法界非耳、鼻、舌、身、意

觸，亦不離耳、鼻、舌、身、意觸。法界即眼觸，眼觸即法界；法界

即耳、鼻、舌、身、意觸，耳、鼻、舌、身、意觸即法界。



66

「世尊！法界非眼觸為緣所生諸受，亦不離眼觸為緣所生諸受；

法界非耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受，亦不離耳、鼻、舌、身、

意觸為緣所生諸受。法界即眼觸為緣所生諸受，眼觸為緣所生諸受即

法界；法界即耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受，耳、鼻、舌、身、

意觸為緣所生諸受即法界。

「世尊！法界非地界，亦不離地界；法界非水、火、風、空、識

界，亦不離水、火、風、空、識界。法界即地界，地界即法界；法界

即水、火、風、空、識界，水、火、風、空、識界即法界。

「世尊！法界非因緣，亦不離因緣；法界非等無間緣、所緣緣、

增上緣，亦不離等無間緣、所緣緣、增上緣。法界即因緣，因緣即法

界；法界即等無間緣、所緣緣、增上緣，等無間緣、所緣緣、增上緣

即法界。

「世尊！法界非從緣所生諸法，亦不離從緣所生諸法；法界即從

緣所生諸法，從緣所生諸法即法界。

「世尊！法界非無明，亦不離無明；法界非行、識、名色、六處、

觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱，亦不離行乃至老死愁歎

苦憂惱。法界即無明，無明即法界；法界即行乃至老死愁歎苦憂惱，

行乃至老死愁歎苦憂惱即法界。

「世尊！法界非布施波羅蜜多，亦不離布施波羅蜜多；法界非淨

戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多，亦不離淨戒、安忍、精進、

靜慮、般若波羅蜜多。法界即布施波羅蜜多，布施波羅蜜多即法界；

法界即淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多，淨戒、安忍、精進、

靜慮、般若波羅蜜多即法界。

「世尊！法界非四靜慮，亦不離四靜慮；法界非四無量、四無色

定，亦不離四無量、四無色定。法界即四靜慮，四靜慮即法界；法界

即四無量、四無色定，四無量、四無色定即法界。

「世尊！法界非四念住，亦不離四念住；法界非四正斷、四神足、



67

五根、五力、七等覺支、八聖道支，亦不離四正斷乃至八聖道支。法

界即四念住，四念住即法界；法界即四正斷乃至八聖道支，四正斷乃

至八聖道支即法界。

「世尊！法界非空解脫門，亦不離空解脫門；法界非無相、無願

解脫門，亦不離無相、無願解脫門。法界即空解脫門，空解脫門即法

界；法界即無相、無願解脫門，無相、無願解脫門即法界。

「世尊！法界非內空，亦不離內空；法界非外空、內外空、空空、

大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、

本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、

無性自性空，亦不離外空乃至無性自性空。法界即內空，內空即法界；

法界即外空乃至無性自性空，外空乃至無性自性空即法界。

「世尊！法界非苦聖諦，亦不離苦聖諦；法界非集、滅、道聖諦，

亦不離集、滅、道聖諦。法界即苦聖諦，苦聖諦即法界；法界即集、

滅、道聖諦，集、滅、道聖諦即法界。

「世尊！法界非八解脫，亦不離八解脫；法界非八勝處、九次第

定、十遍處，亦不離八勝處、九次第定、十遍處。法界即八解脫，八

解脫即法界；法界即八勝處、九次第定、十遍處，八勝處、九次第定、

十遍處即法界。

「世尊！法界非一切陀羅尼門，亦不離一切陀羅尼門；法界非一

切三摩地門，亦不離一切三摩地門。法界即一切陀羅尼門，一切陀羅

尼門即法界；法界即一切三摩地門，一切三摩地門即法界。

「世尊！法界非極喜地，亦不離極喜地；法界非離垢地、發光地、

焰慧地、極難勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地，亦

不離離垢地乃至法雲地。法界即極喜地，極喜地即法界；法界即離垢

地乃至法雲地，離垢地乃至法雲地即法界。

「世尊！法界非五眼，亦不離五眼；法界非六神通，亦不離六神

通。法界即五眼，五眼即法界；法界即六神通，六神通即法界。



68

「世尊！法界非佛十力，亦不離佛十力；法界非四無所畏、四無

礙解、十八佛不共法，亦不離四無所畏、四無礙解、十八佛不共法。

法界即佛十力，佛十力即法界；法界即四無所畏、四無礙解、十八佛

不共法，四無所畏、四無礙解、十八佛不共法即法界。

「世尊！法界非大慈，亦不離大慈；法界非大悲、大喜、大捨，

亦不離大悲、大喜、大捨。法界即大慈，大慈即法界；法界即大悲、

大喜、大捨，大悲、大喜、大捨即法界。

「世尊！法界非無忘失法，亦不離無忘失法；法界非恒住捨性，

亦不離恒住捨性。法界即無忘失法，無忘失法即法界；法界即恒住捨

性，恒住捨性即法界。

「世尊！法界非一切智，亦非離一切智；法界非道相智、一切相

智，亦不離道相智、一切相智。法界即一切智，一切智即法界；法界

即道相智、一切相智，道相智、一切相智即法界。

「世尊！法界非三十二大士相，亦不離三十二大士相；法界非八

十隨好，亦不離八十隨好。法界即三十二大士相，三十二大士相即法

界；法界即八十隨好，八十隨好即法界。

「世尊！法界非預流果，亦不離預流果；法界非一來、不還、阿

羅漢果、獨覺菩提，亦不離一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提。法界

即預流果，預流果即法界；法界即一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提，

一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提即法界。

「世尊！法界非一切菩薩摩訶薩行，亦不離一切菩薩摩訶薩行；

法界非諸佛無上正等菩提，亦不離諸佛無上正等菩提。法界即一切菩

薩摩訶薩行，一切菩薩摩訶薩行即法界；法界即諸佛無上正等菩提，

諸佛無上正等菩提即法界。

「世尊！法界非世間法，亦不離世間法；法界非出世法，亦不離

出世法。法界即世間法，世間法即法界；法界即出世法，出世法即法

界。



69

「世尊！法界非有漏法，亦不離有漏法；法界非無漏法，亦不離

無漏法。法界即有漏法，有漏法即法界；法界即無漏法，無漏法即法

界。

「世尊！法界非有為法，亦不離有為法；法界非無為法，亦不離

無為法。法界即有為法，有為法即法界；法界即無為法，無為法即法

界。」佛告善現：「如是！如是！如汝所說。真法界中無一切種分別

戲論。

「善現！色非法界，亦不離色別有法界；受、想、行、識非法界，

亦不離受、想、行、識別有法界。色即法界，法界即色；受、想、行、

識即法界，法界即受、想、行、識。

「善現！眼處非法界，亦不離眼處別有法界；耳、鼻、舌、身、

意處非法界，亦不離耳、鼻、舌、身、意處別有法界。眼處即法界，

法界即眼處； 耳、鼻、舌、身、意處即法界，法界即耳、鼻、舌、身、

意處。

「善現！色處非法界，亦不離色處別有法界；聲、香、味、觸、

法處非法界，亦不離聲、香、味、觸、法處別有法界。色處即法界，

法界即色處； 聲、香、味、觸、法處即法界，法界即聲、香、味、觸、

法處。

「善現！眼界非法界，亦不離眼界別有法界；耳、鼻、舌、身、

意界非法界，亦不離耳、鼻、舌、身、意界別有法界。眼界即法界，

法界即眼界； 耳、鼻、舌、身、意界即法界，法界即耳、鼻、舌、身、

意界。

「善現！色界非法界，亦不離色界別有法界；聲、香、味、觸、

法界非法界，亦不離聲、香、味、觸、法界別有法界。色界即法界，

法界即色界； 聲、香、味、觸、法界即法界，法界即聲、香、味、觸、

法界。

「善現！眼識界非法界，亦不離眼識界別有法界；耳、鼻、舌、



70

身、意識界非法界，亦不離耳、鼻、舌、身、意識界別有法界。眼識

界即法界，法界即眼識界；耳、鼻、舌、身、意識界即法界，法界即

耳、鼻、舌、身、意識界。

「善現！眼觸非法界，亦不離眼觸別有法界；耳、鼻、舌、身、

意觸非法界，亦不離耳、鼻、舌、身、意觸別有法界。眼觸即法界，

法界即眼觸； 耳、鼻、舌、身、意觸即法界，法界即耳、鼻、舌、身、

意觸。

「善現！眼觸為緣所生諸受非法界，亦不離眼觸為緣所生諸受別

有法界；耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受非法界，亦不離耳、鼻、

舌、身、意觸為緣所生諸受別有法界。眼觸為緣所生諸受即法界，法

界即眼觸為緣所生諸受；耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受即法界，

法界即耳、鼻、舌、 身、意觸為緣所生諸受。

「善現！地界非法界，亦不離地界別有法界；水、火、風、空、

識界非法界，亦不離水、火、風、空、識界別有法界。地界即法界，

法界即地界； 水、火、風、空、識界即法界，法界即水、火、風、空、

識界。

「善現！因緣非法界，亦不離因緣別有法界；等無間緣、所緣緣、

增上緣非法界，亦不離等無間緣、所緣緣、增上緣別有法界。因緣即

法界，法界即因緣；等無間緣、所緣緣、增上緣即法界，法界即等無

間緣、所緣緣、增上緣。

「善現！從緣所生諸法非法界，亦不離從緣所生諸法別有法界；

從緣所生諸法即法界，法界即從緣所生諸法。

「善現！無明非法界，亦不離無明別有法界；行、識、名色、六

處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱非法界，亦不離行乃

至老死愁歎苦憂惱別有法界。無明即法界，法界即無明；行乃至老死

愁歎苦憂惱即法界，法界即行乃至老死愁歎苦憂惱。

「善現！布施波羅蜜多非法界，亦不離布施波羅蜜多別有法界；



71

淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多非法界，亦不離淨戒、安忍、

精進、靜慮、般若波羅蜜多別有法界。布施波羅蜜多即法界，法界即

布施波羅蜜多；淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多即法界，法

界即淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多。

「善現！四靜慮非法界，亦不離四靜慮別有法界；四無量、四無

色定非法界，亦不離四無量、四無色定別有法界。四靜慮即法界，法

界即四靜慮；四無量、四無色定即法界，法界即四無量、四無色定。

大般若波羅蜜多經卷第三百八十五


	大眾閱藏經典彙編 CBETA2018 版
	佛经安置须知
	读诵佛经须知
	保宁勇禅师示看经警策文
	起诵仪
	请佛发愿
	南无本师释迦牟尼佛南无本师释迦牟尼佛南无本师释迦牟尼佛
	南无香云盖菩萨摩诃萨（三称）


