
1

大眾閱藏經典彙編 CBETA2018 版

大般若波罗蜜多經
（六百卷：第371卷至第375卷）

唐三藏法師玄奘奉 詔譯



2

佛经安置须知

1. 经典应恭敬放在清净高处以及其他书籍的上面，不可随意

扔放床上、座椅上等不净处。

2. 凡经书等法宝阅毕，可辗转流通，赠送其他道友，不可任

意烧毁或丢弃。

3. 如手捧或装于口袋携带时，不得低于腰部，不可挟腋下。

4. 不得口吹经上灰尘，应以专用净布拭去。

5. 不可在经典所在的地方，有种种污秽行为。

读诵佛经须知

1. 经典乃三世诸佛之师，如来法身舍利，亦当作真佛看，不

可作纸墨等看。礼诵持念，种种修持，皆当以诚敬为主。

2. 不可躺着看经书，以口水沾指翻经页，不可以污手触经。

3. 经书上不可涂写。不得一边散心杂话，一边看经书。

4. 中断不看时，应夹放纸条、书签做记号。不可折页、折角，或经

书面朝下作“人”字形搁置。

保宁勇禅师示看经警策文

夫看经之法后学须知：当净三业。若三业无亏，则百福俱集。三业者，

身、口、意业也。

（一）端身正坐，如对圣容，则身业净也。

（二）口无杂言，断诸嬉笑，则口业净也。

（三）意不散乱，屏息万缘，则意业净也。

内心既寂，外境俱捐。方契悟于真源，庶研穷于法理，可谓水澄珠

莹，云散月明。义海涌于胸襟，智岳凝于耳目。辄莫容易，实非小缘。

心法双忘，自他俱利。若能如是，真报佛恩。



3

起诵仪

请佛发愿

稽首禮諸佛 及法比丘僧 我今為自利 亦利諸有情

與諸善同修 正聞大藏經 傳承三聖學 令正法久住

南无本师释迦牟尼佛
南无本师释迦牟尼佛
南无本师释迦牟尼佛

香赞

（一遍）

炉香乍爇. 法界蒙薰. 诸佛海会悉遥闻.

随处结祥云.诚意方殷.诸佛现全身.

南无香云盖菩萨摩诃萨（三称）

开经偈

（一遍）

无上甚深微妙法 百千万劫难遭遇

我今见闻得受持 愿解如来真实义

讽诵经时 当愿众生：

顺佛所说 总持不忘.

（注：此阅藏仪轨可以根据需要自行调整）



4

大般若波羅蜜多經卷第三百七十一

三藏法師玄奘奉 詔譯

初分遍學道品第六十四之六

「世尊！云何菩薩摩訶薩修遣無明亦遣此修，是修般若波羅蜜多；

修遣行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂

惱亦遣此修，是修般若波羅蜜多？」

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，若念有無明有遣此修，

非修般若波羅蜜多；若念有行乃至老死愁歎苦憂惱有遣此修，非修般

若波羅蜜多。何以故？善現！非有想者能修般若波羅蜜多。是故，善

現！若菩薩摩訶薩修遣無明亦遣此修，是修般若波羅蜜多；修遣行乃

至老死愁歎苦憂惱亦遣此修，是修般若波羅蜜多。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩修遣阿喻訶涅喻訶亦遣此修，是修般若

波羅蜜多；修遣不淨觀亦遣此修，是修般若波羅蜜多？」

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，若念有阿喻訶涅喻訶

有遣此修，非修般若波羅蜜多；若念有不淨觀有遣此修，非修般若波

羅蜜多。何以故？善現！非有想者能修般若波羅蜜多。是故，善現！

若菩薩摩訶薩修遣阿喻訶涅喻訶亦遣此修，是修般若波羅蜜多；修遣

不淨觀亦遣此修，是修般若波羅蜜多。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩修遣初靜慮亦遣此修，是修般若波羅蜜

多；修遣第二、第三、第四靜慮亦遣此修，是修般若波羅蜜多？」

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，若念有初靜慮有遣此

修，非修般若波羅蜜多；若念有第二、第三、第四靜慮有遣此修，非

修般若波羅蜜多。何以故？善現！非有想者能修般若波羅蜜多。是故，

善現！若菩薩摩訶薩修遣初靜慮亦遣此修，是修般若波羅蜜多；修遣

第二、第三、第四靜慮亦遣此修，是修般若波羅蜜多。」



5

「世尊！云何菩薩摩訶薩修遣慈無量亦遣此修，是修般若波羅蜜

多；修遣悲、喜、捨無量亦遣此修，是修般若波羅蜜多？」

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，若念有慈無量有遣此

修，非修般若波羅蜜多；若念有悲、喜、捨無量有遣此修，非修般若

波羅蜜多。何以故？善現！非有想者能修般若波羅蜜多。是故，善現！

若菩薩摩訶薩修遣慈無量亦遣此修，是修般若波羅蜜多；修遣悲、喜、

捨無量亦遣此修，是修般若波羅蜜多。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩修遣空無邊處定亦遣此修，是修般若波

羅蜜多；修遣識無邊處、無所有處、非想非非想處定亦遣此修，是修

般若波羅蜜多？」

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，若念有空無邊處定有

遣此修，非修般若波羅蜜多；若念有識無邊處、無所有處、非想非非

想處定有遣此修，非修般若波羅蜜多。何以故？善現！非有想者能修

般若波羅蜜多。是故，善現！若菩薩摩訶薩修遣空無邊處定亦遣此修，

是修般若波羅蜜多；修遣識無邊處、無所有處、非想非非想處定亦遣

此修，是修般若波羅蜜多。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩修遣佛隨念亦遣此修，是修般若波羅蜜

多；修遣法隨念、僧隨念、戒隨念、捨隨念、天隨念、有方便隨念、

無方便隨念、寂靜隨念、持入出息隨念亦遣此修，是修般若波羅蜜多？」

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，若念有佛隨念有遣此

修，非修般若波羅蜜多；若念有法隨念乃至持入出息隨念有遣此修，

非修般若波羅蜜多。何以故？善現！非有想者能修般若波羅蜜多。是

故，善現！若菩薩摩訶薩修遣佛隨念亦遣此修，是修般若波羅蜜多；

修遣法隨念乃至持入出息隨念亦遣此修，是修般若波羅蜜多。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩修遣無常想亦遣此修，是修般若波羅蜜

多；修遣無常苦想、苦無我想、不淨想、厭食想、一切世間不可樂想、

死想、斷想、離想、滅想亦遣此修，是修般若波羅蜜多？」



6

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，若念有無常想有遣此

修，非修般若波羅蜜多；若念有無常苦想乃至滅想有遣此修，非修般

若波羅蜜多。何以故？善現！非有想者能修般若波羅蜜多。是故，善

現！若菩薩摩訶薩修遣無常想亦遣此修，是修般若波羅蜜多；修遣無

常苦想乃至滅想亦遣此修，是修般若波羅蜜多。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩修遣我想亦遣此修，是修般若波羅蜜多；

修遣有情想、命者想、生者想、養者想、士夫想、補特伽羅想、意生

想、儒童想、作者想、受者想、使受者想、知者想、使知者想、見者

想、使見者想亦遣此修，是修般若波羅蜜多？」

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，若念有我想有遣此修，

非修般若波羅蜜多；若念有有情想乃至使見者想有遣此修，非修般若

波羅蜜多。何以故？善現！非有想者能修般若波羅蜜多。是故，善現！

若菩薩摩訶薩修遣我想亦遣此修，是修般若波羅蜜多；修遣有情想乃

至使見者想亦遣此修，是修般若波羅蜜多。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩修遣常非常想亦遣此修，是修般若波羅

蜜多；修遣樂非樂想、我非我想、淨非淨想、遠離非遠離想、寂靜非

寂靜想亦遣此修，是修般若波羅蜜多？」

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，若念有常非常想有遣

此修，非修般若波羅蜜多；若念有樂非樂想乃至寂靜非寂靜想有遣此

修，非修般若波羅蜜多。何以故？善現！非有想者能修般若波羅蜜多。

是故，善現！若菩薩摩訶薩修遣常非常想亦遣此修，是修般若波羅蜜

多；修遣樂非樂想乃至寂靜非寂靜想亦遣此修，是修般若波羅蜜多。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩修遣四念住亦遣此修，是修般若波羅蜜

多；修遣四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支亦遣此

修，是修般若波羅蜜多？」

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，若念有四念住有遣此

修，非修般若波羅蜜多；若念有四正斷乃至八聖道支有遣此修，非修



7

般若波羅蜜多。何以故？善現！非有想者能修般若波羅蜜多。是故，

善現！若菩薩摩訶薩修遣四念住亦遣此修，是修般若波羅蜜多；修遣

四正斷乃至八聖道支亦遣此修，是修般若波羅蜜多。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩修遣空解脫門亦遣此修，是修般若波羅

蜜多；修遣無相、無願解脫門亦遣此修，是修般若波羅蜜多？」

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，若念有空解脫門有遣

此修，非修般若波羅蜜多；若念有無相、無願解脫門有遣此修，非修

般若波羅蜜多。何以故？善現！非有想者能修般若波羅蜜多。是故，

善現！若菩薩摩訶薩修遣空解脫門亦遣此修，是修般若波羅蜜多；修

遣無相、無願解脫門亦遣此修，是修般若波羅蜜多。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩修遣八解脫亦遣此修，是修般若波羅蜜

多；修遣八勝處、九次第定、十遍處亦遣此修，是修般若波羅蜜多？」

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，若念有八解脫有遣此

修，非修般若波羅蜜多；若念有八勝處、九次第定、十遍處有遣此修，

非修般若波羅蜜多。何以故？善現！非有想者能修般若波羅蜜多。是

故，善現！若菩薩摩訶薩修遣八解脫亦遣此修，是修般若波羅蜜多；

修遣八勝處、九次第定、十遍處亦遣此修，是修般若波羅蜜多。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩修遣有尋有伺三摩地亦遣此修，是修般

若波羅蜜多；修遣無尋唯伺三摩地、無尋無伺三摩地亦遣此修，是修

般若波羅蜜多？」

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，若念有有尋有伺三摩

地有遣此修，非修般若波羅蜜多；若念有無尋唯伺三摩地、無尋無伺

三摩地有遣此修，非修般若波羅蜜多。何以故？善現！非有想者能修

般若波羅蜜多。是故，善現！若菩薩摩訶薩修遣有尋有伺三摩地亦遣

此修，是修般若波羅蜜多；修遣無尋唯伺三摩地、無尋無伺三摩地亦

遣此修，是修般若波羅蜜多。」



8

「世尊！云何菩薩摩訶薩修遣苦聖諦亦遣此修，是修般若波羅蜜

多；修遣集、滅、道聖諦亦遣此修，是修般若波羅蜜多？」

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，若念有苦聖諦有遣此

修，非修般若波羅蜜多；若念有集、滅、道聖諦有遣此修，非修般若

波羅蜜多。何以故？善現！非有想者能修般若波羅蜜多。是故，善現！

若菩薩摩訶薩修遣苦聖諦亦遣此修，是修般若波羅蜜多；修遣集、滅、

道聖諦亦遣此修，是修般若波羅蜜多。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩修遣苦智亦遣此修，是修般若波羅蜜多；

修遣集智、滅智、道智、盡智、無生智、法智、類智、世俗智、他心

智、如實智亦遣此修，是修般若波羅蜜多？」

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，若念有苦智有遣此修，

非修般若波羅蜜多；若念有集智乃至如實智有遣此修，非修般若波羅

蜜多。何以故？善現！非有想者能修般若波羅蜜多。是故，善現！若

菩薩摩訶薩修遣苦智亦遣此修，是修般若波羅蜜多；修遣集智乃至如

實智亦遣此修，是修般若波羅蜜多。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩修遣布施波羅蜜多亦遣此修，是修般若

波羅蜜多；修遣淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多亦遣此修，

是修般若波羅蜜多？」

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，若念有布施波羅蜜多

有遣此修，非修般若波羅蜜多；若念有淨戒乃至般若波羅蜜多有遣此

修，非修般若波羅蜜多。何以故？善現！非有想者能修般若波羅蜜多。

是故，善現！若菩薩摩訶薩修遣布施波羅蜜多亦遣此修，是修般若波

羅蜜多；修遣淨戒乃至般若波羅蜜多亦遣此修，是修般若波羅蜜多。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩修遣內空亦遣此修，是修般若波羅蜜多；

修遣外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、

無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不

可得空、無性空、自性空、無性自性空亦遣此修，是修般若波羅蜜多？」



9

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，若念有內空有遣此修，

非修般若波羅蜜多；若念有外空乃至無性自性空有遣此修，非修般若

波羅蜜多。何以故？善現！非有想者能修般若波羅蜜多。是故，善現！

若菩薩摩訶薩修遣內空亦遣此修，是修般若波羅蜜多；修遣外空乃至

無性自性空亦遣此修，是修般若波羅蜜多。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩修遣極喜地亦遣此修，是修般若波羅蜜

多；修遣離垢地、發光地、焰慧地、極難勝地、現前地、遠行地、不

動地、善慧地、法雲地亦遣此修，是修般若波羅蜜多？」

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，若念有極喜地有遣此

修，非修般若波羅蜜多；若念有離垢地乃至法雲地有遣此修，非修般

若波羅蜜多。何以故？善現！非有想者能修般若波羅蜜多。是故，善

現！若菩薩摩訶薩修遣極喜地亦遣此修，是修般若波羅蜜多；修遣離

垢地乃至法雲地亦遣此修，是修般若波羅蜜多。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩修遣五眼亦遣此修，是修般若波羅蜜多；

修遣六神通亦遣此修，是修般若波羅蜜多？」

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，若念有五眼有遣此修，

非修般若波羅蜜多；若念有六神通有遣此修，非修般若波羅蜜多。何

以故？善現！非有想者能修般若波羅蜜多。是故，善現！若菩薩摩訶

薩修遣五眼亦遣此修，是修般若波羅蜜多；修遣六神通亦遣此修，是

修般若波羅蜜多。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩修遣佛十力亦遣此修，是修般若波羅蜜

多；修遣四無所畏、四無礙解、十八佛不共法亦遣此修，是修般若波

羅蜜多？」

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，若念有佛十力有遣此

修，非修般若波羅蜜多；若念有四無所畏、四無礙解、十八佛不共法

有遣此修，非修般若波羅蜜多。何以故？善現！非有想者能修般若波

羅蜜多。是故，善現！若菩薩摩訶薩修遣佛十力亦遣此修，是修般若



10

波羅蜜多；修遣四無所畏、四無礙解、十八佛不共法亦遣此修，是修

般若波羅蜜多。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩修遣大慈亦遣此修，是修般若波羅蜜多；

修遣大悲、大喜、大捨亦遣此修，是修般若波羅蜜多？」

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，若念有大慈有遣此修，

非修般若波羅蜜多；若念有大悲、大喜、大捨有遣此修，非修般若波

羅蜜多。何以故？善現！非有想者能修般若波羅蜜多。是故，善現！

若菩薩摩訶薩修遣大慈亦遣此修，是修般若波羅蜜多；修遣大悲、大

喜、大捨亦遣此修，是修般若波羅蜜多。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩修遣無忘失法亦遣此修，是修般若波羅

蜜多；修遣恒住捨性亦遣此修，是修般若波羅蜜多？」

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，若念有無忘失法有遣

此修，非修般若波羅蜜多；若念有恒住捨性有遣此修，非修般若波羅

蜜多。何以故？ 善現！非有想者能修般若波羅蜜多。是故，善現！若

菩薩摩訶薩修遣無忘失法亦遣此修，是修般若波羅蜜多；修遣恒住捨

性亦遣此修，是修般若波羅蜜多。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩修遣一切三摩地門亦遣此修，是修般若

波羅蜜多；修遣一切陀羅尼門亦遣此修，是修般若波羅蜜多？」

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，若念有一切三摩地門

有遣此修，非修般若波羅蜜多；若念有一切陀羅尼門有遣此修，非修

般若波羅蜜多。何以故？善現！非有想者能修般若波羅蜜多。是故，

善現！若菩薩摩訶薩修遣一切三摩地門亦遣此修，是修般若波羅蜜多；

修遣一切陀羅尼門亦遣此修，是修般若波羅蜜多。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩修遣一切智亦遣此修，是修般若波羅蜜

多；修遣道相智、一切相智亦遣此修，是修般若波羅蜜多？」

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，若念有一切智有遣此

修，非修般若波羅蜜多；若念有道相智、一切相智有遣此修，非修般



11

若波羅蜜多。何以故？善現！非有想者能修般若波羅蜜多。是故，善

現！若菩薩摩訶薩修遣一切智亦遣此修，是修般若波羅蜜多；修遣道

相智、一切相智亦遣此修， 是修般若波羅蜜多。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩修遣預流果亦遣此修，是修般若波羅蜜

多；修遣一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提亦遣此修，是修般若波羅

蜜多？」

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，若念有預流果有遣此

修，非修般若波羅蜜多；若念有一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提有

遣此修，非修般若波羅蜜多。何以故？善現！非有想者能修般若波羅

蜜多。是故，善現！若菩薩摩訶薩修遣預流果亦遣此修，是修般若波

羅蜜多；修遣一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提亦遣此修，是修般若

波羅蜜多。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩修遣一切菩薩摩訶薩行亦遣此修，是修

般若波羅蜜多；修遣諸佛無上正等菩提亦遣此修，是修般若波羅蜜

多？」

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，若念有一切菩薩摩訶

薩行有遣此修，非修般若波羅蜜多；若念有諸佛無上正等菩提有遣此

修，非修般若波羅蜜多。何以故？善現！非有想者能修般若波羅蜜多。

是故，善現！若菩薩摩訶薩修遣一切菩薩摩訶薩行亦遣此修，是修般

若波羅蜜多；修遣諸佛無上正等菩提亦遣此修，是修般若波羅蜜多。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩修遣一切智智亦遣此修，是修般若波羅

蜜多；修遣永斷一切煩惱習氣相續亦遣此修，是修般若波羅蜜多？」

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，若念有一切智智有遣

此修，非修般若波羅蜜多；若念有一切煩惱習氣相續，及念有永斷一

切煩惱習氣相續有遣此修，非修般若波羅蜜多。何以故？善現！非有

想者能修般若波羅蜜多。是故，善現！若菩薩摩訶薩修遣一切智智亦

遣此修，是修般若波羅蜜 多；修遣永斷一切煩惱習氣相續亦遣此修，



12

是修般若波羅蜜多。」

「世尊！云何菩薩摩訶薩修遣有為界亦遣此修，是修般若波羅蜜

多；修遣無為界亦遣此修，是修般若波羅蜜多？」

「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，若念有有為界有遣此

修，非修般若波羅蜜多；若念有無為界有遣此修，非修般若波羅蜜多。

何以故？善現！非有想者能修般若波羅蜜多。是故，善現！若菩薩摩

訶薩修遣有為界亦遣此修，是修般若波羅蜜多；修遣無為界亦遣此修，

是修般若波羅蜜多。

「復次，善現！住有想者定不能修布施、淨戒、安忍、精進、靜

慮、般若波羅蜜多。何以故？善現！住有想者若修布施乃至般若，必

當執有我及我所，由此執故便著二邊，著二邊故不解脫生死，無道、

無涅槃，云何如實能修布施乃至般若波羅蜜多？

「善現！住有想者定不能修四念住、四正斷、四神足、五根、五

力、七等覺支、八聖道支。何以故？善現！住有想者若修四念住乃至

八聖道支，必當執有我及我所，由此執故便著二邊，著二邊故不解脫

生死，無道、無涅槃，云何如實能修四念住乃至八聖道支？

「善現！住有想者定不能住內空、外空、內外空、空空、大空、

勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性

空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性

自性空。何以故？善現！住有想者若住內空乃至無性自性空，必當執

有我及我所，由此執故便著二邊，著二邊故不解脫生死，無道、無涅

槃，云何如實能住內空乃至無性自性空？

「善現！住有想者定不能住真如、法界、法性、不虛妄性、不變

異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界。何

以故？善現！住有想者若住真如乃至不思議界，必當執有我及我所，

由此執故便著二邊，著二邊故不解脫生死，無道、無涅槃，云何如實

能住真如乃至不思議界？



13

「善現！住有想者定不能住苦聖諦、集、滅、道聖諦。何以故？

善現！住有想者必當執有我及我所，由此執故便著二邊，著二邊故不

解脫生死，無道、無涅槃，云何如實能住苦聖諦、集、滅、道聖諦？

「善現！住有想者定不能修空解脫門、無相、無願解脫門。何以

故？善現！住有想者必當執有我及我所，由此執故便著二邊，著二邊

故不解脫生死，無道、無涅槃，云何如實能修空解脫門、無相、無願

解脫門？

「善現！住有想者定不能修殊勝四靜慮、四無量、四無色定。何

以故？善現！住有想者必當執有我及我所，由此執故便著二邊，著二

邊故不解脫生死，無道、無涅槃，云何如實能修殊勝四靜慮、四無量、

四無色定？

「善現！住有想者定不能修八解脫、八勝處、九次第定、十遍處。

何以故？善現！住有想者必當執有我及我所，由此執故便著二邊，著

二邊故不解脫生死，無道、無涅槃，云何如實能修八解脫、八勝處、

九次第定、十遍處？

「善現！住有想者定不能修一切三摩地門、一切陀羅尼門。何以

故？善現！住有想者必當執有我及我所，由此執故便著二邊，著二邊

故不解脫生死，無道、無涅槃，云何如實能修一切三摩地門、一切陀

羅尼門？

「善現！住有想者定不能修極喜地、離垢地、發光地、焰慧地、

極難勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地。何以故？善

現！住有想者必當執有我及我所，由此執故便著二邊，著二邊故不解

脫生死，無道、無涅槃，云何如實能修極喜地乃至法雲地？

「善現！住有想者定不能修五眼、六神通。何以故？善現！住有

想者必當執有我及我所，由此執故便著二邊，著二邊故不解脫生死，

無道、無涅槃，云何如實能修五眼、六神通？



14

「善現！住有想者定不能修佛十力、四無所畏、四無礙解、十八

佛不共法。何以故？善現！住有想者必當執有我及我所，由此執故便

著二邊，著二邊故不解脫生死，無道、無涅槃，云何如實能修佛十力、

四無所畏、四無礙解、十八佛不共法？

「善現！住有想者定不能修大慈、大悲、大喜、大捨。何以故？

善現！住有想者必當執有我及我所，由此執故便著二邊，著二邊故不

解脫生死，無道、無涅槃，云何如實能修大慈、大悲、大喜、大捨？

「善現！住有想者定不能修無忘失法、恒住捨性。何以故？善現！

住有想者必當執有我及我所，由此執故便著二邊，著二邊故不解脫生

死，無道、無涅槃，云何如實能修無忘失法、恒住捨性？

「善現！住有想者定不能修一切智、道相智、一切相智。何以故？

善現！住有想者必當執有我及我所，由此執故便著二邊，著二邊故不

解脫生死，無道、無涅槃，云何如實能修一切智、道相智、一切相智？」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！何等是有？何等是非有？」佛

言：「善現！二是有，不二是非有。」

「世尊！云何為二？云何為不二？」

「善現！色想為二，色想空為不二；受、想、行、識想為二，受、

想、行、識想空為不二。

「善現！眼處想為二，眼處想空為不二；耳、鼻、舌、身、意處

想為二，耳、鼻、舌、身、意處想空為不二。

「善現！色處想為二，色處想空為不二；聲、香、味、觸、法處

想為二，聲、香、味、觸、法處想空為不二。

「善現！眼界想為二，眼界想空為不二；耳、鼻、舌、身、意界

想為二，耳、鼻、舌、身、意界想空為不二。

「善現！色界想為二，色界想空為不二；聲、香、味、觸、法界

想為二，聲、香、味、觸、法界想空為不二。



15

「善現！眼識界想為二，眼識界想空為不二；耳、鼻、舌、身、

意識界想為二，耳、鼻、舌、身、意識界想空為不二。

「善現！眼觸想為二，眼觸想空為不二；耳、鼻、舌、身、意觸

想為二，耳、鼻、舌、身、意觸想空為不二。

「善現！眼觸為緣所生諸受想為二，眼觸為緣所生諸受想空為不

二；耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受想為二，耳、鼻、舌、身、

意觸為緣所生諸受想空為不二。

「善現！地界想為二，地界想空為不二；水、火、風、空、識界

想為二，水、火、風、空、識界想空為不二。

「善現！因緣想為二，因緣想空為不二；等無間緣、所緣緣、增

上緣想為二，等無間緣、所緣緣、增上緣想空為不二。

「善現！無明想為二，無明想空為不二；行、識、名色、六處、

觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱想為二，行乃至老死愁歎

苦憂惱想空為不二。

「善現！布施波羅蜜多想為二，布施波羅蜜多想空為不二；淨戒、

安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多想為二，淨戒乃至般若波羅蜜多想

空為不二。

「善現！內空想為二，內空想空為不二；外空、內外空、空空、

大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、

本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、

無性自性空想為二，外空乃至無性自性空想空為不二。

「善現！四念住想為二，四念住想空為不二；四正斷、四神足、

五根、五力、七等覺支、八聖道支想為二，四正斷乃至八聖道支想空

為不二。

「善現！苦聖諦想為二，苦聖諦想空為不二；集、滅、道聖諦想

為二，集、滅、道聖諦想空為不二。



16

「善現！四靜慮想為二，四靜慮想空為不二；四無量、四無色定

想為二，四無量、四無色定想空為不二。

「善現！八解脫想為二，八解脫想空為不二；八勝處、九次第定、

十遍處想為二，八勝處、九次第定、十遍處想空為不二。

「善現！一切三摩地門想為二，一切三摩地門想空為不二；一切

陀羅尼門想為二，一切陀羅尼門想空為不二。

「善現！空解脫門想為二，空解脫門想空為不二；無相、無願解

脫門想為二，無相、無願解脫門想空為不二。

「善現！極喜地想為二，極喜地想空為不二；離垢地、發光地、

焰慧地、極難勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地想為

二，離垢地乃至法雲地想空為不二。

「善現！五眼想為二，五眼想空為不二；六神通想為二，六神通

想空為不二。

「善現！佛十力想為二，佛十力想空為不二；四無所畏、四無礙

解、十八佛不共法想為二，四無所畏、四無礙解、十八佛不共法想空

為不二。

「善現！大慈想為二，大慈想空為不二；大悲、大喜、大捨想為

二，大悲、大喜、大捨想空為不二。

「善現！無忘失法想為二，無忘失法想空為不二；恒住捨性想為

二，恒住捨性想空為不二。

「善現！一切智想為二，一切智想空為不二；道相智、一切相智

想為二，道相智、一切相智想空為不二。

「善現！預流想為二，預流想空為不二；一來、不還、阿羅漢、

獨覺想為二，一來、不還、阿羅漢、獨覺想空為不二。

「善現！預流果想為二，預流果想空為不二；一來、不還、阿羅

漢果、獨覺菩提想為二，一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提想空為不

二。



17

「善現！菩薩摩訶薩想為二，菩薩摩訶薩想空為不二；如來、應、

正等覺想為二，如來、應、正等覺想空為不二。

「善現！菩薩摩訶薩行想為二，菩薩摩訶薩行想空為不二；無上

正等菩提想為二，無上正等菩提想空為不二。

「善現！有為界想為二，有為界想空為不二；無為界想為二，無

為界想空為不二。

「善現！乃至一切想皆為二，乃至一切二皆是有，乃至一切有皆

有生死，有生死者不能解脫生老病死愁歎苦憂惱。

「善現！諸想空者皆為無二，諸無二者皆是非有，諸非有者皆無

生死，無生死者則能解脫生老病死愁歎苦憂惱。

大般若波羅蜜多經卷第三百七十一

大般若波羅蜜多經卷第三百七十二

三藏法師玄奘奉 詔譯

初分遍學道品第六十四之七

「善現！由此因緣，當知一切有二想者，定無布施波羅蜜多，亦

無淨戒波羅蜜多，亦無安忍波羅蜜多，亦無精進波羅蜜多，亦無靜慮

波羅蜜多，亦無般若波羅蜜多，無道、無果亦無現觀。下至順忍彼尚

非有，況有色遍知！況有受、想、行、識遍知！況有眼處遍知！況有

耳、鼻、舌、身、意處遍 知！況有色處遍知！況有聲、香、味、觸、

法處遍知！況有眼界遍知！況有耳、鼻、舌、身、意界遍知！況有色

界遍知！況有聲、香、味、觸、法界遍知！況有眼識界遍知！況有耳、

鼻、舌、身、意識界遍知！況有眼觸遍知！況有耳、鼻、舌、身、意



18

觸遍知！況有眼觸為緣所生諸受遍知！況有 耳、鼻、舌、身、意觸為

緣所生諸受遍知！況有地界遍知！況有水、火、風、空、識界遍知！

況有因緣遍知！況有等無間緣、所緣緣、增上緣遍知！ 況有無明遍知！

況有行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂

惱遍知！況有布施波羅蜜多遍知！況有淨戒、安忍、精進、靜 慮、般

若波羅蜜多遍知！況有內空遍知！況有外空、內外空、空空、大空、

勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性

空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性

自性空遍知！況有四念住遍知！況有四正斷、四神足、五根、五力、

七等覺支、八聖道支遍知！況有苦聖諦遍知！況有集、滅、道聖諦遍

知！況有四靜慮遍知！況有四無量、四無色定遍知！況有八解脫遍知！

況有八勝處、九次第定、十遍處遍知！況有一切三摩地門遍知！況有

一切陀羅尼門遍知！況有空解脫門遍知！況有無相、無願解脫門遍知！

況有極喜地遍知！況有離垢地、發光地、焰慧地、極難勝地、現前地、

遠行地、不動地、善慧地、法雲地遍知！況有五眼遍知！況有六神通

遍知！況有佛十力遍知！況有四無所畏、四無礙解、十八佛不共法遍

知！況有大慈遍知！況有大悲、大喜、大捨遍知！況有無忘失法遍知！

況有恒住捨性遍知！況有一切智遍知！況有道相智、一切相智遍知！

況有預流果遍知！況有一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提遍知！況有

一切菩薩摩訶薩行遍知！況有諸佛無上正等菩提遍知！彼尚不能修諸

聖道，況得預流、一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提！況復能得一切

智智，及能永斷一切煩惱習氣相續！」

初分三漸次品第六十五之一

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！住有想者，若無順忍，無道、

無果亦無現觀，住無想者豈有順忍？若淨觀地、若種性地、若第八地、

若見地、若薄地、若離欲地、若已辦地、若獨覺地、若菩薩地、若如



19

來地，若修聖道因修聖道斷諸煩惱，或聲聞相應、或獨覺相應，由斯

煩惱所覆障故，諸菩薩摩訶薩豈能入菩薩正性離生？若不能入菩薩正

性離生，豈能證得一切相智？若不能證得一切相智，豈能永斷一切煩

惱習氣相續？世尊！若一切法都無所有、無生、無滅、無染、無淨，

如是諸法既都不生，豈能證得一切智智？」

佛言：「善現！如是！如是！如汝所說，住無想者亦無順忍、無

淨觀地、無種性地、無第八地、無見地、無薄地、無離欲地、無已辦

地、無獨覺地、無菩薩地、無如來地，無修聖道因修聖道斷諸煩惱，

或聲聞相應、或獨覺相應。由斯煩惱所覆障故，諸菩薩摩訶薩應不能

入菩薩正性離生。若不能入菩薩正性離生，應不能證得一切相智。若

不能證得一切相智，應不能永斷一切煩惱習氣相續。善現！若一切法

都無所有、無生、無滅、無染、無淨， 如是諸法既都不生，何能證得

一切智智！」

具壽善現白佛言：「世尊！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，為

有有想，有無想不？為有色想，有受、想、行、識想不？為有眼處想，

有耳、鼻、舌、身、意處想不？為有色處想，有聲、香、味、觸、法

處想不？為有眼界想，有耳、鼻、舌、身、意界想不？為有色界想，

有聲、香、味、觸、法界想不？為有眼識界想，有耳、鼻、舌、身、

意識界想不？為有眼觸想，有耳、鼻、舌、身、意觸想不？為有眼觸

為緣所生諸受想，有耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受想不？為有

地界想，有水、火、風、空、識界想不？為有因緣想，有等無間緣、

所緣緣、增上緣想不？為有貪想，有瞋、癡想不？為有無明想，有行、

識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱想不？

為有布施波羅蜜多想，有淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多想

不？為有內空想，有外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、

無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相

空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空想不？為有



20

四念住想，有四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支想

不？為有苦聖諦想，有集、滅、道聖諦想不？為有四靜慮想，有四無

量、四無色定想不？為有八解脫想，有八勝處、九次第定、十遍處想

不？為有三摩地門想，有陀羅尼門想不？為有空解脫門想，有無相、

無願解脫門想不？為有極喜地想，有離垢地、發光地、焰慧地、極難

勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地想不？為有五眼想，

有六神通想不？為有佛十力想，有四無所畏、四無礙解、十八佛不共

法想不？為有大慈想，有大悲、大喜、大捨想不？為有無忘失法想，

有恒住捨性想不？為有一切智想，有道相智、一切相智想不？為有預

流果想，有一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提想不？為有菩薩摩訶薩

行想，有諸佛無上正等菩提想不？為有一切智智想不？為有永斷一切

煩惱習氣相續想不？

「為有色想，有色斷想不？為有受、想、行、識想，有受、想、

行、識斷想不？為有眼處想，有眼處斷想不？為有耳、鼻、舌、身、

意處想，有耳、鼻、舌、身、意處斷想不？為有色處想，有色處斷想

不？為有聲、香、味、觸、法處想，有聲、香、味、觸、法處斷想不？

為有眼界想，有眼界斷想不？為有耳、鼻、舌、身、意界想，有耳、

鼻、舌、身、意界斷想不？為有色界想，有色界斷想不？為有聲、香、

味、觸、法界想，有聲、香、味、觸、法界斷想不？為有眼識界想，

有眼識界斷想不？為有耳、鼻、舌、身、意識界想，有耳、鼻、舌、

身、意識界斷想不？為有眼觸想，有眼觸斷想不？為有耳、鼻、舌、

身、意觸想，有耳、鼻、舌、身、意觸斷想不？為有眼觸為緣所生諸

受想，有眼觸為緣所生諸受斷想不？為有耳、鼻、舌、身、意觸為緣

所生諸受想，有耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受斷想不？為有地

界想，有地界斷想不？為有水、火、風、空、識界想，有水、火、風、

空、識界斷想不？為有因緣想，有因緣斷想不？為有等無間緣、所緣

緣、增上緣想，有等無間緣、所緣緣、增上緣斷想不？為有貪想，有



21

貪斷想不？為有瞋、癡想，有瞋、癡斷想不？為有無明想，有無明斷

想不？為有行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁

歎苦憂惱想，有行乃至老死愁歎苦憂惱斷想不？為有布施波羅蜜多想，

有布施波羅蜜多斷想不？為有淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜

多想，有淨戒乃至般若波羅蜜多斷想不？為有內空想，有內空斷想不？

為有外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、

無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不

可得空、無性空、自性空、無性自性空想，有外空乃至無性自性空斷

想不？為有四念住想，有四念住斷想不？為有四正斷、四神足、五根、

五力、七等覺支、八聖道支想，有四正斷乃至八聖道支斷想不？為有

苦聖諦想，有苦聖諦斷想不？為有集、滅、道聖諦想，有集、滅、道

聖諦斷想不？為有四靜慮想，有四靜慮斷想不？為有四無量、四無色

定想，有四無量、四無色定斷想不？為有八解脫想，有八解脫斷想不？

為有八勝處、九次第定、十遍處想，有八勝處、九次第定、十遍處斷

想不？為有三摩地門想，有三摩地門斷想不？為有陀羅尼門想，有陀

羅尼門斷想不？為有空解脫門想，有空解脫門斷想不？為有無相、無

願解脫門想，有無相、無願解脫門斷想不？為有極喜地想，有極喜地

斷想不？為有離垢地、發光地、焰慧地、極難勝地、現前地、遠行地、

不動地、善慧地、法雲地想，有離垢地乃至法雲地斷想不？為有五眼

想，有五眼斷想不？為有六神通想，有六神通斷想不？為有佛十力想，

有佛十力斷想不？為有四無所畏、四無礙解、十八佛不共法想，有四

無所畏、四無礙解、十八佛不共法斷想不？為有大慈想，有大慈斷想

不？為有大悲、大喜、大捨想，有大悲、大喜、大捨斷想不？為有無

忘失法想，有無忘失法斷想不？為有恒住捨

性想，有恒住捨性斷想不？為有一切智想，有一切智斷想不？為

有道相智、一切相智想，有道相智、一切相智斷想不？為有預流果想，

有預流果斷想不？為有一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提想，有一來、



22

不還、阿羅漢果、獨覺菩提斷想不？為有菩薩摩訶薩行想，有菩薩摩

訶薩行斷想不？為有諸佛無上正等菩提想，有諸佛無上正等菩提斷想

不？為有一切智智想，有一切智智斷想不？為有所斷一切煩惱習氣相

續想，有所斷一切煩惱習氣相續斷想不？」

佛言：「善現！菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，於一切法皆無

有想亦無無想。善現！若無有想亦無無想，當知即是菩薩順忍；若無

有想亦無無想，即是修道；若無有想亦無無想，即是得果。善現當知！

無性即是菩薩摩訶薩道，無性即是菩薩摩訶薩現觀。善現！由此因緣，

應知一切法皆以無性為其自性。」

具壽善現白佛言：「世尊！若一切法皆以無性為自性者，云何如

來於一切法無性為性現等正覺，現等覺已，於一切法及諸境界皆得自

在？」

佛言：「善現！如是！如是！一切法皆以無性為自性，我本修學

菩薩道時，無倒修行布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多，

離欲惡不善法，有尋有伺，離生喜樂，入初靜慮具足住；尋伺寂靜，

內等淨，心一趣性，無尋無伺，定生喜樂，入第二靜慮具足住；離喜

住捨，正念正知，身受樂聖說應捨，入第三靜慮具足住；斷樂斷苦，

先喜憂沒，不苦不樂，捨念清淨，入第四靜慮具足住。我於爾時，於

諸靜慮及靜慮支，雖善取相而無所執，於諸靜慮及靜慮支都無味著，

於諸靜慮及靜慮支都無所得。我於爾時，於諸靜慮以清淨行相無所分

別具足安住。我於爾時，於諸靜慮及靜慮支善淳熟已，令心發起神境

智證通，亦令心發起天耳智證通，亦令心發起他心智證通，亦令心發

起宿住隨念智證通，亦令心發起天眼智證通。我於爾時， 於所發起諸

智證通，雖善取相而無所執，於所發起諸智證通都無味著，於所發起

諸智證通都無所得。我於爾時，於所發起諸智證通，以如虛空見無所

分別具足安住。



23

「善現！我於爾時，以一剎那相應妙慧，證得無上正等菩提，謂

現等覺是苦聖諦，是集聖諦，是滅聖諦，是道聖諦，都無所有，成就

十力、四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共

法等無邊功德，安立三聚有情差別，隨其所應方便教導，令獲殊勝利

益安樂。」

具壽善現白佛言：「世尊！云何如來、應、正等覺能起無性為自

性，四靜慮能發無性為自性，五神通能證無性為自性，無上正等菩提

能立無性為自性，有情作三聚已，隨其所應方便教導，令獲殊勝利益

安樂？」

佛言：「善現！若諸欲惡不善法等，有少自性或復他性為自性者，

我本修行菩薩行時，不應通達一切欲惡不善法等，皆以無性為自性已，

能入初靜慮具足住，能入第二、第三、第四靜慮具足住，以諸欲惡不

善法等無自他性，但以無性為自性故。我本修行菩薩行時，通達欲惡

不善法等，皆以無性為自性已，能離欲惡不善法，有尋有伺，離生喜

樂，入初靜慮具足住；尋伺寂靜，內等淨，心一趣性，無尋無伺，定

生喜樂，入第二靜慮具足住；離喜住捨，正念正知，身受樂聖說應捨，

入第三靜慮具足住；斷樂斷苦，先喜憂沒，不苦不樂，捨念清淨，入

第四靜慮具足住。

「善現！若諸神通有少自性，或復他性為自性者，我本修行菩薩

行時，不應通達一切神通，皆以無性為自性已，發起種種自在神通，

以諸神通無自他性，但以無性為自性故。我本修行菩薩行時，通達神

通皆以無性為自性已，能令心發起神境智證通，亦令心發起天耳、他

心、宿住隨念、天眼智證 通，於諸境界自在無礙。

「善現！若佛無上正等菩提，有少自性或復他性為自性者，我本

修行菩薩行時，不應通達諸佛無上正等菩提，皆以無性為自性已，證

得無上正等菩提，以佛無上正等菩提無自他性，但以無性為自性故。

我本修行菩薩行時，通達無上正等菩提，皆以無性為自性已，能用一



24

念相應妙慧，證得無上正等菩提，如實覺知苦、集、滅、道聖諦都無

所有，成就十力、四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、

十八佛不共法等無邊功德。善現！若諸有情，有少自性或復他性為自

性者，我成佛已不應通達一切有情皆以無性為自性已，安立三聚有情

差別，以諸有情無自他性，但以無性為自性故。我成佛已通達有情，

皆以無性為自性已，能立三聚有情差別，隨其所應方便教導，令獲殊

勝利益安樂。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！若菩薩摩訶薩依無性為自性法，

起四靜慮，發五神通，證得無上正等菩提，安立三聚有情差別，隨其

所應方便教導，令獲殊勝利樂事者，云何菩薩摩訶薩於無性為自性法

中，有漸次業、漸次學、漸次行，由此漸次業、漸次學、漸次行故，

證得無上正等菩提？」

佛言：「善現！諸菩薩摩訶薩最初從佛世尊所聞，若從已多供養

諸佛菩薩摩訶薩所聞，若從獨覺所聞，若從阿羅漢所聞，若從不還、

一來、預流所聞：『諸佛世尊以無性為自性，究竟證得以無性為自性

法故名佛世尊。諸菩薩摩訶薩亦以無性為自性，漸次證得以無性為自

性法故名菩薩摩訶薩。一切獨覺亦以無性為自性，漸次證得以無性為

自性法故名為獨覺。諸阿羅漢亦以無性為自性，漸次證得以無性為自

性法故名阿羅漢。一切不還、一來、預流亦以無性為自性，漸次證得

以無性為自性法故名為不還、一來、預流。諸賢善士亦以無性為自性，

決定信解以無性為自性法故名賢善士。諸餘有情、一切行、一切法皆

以無性為自性，乃至無有如毛端量若行若法，實有自性而可得者。』

是菩薩摩訶薩聞此事已，作是思惟：『若一切有情、一切行、一切法

皆以無性為自性，證得信解以無性為自性法故名佛、菩薩、獨覺、聲

聞、賢善士者，我於無上正等菩提，若當證得、若不證得，一切有 情、

一切行、一切法常以無性為自性故，我定應發趣無上正等菩提，得菩

提已，若諸有情行有想者，方便安立令住無想。』



25

「善現！是菩薩摩訶薩既思惟已，發趣無上正等菩提，為普救度

諸有情故，作漸次業、修漸次學、行漸次行。如過去世諸菩薩摩訶薩

發趣無上正等菩提，先修漸次業、學、行故，證得無上正等菩提，是

菩薩摩訶薩亦復如是，先應修行布施波羅蜜多，次應修行淨戒波羅蜜

多，次應修行安忍波羅蜜多，次應修行精進波羅蜜多，次應修行靜慮

波羅蜜多，後應修行般若波羅蜜多。

「善現！是菩薩摩訶薩從初發心修行布施波羅蜜多時，應自行布

施波羅蜜多，亦勸他行布施波羅蜜多，稱揚顯示布施波羅蜜多功德，

歡喜讚歎行布施波羅蜜多者。由此因緣布施圓滿，生天人中得大財位，

常行布施離慳悋心，隨諸有情，須食施食，須飲施飲，須衣施衣，須

乘施乘，須香華施香華， 須瓔珞施瓔珞，須房舍施房舍，須臥具施臥

具，須燈明施燈明，須財寶施財寶，須僮僕施僮僕，隨餘所須種種資

具皆悉施與。是菩薩摩訶薩由布施故受持戒蘊，生天人中得大尊貴，

由施、戒故復得定蘊，由施、戒、定故復得慧蘊，由施、戒、定、慧

故復得解脫蘊，由施、戒、定、慧、解脫故復得解脫智見蘊，由施、

戒、定、慧、解脫、解脫智見蘊圓滿故超諸聲聞及獨覺地，趣入菩薩

正性離生；入菩薩正性離生位已，便能嚴淨佛土成熟有情； 嚴淨佛土

成熟有情得圓滿已，便能證得無上正等菩提；證得無上正等菩提已，

便能轉正法輪，由轉正法輪故，安立有情於三乘法；有情安住三乘法

已，解脫生死證得涅槃。善現！是菩薩摩訶薩由布施故，雖能如是作

漸次業、修漸次學、行漸次行，而觀一切都不可得。何以故？以一切

法自性無故。

「復次，善現！是菩薩摩訶薩從初發心修行淨戒波羅蜜多時，應

自行淨戒波羅蜜多，亦勸他行淨戒波羅蜜多，稱揚顯示淨戒波羅蜜多

功德，歡喜讚歎行淨戒波羅蜜多者。是菩薩摩訶薩由此因緣戒蘊清淨，

生天人中得大尊貴，施貧窮者種種財物，既行施已，安住戒蘊、定蘊、

慧蘊、解脫蘊、解脫智



26

見蘊。由戒、定、慧、解脫、解脫智見蘊清淨故超諸聲聞及獨覺

地，趣入菩薩正性離生；入菩薩正性離生位已，便能嚴淨佛土、成熟

有情；嚴淨佛 土、成熟有情得圓滿已，便能證得無上正等菩提；證得

無上正等菩提已，便能轉正法輪；由轉正法輪故，安立有情於三乘法；

有情安住三乘法已，解脫生死證得涅槃。善現！是菩薩摩訶薩由淨戒

故，雖能如是作漸次業、修漸次學、行漸次行，而觀一切都不可得。

何以故？以一切法自性無故。

「復次，善現！是菩薩摩訶薩從初發心修行安忍波羅蜜多時，應

自行安忍波羅蜜多，亦勸他行安忍波羅蜜多，稱揚顯示安忍波羅蜜多

功德，歡喜讚歎行安忍波羅蜜多者。是菩薩摩訶薩行安忍時，能以財

物施諸有情皆令滿足；既行施已，安住戒蘊，安住安忍，安住定蘊、

慧蘊、解脫蘊、解脫智見蘊。由戒、定、慧、解脫、解脫智見蘊清淨

故，超諸聲聞及獨覺地，趣入菩薩正性離生；入菩薩正性離生位已，

便能嚴淨佛土、成熟有情；嚴淨佛土、成熟有情得圓滿已，便能證得

無上正等菩提；證得無上正等菩提已，便能轉正法輪；由轉正法輪故，

安立有情於三乘法；有情安住三乘法已，解脫生死證得涅槃。善現！

是菩薩摩訶薩由安忍故，雖能如是作漸次業、修漸次學、行漸次行，

而觀一切都不可得。何以故？以一切法自性無故。

「復次，善現！是菩薩摩訶薩從初發心修行精進波羅蜜多時，應

自於諸善法發勤精進波羅蜜多，亦勸他於諸善法，發勤精進波羅蜜多，

稱揚顯示於諸善法，發勤精進波羅蜜多功德，歡喜讚歎於諸善法，發

勤精進波羅蜜多者。是菩薩摩訶薩行精進時，能以財物施諸有情皆令

滿足；既行施已，安住戒蘊，安住安忍，安住精進，安住定蘊、慧蘊、

解脫蘊、解脫智見蘊。由戒、定、慧、解脫、解脫智見蘊清淨故，超

諸聲聞及獨覺地，趣入菩薩正性離生；入菩薩正性離生位已，便能嚴

淨佛土、成熟有情；嚴淨佛土、成熟有情得圓滿已，便能證得無上正

等菩提；證得無上正等菩提已，便能轉正法 輪；由轉正法輪故，安立



27

有情於三乘法；有情安住三乘法已，解脫生死證得涅槃。善現！是菩

薩摩訶薩由精進故，雖能如是作漸次業、修漸次學、行漸次行，而觀

一切都不可得。何以故？以一切法自性無故。

「復次，善現！是菩薩摩訶薩從初發心修行靜慮波羅蜜多時，應

自入四靜慮、四無量、四無色定，亦勸他入四靜慮、四無量、四無色

定，稱揚顯示入四靜慮、四無量、四無色定功德，歡喜讚歎入四靜慮、

四無量、四無色定者。是菩薩摩訶薩安住四靜慮、四無量、四無色定，

能以財物施諸有情皆令滿足；既行施已，安住戒蘊，安住安忍，安住

精進，安住定蘊、慧蘊、解脫蘊、解脫智見蘊。由戒、定、慧、解脫、

解脫智見蘊清淨故，超諸聲聞及獨覺地，趣入菩薩正性離生；入菩薩

正性離生位已，便能嚴淨佛土、成熟有情；嚴淨佛土、成熟有情得圓

滿已，便能證得無上正等菩提；證得無上正等菩提已，便能轉正法輪；

由轉正法輪故，安立有情於三乘法；有情安住三乘法已，解脫生死證

得涅槃。善現！是菩薩摩訶薩由靜慮故，雖能如是作漸次業、修漸次

學、行漸次行，而觀一切都不可得。何以故？以一切法自性無故。

「復次，善現！是菩薩摩訶薩從初發心修行般若波羅蜜多時，施

諸有情種種財物，安住戒蘊，安住安忍，安住精進，安住定蘊、慧蘊、

解脫蘊、解脫智見蘊，自行布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波

羅蜜多，亦勸他行布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多，

稱揚顯示布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多功德，歡喜

讚歎行布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多者。是菩薩摩

訶薩由布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多方便善巧力故，

超諸聲聞及獨覺地，趣入菩薩正性離生；入菩薩正性離生位已，便能

嚴淨佛土、成熟有情；嚴淨佛土、成熟有情得圓滿已，便能證得無上

正等菩提；證得無上正等菩提已，便能轉正法輪；由轉正法輪故，安

立有情於三乘法；有情安住三乘法已，解脫生死證得涅 槃。善現！是

菩薩摩訶薩由般若故，雖能如是作漸次業、修漸次學、行漸次行，而



28

觀一切都不可得。何以故？以一切法自性無故。善現！是為菩薩摩訶

薩依行六種波羅蜜多作漸次業、修漸次學、行漸次行。

「復次，善現！菩薩摩訶薩作漸次業、修漸次學、行漸次行時，

從初發心以一切智智相應作意，信解諸法皆以無性為其自性，先應修

佛隨念，次應修法隨念，次應修僧隨念，次應修戒隨念，次應修捨隨

念，後應修天隨念。

「善現！云何菩薩摩訶薩修佛隨念？善現！是菩薩摩訶薩修行般

若波羅蜜多時，不應以色思惟如來、應、正等覺，不應以受、想、行、

識思惟如來、應、正等覺。何以故？善現！色無自性，受、想、行、

識無自性；若法無自性則無所有，若無所有則不可念。所以者何？善

現！若無念、無思惟是為佛隨念。

「復次，善現！菩薩摩訶薩不應以三十二大士相思惟如來、應、

正等覺，不應以真金色身思惟如來、應、正等覺，不應以身有常光面

各一尋思惟如 來、應、正等覺，不應以八十隨好思惟如來、應、正等

覺。何以故？善現！如是相好金光色身都無自性，若法無自性則無所

有，若無所有則不可念。所以者何？善現！若無念、無思惟是為佛隨

念。

「復次，善現！菩薩摩訶薩不應以戒蘊思惟如來、應、正等覺，

不應以定蘊、慧蘊、解脫蘊、解脫智見蘊思惟如來、應、正等覺。何

以故？善現！如是諸蘊皆無自性，若法無自性則無所有，若無所有則

不可念。所以者何？善現！若無念、無思惟是為佛隨念。

「復次，善現！菩薩摩訶薩不應以五眼、六神通思惟如來、應、

正等覺，不應以佛十力四無所畏、四無礙解、十八佛不共法思惟如來、

應、正等覺，不應以大慈、大悲、大喜、大捨思惟如來、應、正等覺，

不應以無忘失法、恒住捨性思惟如來、應、正等覺，不應以一切智、

道相智、一切相智思惟如來、應、正等覺。何以故？善現！如是諸法

皆無自性，若法無自性則無所有，若無所有則不可念。所以者何？善



29

現！若無念、無思惟是為佛隨念。

「復次，善現！菩薩摩訶薩不應以緣起之法思惟如來、應、正等

覺。何以故？善現！緣起之法都無自性，若法無自性則無所有，若無

所有則不可念。所以者何？善現！若無念、無思惟是為佛隨念。善現！

菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，應如是修佛隨念，若如是修佛隨念，

是為菩薩摩訶薩作漸次業、修漸次學、行漸次行。

「善現！是菩薩摩訶薩如是作漸次業、修漸次學、行漸次行時，

則能圓滿四念住，亦能圓滿四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、

八聖道支；則能圓滿空解脫門，亦能圓滿無相、無願解脫門；則能圓

滿初靜慮，亦能圓滿第二、第三、第四靜慮；則能圓滿慈無量，亦能

圓滿悲、喜、捨無量；則能圓滿空無邊處定，亦能圓滿識無邊處、無

所有處、非想非非想處定；則能圓滿八解脫，亦能圓滿八勝處、九次

第定、十遍處；則能圓滿一切三摩地門，亦能圓滿一切陀羅尼門；則

能圓滿布施波羅蜜多，亦能圓滿淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅

蜜多；則能圓滿內空，亦能圓滿外空、內外空、空空、大空、勝義空、

有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相

空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空；

則能圓滿真如，亦能圓滿法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、

離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界；則能圓滿五眼， 亦

能圓滿六神通；則能圓滿佛十力，亦能圓滿四無所畏、四無礙解、十

八佛不共法；則能圓滿大慈，亦能圓滿大悲、大喜、大捨；則能圓滿

無忘失 法，亦能圓滿恒住捨性；則能圓滿一切智，亦能圓滿道相智、

一切相智，由此證得一切智智。善現！是菩薩摩訶薩以無性為自性方

便力故，覺一切法皆無自性，其中無有想亦復無無想。善現！菩薩摩

訶薩應如是修佛隨念，謂於其中尚無少念，況有念佛！

大般若波羅蜜多經卷第三百七十二



30

大般若波羅蜜多經卷第三百七十三

三藏法師玄奘奉 詔譯

初分三漸次品第六十五之二

「善現！云何菩薩摩訶薩修法隨念？善現！是菩薩摩訶薩修行般

若波羅蜜多時，不應思惟善法，不應思惟不善法，不應思惟無記法；

不應思惟世間法，不應思惟出世間法；不應思惟有愛染法，不應思惟

無愛染法；不應思惟有諍法，不應思惟無諍法；不應思惟聖法，不應

思惟非聖法；不應思惟有漏法，不應思惟無漏法；不應思惟欲界繫法，

不應思惟色界繫法，不應思惟無色界繫法；不應思惟有墮法，不應思

惟無墮法；不應思惟有為法，不應思惟無為法。何以故？善現！如是

諸法皆無自性，若法無自性則無所有，若無所有則不可念。所以者何？

善現！若無念、無思惟是為法隨念。善現！ 菩薩摩訶薩修行般若波羅

蜜多時，應如是修法隨念，若如是修法隨念，是為菩薩摩訶薩作漸次

業、修漸次學、行漸次行。

「善現！是菩薩摩訶薩如是作漸次業、修漸次學、行漸次行時，

則能圓滿四念住，亦能圓滿四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、

八聖道支；則能圓滿空解脫門，亦能圓滿無相、無願解脫門；則能圓

滿四靜慮，亦能圓滿四無量、四無色定；則能圓滿八解脫，亦能圓滿

八勝處、九次第定、十遍處；則能圓滿一切三摩地門，亦能圓滿一切

陀羅尼門；則能圓滿布施波羅蜜多，亦能圓滿淨戒、安忍、精進、靜

慮、般若波羅蜜多；則能圓滿內空，亦能圓滿外空、內外空、空空、

大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、

本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、

無性自性空；則能圓滿真如，亦能圓滿法界、法性、不虛妄性、不變

異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界；則



31

能圓滿五眼，亦能圓滿六神通；則能圓滿佛十力，亦能圓滿四無所畏、

四無礙解、十八佛不共法；則能圓滿大慈，亦能圓滿大悲、大喜、大

捨；則能圓滿無忘失法，亦能圓滿恒住捨性；則能圓滿一切智，亦能

圓滿道相智、一切相智，由此證得一切智智。

「善現！是菩薩摩訶薩以無性為自性方便力故，覺一切法皆無自

性，其中無有想亦復無無想。善現！菩薩摩訶薩應如是修法隨念，謂

於其中尚無少念況有念法！

「善現！云何菩薩摩訶薩修僧隨念？善現！是菩薩摩訶薩修行般

若波羅蜜多時，應作是念：『佛弟子眾具淨戒蘊、定蘊、慧蘊、解脫

蘊、解脫智見蘊，四雙八隻補特伽羅，一切皆是無性所顯，皆以無性

為其自性，由是因緣不應思惟。』何以故？善現！佛弟子眾皆無自性，

若法無自性則無所有，若無所有則不可念。所以者何？善現！若無念、

無思惟是為僧隨念。善現！菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，應如是

修僧隨念，若如是修僧隨念，是為菩薩摩訶薩作漸次業、修漸次學、

行漸次行。

「善現！是菩薩摩訶薩如是作漸次業、修漸次學、行漸次行時，

則能圓滿四念住，亦能圓滿四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、

八聖道支；則能圓滿空解脫門，亦能圓滿無相、無願解脫門；則能圓

滿四靜慮，亦能圓滿四無量、四無色定；則能圓滿八解脫，亦能圓滿

八勝處、九次第定、十遍處；則能圓滿一切三摩地門，亦能圓滿一切

陀羅尼門；則能圓滿布施波羅蜜多，亦能圓滿淨戒、安忍、精進、靜

慮、般若波羅蜜多；則能圓滿內空，亦能圓滿外空、內外空、空空、

大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、

本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、

無性自性空；則能圓滿真如，亦能圓滿法界、法性、不虛妄性、不變

異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界；則

能圓滿五眼，亦能圓滿六神通；則能圓滿佛十力，亦能圓滿四無所畏、



32

四無礙解、十八佛不共法；則能圓滿大慈，亦能圓滿大悲、大喜、大

捨；則能圓滿無忘失法，亦能圓滿恒住捨性；則能圓滿一切智，亦能

圓滿道相智、一切相智，由此證得一切智智。

「善現！是菩薩摩訶薩以無性為自性方便力故，覺一切法皆無自

性，其中無有想亦復無無想。善現！菩薩摩訶薩應如是修僧隨念，謂

於其中尚無少念況有念僧！

「善現！云何菩薩摩訶薩修戒隨念？善現！是菩薩摩訶薩修行般

若波羅蜜多時，從初發心乃至安坐妙菩提座，恒住淨戒無缺無隙、無

瑕無穢，無所取著，應受供養，智者所讚，妙善受持，妙善究竟，隨

順勝定思惟此戒以無性為自性，由是因緣不應思惟。何以故？善現！

如是淨戒都無自性，若法無自性則無所有，若無所有則不可念。所以

者何？善現！若無念、無思惟是為戒隨念。善現！菩薩摩訶薩修行般

若波羅蜜多時，應如是修戒隨念，若如是修戒隨念，是為菩薩摩訶薩

作漸次業、修漸次學、行漸次行。

「善現！是菩薩摩訶薩如是作漸次業、修漸次學、行漸次行時，

則能圓滿四念住，亦能圓滿四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、

八聖道支；則能圓滿空解脫門，亦能圓滿無相、無願解脫門；則能圓

滿四靜慮，亦能圓滿四無量、四無色定；則能圓滿八解脫，亦能圓滿

八勝處、九次第定、十遍處；則能圓滿一切三摩地門，亦能圓滿一切

陀羅尼門；則能圓滿布施波羅蜜多，亦能圓滿淨戒、安忍、精進、靜

慮、般若波羅蜜多；則能圓滿內空，亦能圓滿外空、內外空、空空、

大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、

本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、

無性自性空；則能圓滿真如，亦能圓滿法界、法性、不虛妄性、不變

異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界；則

能圓滿五眼，亦能圓滿六神通；則能圓滿佛十力，亦能圓滿四無所畏、

四無礙解、十八佛不共法；則能圓滿大慈，亦能圓滿大悲、大喜、大



33

捨；則能圓滿無忘失法，亦能圓滿恒住捨性；則能圓滿一切智，亦能

圓滿道相智、一切相智，由此證得一切智智。

「善現！是菩薩摩訶薩以無性為自性方便力故，覺一切法皆無自

性，其中無有想亦復無無想。善現！菩薩摩訶薩應如是修戒隨念，謂

於其中尚無少念況有念戒！

「善現！云何菩薩摩訶薩修捨隨念？善現！是菩薩摩訶薩修行般

若波羅蜜多時，以無性為自性方便力故，修捨隨念，若捨財、若捨法

俱不起心：『我施、我不施，我捨、我不捨。』若捨所有身分支節亦

不起心：『我施、我不施，我捨、我不捨。』亦不思惟所捨、所與及

捨施福。何以故？善現！如是諸法皆無自性，若法無自性則無所有，

若無所有則不可念。所以者何？善現！若無念、無思惟是為捨隨念。

善現！菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，應如是修捨隨念，若如是修

捨隨念，是為菩薩摩訶薩作漸次業、修漸次學、行漸次行。

「善現！是菩薩摩訶薩如是作漸次業、修漸次學、行漸次行時，

則能圓滿四念住，亦能圓滿四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、

八聖道支；則能圓滿空解脫門，亦能圓滿無相、無願解脫門；則能圓

滿四靜慮，亦能圓滿四無量、四無色定；則能圓滿八解脫，亦能圓滿

八勝處、九次第定、十遍處；則能圓滿一切三摩地門，亦能圓滿一切

陀羅尼門；則能圓滿布施波羅蜜多，亦能圓滿淨戒、安忍、精進、靜

慮、般若波羅蜜多；則能圓滿內空，亦能圓滿外空、內外空、空空、

大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、

本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、

無性自性空；則能圓滿真如，亦能圓滿法界、法性、不虛妄性、不變

異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界；則

能圓滿五眼，亦能圓滿六神通；則能圓滿佛十力，亦能圓滿四無所畏、

四無礙解、十八佛不共法；則能圓滿大慈，亦能圓滿大悲、大喜、大

捨；則能圓滿無忘失法，亦能圓滿恒住捨性；則能圓滿一切智，亦能



34

圓滿道相智、一切相智，由此證得一切智智。

「善現！是菩薩摩訶薩以無性為自性方便力故，覺一切法皆無自

性，其中無有想亦復無無想。善現！菩薩摩訶薩應如是修捨隨念，謂

於其中尚無少念況有念捨！

「善現！云何菩薩摩訶薩修天隨念？善現！是菩薩摩訶薩修行般

若波羅蜜多時，以無性為自性方便力故，修天隨念。觀預流等，雖生

四大王眾天、或三十三天、或夜摩天、或覩史多天、或樂變化天、或

他化自在天，而不可得、不應思惟。觀不還等，雖生色界天或無色界

天，而不可得、不應思惟。何以故？善現！如是諸天皆無自性，若法

無自性則無所有，若無所有則不可念。所以者何？善現！若無念、無

思惟是為天隨念。善現！菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，應如是修

天隨念，若如是修天隨念，是為菩薩摩訶薩作漸次業、修漸次學、行

漸次行。

「善現！是菩薩摩訶薩如是作漸次業、修漸次學、行漸次行時，

則能圓滿四念住，亦能圓滿四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、

八聖道支；則能圓滿空解脫門，亦能圓滿無相、無願解脫門；則能圓

滿四靜慮，亦能圓滿四無量、四無色定；則能圓滿八解脫，亦能圓滿

八勝處、九次第定、十遍處；則能圓滿一切三摩地門，亦能圓滿一切

陀羅尼門；則能圓滿布施波羅蜜多，亦能圓滿淨戒、安忍、精進、靜

慮、般若波羅蜜多；則能圓滿內空，亦能圓滿外空、內外空、空空、

大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、

本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、

無性自性空；則能圓滿真如，亦能圓滿法界、法性、不虛妄性、不變

異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界；則

能圓滿五眼，亦能圓滿六神通；則能圓滿佛十力，亦能圓滿四無所畏、

四無礙解、十八佛不共法；則能圓滿大慈，亦能圓滿大悲、大喜、大

捨；則能圓滿無忘失法，亦能圓滿恒住捨性；則能圓滿一切智，亦能



35

圓滿道相智、一切相智，由此證得一切智智。

「善現！是菩薩摩訶薩以無性為自性方便力故，覺一切法皆無自

性，其中無有想亦復無無想。善現！菩薩摩訶薩應如是修天隨念，謂

於其中尚無少念況有念天！善現！是為菩薩摩訶薩依修六隨念作漸次

業、修漸次學、行漸次行。

「復次，善現！菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，為欲圓滿作漸

次業、修漸次學、行漸次行，以無性為自性方便力故，應學內空，應

學外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、

無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不

可得空、無性空、自性 空、無性自性空；以無性為自性方便力故，應

學真如，應學法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、

法定、法住、實際、虛空界、不思議界；以無性為自性方便力故，應

學四念住，應學四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支；

以無性為自性方便力故，應學苦聖諦，應學集、滅、道聖諦；以無性

為自性方便力故，應學四靜慮，應學四無量、四無色定；以無性為自

性方便力故，應學八解脫、應學八勝處、九次第定、十遍處；以無性

為自性方便力故，應學空解脫門，應學無相、無願解脫門；以無性為

自性方便力故，應學布施波羅蜜多，應學淨戒、安忍、精進、靜 慮、

般若、方便善巧、願、力、智波羅蜜多；以無性為自性方便力故，應

學極喜地，應學離垢地、發光地、焰慧地、極難勝地、現前地、遠行

地、不動地、善慧地、法雲地；以無性為自性方便力故，應學五眼，

應學六神通；以無性為自性方便力故，應學佛十力，應學四無所畏、

四無礙解、十八佛不共法；以無性為自性方便力故，應學大慈，應學

大悲、大喜、大捨；以無性為自性方便力故，應學無忘失法，應學恒

住捨性；以無性為自性方便力故，應學一切智，應學道相智、一切相

智；以無性為自性方便力故，應學一切三摩地門，應學一切陀羅尼門。



36

「善現！是菩薩摩訶薩如是修學菩提道時，覺一切法皆以無性為

其自性，於中尚無少念可得，況有念色，念受、想、行、識！況有念

眼處，念耳、 鼻、舌、身、意處！況有念色處，念聲、香、味、觸、

法處！況有念眼界，念耳、鼻、舌、身、意界！況有念色界，念聲、

香、味、觸、法界！況有念眼識界，念耳、鼻、舌、身、意識界！況

有念眼觸，念耳、鼻、舌、身、意觸！況有念眼觸為緣所生諸受，念

耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸 受！況有念地界，念水、火、風、

空、識界！況有念因緣，念等無間緣、所緣緣、增上緣！況有念無明，

念行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱！

況有念布施波羅蜜多，念淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多！

況有念內空，念外空、內外空、空空、大空、勝義 空、有為空、無為

空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、

一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空！況有念四念住，

念四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支！況有念苦聖

諦，念集、滅、道聖諦！況有念四靜慮，念四無量、四無色定！況有

念八解脫，念八勝處、九次第定、十遍處！況有念一切三摩地門，念

一切陀羅尼門！況有念空解脫門，念無相、無願解脫門！況有念極喜

地，念離垢 地、發光地、焰慧地、極難勝地、現前地、遠行地、不動

地、善慧地、法雲地！況有念五眼，念六神通！況有念佛十力，念四

無所畏、四無礙解、十八佛不共法！況有念大慈，念大悲、大喜、大

捨！況有念無忘失法，念恒住捨性！況有念一切智，念道相智、一切

相智！況有念預流果，念一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提！況有念

一切菩薩摩訶薩行，念諸佛無上正等菩提！如是諸念及所念法，若少

有實無有是處。

「善現！如是菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，雖作漸次業、修

漸次學、行漸次行，而於其中所有一切心所行業、心所行學、心所行

行皆悉不轉，以一切法皆以無性為自性故。」



37

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！若一切法皆以無性為自性者，

則應無色，亦無受、想、行、識；應無眼處，亦無耳、鼻、舌、身、

意處；應無色 處，亦無聲、香、味、觸、法處；應無眼界，亦無耳、

鼻、舌、身、意界；應無色界，亦無聲、香、味、觸、法界；應無眼

識界，亦無耳、鼻、舌、身、意識界；應無眼觸，亦無耳、鼻、舌、

身、意觸；應無眼觸為緣所生諸受，亦無耳、鼻、舌、身、意觸為緣

所生諸受；應無地界，亦無水、火、風、空、識界；應無因緣，亦無

等無間緣、所緣緣、增上緣；應無無明，亦無行、識、名色、六處、

觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱；應無布施波羅蜜多，亦

無淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多；應無內空，亦無外空、

內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、

散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、

無性空、自性空、無性自性空；應無四念住，亦無四正斷、四神足、

五根、五力、七等覺支、八聖道支；應無苦聖諦，亦無集、滅、道聖

諦；應無四靜慮，亦無四無量、四無色定；應無八解脫，亦無八勝處、

九次第定、十遍處；應無一切三摩地門，亦無一切陀羅尼門；應無空

解脫門，亦無無相、無願解脫門；應無極喜地，亦無離垢地、發光地、

焰慧地、極難勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地；應

無五眼，亦無六神通；應無佛十力，亦無四無所畏、四無礙解、十八

佛不共法；應無大慈，亦無大悲、大喜、大捨；應無無忘失法，亦無

恒住捨性；應無一切智，亦無道相智、一切相智；應無預流果，亦無

一來、不還、阿羅漢果、獨覺菩提；應無一切菩薩摩訶薩行，亦無諸

佛無上正等菩提；應無佛，亦無法、僧；應無道，亦無果；應無雜染，

亦無清淨；應無行，亦無得、無現觀，乃至一切法皆應是無。」

佛言：「善現！於汝意云何？於一切法皆以無性為自性中，有性、

無性為可得不？」



38

善現答言：「不也！世尊！不也！善逝！於一切法皆以無性為自

性中，有性、無性俱不可得。」

佛言：「善現！若一切法皆以無性為自性中，有性、無性俱不可

得，云何汝今可為是問：若一切法皆以無性為自性者，則應無色，亦

無受、想、行、識；應無眼處，亦無耳、鼻、舌、身、意處；應無色

處，亦無聲、香、味、觸、法處；應無眼界，亦無耳、鼻、舌、身、

意界；應無色界，亦無聲、香、味、觸、法界；應無眼識界，亦無耳、

鼻、舌、身、意識界；應無眼觸，亦無耳、鼻、舌、身、意觸；應無

眼觸為緣所生諸受，亦無耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受；應無

地界，亦無水、火、風、空、識界；應無因緣，亦無等無間緣、所緣

緣、增上緣；應無無明，亦無行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、

有、生、老死愁歎苦憂惱；應無布施波羅蜜多，亦無淨戒、安忍、精

進、靜慮、般若波羅蜜多；應無內空，亦無外空、內外空、空空、大

空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、

本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性 空、

無性自性空；應無四念住，亦無四正斷、四神足、五根、五力、七等

覺支、八聖道支；應無苦聖諦，亦無集、滅、道聖諦；應無四靜慮，

亦無四無量、四無色定；應無八解脫，亦無八勝處、九次第定、十遍

處；應無一切三摩地門，亦無一切陀羅尼門；應無空解脫門，亦無無

相、無願解脫門；應無極喜地，亦無離垢地、發光地、焰慧地、極難

勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地；應無五眼，亦無

六神通；應無佛十力，亦無四無所畏、四無礙解、十八佛不共法；應

無大慈，亦無大悲、大喜、大捨；應無無忘失法，亦無恒住捨性；應

無一切智，亦無道相智、一切相智；應無預流果，亦無一來、不還、

阿羅漢果、獨覺菩提；應無一切菩薩摩訶薩行，亦無諸佛無上正等菩

提；應無佛，亦無法、僧；應無道，亦無果；應無雜染，亦無清淨；

應無行，亦無得、無現觀，乃至一切法皆應是無？」



39

時，具壽善現白佛言：「世尊！我於是法無惑無疑，然當來世有

苾芻等或求聲聞乘、或求獨覺乘、或求菩薩摩訶薩乘，彼作是說：『佛

說一切法皆以無性為其自性，若一切法皆以無性為自性者，誰染？誰

淨？誰縛？誰解？』彼於染、淨及於縛、解不了知故，破戒、破見、

破威儀、破淨命，由破戒、見、威儀、淨命，當墮地獄、傍生、鬼界

受諸劇苦，輪迴生死難得解脫。我觀未來當有如是可怖畏事，故問如

來、應、正等覺如是深義，然我於此無惑無疑。」

佛言：「善現！善哉！善哉！如是！如是！如汝所說。於一切法

皆以無性為自性中，有性無性俱不可得，不應於此執有無性。」

初分無相無得品第六十六之一

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！若一切法皆以無性為自性者，

菩薩摩訶薩見何等義，為欲利樂諸有情故，求趣無上正等菩提？」

佛言：「善現！以一切法皆以無性為自性故，菩薩摩訶薩為欲利

樂諸有情故，求趣無上正等菩提。何以故？善現！諸有情類具斷、常

見，住有所得難可調伏，愚癡顛倒難可解脫。善現！住有所得者由有

所得想，無得、無現觀，亦無無上正等菩提。」

具壽善現白佛言：「世尊！無所得者為有得、有現觀、有無上正

等菩提不？」

佛言：「善現！若無所得即是得、即是現觀、即是無上正等菩提，

以不壞法界故。善現！若有於是無所得中欲有所得，欲得現觀，欲得

無上正等菩提，當知彼為欲壞法界。」

具壽善現復白佛言：「世尊！若無所得即是得、即是現觀、即是

無上正等菩提，無所得中無得、無現觀，亦無無上正等菩提者，云何

得有菩薩摩訶薩極喜地、離垢地、發光地、焰慧地、極難勝地、現前

地、遠行地、不動地、善慧地、法雲地？云何得有菩薩摩訶薩無生法

忍？云何得有異熟生神通？ 云何得有異熟生布施、淨戒、安忍、精進、



40

靜慮、般若波羅蜜多？云何得有菩薩摩訶薩安住如是異熟生法，成熟

有情、嚴淨佛土，於諸佛所恭敬供養上妙飲食、衣服、華鬘、塗散等

香、車乘、瓔珞、寶幢、幡蓋、房舍、臥具、伎樂、燈明，及餘種種

人天資具所獲善根，乃至無上正等菩提與果無 盡，展轉乃至般涅槃後，

自設利羅及諸弟子，猶得種種供養恭敬，善根勢力仍未滅盡？」

佛言：「善現！以一切法無所得故，得有菩薩摩訶薩極喜地、離

垢地、發光地、焰慧地、極難勝地、現前地、遠行地、不動地、善慧

地、法雲地，即由此故得有菩薩摩訶薩無生法忍，即由此故得有異熟

生神通，即由此故得有異熟生布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若

波羅蜜多。即由此故得有菩薩摩訶薩安住如是異熟生法，成熟有情、

嚴淨佛土，於諸佛所恭敬供養上妙飲食、衣服、華鬘、塗散等香、車

乘、瓔珞、寶幢、幡蓋、房舍、臥具、伎樂、燈明，及餘種種人天資

具，乃至無上正等菩提，所獲善根與果無盡，展轉乃至般涅槃後，自

設利羅及諸弟子，猶得種種供養恭敬，善根勢力仍未滅盡。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！若一切法皆無所得，布施、淨

戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多及諸神通有何差別？」

佛言：「善現！無所得者，布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般

若波羅蜜多及諸神通皆無差別。為欲令彼有所得者離染著故，方便宣

說布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多及諸神通有差別相。」

具壽善現復白佛言：「世尊！何因緣故無所得者，布施、淨戒、

安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多及諸神通皆無差別？」

佛言：「善現！菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，不得布施，不

得施者，不得受者，不得所施而行布施，不得淨戒而護淨戒，不得安

忍而修安忍，不得精進而修精進，不得靜慮而修靜慮，不得般若而修

般若，不得神通而修神通；不得四念住而修四念住，不得四正斷、四

神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支而修四正斷、四神足、五根、

五力、七等覺支、八聖道支；不得空解脫門而修空解脫門，不得無相、



41

無願解脫門而修無相、無願解脫門；不得四靜慮而修四靜慮，不得四

無量、四無色定而修四無量、四無色定；不得八解脫而修八解脫，不

得八勝處、九次第定、十遍處而修八勝處、九次第定、十遍處；不得

一切三摩地門而修一切三摩地門，不得一切陀羅尼門而修一切陀羅尼

門；不得菩薩十地而修菩薩十地；不得五眼而修五眼；不得佛十力而

修佛十力，不得四無所畏、四無礙解、十八佛不共法而修四無所畏、

四無礙解、十八佛不共法；不得大慈而修大慈，不得大悲、大喜、大

捨而修大悲、大喜、大捨；不得無忘失法而修無忘失法，不得恒住捨

性而修恒住捨性；不得一切智而修一切智，不得道相智、一切相智而

修道相 智、一切相智；不得有情而成熟有情，不得佛土而嚴淨佛土；

不得一切佛法而證無上正等菩提。

「善現！菩薩摩訶薩應行如是無所得般若波羅蜜多。善現！若菩

薩摩訶薩能行如是無所得般若波羅蜜多，一切惡魔及彼眷屬皆不能

壞。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅

蜜多時，一心具攝布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多，

亦能具攝四靜慮、四無量、四無色定，亦能具攝四念住、四正斷、四

神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支，亦能具攝空、無相、無願

解脫門，亦能具攝苦、集、滅、道聖諦，亦能具攝八解脫、八勝處、

九次第定、十遍處，亦能具攝一切三摩地門、一切陀羅尼門，亦能具

攝內空、外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢

竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法

空、不可得空、無性空、自性空、無性自性 空，亦能具攝真如、法界、

法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、

虛空界、不思議界，亦能具攝五眼、六神通，亦能具攝佛十力、四無

所畏、四無礙解、十八佛不共法，亦能具攝大慈、大悲、大喜、大捨，

亦能具攝無忘失法、恒住捨性，亦能具攝一切智、道相智、一切相智，



42

亦能具攝三十二大士相、八十隨好？」

佛告善現：「若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，所行布施波羅

蜜多，不離般若波羅蜜多，皆為般若波羅蜜多之所攝受；所行淨戒、

安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多，不離般若波羅蜜多，皆為般若波

羅蜜多之所攝受。所修四靜慮，不離般若波羅蜜多，皆為般若波羅蜜

多之所攝受；所修四無量、四無色定，不離般若波羅蜜多，皆為般若

波羅蜜多之所攝受。所修四念住，不離般若波羅蜜多，皆為般若波羅

蜜多之所攝受；所修四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖

道支，不離般若波羅蜜多，皆為般若波羅蜜多之所攝受。所修空解脫

門，不離般若波羅蜜多，皆為般若波羅蜜多之所攝受；所修無相、無

願解脫門，不離般若波羅蜜多，皆為般若波羅蜜多之所攝受。所住苦

聖諦，不離般若波羅蜜多，皆為般若波羅蜜多之所攝受；所住集、滅、

道聖諦，不離般若波羅蜜多，皆為般若波羅蜜多之所攝受。所修八解

脫，不離般若波羅蜜多，皆為般若波羅蜜多之所攝受；所修八勝處、

九次第定、十遍處，不離般若波羅蜜多，皆為般若波羅蜜多之所攝受。

所修一切三摩地門，不離般若波羅蜜多，皆為般若波羅蜜多之所攝受；

所修一切陀羅尼門，不離般若波羅蜜多，皆為般若波羅蜜多之所攝受。

大般若波羅蜜多經卷第三百七十三

大般若波羅蜜多經卷第三百七十四

三藏法師玄奘奉 詔譯

初分無相無得品第六十六之二



43

「所住內空，不離般若波羅蜜多，皆為般若波羅蜜多之所攝受；

所住外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、

無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不

可得空、無性空、自性空、無性自性空，不離般若波羅蜜多，皆為般

若波羅蜜多之所攝受。所住真如，不離般若波羅蜜多，皆為般若波羅

蜜多之所攝受；所住法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離

生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界，不離般若波羅蜜多，

皆為般若波羅蜜多之所攝受。所修五眼，不離般若波羅蜜多，皆為般

若波羅蜜多之所攝受；所修六神通，不離般若波羅蜜多，皆為般若波

羅蜜多之所攝受。所修佛十力，不離般若波羅蜜多，皆為般若波羅蜜

多之所攝受；所修四無所畏、四無礙解、十八佛不共法，不離般若波

羅蜜多，皆為般若波羅蜜多之所攝受。所修大慈，不離般若波羅蜜多，

皆為般若波羅蜜多之所攝受；所修大悲、大喜、大捨，不離般若波羅

蜜多，皆為般若波羅蜜多之所攝受。所修無忘失法，不離般若波羅蜜

多，皆為般若波羅蜜多之所攝受；所修恒住捨性，不離般若波羅蜜多，

皆為般若波羅蜜多之所攝受。所修一切智，不離般若波羅蜜多，皆為

般若波羅蜜多之所攝受；所修道相智、一切相智，不離般若波羅蜜多，

皆為般若波羅蜜多之所攝受。所引三十二大士相，不離般若波羅蜜多，

皆為般若波羅蜜多之所攝受；所引八十隨好，不離般若波羅蜜多，皆

為般若波羅蜜多之所攝受。

「善現！如是菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，一剎那心則能具

攝布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多，亦能具攝四靜慮、

四無量、四無色定，亦能具攝四念住、四正斷、四神足、五根、五力、

七等覺支、八聖道支，亦能具攝空、無相、無願解脫門，亦能具攝苦、

集、滅、道聖諦，亦能具攝八解脫、八勝處、九次第定、十遍處，亦

能具攝一切三摩地門、一切陀羅尼門，亦能具攝內空、外空、內外空、

空空、大空、勝義空、有為 空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無



44

變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、

自性空、無性自性空，亦能具攝真如、法界、法性、不虛妄性、不變

異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界，亦

能具攝五眼、六神通，亦能具攝佛十力、四無所 畏、四無礙解、十八

佛不共法，亦能具攝大慈、大悲、大喜、大捨，亦能具攝無忘失法、

恒住捨性，亦能具攝一切智、道相智、一切相智，亦能具攝三十二大

士相、八十隨好。」

具壽善現白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，

諸有所作不離般若波羅蜜多，常為般若波羅蜜多所攝受故，一剎那心

則能具攝布 施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多，亦能具攝

四靜慮、四無量、四無色定，亦能具攝四念住、四正斷、四神足、五

根、五力、七等覺支、八聖道支，亦能具攝空、無相、無願解脫門，

亦能具攝苦、集、滅、道聖諦，亦能具攝八解脫、八勝處、九次第定、

十遍處，亦能具攝一切三摩地門、一切陀羅尼門，亦能具攝內空、外

空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際

空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得

空、無性空、自性空、無性自性空，亦能具攝真如、法界、法性、不

虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、

不思議界，亦能具攝五眼、六神通，亦能具攝佛十力、四無所畏、四

無礙解、十八佛不共法，亦能具攝大慈、大悲、大喜、大捨，亦能具

攝無忘失法、恒住捨性，亦能具攝一切智、道相智、一切相智，亦能

具攝三十二大士相、八十隨好？」

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，所行布施波羅

蜜多，皆為般若波羅蜜多所攝受故，遠離二想；所行淨戒、安忍、精

進、靜慮、般若波羅蜜多，皆為般若波羅蜜多所攝受故，遠離二想。

所修四靜慮，皆為般若波羅蜜多所攝受故，遠離二想；所修四無量、

四無色定，皆為般若波羅蜜多所攝受故，遠離二想。所修四念住，皆



45

為般若波羅蜜多所攝受故，遠離二想；所修四正斷、四神足、五根、

五力、七等覺支、八聖道支，皆為般若波羅蜜多所攝受故，遠離二想。

所修空解脫門，皆為般若波羅蜜多所攝受故，遠離二想；所修無相、

無願解脫門，皆為般若波羅蜜多所攝受故，遠離二想。所住苦聖諦，

皆為般若波羅蜜多所攝受故，遠離二想；所住集、滅、道聖諦，皆為

般若波羅蜜多所攝受故，遠離二想。所修八解脫，皆為般若波羅蜜多

所攝受故，遠離二想；所修八勝處、九次第定、十遍處，皆為般若波

羅蜜多所攝受故，遠離二想。所修一切三摩地門，皆為般若波羅蜜多

所攝受故，遠離二想；所修一切陀羅尼門，皆為般若波羅蜜多所攝受

故，遠離二想。所住內空，皆為般若波羅蜜多所攝受故，遠離二想；

所住外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、

無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不

可得空、無性空、自性空、無性自性空，皆為般若波羅蜜多所攝受故，

遠離二想。所住真如，皆為般若波羅蜜多所攝受故，遠離二想；所住

法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、

實際、虛空界、不思議界，皆為般若波羅蜜多所攝受故，遠離二想。

所修五眼，皆為般若波羅蜜多所攝受故，遠離二想；所修六神通，皆

為般若波羅蜜多所攝受故，遠離二想。所修佛十力，皆為般若波羅蜜

多所攝受故，遠離二想；所修四無所畏、四無礙解、十八佛不共法，

皆為般若波羅蜜多所攝受故，遠離二想。所修大慈，皆為般若波羅蜜

多所攝受故，遠離二想；所修大悲、大喜、大捨，皆為般若波羅蜜多

所攝受故，遠離二想。所修無忘失法，皆為般若波羅蜜多所攝受故，

遠離二想；所修恒住捨性，皆為般若波羅蜜多所攝受故，遠離二想。

所修一切智，皆為般若波羅蜜多所攝受故，遠離二想；所修道相智、

一切相智，皆為般若波羅蜜多所攝受故，遠離二想。所引三十二大士

相，皆為般若波羅蜜多所攝受故，遠離二想；所引八十隨好，皆為般

若波羅蜜多所攝受故，遠離二想。」



46

具壽善現白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，

雖行布施波羅蜜多而無二想，雖行淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波

羅蜜多而無二想？雖修四靜慮而無二想，雖修四無量、四無色定而無

二想？雖修四念住而無二想，雖修四正斷、四神足、五根、五力、七

等覺支、八聖道支而無二想？雖修空解脫門而無二想，雖修無相、無

願解脫門而無二想？雖住苦聖諦而無二想，雖住集、滅、道聖諦而無

二想？雖修八解脫而無二想，雖修八勝處、九次第定、十遍處而無二

想？雖修一切三摩地門而無二想，雖修一切陀羅尼門而無二想？雖住

內空而無二想，雖住外空、內外空、空空、大 空、勝義空、有為空、

無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相

空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空而無二想？

雖住真如而無二想，雖住法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、

離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界而無二想？雖修五眼

而無二想，雖修六神通而無二想？雖修佛十力而無二想，雖修四無所

畏、四無礙解、十八佛不共法而無二想？雖修大慈而無二想，雖修大

悲、大喜、大捨而無二想？雖修無忘失法而無二想，雖修恒住捨性而

無二想？雖修一切智而無二想，雖修道相智、一切相智而無二想？雖

引三十二大士相而無二想，雖引八十隨好而無二想？」

佛告善現：「菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，為欲圓滿布施波

羅蜜多故，即於布施波羅蜜多中，攝受一切布施、淨戒、安忍、精進、

靜慮、般若波羅蜜多而行布施，攝受一切四靜慮、四無量、四無色定

而行布施，攝受一切四念住、四正斷、四神足、五根、五力、七等覺

支、八聖道支而行布施， 攝受一切空、無相、無願解脫門而行布施，

攝受一切苦、集、滅、道聖諦而行布施，攝受一切八解脫、八勝處、

九次第定、十遍處而行布施，攝受一切三摩地門、陀羅尼門而行布施，

攝受一切內空、外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為

空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、



47

一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空而行布施，攝受

一切真如、法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法

定、法住、實際、虛空界、不思議界而行布施，攝受一切五眼、六神

通而行布施，攝受一切佛十力、四無所畏、四無礙解、十八佛不共法

而行布施，攝受一切大慈、大悲、大喜、大捨而行布施，攝受一切無

忘失法、恒住捨性而行布施，攝受一切一切智、道相智、一切相智而

行布施，攝受一切三十二大士相、八十隨好而行布施，由是因緣而無

二想。

「善現！菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，為欲圓滿淨戒、安忍、

精進、靜慮、般若波羅蜜多故，即於淨戒乃至般若波羅蜜多中，攝受

一切布施乃至般若波羅蜜多而行淨戒乃至般若波羅蜜多，攝受一切四

靜慮、四無量、四無色定而行淨戒乃至般若波羅蜜多，攝受一切四念

住、四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支而行淨戒乃

至般若波羅蜜多，攝受一切空、無相、無願解脫門而行淨戒乃至般若

波羅蜜多，攝受一切苦、集、滅、道聖諦而行淨戒乃至般若波羅蜜多，

攝受一切八解脫、八勝處、九次第定、十遍處而行淨戒乃至般若波羅

蜜多，攝受一切三摩地門、陀羅尼門而行淨戒乃至般若波羅蜜多，攝

受一切內空、外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、

畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切

法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空而行淨戒乃至般若波

羅蜜多，攝受一切真如、法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、

離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界而行淨戒乃至般若波

羅蜜多，攝受一切五眼、六神通而行淨戒乃至般若波羅蜜多，攝受一

切佛十力、四無所畏、四無礙解、十八佛不共法而行淨戒乃至般若波

羅蜜多，攝受一切大慈、大悲、大喜、大捨而行淨戒乃至般若波羅蜜

多，攝受一切無忘失法、恒住捨性而行淨戒乃至般若波羅蜜多，攝受

一切一切智、道相智、一切相智而行淨戒乃至般若波羅蜜多，攝受一



48

切三十二大士相、八十隨好而行淨戒乃至般若波羅蜜多，由是因緣而

無二想。

「善現！菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，為欲圓滿四靜慮故，

即於四靜慮中，攝受一切布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅

蜜多而修四靜慮，攝受一切四靜慮、四無量、四無色定而修四靜慮，

攝受一切四念住、四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道

支而修四靜慮，攝受一切空、無相、無願解脫門而修四靜慮，攝受一

切苦、集、滅、道聖諦而修四靜慮，攝受一切八解脫、八勝處、九次

第定、十遍處而修四靜慮，攝受一切三摩地門、陀羅尼門而修四靜慮，

攝受一切內空、外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為

空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、

一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空而修四靜慮，攝

受一切真如、法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等 性、離生性、

法定、法住、實際、虛空界、不思議界而修四靜慮，攝受一切五眼、

六神通而修四靜慮，攝受一切佛十力、四無所畏、四無礙解、十八佛

不共法而修四靜慮，攝受一切大慈、大悲、大喜、大捨而修四靜慮，

攝受一切無忘失法、恒住捨性而修四靜慮，攝受一切一切智、道相智、

一切相智而修四靜慮，攝受一切三十二大士相、八十隨好而修四靜慮，

由是因緣而無二想。

「善現！菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，為欲圓滿四無量、四

無色定故，即於四無量、四無色定中，攝受一切布施、淨戒、安忍、

精進、靜慮、般若波羅蜜多而修四無量、四無色定，攝受一切四靜慮、

四無量、四無色定而修四無量、四無色定，攝受一切四念住、四正斷、

四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支而修四無量、四無色定，

攝受一切空、無相、無願解脫門而修四無量、四無色定，攝受一切苦、

集、滅、道聖諦而修四無量、四無色定，攝受一切八解脫、八勝處、

九次第定、十遍處而修四無量、四無色定，攝受一切三摩地門、陀羅



49

尼門而修四無量、四無色定，攝受一切內空、外空、內外空、空空、

大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、

本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、

無性自性空而修四無量、四無色定，攝受一切真如、法界、法性、不

虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、

不思議界而修四無量、四無色定，攝受一切五眼、六神通而修四無量、

四無色定，攝受一切佛十力、四無所畏、四無礙解、十八佛不共法而

修四無量、四無色定，攝受一切大慈、大悲、大喜、大捨而修四無量、

四無色定，攝受一切無忘失法、恒住捨性而修四無量、四無色定，攝

受一切一切智、道相智、一切相智而修四無量、四無色定，攝受一切

三十二大士相、八十隨好而修四無量、四無色定，由是因緣而無二想。

「善現！菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，為欲圓滿四念住故，

即於四念住中，攝受一切布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅

蜜多而修四念 住，攝受一切四靜慮、四無量、四無色定而修四念住，

攝受一切四念住、四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道

支而修四念住，攝受一切空、無相、無願解脫門而修四念住，攝受一

切苦、集、滅、道聖諦而修四念住，攝受一切八解脫、八勝處、九次

第定、十遍處而修四念住，攝受一切三摩地門、陀羅尼門而修四念住，

攝受一切內空、外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為

空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、

一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空而修四念住，攝

受一切真如、法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等 性、離生性、

法定、法住、實際、虛空界、不思議界而修四念住，攝受一切五眼、

六神通而修四念住，攝受一切佛十力、四無所畏、四無礙解、十八佛

不共法而修四念住，攝受一切大慈、大悲、大喜、大捨而修四念住，

攝受一切無忘失法、恒住捨性而修四念住，攝受一切一切智、道相智、

一切相智而修四念住，攝受一切三十二大士相、八十隨好而修四念住，



50

由是因緣而無二想。

「善現！菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，為欲圓滿四正斷、四

神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支故，即於四正斷乃至八聖道

支中，攝受一切布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多而修

四正斷乃至八聖道支，攝受一切四靜慮、四無量、四無色定而修四正

斷乃至八聖道支，攝受一切四念住、四正斷、四神足、五根、五力、

七等覺支、八聖道支而修四正斷乃至八聖道支，攝受一切空、無相、

無願解脫門而修四正斷乃至八聖道支， 攝受一切苦、集、滅、道聖諦

而修四正斷乃至八聖道支，攝受一切八解脫、八勝處、九次第定、十

遍處而修四正斷乃至八聖道支，攝受一切三摩地 門、陀羅尼門而修四

正斷乃至八聖道支，攝受一切內空、外空、內外空、空空、大空、勝

義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異 空、本性空、

自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性

空而修四正斷乃至八聖道支，攝受一切真如、法界、法性、不虛妄性、

不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界

而修四正斷乃至八聖道支，攝受一切五眼、六神通而修四正斷乃至八

聖道 支，攝受一切佛十力、四無所畏、四無礙解、十八佛不共法而修

四正斷乃至八聖道支，攝受一切大慈、大悲、大喜、大捨而修四正斷

乃至八聖道支， 攝受一切一切智、道相智、一切相智而修四正斷乃至

八聖道支，攝受一切三十二大士相、八十隨好而修四正斷乃至八聖道

支，由是因緣而無二想。

「善現！菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，為欲圓滿空解脫門故，

即於空解脫門中，攝受一切布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波

羅蜜多而修空解脫門，攝受一切四靜慮、四無量、四無色定而修空解

脫門，攝受一切四念住、四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、

八聖道支而修空解脫門，攝受一切空、無相、無願解脫門而修空解脫

門，攝受一切苦、集、滅、道聖諦而修空解脫門，攝受一切八解脫、



51

八勝處、九次第定、十遍處而修空解脫門，攝受一切三摩地門、陀羅

尼門而修空解脫門，攝受一切內空、外空、內外空、空空、大空、勝

義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散 空、無變異空、本性空、

自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性

空而修空解脫門，攝受一切真如、法界、法性、不虛妄性、不變異性、

平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界而修空解脫

門，攝受一切五眼、六神通而修空解脫門，攝受一切佛十力、四無所

畏、四無礙解、十八佛不共法而修空解脫門，攝受一切大慈、大悲、

大喜、大捨而修空解脫門，攝受一切無忘失法、恒住捨性而修空解脫

門，攝受一切一切智、道相智、一切相智而修空解脫門，攝受一切三

十二大士相、八十隨好而修空解脫門，由是因緣而無二想。

「善現！菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，為欲圓滿無相、無願

解脫門故，即於無相、無願解脫門中，攝受一切布施、淨戒、安忍、

精進、靜慮、般若波羅蜜多而修無相、無願解脫門，攝受一切四靜慮、

四無量、四無色定而修無相、無願解脫門，攝受一切四念住、四正斷、

四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支而修無相、無願解脫門，

攝受一切空、無相、無願解脫門而修無相、無願解脫門，攝受一切苦、

集、滅、道聖諦而修無相、無願解脫門，攝受一切八解脫、八勝處、

九次第定、十遍處而修無相、無願解脫門，攝受一切三摩地門、陀羅

尼門而修無相、無願解脫門，攝受一切內空、外空、內外空、空空、

大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、

本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、

無性自性空而修無相、無願解脫門，攝受一切真如、法界、法性、不

虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、

不思議界而修無相、無願解脫門，攝受一切五眼、六神通而修無相、

無願解脫門，攝受一切佛十力、四無所畏、四無礙解、十八佛不共法

而修無相、無願解脫門，攝受一切大慈、大悲、大喜、大捨而修無相、



52

無願解脫門，攝受一切無忘失法、恒住捨性而修無相、無願解脫門，

攝受一切一切智、道相智、一切相智而修無相、無願解脫門，攝受一

切三十二大士相、八十隨好而修無相、無願解脫門，由是因緣而無二

想。

「善現！菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，為欲圓滿苦聖諦故，

即於苦聖諦中，攝受一切布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅

蜜多而住苦聖 諦，攝受一切四靜慮、四無量、四無色定而住苦聖諦，

攝受一切四念住、四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道

支而住苦聖諦，攝受一切空、無相、無願解脫門而住苦聖諦，攝受一

切苦、集、滅、道聖諦而住苦聖諦，攝受一切八解脫、八勝處、九次

第定、十遍處而住苦聖諦，攝受一切三摩地門、陀羅尼門而住苦聖諦，

攝受一切內空、外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為

空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、

一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空而住苦聖諦，攝

受一切真如、法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等 性、離生性、

法定、法住、實際、虛空界、不思議界而住苦聖諦，攝受一切五眼、

六神通而住苦聖諦，攝受一切佛十力、四無所畏、四無礙解、十八佛

不共法而住苦聖諦，攝受一切大慈、大悲、大喜、大捨而住苦聖諦，

攝受一切無忘失法、恒住捨性而住苦聖諦，攝受一切一切智、道相智、

一切相智而住苦聖諦，攝受一切三十二大士相、八十隨好而住苦聖諦，

由是因緣而無二想。

「善現！菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，為欲圓滿集、滅、道

聖諦故，即於集、滅、道聖諦中，攝受一切布施、淨戒、安忍、精進、

靜慮、般若波羅蜜多而住集、滅、道聖諦，攝受一切四靜慮、四無量、

四無色定而住集、滅、道聖諦，攝受一切四念住、四正斷、四神足、

五根、五力、七等覺 支、八聖道支而住集、滅、道聖諦，攝受一切空、

無相、無願解脫門而住集、滅、道聖諦，攝受一切苦、集、滅、道聖



53

諦而住集、滅、道聖諦，攝受一切八解脫、八勝處、九次第定、十遍

處而住集、滅、道聖諦，攝受一切三摩地門、陀羅尼門而住集、滅、

道聖諦，攝受一切內空、外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為

空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、

共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空而住集、

滅、道聖諦，攝受一切真如、法界、法性、不虛妄性、不變異性、平

等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界而住 集、滅、

道聖諦，攝受一切五眼、六神通而住集、滅、道聖諦，攝受一切佛十

力、四無所畏、四無礙解、十八佛不共法而住集、滅、道聖諦，攝受

一切大慈、大悲、大喜、大捨而住集、滅、道聖諦，攝受一切無忘失

法、恒住捨性而住集、滅、道聖諦，攝受一切一切智、道相智、一切

相智而住集、滅、道聖諦，攝受一切三十二大士相、八十隨好而住集、

滅、道聖諦，由是因緣而無二想。

「善現！菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，為欲圓滿八解脫故，

即於八解脫中，攝受一切布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅

蜜多而修八解 脫，攝受一切四靜慮、四無量、四無色定而修八解脫，

攝受一切四念住、四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道

支而修八解脫，攝受一切空、無相、無願解脫門而修八解脫，攝受一

切苦、集、滅、道聖諦而修八解脫，攝受一切八解脫、八勝處、九次

第定、十遍處而修八解脫，攝受一切三摩地門、陀羅尼門而修八解脫，

攝受一切內空、外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為

空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、

一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空而修八解脫，攝

受一切真如、法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等 性、離生性、

法定、法住、實際、虛空界、不思議界而修八解脫，攝受一切五眼、

六神通而修八解脫，攝受一切佛十力、四無所畏、四無礙解、十八佛

不共法而修八解脫，攝受一切大慈、大悲、大喜、大捨而修八解脫，



54

攝受一切無忘失法、恒住捨性而修八解脫，攝受一切一切智、道相智、

一切相智而修八解脫，攝受一切三十二大士相、八十隨好而修八解脫，

由是因緣而無二想。

「善現！菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，為欲圓滿八勝處、九

次第定、十遍處故，即於八勝處、九次第定、十遍處中，攝受一切布

施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多而修八勝處、九次第定、

十遍處，攝受一切四靜慮、四無量、四無色定而修八勝處、九次第定、

十遍處，攝受一切四念住、四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、

八聖道支而修八勝處、九次第定、十遍處，攝受一切空、無相、無願

解脫門而修八勝處、九次第 定、十遍處，攝受一切苦、集、滅、道聖

諦而修八勝處、九次第定、十遍處，攝受一切八解脫、八勝處、九次

第定、十遍處而修八勝處、九次第定、十遍處，攝受一切三摩地門、

陀羅尼門而修八勝處、九次第定、十遍處，攝受一切內空、外空、內

外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散

空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無

性空、自性空、無性自性空而修八勝處、九次第定、十遍處， 攝受一

切真如、法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、

法住、實際、虛空界、不思議界而修八勝處、九次第定、十遍處，攝

受一切五眼、六神通而修八勝處、九次第定、十遍處，攝受一切佛十

力、四無所畏、四無礙解、十八佛不共法而修八勝處、九次第定、十

遍處，攝受一切大慈、大悲、大喜、大捨而修八勝處、九次第定、十

遍處，攝受一切無忘失法、恒住捨性而修八勝處、九次第定、十遍處，

攝受一切一切智、道相智、一切相智而修八勝處、九次第定、十遍處，

攝受一切三十二大士相、八十隨好而修八勝處、九次第定、十遍處，

由是因緣而無二想。

「善現！菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，為欲圓滿一切三摩地

門故，即於一切三摩地門中，攝受一切布施、淨戒、安忍、精進、靜



55

慮、般若波羅蜜多而修一切三摩地門，攝受一切四靜慮、四無量、四

無色定而修一切三摩地門，攝受一切四念住、四正斷、四神足、五根、

五力、七等覺支、八聖道支而修一切三摩地門，攝受一切空、無相、

無願解脫門而修一切三摩地門，攝受一切苦、集、滅、道聖諦而修一

切三摩地門，攝受一切八解脫、八勝處、九次第定、十遍處而修一切

三摩地門，攝受一切三摩地門、陀羅尼門而修一切三摩地門，攝受一

切內空、外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢

竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法

空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空而修一切三摩地門，攝

受一切真如、法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、

法定、法住、實際、虛空界、不思議界而修一切三摩地門，攝受一切

五眼、六神通而修一切三摩地門，攝受一切佛十力、四無所畏、四無

礙解、十八佛不共法而修一切三摩地門，攝受一切大慈、大悲、大喜、

大捨而修一切三摩地門，攝受一切無忘失法、恒住捨性而修一切三摩

地門，攝受一切一切智、道相智、一切相智而修一切三摩地門，攝受

一切三十二大士相、八十隨好而修一切三摩地門，由是因緣而無二想。

大般若波羅蜜多經卷第三百七十四

大般若波羅蜜多經卷第三百七十五

三藏法師玄奘奉 詔譯

初分無相無得品第六十六之三

「善現！菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，為欲圓滿一切陀羅尼

門故，即於一切陀羅尼門中，攝受一切布施、淨戒、安忍、精進、靜



56

慮、般若波羅蜜多而修一切陀羅尼門，攝受一切四靜慮、四無量、四

無色定而修一切陀羅尼門，攝受一切四念住、四正斷、四神足、五根、

五力、七等覺支、八聖道支而修一切陀羅尼門，攝受一切空、無相、

無願解脫門而修一切陀羅尼門，攝受一切苦、集、滅、道聖諦而修一

切陀羅尼門，攝受一切八解脫、八勝處、九次第定、十遍處而修一切

陀羅尼門，攝受一切三摩地門、陀羅尼門而修一切陀羅尼門，攝受一

切內空、外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢

竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法

空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空而修一切陀羅尼門，攝

受一切真如、法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、

法定、法住、實際、虛空界、不思議界而修一切陀羅尼門，攝受一切

五眼、六神通而修一切陀羅尼門，攝受一切佛十力、四無所畏、四無

礙解、十八佛不共法而修一切陀羅尼門，攝受一切大慈、大悲、大喜、

大捨而修一切陀羅尼門，攝受一切無忘失法、恒住捨性而修一切陀羅

尼門，攝受一切一切智、道相智、一切相智而修一切陀羅尼門，攝受

一切三十二大士相、八十隨好而修一切陀羅尼門，由是因緣而無二想。

「善現！菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，為欲圓滿內空故，即

於內空中，攝受一切布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多

而住內空，攝受一切四靜慮、四無量、四無色定而住內空，攝受一切

四念住、四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支而住內

空，攝受一切空、無相、無願解脫門而住內空，攝受一切苦、集、滅、

道聖諦而住內空，攝受一切八解脫、八勝處、九次第定、十遍處而住

內空，攝受一切三摩地門、陀羅尼門而住內空，攝受一切內空、外空、

內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、

散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、

無性空、自性空、無性自性空而住內空，攝受一切真如、法界、法性、

不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、



57

不思議界而住內空，攝受一切五眼、六神通而住內空，攝受一切佛十

力、四無所畏、四無礙解、十八佛不共法而住內空，攝受一切大慈、

大悲、大喜、大捨而住內空，攝受一切無忘失法、恒住捨性而住內空，

攝受一切一切智、道相智、一切相智而住內空，攝受一切三十二大士

相、八十隨好而住內空，由是因緣而無二想。

「善現！菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，為欲圓滿外空、內外

空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、

無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、

自性空、無性自性空故，即於外空乃至無性自性空中，攝受一切布施、

淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多而住外空乃至無性自性空，

攝受一切四靜慮、四無量、四無色定而住外空乃至無性自性空，攝受

一切四念住、四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支而

住外空乃至無性自性空，攝受一切空、無相、無願解脫門而住外空乃

至無性自性空，攝受一切苦、集、滅、道聖諦而住外空乃至無性自性

空，攝受一切八解脫、八勝處、九次第定、十遍處而住外空乃至無性

自性空，攝受一切三摩地門、陀羅尼門而住外空乃至無性自性空，攝

受一切內空、外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、

畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切

法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空而住外空乃至無性自

性空，攝受一切真如、法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、

離生 性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界而住外空乃至無性自

性空，攝受一切五眼、六神通而住外空乃至無性自性空，攝受一切佛

十力、四無所畏、四無礙解、十八佛不共法而住外空乃至無性自性空，

攝受一切大慈、大悲、大喜、大捨而住外空乃至無性自性空，攝受一

切無忘失法、恒住捨性而住外空乃至無性自性空，攝受一切一切智、

道相智、一切相智而住外空乃至無性自性空，攝受一切三十二大士相、

八十隨好而住外空乃至無性自性空，由是因緣而無二想。



58

「善現！菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，為欲圓滿真如故，即

於真如中，攝受一切布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多

而住真如，攝受一切四靜慮、四無量、四無色定而住真如，攝受一切

四念住、四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支而住真

如，攝受一切空、無相、無願解脫門而住真如，攝受一切苦、集、滅、

道聖諦而住真如，攝受一切八解脫、八勝處、九次第定、十遍處而住

真如，攝受一切三摩地門、陀羅尼門而住真如，攝受一切內空、外空、

內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、

散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、

無性空、自性空、無性自性空而住真如，攝受一切真如、法界、法性、

不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、

不思議界而住真如，攝受一切五眼、六神通而住真如，攝受一切佛十

力、四無所畏、四無礙解、十八佛不共法而住真如，攝受一切大慈、

大悲、大喜、大捨而住真如，攝受一切無忘失法、恒住捨性而住真如，

攝受一切一切智、道相智、一切相智而住真如，攝受一切三十二大士

相、八十隨好而住真如，由是因緣而無二想。

「善現！菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，為欲圓滿法界、法性、

不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、

不思議界故，即於法界乃至不思議界中，攝受一切布施、淨戒、安忍、

精進、靜慮、般若波羅蜜多而住法界乃至不思議界，攝受一切四靜慮、

四無量、四無色定而住法界乃至不思議界，攝受一切四念住、四正斷、

四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支而住法界乃至不思議界，

攝受一切空、無相、無願解脫門而住法界乃至不思議界，攝受一切苦、

集、滅、道聖諦而住法界乃至不思議界，攝受一切八解脫、八勝處、

九次第定、十遍處而住法界乃至不思議界，攝受一切三摩地門、陀羅

尼門而住法界乃至不思議界，攝受一切內空、外空、內外空、空空、

大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、



59

本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、

無性自性空而住法界乃至不思議界，攝受一切真如、法界、法性、不

虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、

不思議界而住法界乃至不思議界，攝受一切五眼、六神通而住法界乃

至不思議界，攝受一切佛十力、四無所畏、四無礙解、十八佛不共法

而住法界乃至不思議界，攝受一切大慈、大悲、大喜、大捨而住法界

乃至不思議界，攝受一切無忘失法、恒住捨性而住法界乃至不思議界，

攝受一切一切智、道相智、一切相智而住法界乃至不思議界，攝受一

切三十二大士相、八十隨好而住法界乃至不思議界，由是因緣而無二

想。

「善現！菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，為欲圓滿五眼故即於

五眼中，攝受一切布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多而

修五眼，攝受一切四靜慮、四無量、四無色定而修五眼，攝受一切四

念住、四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支而修五眼，

攝受一切空、無相、無願解脫門而修五眼，攝受一切苦、集、滅、道

聖諦而修五眼，攝受一切八解脫、八勝處、九次第定、十遍處而修五

眼，攝受一切三摩地門、陀羅尼門而修五眼，攝受一切內空、外空、

內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、

散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、

無性空、自性空、無性自性空而修五眼，攝受一切真如、法界、法性、

不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、

不思議界而修五眼，攝受一切五眼、六神通而修五眼，攝受一切佛十

力、四無所畏、四無礙解、十八佛不共法而修五眼，攝受一切大 慈、

大悲、大喜、大捨而修五眼，攝受一切無忘失法、恒住捨性而修五眼，

攝受一切一切智、道相智、一切相智而修五眼，攝受一切三十二大士

相、八十隨好而修五眼，由是因緣而無二想。



60

「善現！菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，為欲圓滿六神通故，

即於六神通中，攝受一切布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅

蜜多而修六神 通，攝受一切四靜慮、四無量、四無色定而修六神通，

攝受一切四念住、四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道

支而修六神通，攝受一切空、無相、無願解脫門而修六神通，攝受一

切苦、集、滅、道聖諦而修六神通，攝受一切八解脫、八勝處、九次

第定、十遍處而修六神通，攝受一切三摩地門、陀羅尼門而修六神通，

攝受一切內空、外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為

空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、

一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空而修六神通，攝

受一切真如、法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等 性、離生性、

法定、法住、實際、虛空界、不思議界而修六神通，攝受一切五眼、

六神通而修六神通，攝受一切佛十力、四無所畏、四無礙解、十八佛

不共法而修六神通，攝受一切大慈、大悲、大喜、大捨而修六神通，

攝受一切無忘失法、恒住捨性而修六神通，攝受一切一切智、道相智、

一切相智而修六神通，攝受一切三十二大士相、八十隨好而修六神通，

由是因緣而無二想。

「善現！菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，為欲圓滿佛十力故，

即於佛十力中，攝受一切布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅

蜜多而修佛十力，攝受一切四靜慮、四無量、四無色定而修佛十力，

攝受一切四念住、四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道

支而修佛十力，攝受一切空、無相、無願解脫門而修佛十力，攝受一

切苦、集、滅、道聖諦而修佛十力，攝受一切八解脫、八勝處、九次

第定、十遍處而修佛十力，攝受一切三摩地門、陀羅尼門而修佛十力，

攝受一切內空、外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為

空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、

一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空而修佛十力，攝



61

受一切真如、法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等 性、離生性、

法定、法住、實際、虛空界、不思議界而修佛十力，攝受一切五眼、

六神通而修佛十力，攝受一切佛十力、四無所畏、四無礙解、十八佛

不共法而修佛十力，攝受一切大慈、大悲、大喜、大捨而修佛十力，

攝受一切無忘失法、恒住捨性而修佛十力，攝受一切一切智、道相智、

一切相智而修佛十力，攝受一切三十二大士相、八十隨好而修佛十力，

由是因緣而無二想。

「善現！菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，為欲圓滿四無所畏、

四無礙解、十八佛不共法故，即於四無所畏、四無礙解、十八佛不共

法中，攝受一切布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多而修

四無所畏、四無礙解、十八佛不共法，攝受一切四靜慮、四無量、四

無色定而修四無所畏、四無礙解、十八佛不共法，攝受一切四念住、

四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支而修四無所畏、

四無礙解、十八佛不共法，攝受一切 空、無相、無願解脫門而修四無

所畏、四無礙解、十八佛不共法，攝受一切苦、集、滅、道聖諦而修

四無所畏、四無礙解、十八佛不共法，攝受一切八解脫、八勝處、九

次第定、十遍處而修四無所畏、四無礙解、十八佛不共法，攝受一切

三摩地門、陀羅尼門而修四無所畏、四無礙解、十八佛不共法，攝受

一切內空、外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、

畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切

法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空而修四無所畏、四無

礙解、十八佛不共法，攝受一切真如、法界、法性、不虛妄性、不變

異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界而修

四無所畏、四無礙解、十八佛不共法，攝受一切五眼、六神通而修四

無所畏、四無礙解、十八佛不共法，攝受一切佛十力、四無所畏、四

無礙解、十八佛不共法而修四無所畏、四無礙解、十八佛不共法，攝

受一切大慈、大悲、大喜、大捨而修四無所畏、四無礙解、十八佛不



62

共法，攝受一切無忘失法、恒住捨性而修四無所畏、四無礙解、十八

佛不共法，攝受一切一切智、道相智、一切相智而修四無所畏、四無

礙解、十八佛不共法，攝受一切三十二大士相、八十隨好而修四無所

畏、四無礙解、十八佛不共法，由是因緣而無二想。

「善現！菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，為欲圓滿大慈故，即

於大慈中，攝受一切布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多

而修大慈，攝受一切四靜慮、四無量、四無色定而修大慈，攝受一切

四念住、四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支而修大

慈，攝受一切空、無相、無願解脫門而修大慈，攝受一切苦、集、滅、

道聖諦而修大慈，攝受一切八解脫、八勝處、九次第定、十遍處而修

大慈，攝受一切三摩地門、陀羅尼門而修大慈，攝受一切內空、外空、

內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、

散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、

無性空、自性空、無性自性空而修大慈，攝受一切真如、法界、法性、

不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、

不思議界而修大慈，攝受一切五眼、六神通而修大慈，攝受一切佛十

力、四無所畏、四無礙解、十八佛不共法而修大慈，攝受一切大慈、

大悲、大喜、大捨而修大慈，攝受一切無忘失法、恒住捨性而修大慈，

攝受一切一切智、道相智、一切相智而修大慈，攝受一切三十二大士

相、八十隨好而修大慈，由是因緣而無二想。

「善現！菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，為欲圓滿大悲、大喜、

大捨故，即於大悲、大喜、大捨中，攝受一切布施、淨戒、安忍、精

進、靜慮、般若波羅蜜多而修大悲、大喜、大捨，攝受一切四靜慮、

四無量、四無色定而修大悲、大喜、大捨，攝受一切四念住、四正斷、

四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支而修大悲、大喜、大捨，

攝受一切空、無相、無願解脫門而修大悲、大喜、大捨，攝受一切苦、

集、滅、道聖諦而修大悲、大 喜、大捨，攝受一切八解脫、八勝處、



63

九次第定、十遍處而修大悲、大喜、大捨，攝受一切三摩地門、陀羅

尼門而修大悲、大喜、大捨，攝受一切內空、外空、內外空、空空、

大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、

本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、

無性自性空而修大悲、大喜、大捨，攝受一切真如、法界、法性、不

虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、

不思議界而修大悲、大喜、大捨，攝受一切五眼、六神通而修大悲、

大喜、大捨，攝受一切佛十力、四無所畏、四無礙解、十八佛不共法

而修大悲、大喜、大捨，攝受一切大慈、大悲、大喜、大捨而修大悲、

大喜、大捨，攝受一切無忘失法、恒住捨性而修大悲、大喜、大捨，

攝受一切一切智、道相智、一切相智而修大悲、大喜、大捨，攝受一

切三十二大士相、八十隨好而修大悲、大喜、大捨，由是因緣而無二

想。

「善現！菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，為欲圓滿無忘失法故，

即於無忘失法中，攝受一切布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波

羅蜜多而修無忘失法，攝受一切四靜慮、四無量、四無色定而修無忘

失法，攝受一切四念住、四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、

八聖道支而修無忘失法，攝受一切空、無相、無願解脫門而修無忘失

法，攝受一切苦、集、滅、道聖諦而修無忘失法，攝受一切八解脫、

八勝處、九次第定、十遍處而修無忘失法，攝受一切三摩地門、陀羅

尼門而修無忘失法，攝受一切內空、外空、內外空、空空、大空、勝

義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散 空、無變異空、本性空、

自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性

空而修無忘失法，攝受一切真如、法界、法性、不虛妄性、不變異性、

平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界而修無忘失

法，攝受一切五眼、六神通而修無忘失法，攝受一切佛十力、四無所

畏、四無礙解、十八佛不共法而修無忘失法，攝受一切大慈、大悲、



64

大喜、大捨而修無忘失法，攝受一切無忘失法、恒住捨性而修無忘失

法，攝受一切一切智、道相智、一切相智而修無忘失法，攝受一切三

十二大士相、八十隨好而修無忘失法，由是因緣而無二想。

「善現！菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，為欲圓滿恒住捨性故，

即於恒住捨性中，攝受一切布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波

羅蜜多而修恒住捨性，攝受一切四靜慮、四無量、四無色定而修恒住

捨性，攝受一切四念住、四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、

八聖道支而修恒住捨性， 攝受一切空、無相、無願解脫門而修恒住捨

性，攝受一切苦、集、滅、道聖諦而修恒住捨性，攝受一切八解脫、

八勝處、九次第定、十遍處而修恒住捨性，攝受一切三摩地門、陀羅

尼門而修恒住捨性，攝受一切內空、外空、內外空、空空、大空、勝

義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、

自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性

空而修恒住捨性，攝受一切真如、法界、法性、不虛妄性、不變異性、

平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界而修恒住捨

性，攝受一切五眼、六神通而修恒住捨性，攝受一切佛十力、四無所

畏、四無礙解、十八佛不共法而修恒住捨性，攝受一切大慈、大悲、

大喜、大捨而修恒住捨性，攝受一切無忘失法、恒住捨性而修恒住捨

性，攝受一切一切智、道相智、一切相智而修恒住捨性，攝受一切三

十二大士相、八十隨好而修恒住捨性，由是因緣而無二想。

「善現！菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，為欲圓滿一切智故，

即於一切智中，攝受一切布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅

蜜多而修一切智，攝受一切四靜慮、四無量、四無色定而修一切智，

攝受一切四念住、四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道

支而修一切智，攝受一切空、無相、無願解脫門而修一切智，攝受一

切苦、集、滅、道聖諦而修一切智，攝受一切八解脫、八勝處、九次

第定、十遍處而修一切智，攝受一切三摩地門、陀羅尼門而修一切智，



65

攝受一切內空、外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為

空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、

一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空而修一切智，攝

受一切真如、法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等 性、離生性、

法定、法住、實際、虛空界、不思議界而修一切智，攝受一切五眼、

六神通而修一切智，攝受一切佛十力、四無所畏、四無礙解、十八佛

不共法而修一切智，攝受一切大慈、大悲、大喜、大捨而修一切智，

攝受一切無忘失法、恒住捨性而修一切智，攝受一切一切智、道相智、

一切相智而修一切智，攝受一切三十二大士相、八十隨好而修一切智，

由是因緣而無二想。

「善現！菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，為欲圓滿道相智、一

切相智故，即於道相智、一切相智中，攝受一切布施、淨戒、安忍、

精進、靜慮、般若波羅蜜多而修道相智、一切相智，攝受一切四靜慮、

四無量、四無色定而修道相智、一切相智，攝受一切四念住、四正斷、

四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支而修道相智、一切相智，

攝受一切空、無相、無願解脫門而修道相智、一切相智，攝受一切苦、

集、滅、道聖諦而修道相智、一切相智，攝受一切八解脫、八勝處、

九次第定、十遍處而修道相智、一切相智，攝受一切三摩地門、陀羅

尼門而修道相智、一切相智，攝受一切內 空、外空、內外空、空空、

大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、

本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、

無性自性空而修道相智、一切相智，攝受一切真如、法界、法性、不

虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、

不思議界而修道相智、一切相智，攝受一切五眼、六神通而修道相智、

一切相智，攝受一切佛十力、四無所畏、四無礙解、十八佛不共法而

修道相智、一切相智，攝受一切大慈、大悲、大喜、大捨而修道相智、

一切相智，攝受一切無忘失法、恒住捨性而修道相智、一切相智，攝



66

受一切一切智、道相智、一切相智而修道相智、一切相智，攝受一切

三十二大士相、八十隨好而修道相智、一切相智，由是因緣而無二想。

「善現！菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，為欲圓滿三十二大士

相故，即於三十二大士相中，攝受一切布施、淨戒、安忍、精進、靜

慮、般若波羅蜜多而引三十二大士相，攝受一切四靜慮、四無量、四

無色定而引三十二大士相，攝受一切四念住、四正斷、四神足、五根、

五力、七等覺支、八聖道支而引三十二大士相，攝受一切空、無相、

無願解脫門而引三十二大士相，攝受一切苦、集、滅、道聖諦而引三

十二大士相，攝受一切八解脫、八勝處、九次第定、十遍處而引三十

二大士相，攝受一切三摩地門、陀羅尼門而引三十二大士相，攝受一

切內空、外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢

竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法

空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空而引三十二大士相，攝

受一切真如、法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、

法定、法住、實際、虛空界、不思議界而引三十二大士相，攝受一切

五眼、六神通而引三十二大士相，攝受一切佛十力、四無所畏、四無

礙解、十八佛不共法而引三十二大士相，攝受一切大慈、大悲、大喜、

大捨而引三十二大士相，攝受一切無忘失法、恒住捨性而引三十二大

士相，攝受一切一切智、道相智、一切相智而引三十二大士相，攝受

一切三十二大士相、八十隨好而引三十二大士相，由是因緣而無二想。

「善現！菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，為欲圓滿八十隨好故，

即於八十隨好中，攝受一切布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波

羅蜜多而引八十隨好，攝受一切四靜慮、四無量、四無色定而引八十

隨好，攝受一切四念住、四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、

八聖道支而引八十隨好， 攝受一切空、無相、無願解脫門而引八十隨

好，攝受一切苦、集、滅、道聖諦而引八十隨好，攝受一切八解脫、

八勝處、九次第定、十遍處而引八十隨好，攝受一切三摩地門、陀羅



67

尼門而引八十隨好，攝受一切內空、外空、內外空、空空、大空、勝

義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散 空、無變異空、本性空、

自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性

空而引八十隨好，攝受一切真如、法界、法性、不虛妄性、不變異性、

平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界而引八十隨

好，攝受一切五眼、六神通而引八十隨好，攝受一切佛十力、四無所

畏、四無礙解、十八佛不共法而引八十隨好，攝受一切大慈、大悲、

大喜、大捨而引八十隨好，攝受一切無忘失法、恒住捨性而引八十隨

好，攝受一切一切智、道相智、一切相智而引八十隨好，攝受一切三

十二大士相、八十隨好而引八十隨好，由是因緣而無二想。

「復次，善現！是菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多故，若行布施波

羅蜜多時，住無漏心而行布施波羅蜜多；若行淨戒、安忍、精進、靜

慮、般若波羅蜜多時，住無漏心而行淨戒乃至般若波羅蜜多。是故，

雖行布施乃至般若波羅蜜多而無二想。

「善現！是菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多故，若修四靜慮時，住

無漏心而修四靜慮；若修四無量、四無色定時，住無漏心而修四無量、

四無色定。是故，雖修四靜慮、四無量、四無色定而無二想。

「善現！是菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多故，若修四念住時，住

無漏心而修四念住；若修四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、

八聖道支時，住無漏心而修四正斷乃至八聖道支。是故，雖修四念住

乃至八聖道支而無二想。

「善現！是菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多故，若修空解脫門時，

住無漏心而修空解脫門；若修無相、無願解脫門時，住無漏心而修無

相、無願解脫門。是故，雖修空、無相、無願解脫門而無二想。

「善現！是菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多故，若住苦聖諦時，住

無漏心而住苦聖諦；若住集、滅、道聖諦時，住無漏心而住集、滅、

道聖諦。是故，雖住苦、集、滅、道聖諦而無二想。



68

「善現！是菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多故，若修八解脫時，住

無漏心而修八解脫；若修八勝處、九次第定、十遍處時，住無漏心而

修八勝處、九次第定、十遍處。是故，雖修八解脫、八勝處、九次第

定、十遍處而無二想。

「善現！是菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多故，若修一切三摩地門

時，住無漏心而修一切三摩地門；若修一切陀羅尼門時，住無漏心而

修一切陀羅尼門。是故，雖修一切三摩地門、陀羅尼門而無二想。

大般若波羅蜜多經卷第三百七十五


	大眾閱藏經典彙編 CBETA2018 版
	佛经安置须知
	读诵佛经须知
	保宁勇禅师示看经警策文
	起诵仪
	请佛发愿
	南无本师释迦牟尼佛南无本师释迦牟尼佛南无本师释迦牟尼佛
	南无香云盖菩萨摩诃萨（三称）


