
1

大眾閱藏經典彙編 CBETA2018 版

大般若波罗蜜多經
（六百卷：第361卷至第365卷）

唐三藏法師玄奘奉 詔譯



2

佛经安置须知

1. 经典应恭敬放在清净高处以及其他书籍的上面，不可随意

扔放床上、座椅上等不净处。

2. 凡经书等法宝阅毕，可辗转流通，赠送其他道友，不可任

意烧毁或丢弃。

3. 如手捧或装于口袋携带时，不得低于腰部，不可挟腋下。

4. 不得口吹经上灰尘，应以专用净布拭去。

5. 不可在经典所在的地方，有种种污秽行为。

读诵佛经须知

1. 经典乃三世诸佛之师，如来法身舍利，亦当作真佛看，不

可作纸墨等看。礼诵持念，种种修持，皆当以诚敬为主。

2. 不可躺着看经书，以口水沾指翻经页，不可以污手触经。

3. 经书上不可涂写。不得一边散心杂话，一边看经书。

4. 中断不看时，应夹放纸条、书签做记号。不可折页、折角，或经

书面朝下作“人”字形搁置。

保宁勇禅师示看经警策文

夫看经之法后学须知：当净三业。若三业无亏，则百福俱集。三业者，

身、口、意业也。

（一）端身正坐，如对圣容，则身业净也。

（二）口无杂言，断诸嬉笑，则口业净也。

（三）意不散乱，屏息万缘，则意业净也。

内心既寂，外境俱捐。方契悟于真源，庶研穷于法理，可谓水澄珠

莹，云散月明。义海涌于胸襟，智岳凝于耳目。辄莫容易，实非小缘。

心法双忘，自他俱利。若能如是，真报佛恩。



3

起诵仪

请佛发愿

稽首禮諸佛 及法比丘僧 我今為自利 亦利諸有情

與諸善同修 正聞大藏經 傳承三聖學 令正法久住

南无本师释迦牟尼佛
南无本师释迦牟尼佛
南无本师释迦牟尼佛

香赞

（一遍）

炉香乍爇. 法界蒙薰. 诸佛海会悉遥闻.

随处结祥云.诚意方殷.诸佛现全身.

南无香云盖菩萨摩诃萨（三称）

开经偈

（一遍）

无上甚深微妙法 百千万劫难遭遇

我今见闻得受持 愿解如来真实义

讽诵经时 当愿众生：

顺佛所说 总持不忘.

（注：此阅藏仪轨可以根据需要自行调整）



4

大般若波羅蜜多經卷第三百六十一

三藏法師玄奘奉 詔譯

初分多問不二品第六十一之十一

佛言：「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀諸法自相皆

空故學。如是，善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於色不起作

諸行若有若無故學，應於受、想、行、識亦不起作諸行若有若無故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀諸法自相皆空故學。

如是，善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於眼處不起作諸行若

有若無故學，應於耳、鼻、舌、身、意處亦不起作諸行若有若無故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀諸法自相皆空故學。

如是，善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於色處不起作諸行若

有若無故學，應於聲、香、味、觸、法處亦不起作諸行若有若無故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀諸法自相皆空故學。

如是，善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於眼界不起作諸行若

有若無故學，應於耳、鼻、舌、身、意界亦不起作諸行若有若無故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀諸法自相皆空故學。

如是，善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於色界不起作諸行若

有若無故學，應於聲、香、味、觸、法界亦不起作諸行若有若無故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀諸法自相皆空故學。

如是，善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於眼識界不起作諸行

若有若無故學，應於耳、鼻、舌、身、意識界亦不起作諸行若有若無

故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀諸法自相皆空故學。

如是，善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於眼觸不起作諸行若

有若無故學，應於耳、鼻、舌、身、意觸亦不起作諸行若有若無故學。



5

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀諸法自相皆空故學。

如是，善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於眼觸為緣所生諸受

不起作諸行若有若無故學，應於耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受

亦不起作諸行若有若無故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀諸法自相皆空故學。

如是，善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於地界不起作諸行若

有若無故學，應於水、火、風、空、識界亦不起作諸行若有若無故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀諸法自相皆空故學。

如是，善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於無明不起作諸行若

有若無故學，應於行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、

老死愁歎苦憂惱亦不起作諸行若有若無故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀諸法自相皆空故學。

如是，善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於布施波羅蜜多不起

作諸行若有若無故學，應於淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多

亦不起作諸行若有若無故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀諸法自相皆空故學。

如是，善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於內空不起作諸行若

有若無故學，應於外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無

為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、

一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空亦不起作諸行若

有若無故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀諸法自相皆空故學。

如是，善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於真如不起作諸行若

有若無故學，應於法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生

性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界亦不起作諸行若有若無故

學。



6

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀諸法自相皆空故學。

如是，善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於苦聖諦不起作諸行

若有若無故學，應於集、滅、道聖諦亦不起作諸行若有若無故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀諸法自相皆空故學。

如是，善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於四念住不起作諸行

若有若無故學，應於四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖

道支亦不起作諸行若有若無故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀諸法自相皆空故學。

如是，善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於四靜慮不起作諸行

若有若無故學，應於四無量、四無色定亦不起作諸行若有若無故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀諸法自相皆空故學。

如是，善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於八解脫不起作諸行

若有若無故學，應於八勝處、九次第定、十遍處亦不起作諸行若有若

無故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀諸法自相皆空故學。

如是，善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於一切三摩地門不起

作諸行若有若無故學，應於一切陀羅尼門亦不起作諸行若有若無故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀諸法自相皆空故學。

如是，善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於空解脫門不起作諸

行若有若無故學，應於無相、無願解脫門亦不起作諸行若有若無故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀諸法自相皆空故學。

如是，善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於五眼不起作諸行若

有若無故學，應於六神通亦不起作諸行若有若無故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀諸法自相皆空故學。

如是，善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於佛十力不起作諸行

若有若無故學，應於四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、

十八佛不共法亦不起作諸行若有若無故學。



7

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀諸法自相皆空故學。

如是，善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於無忘失法不起作諸

行若有若無故學，應於恒住捨性亦不起作諸行若有若無故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀諸法自相皆空故學。

如是，善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於一切智不起作諸行

若有若無故學，應於道相智、一切相智亦不起作諸行若有若無故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀諸法自相皆空故學。

如是，善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於預流果不起作諸行

若有若無故學，應於一來、不還、阿羅漢果亦不起作諸行若有若無故

學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀諸法自相皆空故學。

如是，善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於獨覺菩提不起作諸

行若有若無故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀諸法自相皆空故學。

如是，善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於一切菩薩摩訶薩行

不起作諸行若有若無故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀諸法自相皆空故學。

如是善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應於諸佛無上正等菩提不

起作諸行若有若無故學。」

具壽善現白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，

應觀諸法自相皆空故學？」

佛言：「善現！若菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀色色相空

故學，應觀受、想、行、識受、想、行、識相空故學。如是，善現！

菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀諸法自相皆空故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀眼處眼處相空故學，

應觀耳、鼻、舌、身、意處耳、鼻、舌、身、意處相空故學。如是，

善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀諸法自相皆空故學。



8

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀色處色處相空故學，

應觀聲、香、味、觸、法處聲、香、味、觸、法處相空故學。如是，

善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀諸法自相皆空故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀眼界眼界相空故學，

應觀耳、鼻、舌、身、意界耳、鼻、舌、身、意界相空故學。如是，

善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀諸法自相皆空故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀色界色界相空故學，

應觀聲、香、味、觸、法界聲、香、味、觸、法界相空故學。如是，

善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀諸法自相皆空故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀眼識界眼識界相空

故學，應觀耳、鼻、舌、身、意識界耳、鼻、舌、身、意識界相空故

學。如是，善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀諸法自相皆空

故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀眼觸眼觸相空故學，

應觀耳、鼻、舌、身、意觸耳、鼻、舌、身、意觸相空故學。如是，

善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀諸法自相皆空故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀眼觸為緣所生諸受

眼觸為緣所生諸受相空故學，應觀耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸

受耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受相空故學。如是，善現！菩薩

摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀諸法自相皆空故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀地界地界相空故學，

應觀水、火、風、空、識界水、火、風、空、識界相空故學。如是，

善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀諸法自相皆空故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀無明無明相空故學，

應觀行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂

惱行乃至老死愁歎苦憂惱相空故學。如是，善現！菩薩摩訶薩行般若

波羅蜜多時，應觀諸法自相皆空故學。



9

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀布施波羅蜜多布施

波羅蜜多相空故學，應觀淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多淨

戒乃至般若波羅蜜多相空故學。如是，善現！菩薩摩訶薩行般若波羅

蜜多時，應觀諸法自相皆空故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀內空內空相空故學，

應觀外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、

無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不

可得空、無性空、自性空、無性自性空外空乃至無性自性空相空故學。

如是，善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀諸法自相皆空故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀真如真如相空故學，

應觀法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、法

住、實際、虛空界、不思議界法界乃至不思議界相空故學。如是，善

現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀諸法自相皆空故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀苦聖諦苦聖諦相空

故學，應觀集、滅、道聖諦集、滅、道聖諦相空故學。如是，善現！

菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀諸法自相皆空故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀四念住四念住相空

故學，應觀四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支四正

斷乃至八聖道支相空故學。如是，善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多

時，應觀諸法自相皆空故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀四靜慮四靜慮相空

故學，應觀四無量、四無色定四無量、四無色定相空故學。如是，善

現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀諸法自相皆空故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀八解脫八解脫相空

故學，應觀八勝處、九次第定、十遍處八勝處、九次第定、十遍處相

空故學。如是，善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀諸法自相

皆空故學。



10

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀一切三摩地門一切

三摩地門相空故學，應觀一切陀羅尼門一切陀羅尼門相空故學。如是，

善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀諸法自相皆空故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀空解脫門空解脫門

相空故學，應觀無相、無願解脫門無相、無願解脫門相空故學。如是，

善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀諸法自相皆空故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀五眼五眼相空故學，

應觀六神通六神通相空故學。如是，善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜

多時，應觀諸法自相皆空故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀佛十力佛十力相空

故學，應觀四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛

不共法四無所畏乃至十八佛不共法相空故學。如是，善現！菩薩摩訶

薩行般若波羅蜜多時，應觀諸法自相皆空故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀無忘失法無忘失法

相空故學，應觀恒住捨性恒住捨性相空故學。如是，善現！菩薩摩訶

薩行般若波羅蜜多時，應觀諸法自相皆空故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀一切智一切智相空

故學，應觀道相智、一切相智道相智、一切相智相空故學。如是，善

現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀諸法自相皆空故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀預流果預流果相空

故學，應觀一來、不還、阿羅漢果一來、不還、阿羅漢果相空故學。

如是，善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀諸法自相皆空故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀獨覺菩提獨覺菩提

相空故學。如是，善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀諸法自

相皆空故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀一切菩薩摩訶薩行

一切菩薩摩訶薩行相空故學。如是善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多



11

時，應觀諸法自相皆空故學。

「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，應觀諸佛無上正等菩提

諸佛無上正等菩提相空故學。如是善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多

時，應觀諸法自相皆空故學。」

具壽善現白佛言：「世尊！若色色相空，受、想、行、識受、想、

行、識相空，云何菩薩摩訶薩當行般若波羅蜜多？

「世尊！若眼處眼處相空，耳、鼻、舌、身、意處耳、鼻、舌、

身、意處相空，云何菩薩摩訶薩當行般若波羅蜜多？

「世尊！若色處色處相空，聲、香、味、觸、法處聲、香、味、

觸、法處相空，云何菩薩摩訶薩當行般若波羅蜜多？

「世尊！若眼界眼界相空，耳、鼻、舌、身、意界耳、鼻、舌、

身、意界相空，云何菩薩摩訶薩當行般若波羅蜜多？

「世尊！若色界色界相空，聲、香、味、觸、法界聲、香、味、

觸、法界相空，云何菩薩摩訶薩當行般若波羅蜜多？

「世尊！若眼識界眼識界相空，耳、鼻、舌、身、意識界耳、鼻、

舌、身、意識界相空，云何菩薩摩訶薩當行般若波羅蜜多？

「世尊！若眼觸眼觸相空，耳、鼻、舌、身、意觸耳、鼻、舌、

身、意觸相空，云何菩薩摩訶薩當行般若波羅蜜多？

「世尊！若眼觸為緣所生諸受眼觸為緣所生諸受相空，耳、鼻、

舌、身、意觸為緣所生諸受耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受相空，

云何菩薩摩訶薩當行般若波羅蜜多？

「世尊！若地界地界相空，水、火、風、空、識界水、火、風、

空、識界相空，云何菩薩摩訶薩當行般若波羅蜜多？

「世尊！若無明無明相空，行、識、名色、六處、觸、受、愛、

取、有、生、老死愁歎苦憂惱行乃至老死愁歎苦憂惱相空，云何菩薩

摩訶薩當行般若波羅蜜多？



12

「世尊！若布施波羅蜜多布施波羅蜜多相空，淨戒、安忍、精進、

靜慮、般若波羅蜜多淨戒乃至般若波羅蜜多相空，云何菩薩摩訶薩當

行般若波羅蜜多？

「世尊！若內空內空相空，外空、內外空、空空、大空、勝義空、

有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相

空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空外

空乃至無性自性空相空，云何菩薩摩訶薩當行般若波羅蜜多？

「世尊！若真如真如相空，法界、法性、不虛妄性、不變異性、

平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界法界乃至不

思議界相空，云何菩薩摩訶薩當行般若波羅蜜多？

「世尊！若苦聖諦苦聖諦相空，集、滅、道聖諦集、滅、道聖諦

相空，云何菩薩摩訶薩當行般若波羅蜜多？

「世尊！若四念住四念住相空，四正斷、四神足、五根、五力、

七等覺支、八聖道支四正斷乃至八聖道支相空，云何菩薩摩訶薩當行

般若波羅蜜多？

「世尊！若四靜慮四靜慮相空，四無量四無色定四無量四無色定

相空，云何菩薩摩訶薩當行般若波羅蜜多？

「世尊！若八解脫八解脫相空，八勝處、九次第定、十遍處八勝

處、九次第定、十遍處相空，云何菩薩摩訶薩當行般若波羅蜜多？

「世尊！若一切三摩地門一切三摩地門相空，一切陀羅尼門一切

陀羅尼門相空，云何菩薩摩訶薩當行般若波羅蜜多？

「世尊！若空解脫門空解脫門相空，無相、無願解脫門無相、無

願解脫門相空，云何菩薩摩訶薩當行般若波羅蜜多？

「世尊！若五眼五眼相空，六神通六神通相空，云何菩薩摩訶薩

當行般若波羅蜜多？

「世尊！若佛十力佛十力相空，四無所畏、四無礙解、大慈、大

悲、大喜、大捨、十八佛不共法四無所畏乃至十八佛不共法相空，云



13

何菩薩摩訶薩當行般若波羅蜜多？

「世尊！若無忘失法無忘失法相空，恒住捨性恒住捨性相空，云

何菩薩摩訶薩當行般若波羅蜜多？

「世尊！若一切智一切智相空，道相智一切相智道相智一切相智

相空，云何菩薩摩訶薩當行般若波羅蜜多？

「世尊！若預流果預流果相空，一來、不還、阿羅漢果一來、不

還、阿羅漢果相空，云何菩薩摩訶薩當行般若波羅蜜多？

「世尊！若獨覺菩提獨覺菩提相空，云何菩薩摩訶薩當行般若波

羅蜜多？

「世尊！若一切菩薩摩訶薩行一切菩薩摩訶薩行相空，云何菩薩

摩訶薩當行般若波羅蜜多？

「世尊！若諸佛無上正等菩提諸佛無上正等菩提相空，云何菩薩

摩訶薩當行般若波羅蜜多？」佛言：「善現！若菩薩摩訶薩都無所行，

是行般若波羅蜜多。」

具壽善現白佛言：「世尊！何緣菩薩摩訶薩都無所行，是行般若

波羅蜜多？」

佛言：「善現！由此般若波羅蜜多不可得，菩薩摩訶薩亦不可得，

行亦不可得，若能行者，若由此行，若所行處，皆不可得。是故，善

現！菩薩摩訶薩都無所行是行般若波羅蜜多，以於其中一切戲論不可

得故。」

具壽善現白佛言：「世尊！若菩薩摩訶薩都無所行是行般若波羅

蜜多，初修業菩薩摩訶薩云何當行般若波羅蜜多？」佛言：「善現！

菩薩摩訶薩從初發心，應於一切法常學無所得。

「善現！是菩薩摩訶薩修布施時，以無所得而為方便應修布施；

修淨戒、安忍、精進、靜慮、般若時，以無所得而為方便應修淨戒乃

至般若。



14

「善現！是菩薩摩訶薩住內空時，以無所得而為方便應住內空；

住外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、

無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不

可得空、無性空、自性空、無性自性空時，以無所得而為方便應住外

空乃至無性自性空。

「善現！是菩薩摩訶薩住真如時，以無所得而為方便應住真如；

住法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、

實際、虛空界、不思議界時，以無所得而為方便應住法界乃至不思議

界。

「善現！是菩薩摩訶薩修四念住時，以無所得而為方便應修四念

住；修四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支時，以無

所得而為方便應修四正斷乃至八聖道支。

「善現！是菩薩摩訶薩住苦聖諦時，以無所得而為方便應住苦聖

諦；住集、滅、道聖諦時，以無所得而為方便應住集、滅、道聖諦。

「善現！是菩薩摩訶薩修四靜慮時，以無所得而為方便應修四靜

慮；修四無量、四無色定時，以無所得而為方便應修四無量、四無色

定。

「善現！是菩薩摩訶薩修空解脫門時，以無所得而為方便應修空

解脫門；修無相、無願解脫門時，以無所得而為方便應修無相、無願

解脫門。

「善現！是菩薩摩訶薩修八解脫時，以無所得而為方便應修八解

脫；修八勝處、九次第定、十遍處時，以無所得而為方便應修八勝處、

九次第定、十遍處。

「善現！是菩薩摩訶薩修三摩地門時，以無所得而為方便應修三

摩地門；修陀羅尼門時，以無所得而為方便應修陀羅尼門。

「善現！是菩薩摩訶薩修五眼時，以無所得而為方便應修五眼；

修六神通時，以無所得而為方便應修六神通。



15

「善現！是菩薩摩訶薩修佛十力時，以無所得而為方便應修佛十

力；修四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共

法時，以無所得而為方便應修四無所畏乃至十八佛不共法。

「善現！是菩薩摩訶薩修無忘失法時，以無所得而為方便應修無

忘失法；修恒住捨性時，以無所得而為方便應修恒住捨性。

「善現！是菩薩摩訶薩修一切智時，以無所得而為方便應修一切

智；修道相智、一切相智時，以無所得而為方便應修道相智、一切相

智。」具壽善現白佛言：「世尊！齊何名有所得？齊何名無所得？」

佛言：「善現！諸有二者名有所得，諸無二者名無所得。」

「世尊！齊何名有二？齊何名無二？」

「善現！諸眼諸色為二，諸耳諸聲為二，諸鼻諸香為二，諸舌諸

味為二，諸身諸觸為二，諸意諸法為二，有色無色為二，有見無見為

二，有對無對為二，有漏無漏為二，有為無為為二，世間出世間為二，

生死涅槃為二，異生法異生為二，預流法預流為二，一來法一來為二，

不還法不還為二，阿羅漢法阿羅漢為二，獨覺菩提獨覺為二，菩薩摩

訶薩行菩薩摩訶薩為二，諸佛無上正等菩提諸佛為二，如是一切有戲

論者皆名有二。

「善現！非眼非色為無二，非耳非聲為無二，非鼻非香為無二，

非舌非味為無二，非身非觸為無二，非意非法為無二，非有色非無色

為無二，非有見非無見為無二，非有對非無對為無二，非有漏非無漏

為無二，非有為非無為為無二，非世間非出世間為無二，非生死非涅

槃為無二，非異生法非異生為無二，非預流法非預流為無二，非一來

法非一來為無二，非不還法非不還為無二，非阿羅漢法非阿羅漢為無

二，非獨覺菩提非獨覺為無二，非菩薩摩訶薩行非菩薩摩訶薩為無二，

非諸佛無上正等菩提非諸佛為無二，如是一切離戲論者皆名無二。」

具壽善現白佛言：「世尊！為由有所得故無所得？為由無所得故

無所得？」



16

佛言：「善現！非由有所得故無所得，亦非由無所得故無所得，

然有所得、無所得平等性是名無所得。如是，善現！菩薩摩訶薩於有

所得、無所得平等性中應勤修學。善現！菩薩摩訶薩如是學時，名學

般若波羅蜜多無所得義，離諸過失。」

具壽善現白佛言：「世尊！若菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，不

著有所得，不著無所得，是菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，云何從一

地至一地漸次圓滿？若無從一地至一地漸次圓滿，云何當得所求無上

正等菩提？」

佛言：「善現！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，非住有所得中修

行般若波羅蜜多能從一地至一地漸次圓滿，證得無上正等菩提；亦非

住無所得中修行般若波羅蜜多能從一地至一地漸次圓滿，證得無上正

等菩提。何以故？善現！般若波羅蜜多無所得故，無上正等菩提無所

得故，能行般若波羅蜜多者行處行時無所得故，此無所得法亦無所得

故。善現！菩薩摩訶薩應當如是修行般若波羅蜜多。」

具壽善現白佛言：「世尊！若般若波羅蜜多不可得，無上正等菩

提不可得，能行般若波羅蜜多者、行處、行時亦不可得，云何菩薩摩

訶薩修行般若波羅蜜多時，於一切法常樂決擇？謂此是色，此是受、

想、行、識；此是眼處，此是耳、鼻、舌、身、意處；此是色處，此

是聲、香、味、觸、法處；此是眼界，此是耳、鼻、舌、身、意界；

此是色界，此是聲、香、味、觸、法界；此是眼識界，此是耳、鼻、

舌、身、意識界；此是眼觸，此是耳、鼻、舌、身、意觸；此是眼觸

為緣所生諸受，此是耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受；此是地界，

此是水、火、風、空、識界；此是無明，此是 行、識、名色、六處、

觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱；此是布施波羅蜜多，此

是淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多；此是內空， 此是外空、

內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、

散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、



17

無性空、自性空、無性自性空；此是真如，此是法界、法性、不虛妄

性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思

議界；此是四念住，此是四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、

八聖道支；此是苦聖諦，此是集、滅、道聖諦；此是四靜慮，此是四

無量、四無色定；此是空解脫門，此是無相、無願解脫門；此是八解

脫，此是八勝處、九次第定、十遍處；此是三摩地門，此是陀羅尼門；

此是五眼，此是六神通；此是佛十力，此是四無所畏、四無礙解、大

慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法；此是無忘失法，此是恒住捨

性；此是一切智，此是道相智、一切相智； 此是預流果，此是一來、

不還、阿羅漢果；此是獨覺菩提；此是一切菩薩摩訶薩行；此是諸佛

無上正等菩提？」

大般若波羅蜜多經卷第三百六十一

大般若波羅蜜多經卷第三百六十二

三藏法師玄奘奉 詔譯

初分多問不二品第六十一之十二

佛言：「善現！菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，雖於諸法常樂

決擇，而不得色，亦不得受、想、行、識；不得眼處，亦不得耳、鼻、

舌、身、意 處；不得色處，亦不得聲、香、味、觸、法處；不得眼界，

亦不得耳、鼻、舌、身、意界；不得色界，亦不得聲、香、味、觸、

法界；不得眼識界，亦不得耳、鼻、舌、身、意識界；不得眼觸，亦

不得耳、鼻、舌、身、意觸；不得眼觸為緣所生諸受，亦不得耳、鼻、

舌、身、意觸為緣所生諸受； 不得地界，亦不得水、火、風、空、識



18

界；不得無明，亦不得行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、

生、老死愁歎苦憂惱；不得布施波羅蜜 多，亦不得淨戒、安忍、精進、

靜慮、般若波羅蜜多；不得內空，亦不得外空、內外空、空空、大空、

勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性

空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性

自性空；不得真如，亦不得法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等

性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界；不得四念住，

亦不得四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支；不得苦

聖諦，亦不得集、滅、道聖諦；不得四靜慮，亦不得四無量、四無色

定；不得空解脫門，亦不得無相、無願解脫門；不得八解脫，亦不得

八勝處、九次第定、十遍處；不得三摩地門，亦不得陀羅尼門；不得

五眼，亦不得六神通；不得佛十力，亦不得四無所畏、四無礙解、大

慈、大悲、大喜、大 捨、十八佛不共法；不得無忘失法，亦不得恒住

捨性；不得一切智，亦不得道相智、一切相智；不得預流果，亦不得

一來、不還、阿羅漢果；不得獨覺菩提；不得一切菩薩摩訶薩行；不

得諸佛無上正等菩提。」

具壽善現白佛言：「世尊！菩薩摩訶薩行般若波羅蜜多時，若不

得色，亦不得受、想、行、識；若不得眼處，亦不得耳、鼻、舌、身、

意處；若不得色處，亦不得聲、香、味、觸、法處；若不得眼界，亦

不得耳、鼻、舌、身、意界；若不得色界，亦不得聲、香、味、觸、

法界；若不得眼識界，亦不得耳、鼻、舌、身、意識界；若不得眼觸，

亦不得耳、鼻、舌、身、意觸；若不得眼觸為緣所生諸受，亦不得耳、

鼻、舌、身、意觸為緣所生諸 受；若不得地界，亦不得水、火、風、

空、識界；若不得無明，亦不得行、識、名色、六處、觸、受、愛、

取、有、生、老死愁歎苦憂惱；若不得布施波羅蜜多，亦不得淨戒、

安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多；若不得內空，亦不得外空、內外

空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟 空、無際空、散空、



19

無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、

自性空、無性自性空；若不得真如，亦不得法界、法性、不虛妄性、

不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界；

若不得四念住，亦不得四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八

聖道支；若不得苦聖諦，亦不得集、滅、道聖諦；若不得四靜慮，亦

不得四無量、四無色定；若不得空解脫門，亦不得無相、無願解脫門；

若不得八解脫，亦不得八勝處、九次第定、十遍處；若不得三摩地門，

亦不得陀羅尼門；若不得五眼，亦不得六神通；若不得佛十力，亦不

得四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法；

若不得無忘失法，亦不得恒住捨性；若不得一切智，亦不得道相智、

一切相智；若不得預流果，亦不得一來、不還、阿羅漢果；若不得獨

覺菩提；若不得一切菩薩摩訶薩行；若不得諸佛無上正等菩提，云何

能圓滿布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多？若不能圓滿

布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多，云何能入菩薩摩訶

薩正性離生位？若不能入菩薩摩訶薩正性離生 位，云何能嚴淨佛土？

若不能嚴淨佛土，云何能成熟有情？若不能成熟有情，云何能得一切

智智？若不能得一切智智，云何能轉正法輪作諸佛事？若不能轉正法

輪作諸佛事，云何能解脫無量百千俱胝那庾多諸有情類生死眾苦，及

令證得常樂涅槃？」

佛言：「善現！菩薩摩訶薩不為色故修行般若波羅蜜多，亦不為

受、想、行、識故修行般若波羅蜜多。

「善現！菩薩摩訶薩不為眼處故修行般若波羅蜜多，亦不為耳、

鼻、舌、身、意處故修行般若波羅蜜多。

「善現！菩薩摩訶薩不為色處故修行般若波羅蜜多，亦不為聲、

香、味、觸、法處故修行般若波羅蜜多。

「善現！菩薩摩訶薩不為眼界故修行般若波羅蜜多，亦不為耳、

鼻、舌、身、意界故修行般若波羅蜜多。



20

「善現！菩薩摩訶薩不為色界故修行般若波羅蜜多，亦不為聲、

香、味、觸、法界故修行般若波羅蜜多。

「善現！菩薩摩訶薩不為眼識界故修行般若波羅蜜多，亦不為耳、

鼻、舌、身、意識界故修行般若波羅蜜多。

「善現！菩薩摩訶薩不為眼觸故修行般若波羅蜜多，亦不為耳、

鼻、舌、身、意觸故修行般若波羅蜜多。

「善現！菩薩摩訶薩不為眼觸為緣所生諸受故修行般若波羅蜜多，

亦不為耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受故修行般若波羅蜜多。

「善現！菩薩摩訶薩不為地界故修行般若波羅蜜多，亦不為水、

火、風、空、識界故修行般若波羅蜜多。

「善現！菩薩摩訶薩不為無明故修行般若波羅蜜多，亦不為行、

識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱故修行

般若波羅蜜多。

「善現！菩薩摩訶薩不為布施波羅蜜多故修行般若波羅蜜多，亦

不為淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多故修行般若波羅蜜多。

「善現！菩薩摩訶薩不為內空故修行般若波羅蜜多，亦不為外空、

內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、

散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、

無性空、自性空、無性自性空故修行般若波羅蜜多。

「善現！菩薩摩訶薩不為真如故修行般若波羅蜜多，亦不為法界、

法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、

虛空界、不思議界故修行般若波羅蜜多。

「善現！菩薩摩訶薩不為四念住故修行般若波羅蜜多，亦不為四

正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支故修行般若波羅蜜

多。

「善現！菩薩摩訶薩不為苦聖諦故修行般若波羅蜜多，亦不為集、

滅、道聖諦故修行般若波羅蜜多。



21

「善現！菩薩摩訶薩不為四靜慮故修行般若波羅蜜多，亦不為四

無量、四無色定故修行般若波羅蜜多。

「善現！菩薩摩訶薩不為空解脫門故修行般若波羅蜜多，亦不為

無相、無願解脫門故修行般若波羅蜜多。

「善現！菩薩摩訶薩不為八解脫故修行般若波羅蜜多，亦不為八

勝處、九次第定、十遍處故修行般若波羅蜜多。

「善現！菩薩摩訶薩不為三摩地門故修行般若波羅蜜多，亦不為

陀羅尼門故修行般若波羅蜜多。

「善現！菩薩摩訶薩不為五眼故修行般若波羅蜜多，亦不為六神

通故修行般若波羅蜜多。

「善現！菩薩摩訶薩不為佛十力故修行般若波羅蜜多，亦不為四

無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法故修行

般若波羅蜜多。

「善現！菩薩摩訶薩不為無忘失法故修行般若波羅蜜多，亦不為

恒住捨性故修行般若波羅蜜多。

「善現！菩薩摩訶薩不為一切智故修行般若波羅蜜多，亦不為道

相智、一切相智故修行般若波羅蜜多。

「善現！菩薩摩訶薩不為預流果故修行般若波羅蜜多，亦不為一

來、不還、阿羅漢果故修行般若波羅蜜多。

「善現！菩薩摩訶薩不為獨覺菩提故修行般若波羅蜜多。

「善現！菩薩摩訶薩不為一切菩薩摩訶薩行故修行般若波羅蜜多。

「善現！菩薩摩訶薩不為諸佛無上正等菩提故修行般若波羅蜜

多。」 具壽善現白佛言：「世尊！菩薩摩訶薩為何事故修行般若波羅

蜜多？」

佛言：「善現！菩薩摩訶薩無所為故修行般若波羅蜜多。所以者

何？善現！一切法無所為、無所作，般若波羅蜜多亦無所為、無所作，

無上正等菩提亦無所為、無所作，菩薩摩訶薩亦無所為、無所作。如



22

是，善現！菩薩摩訶薩應以無所為、無所作而為方便修行般若波羅蜜

多。」

具壽善現白佛言：「世尊！若一切法皆無所為、無所作，不應安

立三乘差別，謂聲聞乘、若獨覺乘、若無上乘。」

佛言：「善現！非無所為、無所作法安立可得，要有所為、有所

作法安立可得。所以者何？善現！有諸愚夫無聞異生，執著色，亦執

著受、想、行、識；執著眼處，亦執著耳、鼻、舌、身、意處；執著

色處，亦執著聲、香、味、觸、法處；執著眼界，亦執著耳、鼻、舌、

身、意界；執著色界，亦執著聲、香、味、觸、法界；執著眼識界，

亦執著耳、鼻、舌、身、意識界；執著眼觸，亦執著耳、鼻、舌、身、

意觸；執著眼觸為緣所生諸受，亦執著耳、鼻、舌、身、意觸為緣所

生諸受；執著地界，亦執著水、火、風、空、識界；執著無明，亦執

著行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、 有、生、老死愁歎苦憂惱；

執著布施波羅蜜多，亦執著淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多；

執著內空，亦執著外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無

為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、

一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空；執著真如，亦

執著法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、法

住、實際、虛空界、不思議界；執著四念住，亦執著四正斷、四神足、

五根、五力、七等覺支、八聖道支；執著苦聖諦，亦執著集、滅、道

聖諦；執著四靜慮，亦執著四無量、四無色定；執著空解脫門，亦執

著無相、無願解脫門；執著八解脫，亦執著八勝處、九次第定、十遍

處；執著三摩地門，亦執著陀羅尼門；執著五眼，亦執著六神通；執

著佛十力，亦執著四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、

十八佛不共法；執著無忘失法，亦執著恒住捨性；執著一切智，亦執

著道相智、一切相智；執著預流 果，亦執著一來、不還、阿羅漢果；

執著獨覺菩提；執著一切菩薩摩訶薩行；執著諸佛無上正等菩提。



23

「善現！是諸愚夫無聞異生，由執著故，念色得色，念受、想、

行、識得受、想、行、識；念眼處得眼處，念耳、鼻、舌、身、意處

得耳、鼻、舌、身、意處；念色處得色處，念聲、香、味、觸、法處

得聲、香、味、觸、法處；念眼界得眼界，念耳、鼻、舌、身、意界

得耳、鼻、舌、身、意界； 念色界得色界，念聲、香、味、觸、法界

得聲、香、味、觸、法界；念眼識界得眼識界，念耳、鼻、舌、身、

意識界得耳、鼻、舌、身、意識界；念眼觸得眼觸，念耳、鼻、舌、

身、意觸得耳、鼻、舌、身、意觸；念眼觸為緣所生諸受得眼觸為緣

所生諸受，念耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受得耳、鼻、舌、身、

意觸為緣所生諸受；念地界得地界，念水、火、風、空、識界得水、

火、風、空、識界；念無明得無明，念行、識、名色、六 處、觸、受、

愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱得行乃至老死愁歎苦憂惱；念布施

波羅蜜多得布施波羅蜜多，念淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜

多得淨戒乃至般若波羅蜜多；念內空得內空，念外空、內外空、空空、

大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、

本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、

無性自性空得外空乃至無性自性空；念真如得真如，念法界、法性、

不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、

不思議界得法界乃至不思議界；念苦聖諦得苦聖諦，念集、滅、道聖

諦得集、滅、道聖諦；念四念住得四念住，念四正斷、四神足、五根、

五力、七等覺支、八聖道支得四正斷乃至八聖道支；念四靜慮得四靜

慮，念四無量、四無色定得四無量、四無色定；念八解脫得八解脫，

念八勝處、九次第定、十遍處得八勝處、九次第定、十遍處；念一切

三摩地門得一切三摩地門，念一切陀羅尼門得一切陀羅尼門；念空解

脫門得空解脫門，念無相、無願解脫門得無相、無願解脫門；念五眼

得五眼，念六神通得六神通；念佛十力得佛十力，念四無所畏、四無

礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法得四無所畏乃至十八



24

佛不共法；念無忘失法得無忘失法，念恒住捨性得恒住捨性；念一切

智得一切智，念道相智、一切相智得道相智、一切相智；念預流果得

預流果，念一來、不還、阿羅漢果得一來、不還、阿羅漢果；念獨覺

菩提得獨覺菩提；念一切菩薩摩訶薩行得一切菩薩摩訶薩行；念諸佛

無上正等菩提得諸佛無上正等菩提。

「善現！是諸愚夫無聞異生作如是念：『色實可得，受、想、行、

識亦實可得，我當決定證得無上正等菩提，脫諸有情生死眾苦，令獲

究竟常樂涅 槃。眼處實可得，耳、鼻、舌、身、意處亦實可得，我當

決定證得無上正等菩提，脫諸有情生死眾苦，令獲究竟常樂涅槃。色

處實可得，聲、香、 味、觸、法處亦實可得，我當決定證得無上正等

菩提，脫諸有情生死眾苦，令獲究竟常樂涅槃。眼界實可得，耳、鼻、

舌、身、意界亦實可得，我當決定證得無上正等菩提，脫諸有情生死

眾苦，令獲究竟常樂涅槃。色界實可得，聲、香、味、觸、法界亦實

可得，我當決定證得無上正等菩提，脫諸有情生死眾苦，令獲究竟常

樂涅槃。眼識界實可得，耳、鼻、舌、身、意識界亦實可得，我當決

定證得無上正等菩提，脫諸有情生死眾苦，令獲究竟常樂涅槃。眼觸

實可得，耳、鼻、舌、身、意觸亦實可得，我當決定證得無上正等菩

提，脫諸有情生死眾苦，令獲究竟常樂涅槃。眼觸為緣所生諸受實可

得，耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受亦實可得，我當決定證得無

上正等菩提，脫諸有情生死眾苦，令獲究竟常樂涅槃。地界實可得，

水、 火、風、空、識界亦實可得，我當決定證得無上正等菩提，脫諸

有情生死眾苦，令獲究竟常樂涅槃。無明實可得，行、識、名色、六

處、觸、受、 愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱亦實可得，我當決定

證得無上正等菩提，脫諸有情生死眾苦，令獲究竟常樂涅槃。布施波

羅蜜多實可得，淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多亦實可得，

我當決定證得無上正等菩提，脫諸有情生死眾苦，令獲究竟常樂涅槃。

內空實可得，外空、內外空、空 空、大空、勝義空、有為空、無為空、



25

畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切

法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空亦實可得，我當決定

證得無上正等菩提，脫諸有情生死眾苦，令獲究竟常樂涅槃。真如實

可得，法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、

離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界亦實可得，我當

決定證得無上正等菩提，脫諸有情生死眾苦，令獲究竟常樂涅槃。苦

聖諦實可得， 集、滅、道聖諦亦實可得，我當決定證得無上正等菩提，

脫諸有情生死眾苦，令獲究竟常樂涅槃。四念住實可得，四正斷、四

神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支亦實可得，我當決定證得無

上正等菩提，脫諸有情生死眾苦，令獲究竟常樂涅槃。四靜慮實可得，

四無量、四無色定亦實可得，我當決定證得無上正等菩提，脫諸有情

生死眾苦，令獲究竟常樂涅槃。八解脫實可得，八勝處、九次第定、

十遍處亦實可得，我當決定證得無上正等菩提，脫諸有情生死眾苦，

令獲究竟常樂涅槃。一切三摩地門實可得，一切陀羅尼門亦實可得，

我當決定證得無上正等菩提，脫諸有情生死眾苦，令獲究竟常樂涅槃。

空解脫門實可得，無相、無願解脫門亦實可得，我當決定證得無上正

等菩提，脫諸有情生死眾苦，令獲究竟常樂涅槃。五眼實可得， 六神

通亦實可得，我當決定證得無上正等菩提，脫諸有情生死眾苦，令獲

究竟常樂涅槃。佛十力實可得，四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、

大喜、大捨、十八佛不共法亦實可得，我當決定證得無上正等菩提，

脫諸有情生死眾苦，令獲究竟常樂涅槃。無忘失法實可得，恒住捨性

亦實可得，我當決定證得無上正等菩提，脫諸有情生死眾苦，令獲究

竟常樂涅槃。一切智實可得，道相智、一切相智亦實可得，我當決定

證得無上正等菩提，脫諸有情生死眾苦，令獲究竟常樂涅槃。預流果

實可得，一來、不還、阿羅漢果亦實可得，我當決定證得無上正等菩

提，脫諸有情生死眾苦，令獲究竟常樂涅槃。獨覺菩提實可得，我當

決定證得無上正等菩提，脫諸有情生死眾苦，令獲究竟常樂涅槃。一



26

切菩薩摩訶薩行實可得，我當決定證得無上正等菩 提，脫諸有情生死

眾苦，令獲究竟常樂涅槃。諸佛無上正等菩提實可得，我當決定證得

無上正等菩提，脫諸有情生死眾苦，令獲究竟常樂涅槃。』

「善現！是諸愚夫無聞異生，顛倒因緣作如是念則為謗佛。何以

故？

「善現！佛以五眼求色尚不可得，求受、想、行、識亦尚不可得，

若有決定當得無上正等菩提，及脫有情生死眾苦，令獲究竟常樂涅槃，

無有是處。

「善現！佛以五眼求眼處尚不可得，求耳、鼻、舌、身、意處亦

尚不可得，若有決定當得無上正等菩提，及脫有情生死眾苦，令獲究

竟常樂涅槃，無有是處。

「善現！佛以五眼求色處尚不可得，求聲、香、味、觸、法處亦

尚不可得，若有決定當得無上正等菩提，及脫有情生死眾苦，令獲究

竟常樂涅槃，無有是處。

「善現！佛以五眼求眼界尚不可得，求耳、鼻、舌、身、意界亦

尚不可得，若有決定當得無上正等菩提，及脫有情生死眾苦，令獲究

竟常樂涅槃，無有是處。

「善現！佛以五眼求色界尚不可得，求聲、香、味、觸、法界亦

尚不可得，若有決定當得無上正等菩提，及脫有情生死眾苦，令獲究

竟常樂涅槃，無有是處。

「善現！佛以五眼求眼識界尚不可得，求耳、鼻、舌、身、意識

界亦尚不可得，若有決定當得無上正等菩提，及脫有情生死眾苦，令

獲究竟常樂涅槃，無有是處。

「善現！佛以五眼求眼觸尚不可得，求耳、鼻、舌、身、意觸亦

尚不可得，若有決定當得無上正等菩提，及脫有情生死眾苦，令獲究

竟常樂涅槃，無有是處。



27

「善現！佛以五眼求眼觸為緣所生諸受尚不可得，求耳、鼻、舌、

身、意觸為緣所生諸受亦尚不可得，若有決定當得無上正等菩提，及

脫有情生死眾苦，令獲究竟常樂涅槃，無有是處。

「善現！佛以五眼求地界尚不可得，求水、火、風、空、識界亦

尚不可得，若有決定當得無上正等菩提，及脫有情生死眾苦，令獲究

竟常樂涅槃，無有是處。

「善現！佛以五眼求無明尚不可得，求行、識、名色、六處、觸、

受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱亦尚不可得，若有決定當得無

上正等菩提，及脫有情生死眾苦，令獲究竟常樂涅槃，無有是處。

「善現！佛以五眼求布施波羅蜜多尚不可得，求淨戒、安忍、精

進、靜慮、般若波羅蜜多亦尚不可得，若有決定當得無上正等菩提，

及脫有情生死眾苦，令獲究竟常樂涅槃，無有是處。

「善現！佛以五眼求內空尚不可得，求外空、內外空、空空、大

空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、

本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、

無性自性空亦尚不可得，若有決定當得無上正等菩提，及脫有情生死

眾苦，令獲究竟常樂涅槃，無有是處。

「善現！佛以五眼求真如尚不可得，求法界、法性、不虛妄性、

不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界

亦尚不可得，若有決定當得無上正等菩提，及脫有情生死眾苦，令獲

究竟常樂涅槃，無有是處。

「善現！佛以五眼求苦聖諦尚不可得，求集、滅、道聖諦亦尚不

可得，若有決定當得無上正等菩提，及脫有情生死眾苦，令獲究竟常

樂涅槃，無有是處。

「善現！佛以五眼求四念住尚不可得，求四正斷、四神足、五根、

五力、七等覺支、八聖道支亦尚不可得，若有決定當得無上正等菩提，

及脫有情生死眾苦，令獲究竟常樂涅槃，無有是處。



28

「善現！佛以五眼求四靜慮尚不可得，求四無量、四無色定亦尚

不可得，若有決定當得無上正等菩提，及脫有情生死眾苦，令獲究竟

常樂涅槃，無有是處。

「善現！佛以五眼求八解脫尚不可得，求八勝處、九次第定、十

遍處亦尚不可得，若有決定當得無上正等菩提，及脫有情生死眾苦，

令獲究竟常樂涅槃，無有是處。

「善現！佛以五眼求一切三摩地門尚不可得，求一切陀羅尼門亦

尚不可得，若有決定當得無上正等菩提，及脫有情生死眾苦，令獲究

竟常樂涅槃，無有是處。

「善現！佛以五眼求空解脫門尚不可得，求無相、無願解脫門亦

尚不可得，若有決定當得無上正等菩提，及脫有情生死眾苦，令獲究

竟常樂涅槃，無有是處。

「善現！佛以五眼求五眼尚不可得，求六神通亦尚不可得，若有

決定當得無上正等菩提，及脫有情生死眾苦，令獲究竟常樂涅槃，無

有是處。

「善現！佛以五眼求佛十力尚不可得，求四無所畏、四無礙解、

大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法亦尚不可得，若有決定當得

無上正等菩提，及脫有情生死眾苦，令獲究竟常樂涅槃，無有是處。

「善現！佛以五眼求無忘失法尚不可得，求恒住捨性亦尚不可得，

若有決定當得無上正等菩提，及脫有情生死眾苦，令獲究竟常樂涅槃，

無有是處。

「善現！佛以五眼求一切智尚不可得，求道相智、一切相智亦尚

不可得，若有決定當得無上正等菩提，及脫有情生死眾苦，令獲究竟

常樂涅槃，無有是處。

「善現！佛以五眼求預流果尚不可得，求一來、不還、阿羅漢果

亦尚不可得，若有決定當得無上正等菩提，及脫有情生死眾苦，令獲

究竟常樂涅槃，無有是處。



29

「善現！佛以五眼求獨覺菩提尚不可得，若有決定當得無上正等

菩提，及脫有情生死眾苦，令獲究竟常樂涅槃，無有是處。

「善現！佛以五眼求一切菩薩摩訶薩行尚不可得，若有決定當得

無上正等菩提，及脫有情生死眾苦，令獲究竟常樂涅槃，無有是處。

「善現！佛以五眼求諸佛無上正等菩提尚不可得，若有決定當得

無上正等菩提，及脫有情生死眾苦，令獲究竟常樂涅槃，無有是處。」

具壽善現白佛言：「世尊！若諸如來、應、正等覺皆以五眼求色

不可得，求受、想、行、識亦不可得；求眼處不可得，求耳、鼻、舌、

身、意處亦不可得；求色處不可得，求聲、香、味、觸、法處亦不可

得；求眼界不可得，求耳、鼻、舌、身、意界亦不可得；求色界不可

得，求聲、香、味、觸、法界亦不可得；求眼識界不可得，求耳、鼻、

舌、身、意識界亦不可得；求眼觸不可得，求耳、鼻、舌、身、意觸

亦不可得；求眼觸為緣所生諸受不可得，求耳、鼻、舌、身、意觸為

緣所生諸受亦不可得；求地界不可得，求水、火、風、空、識界亦不

可得；求無明不可得，求行、識、名色、六 處、觸、受、愛、取、有、

生、老死愁歎苦憂惱亦不可得；求布施波羅蜜多不可得，求淨戒、安

忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多亦不可得；求內空不可得，求外空、

內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、

散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、

無性空、自性空、無性自性空亦不可得；求真如不可得，求法界、法

性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛

空界、不思議界亦不可得；求四念住不可得，求四正斷、四神足、五

根、五力、七等覺支、八聖道支亦不可得；求苦聖諦不可得，求集、

滅、道聖諦亦不可得；求四靜慮不可得，求四無量、四無色定亦不可

得；求空解脫門不可得，求無相、無願解脫門亦不可得；求八解脫不

可得，求八勝處、九次第定、十遍處亦不可得；求三摩地門不可得，

求陀羅尼門亦不可得；求五眼不可得，求六神通亦不可得；求佛十力



30

不可得，求四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛

不共法亦不可得；求無忘失法不可得，求恒住捨性亦不可得；求一切

智不可得，求道相智、一切相智亦不可得；求預流果不可得，求一來、

不還、阿羅漢果亦不可得；求獨覺菩提不可得，求一切菩薩摩訶薩行

亦不可得；求諸佛無上正等菩提不可得故，諸有情類亦不可 得，則定

無有證得無上正等菩提，及脫有情生死眾苦，令獲究竟常樂涅槃，云

何世尊證得無上正等菩提，安立有情三聚差別，謂正性定聚、邪性定

聚及不定聚？」

佛言：「善現！我以五眼如實觀察，決定無我能證無上正等菩提，

安立有情三聚差別，謂正性定聚、邪性定聚及不定聚，然諸有情愚癡

顛倒，於非實法起實法想，於非實有情起實有情想，我為遣除彼虛妄

執，依世俗說不依勝義。」

大般若波羅蜜多經卷第三百六十二

大般若波羅蜜多經卷第三百六十三

三藏法師玄奘奉 詔譯

初分多問不二品第六十一之十三

具壽善現復白佛言：「世尊！為住勝義證得無上正等菩提耶？」

「不也！善現！」

「世尊！為住顛倒證得無上正等菩提耶？」

「不也！善現！」

「世尊！若不住勝義證得無上正等菩提，亦不住顛倒證得無上正

等菩提者，將無世尊不證得無上正等菩提耶？」



31

「不也！善現！我雖證得無上正等菩提，然不住有為界，亦不住

無為界。善現！如諸如來所變化者，雖不住有為界，亦不住無為界，

然有去來坐立等事。

「善現！是所化者，若行布施波羅蜜多，亦行淨戒、安忍、精進、

靜慮、般若波羅蜜多。是所化者，若住內空，亦住外空、內外空、空

空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變

異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自

性空、無性自性空。是所化者，若住真如，亦住法界、法性、不虛妄

性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思

議界。是所化者，若修四念住，亦修四正斷、四神足、五根、五力、

七等覺支、八聖道支。是所化者，若住苦聖諦，亦住集、滅、道聖諦。

是所化者，若修四靜慮，亦修四無量、四無色定。是所化者，若修八

解脫，亦修八勝處、九次第定、十遍處。是所化者，若修一切三摩地

門，亦修一切陀羅尼門。是所化者，若修空解脫門，亦修無相、無願

解脫門。是所化者，若修五眼，亦修六神通。是所化者，若修佛十力，

亦修四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法。

是所化者，若修無忘失法，亦修恒住捨性。是所化者，若修一切智，

亦修道相智、一切相智。是所化者，若證無上正等菩提，轉妙法輪作

諸佛 事。是所化者，復轉化作無量有情，於中建立正性定等三聚差別。

「善現！於汝意云何？是諸如來所變化者，為實有去來乃至行住，

修證無上正等菩提，轉妙法輪作諸佛事，安立三聚有差別不？」善現

白言：「不也！世尊！不也！善逝！」

佛言：「善現！如來亦爾，知一切法皆如變化，說一切法皆如變

化，雖有所作而無真實，雖度有情而無所度，如所化者度化有情。如

是，善現！菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，應如諸佛所變化者，雖有

所為而無執著。」



32

具壽善現白佛言：「世尊！若一切法皆如變化，如來亦爾，佛與

化人有何差別？」

佛言：「善現！佛與化人及一切法等無差別。何以故？善現！佛

所作業，佛所化人亦能作故。」善現白言：「設無有佛，佛所化人能

作業不？」

佛言：「能作。」

善現白言：「其事云何？」

佛言：「善現！如過去世有一如來、應、正等覺名善寂慧，自應

度者皆已度訖，時無菩薩堪受佛記，遂化作一佛令住世間，自入無餘

依大涅槃界。 時，彼化佛於半劫中作諸佛事，過半劫已，授一菩薩摩

訶薩記現入涅槃。爾時，天、人、阿素洛等，皆謂彼佛今入涅槃，然

化佛身實無起滅。如是，善現！菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，應信

諸法皆如變化。」

具壽善現白佛言：「世尊！若如來身與化無異，云何能作真淨福

田？若諸有情為解脫故，於如來所恭敬供養，其福無盡，乃至最後入

無餘依般涅槃界，如是若有為解脫故供養化佛，所獲福聚亦應無盡，

乃至最後入無餘依般涅槃界？」

佛言：「善現！如如來身由法性故，能與天、人、阿素洛等作淨

福田，化佛亦爾，由法性故，能與天、人、阿素洛等作淨福田。如如

來身受他供養，令彼施主窮生死際其福無盡，如是化佛受他供養，亦

令施主窮生死際其福無盡。

「善現！且置供養如來及與化佛所獲福聚，若善男子、善女人等，

於如來所起慈敬心思惟憶念，是善男子、善女人等善根無盡，乃至最

後作苦邊際。善現！復置以慈敬心憶念如來所獲福聚，若善男子、善

女人等為供養佛，下至一花用散虛空，是善男子、善女人等善根無盡，

乃至最後作苦邊際。善現！復置為供養佛下至一花用散虛空所獲福聚，

若善男子、善女人等下至一稱南謨佛陀，是善男子、善女人等善根無



33

盡，乃至最後作苦邊際。如是，善現！於如來所恭敬供養，獲如是等

大功德利其量難測。是故，善現當知！如來與化佛身等無差別，諸法

法性為定量故。

「如是，善現！菩薩摩訶薩應以諸法法性而為定量，修行般若波

羅蜜多，善巧方便入諸法法性已，而於諸法不壞法性，謂不分別：此

是般若波羅蜜多，此是般若波羅蜜多法性；此是靜慮、精進、安忍、

淨戒、布施波羅蜜多，此是靜慮乃至布施波羅蜜多法性。此是內空，

此是內空法性；此是外 空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、

無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相

空、一切法空、不可得空、無性 空、自性空、無性自性空，此是外空

乃至無性自性空法性。此是真如，此是真如法性；此是法界、法性、

不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、

不思議界，此是法界乃至不思議界法性。此是四念住，此是四念住法

性；此是四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支，此是

四正斷乃至八聖道支法性。此是苦聖諦，此是苦聖諦法性；此是集、

滅、道聖諦，此是集、滅、道聖諦法性。此是四靜慮，此是四靜慮法

性；此是四無量、四無色定，此是四無量、四無色定法性。此是八解

脫，此是八解脫法性；此是八勝處、九次第定、十遍處，此是八勝處、

九次第定、十遍處法性。此是一切三摩地門，此是一切三摩地門法性；

此是一切陀羅尼門，此是一切陀羅尼門法性。此是空解脫門，此是空

解脫門法性； 此是無相、無願解脫門，此是無相、無願解脫門法性。

此是五眼，此是五眼法性；此是六神通，此是六神通法性。此是佛十

力，此是佛十力法性；此是四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、

大捨、十八佛不共法，此是四無所畏乃至十八佛不共法法性。此是無

忘失法，此是無忘失法法性；此是恒住捨性，此是恒住捨性法性。此

是一切智，此是一切智法性；此是道相智、一切相智，此是道相智、

一切相智法性。此是預流果，此是預流果法性；此是一來、不還、阿



34

羅漢果，此是一來、不還、阿羅漢果法性。此是獨覺菩提，此是獨覺

菩提法性。此是一切菩薩摩訶薩行，此是一切菩薩摩訶薩行法性。此

是諸佛無上正等菩提，此是諸佛無上正等菩提法性。

「善現！菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，不應如是分別諸法法性

差別而壞法性。」

具壽善現白佛言：「世尊！若菩薩摩訶薩不應壞諸法法性，云何

如來自壞諸法法性？謂佛常說：此是色，此是受、想、行、識；此是

眼處，此是耳、鼻、舌、身、意處；此是色處，此是聲、香、味、觸、

法處；此是眼界，此是耳、鼻、舌、身、意界；此是色界，此是聲、

香、味、觸、法界；此是眼識界，此是耳、鼻、舌、身、意識界；此

是眼觸，此是耳、鼻、舌、身、意觸；此是眼觸為緣所生諸受，此是

耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸 受；此是地界，此是水、火、風、

空、識界；此是無明，此是行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、

有、生、老死愁歎苦憂惱；此是內法，此是外法；此是善法，此是非

善法；此是有漏法，此是無漏法；此是世間法，此是出世間法；此是

共法，此是不共法；此是有諍法，此是無諍法；此是有為法，此是無

為法。佛既曾說如是等法，將無自壞諸法法性？」

佛言：「善現！我不自壞諸法法性，但以名相方便假說諸法法性，

令諸有情而得悟入諸法法性無差別理。是故，善現！我曾不壞諸法法

性。」具壽善現白佛言：「世尊！若佛但以名相宣說諸法法性，令諸

有情而得悟入，云何佛於無名無相法，以名相說令他悟入耶？」

佛言：「善現！我隨世俗假立名相方便，宣說諸法法性而無執著。

善現！如諸愚夫聞說苦等，執著名相不知假說，非諸如來及佛弟子聞

說苦等執著名相，然如實知隨世俗說無有真實諸法名相。善現！若諸

聖者於名著名，於相著相，如是亦應於空著空，於無相著無相，於無

願著無願，於真如著真如，於實際著實際，於法界著法界，於無為著

無為。善現！是一切法但有假名、但有假相而無真實，聖者於中亦不



35

住著，但假名相。如是，善現！菩薩摩訶薩住一切法，但假名相，應

行般若波羅蜜多，而於其中不應住著。」

具壽善現白佛言：「世尊！若一切法但有名相，菩薩摩訶薩為何

事故發菩提心？既發心已受諸勤苦行菩薩行，修行布施波羅蜜多，修

行淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多；安住內空，安住外空、

內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、

散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、

無性空、自性空、無性自性空；安住真如，安住法界、法性、不虛妄

性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思

議界；修行四念住，修行四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、

八聖道支；安住苦聖諦，安住集、滅、道聖諦； 修行四靜慮，修行四

無量、四無色定；修行八解脫，修行八勝處、九次第定、十遍處；修

行一切三摩地門，修行一切陀羅尼門；修行空解脫門，修行無相、無

願解脫門；修行五眼，修行六神通；修行佛十力，修行四無所畏、四

無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法；修行無忘失法，

修行恒住捨性；修行一切智，修行道相智、一切相智，皆令圓滿？」

佛言：「善現！如汝所說，若一切法但有名相，菩薩摩訶薩為何

事故發菩提心行菩薩行者，善現！以一切法但有名相，如是名相但假

施設，名相性 空，諸有情類顛倒執著，流轉生死不得解脫，是故菩薩

摩訶薩發菩提心行菩薩行，漸次證得一切相智，轉正法輪以三乘法度

脫有情，令出生死入無餘依般涅槃界，而諸名相無生無滅，亦無住異

施設可得。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！佛說一切相智為一切相智耶？」

佛言：「善現！我說一切相智為一切相智。」

具壽善現復白佛言：「世尊！如來常說一切智、道相智、一切相

智，如是三智其相云何有何差別？」



36

佛言：「善現！一切智者，是共聲聞及獨覺智。道相智者，是共

菩薩摩訶薩智。一切相智者，是諸如來、應、正等覺不共妙智。」具

壽善現復白佛言：「世尊！何緣一切智是共聲聞及獨覺智？」

佛言：「善現！一切智者，謂五蘊、十二處、十八界等，聲聞、

獨覺亦能了知，而不能知一切道相及一切法、一切種相。」具壽善現

復白佛言：「世尊！何緣道相智是共菩薩摩訶薩智？」

佛言：「善現！諸菩薩摩訶薩應學遍知一切道相，謂聲聞道相、

獨覺道相、菩薩道相、如來道相，諸菩薩摩訶薩於此諸道常應修學令

速圓滿，雖令此道作所應作，而不令其證於實際。」

具壽善現復白佛言：「世尊！菩薩摩訶薩修如來道得圓滿已，豈

於實際不作證耶？」

佛言：「善現！諸菩薩摩訶薩若未圓滿嚴淨佛土、成熟有情，修

諸大願，猶於實際未應作證。若已圓滿嚴淨佛土、成熟有情，修諸大

願，於其實際乃應作證。」

「世尊！菩薩摩訶薩為住於道證實際耶？」

「不也！善現！」

「世尊！菩薩摩訶薩為住非道證實際耶？」

「不也！善現！」

「世尊！菩薩摩訶薩為住道非道證實際耶？」

「不也！善現！」

「世尊！菩薩摩訶薩為住非道非非道證實際耶？」

「不也！善現！」

具壽善現白佛言：「世尊！若爾菩薩摩訶薩為何所住而證實際？」

佛告善現：「於意云何？汝為住道得盡諸漏心解脫耶？」

「不也！世尊！」

「善現！汝為住非道得盡諸漏心解脫耶？」



37

「不也！世尊！」

「善現！汝為住道非道得盡諸漏心解脫耶？」

「不也！世尊！」

「善現！汝為住非道非非道得盡諸漏心解脫耶？」

「不也！世尊！非我有住得盡諸漏心永解脫，然我盡漏心得解脫

都無所住。」

佛言：「善現！菩薩摩訶薩亦復如是，修行般若波羅蜜多，都無

所住而證實際。」具壽善現復白佛言：「世尊！何緣一切相智名一切

相智耶？」

佛言：「善現！知一切法皆同一相，謂寂滅相，是故名為一切相

智。復次，善現！諸行、狀、相能表諸法，如來如實能遍覺知，是故

說名一切相智。」

具壽善現白佛言：「世尊！若一切智、若道相智、若一切相智，

如是三智諸煩惱斷有差別不？有有餘斷、無餘斷不？」

佛言：「善現！非諸煩惱斷有差別，然諸如來、應、正等覺一切

煩惱習氣相續皆已永斷，聲聞、獨覺習氣相續猶未永斷。」

「世尊！諸煩惱斷得無為不？」

「如是！善現！」

「世尊！聲聞、獨覺不得無為，煩惱斷不？」

「不也！善現！」

「世尊！無為法中有差別不？」

「不也！善現！」

「世尊！若無為法無差別者，佛何故說一切如來、應、正等覺習

氣相續皆已永斷，聲聞、獨覺習氣相續猶未永斷？」

「善現！習氣相續實非煩惱，然諸聲聞及諸獨覺煩惱已斷，猶有

少分似貪瞋癡身、語、意轉，即說此為習氣相續。此在愚夫異生相續

能引無義，非在聲聞、獨覺相續能引無義，如是一切習氣相續，諸佛



38

永無。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！道與涅槃俱無自性，佛何故說

此是預流、此是一來、此是不還、此是阿羅漢、此是獨覺、此是菩薩

摩訶薩、此是如來應正等覺？」

佛言：「善現！若預流、若一來、若不還、若阿羅漢、若獨覺、

若菩薩摩訶薩、若諸如來應正等覺，如是一切無為所顯。」

「世尊！無為法中實有預流乃至如來、應、正等覺差別義不？」

「不也！善現！」

「世尊！若爾何故佛說預流乃至如來、應、正等覺一切皆是無為

所顯？」

「善現！我依世俗言說顯示，不依勝義，非勝義中可有顯示。何

以故？善現！非勝義中有語言路、或分別慧，或復二種，然彼彼邊斷，

立彼彼後際。」

具壽善現白佛言：「世尊！既一切法自相皆空，前際尚無，況有

後際，如何可立有後際耶？」

佛言：「善現！如是！如是！如汝所說，諸所有法自相皆空，前

際尚無，況有後際！立後際有，定無是處。然諸有情不能解了諸所有

法自相皆空，為饒益彼方便為說：『此是前際，此是後際。』然一切

法自相空中，前際、後際俱不可得。如是，善現！菩薩摩訶薩達一切

法自相空已，應行般若波羅蜜多。善現！若菩薩摩訶薩達一切法自相

皆空，修行般若波羅蜜多，於諸法中無所執著，謂不執著內法、外法、

善法、非善法、世間法、出世間法、有漏法、無漏法、有為法、無為

法、若聲聞法、若獨覺法、若菩薩法、若如來法，如是一切皆不執著。」

具壽善現白佛言：「世尊！如來常說般若波羅蜜多，般若波羅蜜

多以何義故，名為般若波羅蜜多？」

佛言：「善現！如是般若波羅蜜多，到一切法究竟彼岸故，名般

若波羅蜜多。復次，善現！由此般若波羅蜜多，一切聲聞、獨覺、菩



39

薩及諸如來應、正、等覺能到彼岸故，名般若波羅蜜多。復次，善現！

一切如來、應、正等覺及諸菩薩摩訶薩眾，用是般若波羅蜜多，依勝

義理分析諸法，如析諸色至極微量，猶不見有少實可得故，名般若波

羅蜜多。復次，善現！於此般若波羅蜜多，包含真如、實際、法界故，

名般若波羅蜜多。

「復次，善現！非此般若波羅蜜多，有少分法若合若散、若有色

若無色、若有見若無見、若有對若無對、若有漏若無漏、若有為若無

為。所以者何？善現！如是般若波羅蜜多無色、無見、無對、一相，

所謂無相故，名般若波羅蜜多。

「復次，善現！如是般若波羅蜜多，能生一切殊勝善法，能發一

切智慧辯才，能引一切世、出世樂故，名般若波羅蜜多。

「復次，善現！如是般若波羅蜜多甚深堅實，不可動壞，若菩薩

摩訶薩行是般若波羅蜜多，一切惡魔及彼眷屬、聲聞、獨覺、外道、

梵志、惡友、怨讎皆不能壞。何以故？善現！由此般若波羅蜜多，辯

一切法自相皆空，諸惡魔等皆不可得故，名般若波羅蜜多。善現！諸

菩薩摩訶薩應如實行如是般若波羅蜜多甚深義趣。

「復次，善現！若菩薩摩訶薩欲行般若波羅蜜多甚深義趣，應行

無常義、苦義、空義、無我義，應行苦智義、集智義、滅智義、道智

義，應行法智義、類智義、世俗智義、他心智義，應行盡智義、無生

智義、如說智義。善現！諸菩薩摩訶薩為行般若波羅蜜多甚深義趣，

應行般若波羅蜜多。」

具壽善現白佛言：「世尊！此甚深般若波羅蜜多中義與非義俱不

可得，云何菩薩摩訶薩為行般若波羅蜜多甚深義趣，應行般若波羅蜜

多？」

佛言：「善現！菩薩摩訶薩為行般若波羅蜜多甚深義趣，應作是

念：『我不應行貪欲義非義，我不應行瞋恚義非義，我不應行愚癡義

非義，我不應行邪見義非義，我不應行邪定義非義，我不應行諸惡見



40

趣義非義。』所以者何？善現！貪欲、瞋恚、愚癡、邪見、邪定、見

趣、真如、實際，不與諸法為義非義。

「復次，善現！菩薩摩訶薩為行般若波羅蜜多甚深義趣，應作是

念：『我不應行色義非義，我不應行受、想、行、識義非義；我不應

行眼處義非義，我不應行耳、鼻、舌、身、意處義非義；我不應行色

處義非義，我不應行聲、香、味、觸、法處義非義；我不應行眼界義

非義，我不應行耳、鼻、舌、身、意界義非義；我不應行色界義非義，

我不應行聲、香、味、觸、法界義非義；我不應行眼識界義非義，我

不應行耳、鼻、舌、身、意識界義非義；我不應行眼觸義非義，我不

應行耳、鼻、舌、身、意觸義非義；我不應行眼觸為緣所生諸受義非

義，我不應行耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受義非義；我不應行

地界義非義，我不應行水、火、風、空、識界義非義；我不應行無明

義非義，我不應行行、識、名色、六處、觸、受、愛、 取、有、生、

老死愁歎苦憂惱義非義；我不應行布施波羅蜜多義非義，我不應行淨

戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多義非義；我不應行內空義非義，

我不應行外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢

竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法

空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空義非義；我不應行真如

義非義，我不應行法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生

性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界義非義；我不應行四念住

義非義；我不應行四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道

支義非義；我不應行苦聖諦義非義，我不應行集、滅、道聖諦義非義；

我不應行四靜慮義非義，我不應行四無量、四無色定義非義；我不應

行八解脫義非義，我不應行八勝處、九次第定、十遍處義非義；我不

應行一切三摩地門義非義，我不應行一切陀羅尼門義非義；我不應行

空解脫門義非義，我不應行無相、無願解脫門義非義；我不應行五眼

義非義，我不應行六神通義非義；我不應行佛十力義非義，我不應行



41

四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法義非

義；我不應行無忘失法義非義，我不應行恒住捨性義非義；我不應行

一切智義非義，我不應行道相智、一切相智義非義；我不應行預流果

義非義，我不應行一來、不還、阿羅漢果義非義；我不應行獨覺菩提

義非義；我不應行一切菩薩摩訶薩行義非義；我不應行諸佛無上正等

菩提義非義。』

「所以者何？善現！如來得無上正等菩提時，不見有法能與少法

為義非義。善現！如來出世若不出世，諸法法性法住、法定、法爾常

住，無法於法為義非義。如是，善現！菩薩摩訶薩應離義非義，常行

般若波羅蜜多甚深義趣。」

具壽善現白佛言：「世尊！何故般若波羅蜜多不與諸法為義非義？」

佛言：「善現！甚深般若波羅蜜多，於有為法及無為法俱無所作，

非恩非怨、無益無損，是故般若波羅蜜多不與諸法為義非義。」具壽

善現復白佛言：「世尊！豈不諸佛及佛弟子、一切賢聖，皆以無為為

第一義？」

佛言：「善現！如是！如是！如汝所說，佛及弟子、一切賢聖，

皆以無為為第一義，然無為法不與諸法為益為損。善現！譬如虛空真

如，不與諸法為益為損，菩薩摩訶薩甚深般若波羅蜜多亦復如是，不

與諸法為益為損。是故般若波羅蜜多不與諸法為義非義。」

具壽善現白佛言：「世尊！菩薩摩訶薩豈不要學甚深無為般若波

羅蜜多，乃能證得一切智智？」

佛言：「善現！如是！如是！如汝所說，菩薩摩訶薩要學甚深無

為般若波羅蜜多，乃能證得一切智智，不以二法而為方便。」

「世尊！為以不二法得不二法耶？」

「不也！善現！」

「世尊！為以二法得不二法耶？」



42

「不也！善現！」

「世尊！若無二法不以二法、不二法得，菩薩摩訶薩云何當得一

切智智？」

「善現！二、不二法俱不可得，是故所得一切智智，非有所得故

得，亦非無所得故得，有所得法、無所得法不可得故，若如是知乃能

證得一切智智。」

初分實說品第六十二之一

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！如是般若波羅蜜多極為甚深。

世尊！諸菩薩摩訶薩不得有情，亦復不得有情施設，而為有情求趣無

上正等菩提甚為難事。世尊！譬如有人欲於無色、無見、無對、無所

依止空中種樹，彼極為難，諸菩薩摩訶薩亦復如是，不得有情，亦復

不得有情施設，而為有情求趣無上正等菩提甚為難事。」

佛言：「善現！如是！如是！如汝所說，如是般若波羅蜜多極為

甚深，諸菩薩摩訶薩不得有情，亦復不得有情施設，而為有情求趣無

上正等菩提甚為難事。

「善現！諸菩薩摩訶薩雖不見有真實有情及彼施設，而諸有情愚

癡顛倒執為實有，輪迴生死受苦無窮，為度彼故求趣無上正等菩提，

得菩提已斷彼我執，及令解脫生死眾苦。善現！譬如有人良田種樹，

是人雖復不見此樹根莖、枝葉、花果受者而種樹已，隨時溉灌勤守護

之，此樹後時漸得生長，枝葉、花果皆悉茂盛，眾人受用愈疾獲安。

善現！諸菩薩摩訶薩亦復如是，雖不見有有情佛果，而為有情求趣無

上正等菩提，漸次修行布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜

多，既圓滿已證得無上正等菩提，令諸有情受用佛樹枝葉花果各得饒

益。

「善現當知！葉饒益者，謂諸有情因此佛樹脫惡趣苦。花饒益者，

謂諸有情因此佛樹或生剎帝利大族，或生婆羅門大族，或生長者大族，



43

或生居士大族，或生四大王眾天，或生三十三天，或生夜摩天，或生

覩史多天，或生樂變化天，或生他化自在天，或生梵眾天，或生梵輔

天，或生梵會天，或生大梵天，或生光天，或生少光天，或生無量光

天，或生極光淨天，或生淨天，或生少淨天，或生無量淨天，或生遍

淨天，或生廣天，或生少廣天，或生無量廣天，或生廣果天，或生無

煩天，或生無熱天，或生善現天，或生善見天，或生色究竟天，或生

空無邊處天，或生識無邊處天，或生無所有處天，或生非想非非想處

天。果饒益者，謂諸有情因此佛樹或住預流果，或住一來果，或住不

還果，或住阿羅漢果，或住獨覺菩提，或住無上正等菩 提。是諸有情

得成佛已，復用佛樹枝葉、花果饒益有情，令諸有情脫惡趣苦得人天

樂，漸次安立令入三乘般涅槃界，謂聲聞乘般涅槃界、或獨覺乘般涅

槃界、或無上乘般涅槃界。善現！是菩薩摩訶薩雖作如是大饒益事，

而都不見真實有情得涅槃者，唯見妄想眾苦寂滅。

「如是，善現！諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，不得有情及彼

施設，然為除彼我執顛倒，求趣無上正等菩提，由此因緣甚為難事。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！當知菩薩摩訶薩即是如來、應、

正等覺。何以故？世尊！因諸菩薩摩訶薩故，便能永斷一切地獄，亦

能永斷一切傍生，亦能永斷一切鬼界，亦能永斷一切無暇，亦能永斷

一切貧窮，亦能永斷一切劣趣，亦能永斷一切欲界、色無色界。」

佛言：「善現！如是！如是！如汝所說。應知菩薩摩訶薩即是如

來、應、正等覺。

「善現！若無菩薩摩訶薩發趣無上正等菩提，世間則無過去、未

來、現在諸佛證得無上正等菩提，亦無獨覺出現於世，亦無阿羅漢出

現於世，亦無不還出現於世，亦無一來出現於世，亦無預流出現於世，

亦無有能永斷地獄，亦無有能永斷傍生，亦無有能永斷鬼界，亦無有

能永斷無暇，亦無有能永斷貧窮，亦無有能永斷劣趣，亦無有能永斷

欲界、色無色界。



44

「是故，善現！如汝所說。當知菩薩摩訶薩即是如來、應、正等

覺者，如是如是應知菩薩摩訶薩即是如來、應、正等覺。何以故？善

現！若由此真如施設如來，即由此真如施設獨覺；若由此真如施設獨

覺，即由此真如施設聲聞；若由此真如施設聲聞，即由此真如施設一

切賢聖；若由此真如施設一切賢聖，即由此真如施設色；若由此真如

施設色，即由此真如施設受、想、行、識；若由此真如施設受、想、

行、識，即由此真如施設眼處；若由此真如施設眼處，即由此真如施

設耳、鼻、舌、身、意處；若由此真如施設耳、鼻、舌、身、意處，

即由此真如施設色處；若由此真如施設色處，即由此真如施設聲、香、

味、觸、法處；若由此真如施設聲、香、味、觸、法處，即由此真如

施設眼界；若由此真如施設眼界，即由此真如施設耳、鼻、舌、身、

意界；若由此真如施設耳、鼻、舌、身、意界，即由此真如施設色界；

若由此真如施設色界，即由此真如施設聲、香、味、觸、法界；若由

此真如施設聲、香、味、觸、法界，即由此真如施設眼識界；若由此

真如施設眼識界，即由此真如施設耳、鼻、舌、身、意識界；若由此

真如施設 耳、鼻、舌、身、意識界，即由此真如施設眼觸；若由此真

如施設眼觸，即由此真如施設耳、鼻、舌、身、意觸；若由此真如施

設耳、鼻、舌、身、意觸，即由此真如施設眼觸為緣所生諸受；若由

此真如施設眼觸為緣所生諸受，即由此真如施設耳、鼻、舌、身、意

觸為緣所生諸受；若由此真如施設耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸

受，即由此真如施設地界。

大般若波羅蜜多經卷第三百六十三



45

大般若波羅蜜多經卷第三百六十四

三藏法師玄奘奉 詔譯

初分實說品第六十二之二

「若由此真如施設地界，即由此真如施設水、火、風、空、識界；

若由此真如施設水、火、風、空、識界，即由此真如施設無明；若由

此真如施設無明，即由此真如施設行、識、名色、六處、觸、受、愛、

取、有、生、老死愁歎苦憂惱；若由此真如施設行乃至老死愁歎苦憂

惱，即由此真如施設布施波羅蜜多；若由此真如施設布施波羅蜜多，

即由此真如施設淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多；若由此真

如施設淨戒乃至般若波羅蜜多，即由此真如施設內空；若由此真如施

設內空，即由此真如施設外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為

空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、

共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空；若由

此真如施設外空乃至無性自性空，即由此真如施設四念 住；若由此真

如施設四念住，即由此真如施設四正斷、四神足、五根、五力、七等

覺支、八聖道支；若由此真如施設四正斷乃至八聖道支，即由此真如

施設苦聖諦；若由此真如施設苦聖諦，即由此真如施設集、滅、道聖

諦；若由此真如施設集、滅、道聖諦，即由此真如施設四靜慮；若由

此真如施設四靜慮，即由此真如施設四無量、四無色定；若由此真如

施設四無量、四無色定，即由此真如施設八解脫；若由此真如施設八

解脫，即由此真如施設八勝處、九次第定、十遍處；若由此真如施設

八勝處、九次第定、十遍處，即由此真如施設一切三摩地門；若由此

真如施設一切三摩地門，即由此真如施設一切陀羅尼門；若由此真如

施設一切陀羅尼門，即由此真如施設空解脫門；若由此真如施設空解

脫門，即由此真如施設無相、無願解脫門； 若由此真如施設無相、無



46

願解脫門，即由此真如施設五眼；若由此真如施設五眼，即由此真如

施設六神通；若由此真如施設六神通，即由此真如施設佛十力；若由

此真如施設佛十力，即由此真如施設四無所畏、四無礙解、大慈、大

悲、大喜、大捨、十八佛不共法；若由此真如施設四無所畏乃至十八

佛不共法，即由此真如施設無忘失法；若由此真如施設無忘失法，即

由此真如施設恒住捨性；若由此真如施設恒住捨性，即由此真如施設

一切智； 若由此真如施設一切智，即由此真如施設道相智、一切相智；

若由此真如施設道相智、一切相智，即由此真如施設一切菩薩摩訶薩

行；若由此真如施設一切菩薩摩訶薩行，即由此真如施設諸佛無上正

等菩提；若由此真如施設諸佛無上正等菩提，即由此真如施設有為界；

若由此真如施設有為界，即由此真如施設無為界；若由此真如施設無

為界，即由此真如施設一切如來、應、正等覺；若由此真如施設一切

如來、應、正等覺，即由此真如施設一切菩薩摩訶薩；若由此真如施

設一切菩薩摩訶薩，即由此真如施設一切有情；若由此真如施設一切

有情，即由此真如施設一切法。

「如是！善現！一切法真如，一切有情真如，一切如來、應、正

等覺真如，一切菩薩摩訶薩真如實皆無異，由無異故說名真如。諸菩

薩摩訶薩於此真如，修學圓滿證得無上正等菩提故，名如來、應、正

等覺。是故，善現！應知菩薩摩訶薩即是如來、應、正等覺，以一切

法、一切有情皆以真如為定量故。

「如是！善現！菩薩摩訶薩應學真如甚深般若波羅蜜多。善現！

諸菩薩摩訶薩若學真如甚深般若波羅蜜多，則能學一切法真如。若能

學一切法真如，則能圓滿一切法真如。若能圓滿一切法真如，則於一

切法真如得自在住。若於一切法真如得自在住，則能善知一切有情根

性勝劣。若能善知一切有情根性勝劣，則能具知一切有情勝解差別。

若能具知一切有情勝解差別，則知有情自業受果。若知有情自業受果，

則能具足願智。若能具足願智，則能淨修三世妙智。若能淨修三世妙



47

智，則能無倒行菩薩行。若能無倒行菩薩行，則能如實成熟有情。若

能如實成熟有情，則能如實嚴淨佛土。若能如實嚴淨佛土，則能證得

一切智智。若能證得一切智智，則能轉妙法輪。若能轉妙法輪，則能

安立有情於三乘道。若能安立有情於三乘道，則令有情入無餘依般涅

槃界。

「善現！諸菩薩摩訶薩見如是等自利利他一切功德，應發無上正

等覺心勇猛精進，修行般若波羅蜜多堅固無退。」

具壽善現白佛言：「世尊！若菩薩摩訶薩能發無上正等覺心，如

說修行甚深般若波羅蜜多，世間天、人、阿素洛等，皆應稽首恭敬供

養。」

佛言：「善現！如是！如是！如汝所說，若菩薩摩訶薩能發無上

正等覺心，如說修行甚深般若波羅蜜多，世間天、人、阿素洛等，皆

應稽首恭敬供養。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！若菩薩摩訶薩普為度脫諸有情

故，初發無上正等覺心，獲幾所福？」

佛言：「善現！若菩薩摩訶薩普為度脫諸有情故，初發無上正等

覺心，其所獲福無量無邊，算數譬喻所不能及。

「善現！假使充滿小千世界一切有情皆趣聲聞或獨覺地，於意云

何？是諸有情其福多不？」善現答言：「甚多！世尊！甚多！善逝！

彼所獲福無量無邊。」

佛言：「善現！彼所獲福，於為度脫一切有情初發無上正等覺心

一菩薩摩訶薩所獲福聚，百分不及一，千分不及一，百千分不及一，

俱胝分不及一，百俱胝分不及一，千俱胝分不及一，百千俱胝那庾多

分亦不及一。何以故？善現！聲聞、獨覺皆因菩薩摩訶薩有，非菩薩

摩訶薩因諸聲聞、獨覺而有。

「善現！置小千界一切有情皆趣聲聞或獨覺地所獲福聚。假使充

滿中千世界一切有情皆趣聲聞或獨覺地，於意云何？是諸有情其福多



48

不？」善現答言：「甚多！世尊！甚多！善逝！彼所獲福無量無邊。」

佛言：「善現！彼所獲福，於為度脫一切有情初發無上正等覺心

一菩薩摩訶薩所獲福聚，百分不及一，千分不及一，百千分不及一，

俱胝分不及一， 百俱胝分不及一，千俱胝分不及一，百千俱胝那庾多

分亦不及一。

「善現！置中千界一切有情皆趣聲聞或獨覺地所獲福聚。假使充

滿大千世界一切有情皆趣聲聞或獨覺地，於意云何？是諸有情其福多

不？」善現答言：「甚多！世尊！甚多！善逝！彼所獲福無量無邊。」

佛言：「善現！彼所獲福，於為度脫一切有情初發無上正等覺心

一菩薩摩訶薩所獲福聚，百分不及一，千分不及一，百千分不及一，

俱胝分不及一， 百俱胝分不及一，千俱胝分不及一，百千俱胝那庾多

分亦不及一。

「善現！置大千界一切有情皆趣聲聞或獨覺地所獲福聚。假使充

滿三千大千世界一切有情皆住淨觀地，於意云何？是諸有情其福多

不？」善現答言：「甚多！世尊！甚多！善逝！彼所獲福無量無邊。」

佛言：「善現！彼所獲福，於為度脫一切有情初發無上正等覺心

一菩薩摩訶薩所獲福聚，百分不及一，千分不及一，百千分不及一，

俱胝分不及一， 百俱胝分不及一，千俱胝分不及一，百千俱胝那庾多

分亦不及一。

「善現！置大千界一切有情皆住淨觀地所獲福聚。假使充滿三千

大千世界一切有情皆住種性地，於意云何？是諸有情其福多不？」善

現答言：「甚多！世尊！甚多！善逝！彼所獲福無量無邊。」

佛言：「善現！彼所獲福，於為度脫一切有情初發無上正等覺心

一菩薩摩訶薩所獲福聚，百分不及一，千分不及一，百千分不及一，

俱胝分不及一，百俱胝分不及一，千俱胝分不及一，百千俱胝那庾多

分亦不及一。



49

「善現！置大千界一切有情皆住種性地所獲福聚。假使充滿三千

大千世界一切有情皆住第八地，於意云何？是諸有情其福多不？」善

現答言：「甚多！世尊！甚多！善逝！彼所獲福無量無邊。」

佛言：「善現！彼所獲福，於為度脫一切有情初發無上正等覺心

一菩薩摩訶薩所獲福聚，百分不及一，千分不及一，百千分不及一，

俱胝分不及一，百俱胝分不及一，千俱胝分不及一，百千俱胝那庾多

分亦不及一。

「善現！置大千界一切有情皆住第八地所獲福聚。假使充滿三千

大千世界一切有情皆住見地，於意云何？是諸有情其福多不？」善現

答言：「甚多！世尊！甚多！善逝！彼所獲福無量無邊。」

佛言：「善現！彼所獲福，於為度脫一切有情初發無上正等覺心

一菩薩摩訶薩所獲福聚，百分不及一，千分不及一，百千分不及一，

俱胝分不及一，百俱胝分不及一，千俱胝分不及一，百千俱胝那庾多

分亦不及一。

「善現！置大千界一切有情皆住見地所獲福聚。假使充滿三千大

千世界一切有情皆住薄地，於意云何？是諸有情其福多不？」善現答

言：「甚多！世尊！甚多！善逝！彼所獲福無量無邊。」

佛言：「善現！彼所獲福，於為度脫一切有情初發無上正等覺心

一菩薩摩訶薩所獲福聚，百分不及一，千分不及一，百千分不及一，

俱胝分不及一，百俱胝分不及一，千俱胝分不及一，百千俱胝那庾多

分亦不及一。

「善現！置大千界一切有情皆住薄地所獲福聚。假使充滿三千大

千世界一切有情皆住離欲地，於意云何？是諸有情其福多不？」善現

答言：「甚多！世尊！甚多！善逝！彼所獲福無量無邊。」

佛言：「善現！彼所獲福，於為度脫一切有情初發無上正等覺心

一菩薩摩訶薩所獲福聚，百分不及一，千分不及一，百千分不及一，

俱胝分不及一，百俱胝分不及一，千俱胝分不及一，百千俱胝那庾多



50

分亦不及一。

「善現！置大千界一切有情皆住離欲地所獲福聚。假使充滿三千

大千世界一切有情皆住已辦地，於意云何？是諸有情其福多不？」善

現答言：「甚多！世尊！甚多！善逝！彼所獲福無量無邊。」

佛言：「善現！彼所獲福，於為度脫一切有情初發無上正等覺心

一菩薩摩訶薩所獲福聚，百分不及一，千分不及一，百千分不及一，

俱胝分不及一，百俱胝分不及一，千俱胝分不及一，百千俱胝那庾多

分亦不及一。

「善現！置大千界一切有情皆住已辦地所獲福聚。假使充滿三千

大千世界一切有情皆住獨覺地，於意云何？是諸有情其福多不？」善

現答言：「甚多！世尊！甚多！善逝！彼所獲福無量無邊。」

佛言：「善現！彼所獲福，於為度脫一切有情初發無上正等覺心

一菩薩摩訶薩所獲福聚，百分不及一，千分不及一，百千分不及一，

俱胝分不及一，百俱胝分不及一，千俱胝分不及一，百千俱胝那庾多

分亦不及一。

「善現！假使充滿三千大千世界一切有情皆為度脫諸有情故，初

發無上正等覺心，是諸菩薩摩訶薩所獲福聚，於入菩薩正性離生一菩

薩摩訶薩所獲福聚，百分不及一，千分不及一，百千分不及一，俱胝

分不及一，百俱胝分不及一，千俱胝分不及一，百千俱胝那庾多分亦

不及一。

「善現！假使充滿三千大千世界一切有情皆入菩薩正性離生，是

諸菩薩摩訶薩所獲福聚，於行菩提向一菩薩摩訶薩所獲福聚，百分不

及一，千分不及一，百千分不及一，俱胝分不及一，百俱胝分不及一，

千俱胝分不及一，百千俱胝那庾多分亦不及一。

「善現！假使充滿三千大千世界一切有情皆行菩提向，是諸菩薩

摩訶薩所獲福聚，於一如來、應、正等覺所獲福聚，百分不及一，千

分不及一，百千分不及一，俱胝分不及一，百俱胝分不及一，千俱胝



51

分不及一，百千俱胝那庾多分亦不及一。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！初發無上正等覺心菩薩摩訶薩

何所思惟？」佛言：「善現！初發無上正等覺心菩薩摩訶薩恒正思惟

一切相智。」

具壽善現復白佛言：「世尊！一切相智有何性？一切相智何所緣？

何增上？何行相？有何相？」

佛言：「善現！一切相智無性為性，無相無因，無所警覺，無生

無現。又汝所問『一切相智何所緣？何增上？何行相？有何相？』者，

善現！一切相智無性為所緣，正念為增上，寂靜為行相，無相為相。

善現！一切相智如是所緣，如是增上，如是行相，如是相。」

具壽善現復白佛言：「世尊！為但一切相智無性為性？為色、受、

想、行、識亦無性為性？為眼處、耳、鼻、舌、身、意處亦無性為性？

為色處、 聲、香、味、觸、法處亦無性為性？為眼界、耳、鼻、舌、

身、意界亦無性為性？為色界、聲、香、味、觸、法界亦無性為性？

為眼識界、耳、鼻、舌、身、意識界亦無性為性？為眼觸、耳、鼻、

舌、身、意觸亦無性為性？為眼觸為緣所生諸受、耳、鼻、舌、身、

意觸為緣所生諸受亦無性為性？ 為地界、水、火、風、空、識界亦無

性為性？為無明、行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、

老死愁歎苦憂惱亦無性為性？為內法、外法亦無性為性？為四靜慮、

四無量、四無色定亦無性為性？為四念住、四正斷、四神足、五根、

五力、七等覺支、八聖道支亦無性為性？為空解脫門、無相、無願解

脫門亦無性為性？為八解脫、八勝處、九次第定、十遍處亦無性為性？

為布施波羅蜜多、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多亦無性為

性？為內空、外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、

畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切

法 空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空亦無性為性？為苦聖

諦、集、滅、道聖諦亦無性為性？為一切三摩地門、一切陀羅尼門亦



52

無性為性？為佛十力、四無所畏、四無礙解、十八佛不共法亦無性為

性？為大慈、大悲、大喜、大捨亦無性為性？為無忘失法、恒住捨性

亦無性為性？為一切智、道相智亦無性為性？為初眼、第二、第三、

第四、第五眼亦無性為性？為初神通、第二、第三、第四、第五、第

六神通亦無性為性？為有為界、無為界亦無性為性？」

佛言：「善現！非但一切相智無性為性，色、受、想、行、識亦

無性為性，眼處、耳、鼻、舌、身、意處亦無性為性，色處、聲、香、

味、觸、法處亦無性為性，眼界、耳、鼻、舌、身、意界亦無性為性，

色界、聲、香、味、觸、法界亦無性為性，眼識界、耳、鼻、舌、身、

意識界亦無性為性， 眼觸、耳、鼻、舌、身、意觸亦無性為性，眼觸

為緣所生諸受、耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受亦無性為性，地

界、水、火、風、空、識界亦無性為性，無明、行、識、名色、六處、

觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱亦無性為性，內法、外法

亦無性為性，四靜慮、四無量、四無色定亦無性為性，四念住、四正

斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支亦無性為性，空解脫

門、無相、無願解脫門亦無性為性，八解脫、八勝 處、九次第定、十

遍處亦無性為性，布施波羅蜜多、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波

羅蜜多亦無性為性，內空、外空、內外空、空空、大空、勝義空、有

為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、

共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空亦無性

為性，苦聖諦、集、滅、道聖諦亦無性為性，一切三摩地門、一切陀

羅尼門亦無性為性，佛十力、四無所畏、四無礙解、十八佛不共法亦

無性為性，大慈、大悲、大喜、大捨亦無性為性，無忘失法、恒住捨

性亦無性為性，一切智、道相智亦無性為性，初眼、第二、第三、第

四、第五眼亦無性為性， 初神通、第二、第三、第四、第五、第六神

通亦無性為性，有為界、無為界亦無性為性。」



53

具壽善現白佛言：「世尊！何緣一切相智無性為性？何緣色、受、

想、行、識亦無性為性？何緣眼處、耳、鼻、舌、身、意處亦無性為

性？何緣色 處、聲、香、味、觸、法處亦無性為性？何緣眼界、耳、

鼻、舌、身、意界亦無性為性？何緣色界、聲、香、味、觸、法界亦

無性為性？何緣眼識 界、耳、鼻、舌、身、意識界亦無性為性？何緣

眼觸、耳、鼻、舌、身、意觸亦無性為性？何緣眼觸為緣所生諸受、

耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸受亦無性為性？何緣地界、水、火、

風、空、識界亦無性為性？何緣無明、行、識、名色、六處、觸、受、

愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱亦無性為性？何緣內法、外法亦無

性為性？何緣四靜慮、四無量、四無色定亦無性為性？何緣四念住、

四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支亦無性為性？何

緣空解脫門、無相、無願解脫門亦無性為性？何緣八解脫、八勝處、

九次第定、十遍處亦無性為性？何緣布施波羅蜜多、淨戒、安忍、精

進、靜慮、般若波羅蜜多亦無性為性？何緣內空、外空、內外空、空

空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變

異 空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自

性空、無性自性空亦無性為性？何緣苦聖諦、集、滅、道聖諦亦無性

為性？何緣一切三摩地門、一切陀羅尼門亦無性為性？何緣佛十力、

四無所畏、四無礙解、十八佛不共法亦無性為性？何緣大慈、大悲、

大喜、大捨亦無性為性？ 何緣無忘失法、恒住捨性亦無性為性？何緣

一切智、道相智亦無性為性？何緣初眼、第二、第三、第四、第五眼

亦無性為性？何緣初神通、第二、第三、第四、第五、第六神通亦無

性為性？何緣有為界、無為界亦無性為性？」

佛言：「善現！一切相智自性無故，若法自性無，是法無性為性。

色、受、想、行、識自性無故，若法自性無，是法無性為性。眼處、

耳、鼻、舌、身、意處自性無故，若法自性無，是法無性為性。色處、

聲、香、味、觸、法處自性無故，若法自性無，是法無性為性。眼界、



54

耳、鼻、舌、身、意界自性無故，若法自性無，是法無性為性。色界、

聲、香、味、觸、法界自性無故，若法自性無，是法無性為性。眼識

界、耳、鼻、舌、身、意識界自性無故，若法自性無，是法無性為性。

眼觸、耳、鼻、舌、身、意觸自性無故，若法自性無，是法無性為性。

眼觸為緣所生諸受、耳、鼻、舌、 身、意觸為緣所生諸受自性無故，

若法自性無，是法無性為性。地界、水、火、風、空、識界自性無故，

若法自性無，是法無性為性。無明、行、識、名色、六處、觸、受、

愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱自性無故，若法自性無，是法無性

為性。內法、外法自性無故，若法自性無，是法無性為性。四靜慮、

四無量、四無色定自性無故，若法自性無，是法無性為性。四念住、

四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支自性無故， 若法

自性無，是法無性為性。空解脫門、無相、無願解脫門自性無故，若

法自性無，是法無性為性。八解脫、八勝處、九次第定、十遍處自性

無故， 若法自性無，是法無性為性。布施波羅蜜多、淨戒、安忍、精

進、靜慮、般若波羅蜜多自性無故，若法自性無，是法無性為性。內

空、外空、內外 空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、

無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不

可得空、無性空、自性 空、無性自性空自性無故，若法自性無，是法

無性為性。苦聖諦、集、滅、道聖諦自性無故，若法自性無，是法無

性為性。一切三摩地門、一切陀羅尼門自性無故，若法自性無，是法

無性為性。佛十力、四無所畏、四無礙解、十八佛不共法自性無故，

若法自性無，是法無性為性。大慈、大悲、大喜、大捨自性無故，若

法自性無，是法無性為性。無忘失法、恒住捨性自性無故，若法自性

無，是法無性為性。一切智、道相智自性無故，若法自性無，是法無

性為性。初眼、第二、第三、第四、第五眼自性無故，若法自性無，

是法無性為性。初神通、第二、第三、第四、第五、第六神通自性無

故，若法自性無，是法無性為性。有為界、無為界自性無故，若法自



55

性無，是法無性為性。」

具壽善現白佛言：「世尊！何緣一切相智自性無？」

佛言：「善現！一切相智無和合自性故，若法無和合自性，是法

則以無性為性。」

「世尊！何緣色、受、想、行、識自性無？」

「善現！色、受、想、行、識無和合自性故，若法無和合自性，

是法則以無性為性。」

「世尊！何緣眼處、耳、鼻、舌、身、意處自性無？」

「善現！眼處、耳、鼻、舌、身、意處無和合自性故，若法無和

合自性，是法則以無性為性。」

「世尊！何緣色處、聲、香、味、觸、法處自性無？」

「善現！色處、聲、香、味、觸、法處無和合自性故，若法無和

合自性，是法則以無性為性。」

「世尊！何緣眼界、耳、鼻、舌、身、意界自性無？」

「善現！眼界、耳、鼻、舌、身、意界無和合自性故，若法無和

合自性，是法則以無性為性。」

「世尊！何緣色界、聲、香、味、觸、法界自性無？」

「善現！色界、聲、香、味、觸、法界無和合自性故，若法無和

合自性，是法則以無性為性。」

「世尊！何緣眼識界、耳、鼻、舌、身、意識界自性無？」

「善現！眼識界、耳、鼻、舌、身、意識界無和合自性故，若法

無和合自性，是法則以無性為性。」

「世尊！何緣眼觸、耳、鼻、舌、身、意觸自性無？」

「善現！眼觸、耳、鼻、舌、身、意觸無和合自性故，若法無和

合自性，是法則以無性為性。」

「世尊！何緣眼觸為緣所生諸受、耳、鼻、舌、身、意觸為緣所

生諸受自性無？」



56

「善現！眼觸為緣所生諸受、耳、鼻、舌、身、意觸為緣所生諸

受無和合自性故，若法無和合自性，是法則以無性為性。」

「世尊！何緣地界、水、火、風、空、識界自性無？」

「善現！地界、水、火、風、空、識界無和合自性故，若法無和

合自性，是法則以無性為性。」

「世尊！何緣無明、行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、

生、老死愁歎苦憂惱自性無？」

「善現！無明乃至老死愁歎苦憂惱無和合自性故，若法無和合自

性，是法則以無性為性。」

「世尊！何緣內法、外法自性無？」

「善現！內法、外法無和合自性故，若法無和合自性，是法則以

無性為性。」

「世尊！何緣四靜慮、四無量、四無色定自性無？」

「善現！四靜慮、四無量、四無色定無和合自性故，若法無和合

自性，是法則以無性為性。」

「世尊！何緣四念住、四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、

八聖道支自性無？」

「善現！四念住乃至八聖道支無和合自性故，若法無和合自性，

是法則以無性為性。」

「世尊！何緣空解脫門、無相、無願解脫門自性無？」

「善現！空解脫門、無相、無願解脫門無和合自性故，若法無和

合自性，是法則以無性為性。」

「世尊！何緣八解脫、八勝處、九次第定、十遍處自性無？」

「善現！八解脫乃至十遍處無和合自性故，若法無和合自性，是

法則以無性為性。」

「世尊！何緣布施波羅蜜多、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波

羅蜜多自性無？」



57

「善現！布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多無和合自性故，若法無

和合自性，是法則以無性為性。」

「世尊！何緣內空、外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為

空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、

共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空自性無？」

「善現！內空乃至無性自性空無和合自性故，若法無和合自性，

是法則以無性為性。」

「世尊！何緣苦聖諦、集、滅、道聖諦自性無？」

「善現！苦聖諦、集、滅、道聖諦無和合自性故，若法無和合自

性，是法則以無性為性。」

「世尊！何緣一切三摩地門、一切陀羅尼門自性無？」

「善現！一切三摩地門、一切陀羅尼門無和合自性故，若法無和

合自性，是法則以無性為性。」

「世尊！何緣佛十力、四無所畏、四無礙解、十八佛不共法自性

無？」

「善現！佛十力乃至十八佛不共法無和合自性故，若法無和合自

性，是法則以無性為性。」

「世尊！何緣大慈、大悲、大喜、大捨自性無？」

「善現！大慈、大悲、大喜、大捨無和合自性故，若法無和合自

性，是法則以無性為性。」

「世尊！何緣無忘失法、恒住捨性自性無？」

「善現！無忘失法、恒住捨性無和合自性故，若法無和合自性，

是法則以無性為性。」

「世尊！何緣一切智、道相智自性無？」

「善現！一切智、道相智無和合自性故，若法無和合自性，是法

則以無性為性。」



58

「世尊！何緣初眼、第二、第三、第四、第五眼自性無？」

「善現！初眼、第二、第三、第四、第五眼無和合自性故，若法

無和合自性，是法則以無性為性。」

「世尊！何緣初神通、第二、第三、第四、第五、第六神通自性

無？」

「善現！初神通、第二、第三、第四、第五、第六神通無和合自

性故，若法無和合自性，是法則以無性為性。」

「世尊！何緣有為界、無為界自性無？」

「善現！有為界、無為界無和合自性故，若法無和合自性，是法

則以無性為性。

「善現！由是因緣，諸菩薩摩訶薩應知一切法皆以無性為其自性。

大般若波羅蜜多經卷第三百六十四

大般若波羅蜜多經卷第三百六十五

三藏法師玄奘奉 詔譯

初分實說品第六十二之三

「復次，善現！一切法皆以空為自性，一切法皆以無相為自性，

一切法皆以無願為自性。善現！由是因緣，諸菩薩摩訶薩應知一切法

皆以無性為其自性。

「復次，善現！一切法皆以真如為自性，一切法皆以法界為自性，

一切法皆以法性為自性，一切法皆以不虛妄性為自性，一切法皆以不

變異性為自 性，一切法皆以平等性為自性，一切法皆以離生性為自性，

一切法皆以法定為自性，一切法皆以法住為自性，一切法皆以實際為

自性，一切法皆以虛空界為自性，一切法皆以不思議界為自性。善現！



59

由是因緣，諸菩薩摩訶薩應知一切法皆以無性為其自性。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！若一切法皆以無性為自性者，

初發無上正等覺心菩薩摩訶薩成就何等善巧方便，能行布施波羅蜜多，

成熟有情、嚴淨佛土？能行淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多，

成熟有情、嚴淨佛土？成就何等善巧方便，能住內空，成熟有情、嚴

淨佛土？能住外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、

畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切

法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空，成熟有情、嚴淨佛

土？成就何等善巧方便，能住真如，成熟有情、嚴淨佛土？能住法界、

法性、不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、

虛空界、不思議界，成熟有情、嚴淨佛土？成就何等善巧方便，能行

四念住，成熟有情、嚴淨佛土？能行四正斷、四神 足、五根、五力、

七等覺支、八聖道支，成熟有情、嚴淨佛土？成就何等善巧方便，能

住苦聖諦，成熟有情、嚴淨佛土？能住集、滅、道聖諦，成熟有情、

嚴淨佛土？成就何等善巧方便，能行初靜慮，成熟有情、嚴淨佛土？

能行第二、第三、第四靜慮，成熟有情、嚴淨佛土？成就何等善巧方

便， 能行慈無量，成熟有情、嚴淨佛土？能行悲、喜、捨無量，成熟

有情、嚴淨佛土？成就何等善巧方便，能行空無邊處定，成熟有情、

嚴淨佛土？能行識無邊處、無所有處、非想非非想處定，成熟有情、

嚴淨佛土？成就何等善巧方便，能行八解脫，成熟有情、嚴淨佛土？

能行八勝處、九次第定、十遍處，成熟有情、嚴淨佛土？成就何等善

巧方便，能行一切三摩地門，成熟有情、嚴淨佛土？能行一切陀羅尼

門，成熟有情、嚴淨佛土？成就何等善巧方便，能行空解脫門，成熟

有情、嚴淨佛土？能行無相、無願解脫門，成熟有情、嚴淨佛土？成

就何等善巧方便，能行五眼，成熟有情、嚴淨佛 土？能行六神通，成

熟有情、嚴淨佛土？成就何等善巧方便，能行佛十力，成熟有情、嚴

淨佛土？能行四無所畏、四無礙解、十八佛不共法，成熟有情、嚴淨



60

佛土？成就何等善巧方便，能行大慈，成熟有情、嚴淨佛土？能行大

悲、大喜、大捨，成熟有情、嚴淨佛土？成就何等善巧方便，能行無

忘失法，成熟有情、嚴淨佛土？能行恒住捨性，成熟有情、嚴淨佛土？

成就何等善巧方便，能行一切智，成熟有情、嚴淨佛土？能行道相智、

一切相智，成熟有情、嚴淨佛土？」

佛言：「善現！是菩薩摩訶薩成就如是善巧方便，謂雖修學知一

切法皆以無性為其自性，而常精勤成熟有情、嚴淨佛土，雖常精勤成

熟有情、嚴淨佛土，而勤修學知諸有情及諸佛土皆以無性為其自性。

「善現！是菩薩摩訶薩雖行布施波羅蜜多學菩提道，而知菩提道

無性為自性；雖行淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多學菩提道，

而知菩提道無性為自性。雖住內空學菩提道，而知菩提道無性為自性；

雖住外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、

無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不

可得空、無性空、自性空、無性自性空學菩提道，而知菩提道無性為

自性。雖住真如學菩提道，而知菩提道無性為自性；雖住法界、法性、

不虛妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、

不思議界學菩提道，而知菩提道無性為自性。雖行四念住學菩提道，

而知菩提道無性為自性；雖行四正斷、四神足、五根、五力、七等覺

支、八聖道支學菩提道，而知菩提道無性為自性。雖住苦聖諦學菩提

道，而知菩提道無性為自性；雖住集、滅、道聖諦學菩提道，而知菩

提道無性為自性。雖行初靜慮學菩提道，而知菩提道無性為自性；雖

行第二、第三、第四靜慮學菩提道，而知菩提道無性為自性。雖行慈

無量學菩提道，而知菩提道無性為自性；雖行悲、喜、捨無量學菩提

道， 而知菩提道無性為自性。雖行空無邊處定學菩提道，而知菩提道

無性為自性；雖行識無邊處、無所有處、非想非非想處定學菩提道，

而知菩提道無性為自性。雖行八解脫學菩提道，而知菩提道無性為自

性；雖行八勝處、九次第定、十遍處學菩提道，而知菩提道無性為自



61

性。雖行一切三摩地門學菩提道，而知菩提道無性為自性；雖行一切

陀羅尼門學菩提道，而知菩提道無性為自性。雖行空解脫門學菩提道，

而知菩提道無性為自性；雖行無相、無願解脫門學菩提道，而知菩提

道無性為自性。雖行五眼學菩提道，而知菩提道無性為自性；雖行六

神通學菩提道，而知菩提道無性為自性。雖行佛十力學菩提道，而知

菩提道無性為自性，雖行四無所畏、四無礙解、十八佛不共法學菩提

道，而知菩提道無性為自性。雖行大慈學菩提道，而知菩提道無性為

自性；雖行大悲、大喜、大捨學菩提道，而知菩提道無性為自性。雖

行無忘失法學菩提道，而知菩提道無性為自性；雖行恒住捨性學菩提

道，而知菩提道無性為自性。雖行一切智學菩提道，而知菩提道無性

為自性；雖行道相智、一切相智學菩提道，而知菩提道無性為自性。

「善現！是菩薩摩訶薩如是修行布施波羅蜜多學菩提道，如是修

行淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多學菩提道，如是安住內空

學菩提道，如是安住外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、

無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相

空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空學菩提道，

如是安住真如學菩提道，如是安住法界、法性、不虛妄性、不變異性、

平等性、離生性、法定、法住、實 際、虛空界、不思議界學菩提道，

如是修行四念住學菩提道，如是修行四正斷、四神足、五根、五力、

七等覺支、八聖道支學菩提道，如是安住苦聖諦學菩提道，如是安住

集、滅、道聖諦學菩提道，如是修行初靜慮學菩提道，如是修行第二、

第三、第四靜慮學菩提道，如是修行慈無量學菩提道，如是修行悲、

喜、捨無量學菩提道，如是修行空無邊處定學菩提道，如是修行識無

邊處、無所有處、非想非非想處定學菩提道，如是修行八解脫學菩提

道，如是修行八勝處、九次第定、十遍處學菩提道，如是修行一切三

摩地門學菩提道，如是修行一切陀羅尼門學菩提道，如是修行空解脫

門學菩提道，如是修行無相、無願解脫門學菩提道，如是修行五眼學



62

菩提道，如是修行六神通學菩提道，如是修行佛十力學菩提道，如是

修行四無所畏、四無礙解、十八佛不共法學菩提道，如是修行大慈學

菩提道，如是修行大悲、大喜、大捨學菩提道，如是修行無忘失法學

菩提道，如是修行恒住捨性學菩提道，如是修行一切智學菩提道，如

是修行道相智、一切相智學菩提道，乃至未得如來十力、四無所畏、

四無礙解、十八佛不共法、大慈、大悲、大喜、大捨、無忘失法、恒

住捨性、一切智、道相智、一切相智，皆名學菩提道未得圓滿。若於

此道已得圓滿，則於一切波羅蜜多亦已圓滿。波羅蜜多已圓滿故，由

一剎那相應妙慧證得如來一切相智。爾時，一切微細煩惱習氣相續永

不生故名無餘斷，則名如來、應、正等覺，以無障礙清淨佛眼，遍觀

十方三界諸法，尚不得無，況當得有！

「如是！善現！諸菩薩摩訶薩應行般若波羅蜜多，觀一切法皆以

無性為其自性。

「善現！是名菩薩摩訶薩最勝善巧方便，謂行般若波羅蜜多觀一

切法，尚不得無，況當得有！

「善現！是菩薩摩訶薩修行布施波羅蜜多時，於此布施施者、受

者、諸所施物及菩提心，尚不觀無，況觀為有！修行淨戒波羅蜜多時，

於此淨戒護淨戒處、持淨戒者、守淨戒心，尚不觀無，況觀為有！修

行安忍波羅蜜多時，於此安忍修安忍處、能安忍者、修安忍心，尚不

觀無，況觀為有！修行精進波羅蜜多時，於此精進修精進處、能精進

者、修精進心，尚不觀無，況觀為有！修行靜慮波羅蜜多時，於此靜

慮修靜慮處、能靜慮者、修靜慮心， 尚不觀無，況觀為有！修行般若

波羅蜜多時，於此般若修般若處、修般若者、修般若心，尚不觀無，

況觀為有！

「善現！是菩薩摩訶薩安住內空、外空、內外空、空空、大空、

勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性

空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性



63

自性空時，於此內空乃至無性自性空能安住者、由此安住、修安住處，

尚不觀無，況觀為有！

「善現！是菩薩摩訶薩安住真如、法界、法性、不虛妄性、不變

異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界時，

於此真如乃至不思議界能安住者、由此安住、修安住處，尚不觀無，

況觀為有！

「善現！是菩薩摩訶薩修行四念住、四正斷、四神足、五根、五

力、七等覺支、八聖道支時，於此四念住乃至八聖道支能修行者、由

此修行、及修行處，尚不觀無，況觀為有！

「善現！是菩薩摩訶薩安住苦聖諦、集、滅、道聖諦時，於此苦

聖諦、集、滅、道聖諦能安住者、由此安住、修安住處，尚不觀無，

況觀為有！

「善現！是菩薩摩訶薩修行四靜慮、四無量、四無色定時，於此

四靜慮、四無量、四無色定能修行者，由此修行、及修行處，尚不觀

無，況觀為有！

「善現！是菩薩摩訶薩修行八解脫、八勝處、九次第定、十遍處

時，於此八解脫、八勝處、九次第定、十遍處能修行者、由此修行、

及修行處，尚不觀無，況觀為有！

「善現！是菩薩摩訶薩修行一切三摩地門、一切陀羅尼門時，於

此一切三摩地門、一切陀羅尼門能修行者、由此修行、及修行處，尚

不觀無，況觀為有！

「善現！是菩薩摩訶薩修行空解脫門、無相、無願解脫門時，於

此空解脫門、無相、無願解脫門能修行者、由此修行、及修行處，尚

不觀無，況觀為有！

「善現！是菩薩摩訶薩修行五眼、六神通時，於此五眼、六神通

能修行者、由此修行、及修行處，尚不觀無，況觀為有！



64

「善現！是菩薩摩訶薩修行佛十力、四無所畏、四無礙解、大慈、

大悲、大喜、大捨、十八佛不共法時，於此佛十力乃至十八佛不共法

能修行者、由此修行、及修行處，尚不觀無，況觀為有！

「善現！是菩薩摩訶薩修行無忘失法、恒住捨性時，於此無忘失

法、恒住捨性能修行者、由此修行、及修行處，尚不觀無，況觀為有！

「善現！是菩薩摩訶薩修行一切智、道相智、一切相智時，於此

一切智、道相智、一切相智能修行者、由此修行、及修行處，尚不觀

無，況觀為有！

「善現！是菩薩摩訶薩隨證得一切智智時，於此一切智智能隨證

得者、由此隨證得、及隨證得處，尚不觀無，況觀為有！

「何以故？善現！是菩薩摩訶薩常作是念：『諸法皆以無性為性，

如是無性，本性自爾，非佛所作，非獨覺作，非聲聞作，亦非餘作。

以一切法皆無作者，離作者故。』」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！豈不諸法離諸法性？」

佛言：「善現！如是！如是！如汝所說，諸法無不離諸法性。」

具壽善現復白佛言：「世尊！若一切法離法性者，云何離法能知

離法若有若無？何以故？世尊！無法不應能知無法，有法不應能知有

法，無法不應能知有法，有法不應能知無法。世尊！如是一切法皆無

知為性，云何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，顯示諸法若有若無？」

佛言：「善現！諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多，隨世俗故顯示

諸法若有若無，非隨勝義。」

「世尊！世俗、勝義為有異不？」

「不也！善現！非異世俗別有勝義。何以故？善現！世俗真如即

是勝義，諸有情類顛倒妄執，於此真如不知不見，菩薩摩訶薩哀愍彼

故，隨世俗相顯示諸法若有若無。復次，善現！諸有情類於蘊等法起

實有想不知非有，菩薩摩訶薩哀愍彼故，分別諸法若有若無，如何當

令彼有情類知蘊等法皆非實有。善現！諸菩薩摩訶薩應行如是甚深般



65

若波羅蜜多。」

初分巧便行品第六十三之一

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！如來常說菩薩行菩薩行，何等

名為菩薩行耶？」佛言：「善現！菩薩行者，謂為無上正等菩提故行，

是名菩薩行。」

具壽善現復白佛言：「世尊！菩薩摩訶薩當於何處行菩薩行？」

佛言：「善現！菩薩摩訶薩當於色空行菩薩行，當於受、想、行、

識空行菩薩行。菩薩摩訶薩當於眼處空行菩薩行，當於耳、鼻、舌、

身、意處空行菩薩行。菩薩摩訶薩當於色處空行菩薩行，當於聲、香、

味、觸、法處空行菩薩行。菩薩摩訶薩當於眼界空行菩薩行，當於耳、

鼻、舌、身、意界空行菩薩行。菩薩摩訶薩當於色界空行菩薩行，當

於聲、香、味、觸、法界空行菩薩行。菩薩摩訶薩當於眼識界空行菩

薩行，當於耳、鼻、舌、身、意識界空行菩薩行。菩薩摩訶薩當於眼

觸空行菩薩行，當於耳、鼻、舌、身、意觸空行菩薩行。菩薩摩訶薩

當於眼觸為緣所生諸受空行菩薩行，當於 耳、鼻、舌、身、意觸為緣

所生諸受空行菩薩行。菩薩摩訶薩當於地界空行菩薩行，當於水、火、

風、空、識界空行菩薩行。菩薩摩訶薩當於無明空行菩薩行，當於行、

識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱空行菩

薩行。菩薩摩訶薩當於內法空行菩薩行，當於外法空行菩薩行。菩薩

摩訶薩當於布施波羅蜜多空行菩薩行，當於淨戒、安忍、精進、靜慮、

般若波羅蜜多空行菩薩行。菩薩摩訶薩當於內空空行菩薩行，當於外

空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際

空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得

空、無性 空、自性空、無性自性空空行菩薩行。菩薩摩訶薩當於初靜

慮空行菩薩行，當於第二、第三、第四靜慮空行菩薩行。菩薩摩訶薩

當於慈無量空行菩薩行，當於悲、喜、捨無量空行菩薩行。菩薩摩訶



66

薩當於空無邊處定空行菩薩行，當於識無邊處定、無所有處定、非想

非非想處定空行菩薩行。菩薩摩訶薩當於四念住空行菩薩行，當於四

正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支空行菩薩行。菩薩

摩訶薩當於和合空行菩薩行，當於不和合空行菩薩行。菩薩摩訶薩當

於空解脫門空行菩薩行，當於無相、無願解脫門空行菩薩行。菩薩摩

訶薩當於八解脫空行菩薩行，當於八勝處、九次第定、十遍處空行菩

薩行。菩薩摩訶薩當於苦聖諦空行菩薩行，當於集、滅、道聖諦空行

菩薩行。菩薩摩訶薩當於佛十力空行菩薩行，當於四無所畏、四無礙

解、十八佛不共法空行菩薩行。菩薩摩訶薩當於大慈空行菩薩行，當

於大悲、大喜、大捨空行菩薩行。菩薩摩訶薩當於五眼空行菩薩行，

當於六神通空行菩薩行。菩薩摩訶薩當於一切三摩地門空行菩薩行，

當於一切陀羅尼門空行菩薩行。菩薩摩訶薩當於嚴淨佛土空行菩薩行，

當於成熟有情空行菩薩行。菩薩摩訶薩當於引發辯才陀羅尼空行菩薩

行，當於引發文字陀羅尼空行菩薩行。菩薩摩訶薩當於悟入文字陀羅

尼空行菩薩行，當於悟入無文字陀羅尼空行菩薩行。菩薩摩訶薩當於

有為界空行菩薩行，當於無為界空行菩薩行。菩薩摩訶薩如是行菩薩

行時，如佛無上正等菩提，於諸法中不作二相。

「善現！若菩薩摩訶薩如是行般若波羅蜜多時，名為無上正等菩

提行菩薩行。」爾時，具壽善現白佛言：「世尊！如來常說佛陀，佛

陀以何義故名為佛陀？」

佛言：「善現！隨覺實義，故名佛陀。復次，善現！現覺實法，

故名佛陀。復次，善現！通達實義，故名佛陀。復次，善現！於一切

法如實現覺，故名佛陀。復次，善現！於一切法自相、共相、有相、

無相，自然開覺，故名佛陀。復次，善現！於三世法及無為法，一切

種相無障智轉，故名佛陀。復次，善現！如實開覺一切有情，令離顛

倒惡業眾苦，故名佛陀。復次，善現！能如實覺一切法相，所謂無相，

故名佛陀。」



67

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！如來常說菩提，菩提以何義故

名為菩提？」

佛言：「善現！證法空義是菩提義，證真如義是菩提義，證實際

義是菩提義，證法性義是菩提義，證法界義是菩提義。復次，善現！

假立名相，施設言說，能真實覺，最上勝妙，故名菩提。復次，善現！

不可破壞，不可分別，故名菩提。復次，善現！法真如性、不虛妄性、

不變異性、無顛倒性，故名菩提。復次，善現！唯假名相謂為菩提，

而無真實名相可得，故名菩提。復次，善現！諸佛所有真淨妙覺，故

名菩提。復次，善現！諸佛由此現覺諸法一切種相，故名菩提。」

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！菩薩摩訶薩為菩提故，行布施、

淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多時，於何等法為益為損、為

增為減、為生為滅、為染為淨？

「世尊！菩薩摩訶薩為菩提故，住內空、外空、內外空、空空、

大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、

本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、

無性自性空時，於何等法為益為損、為增為減、為生為滅、為染為淨？

「世尊！菩薩摩訶薩為菩提故，住真如、法界、法性、不虛妄性、

不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界

時，於何等法為益為損、為增為減、為生為滅、為染為淨？

「世尊！菩薩摩訶薩為菩提故，修四念住、四正斷、四神足、五

根、五力、七等覺支、八聖道支時，於何等法為益為損、為增為減、

為生為滅、為染為淨？

「世尊！菩薩摩訶薩為菩提故，住苦聖諦、集、滅、道聖諦時，

於何等法為益為損、為增為減、為生為滅、為染為淨？

「世尊！菩薩摩訶薩為菩提故，修四靜慮、四無量、四無色定時，

於何等法為益為損、為增為減、為生為滅、為染為淨？



68

「世尊！菩薩摩訶薩為菩提故，修八解脫、八勝處、九次第定、

十遍處時，於何等法為益為損、為增為減、為生為滅、為染為淨？

「世尊！菩薩摩訶薩為菩提故，修三摩地門、陀羅尼門時，於何

等法為益為損、為增為減、為生為滅、為染為淨？

「世尊！菩薩摩訶薩為菩提故，修空解脫門、無相、無願解脫門

時，於何等法為益為損、為增為減、為生為滅、為染為淨？

「世尊！菩薩摩訶薩為菩提故，修五眼、六神通時，於何等法為

益為損、為增為減、為生為滅、為染為淨？

「世尊！菩薩摩訶薩為菩提故，修佛十力、四無所畏、四無礙解、

十八佛不共法時，於何等法為益為損、為增為減、為生為滅、為染為

淨？

「世尊！菩薩摩訶薩為菩提故，修大慈、大悲、大喜、大捨時，

於何等法為益為損、為增為減、為生為滅、為染為淨？

「世尊！菩薩摩訶薩為菩提故，修無忘失法、恒住捨性時，於何

等法為益為損、為增為減、為生為滅、為染為淨？

「世尊！菩薩摩訶薩為菩提故，修一切智、道相智、一切相智時，

於何等法為益為損、為增為減、為生為滅、為染為淨？」

佛言：「善現！菩薩摩訶薩為菩提故，行布施、淨戒、安忍、精

進、靜慮、般若波羅蜜多時，於一切法無益無損、無增無減、無生無

滅、無染無淨。

「善現！菩薩摩訶薩為菩提故，住內空、外空、內外空、空空、

大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、

本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、

無性自性空時，於一切法無益無損、無增無減、無生無滅、無染無淨。

「善現！菩薩摩訶薩為菩提故，住真如、法界、法性、不虛妄性、

不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界

時，於一切法無益無損、無增無減、無生無滅、無染無淨。



69

「善現！菩薩摩訶薩為菩提故，修四念住、四正斷、四神足、五

根、五力、七等覺支、八聖道支時，於一切法無益無損、無增無減、

無生無滅、無染無淨。

「善現！菩薩摩訶薩為菩提故，住苦聖諦、集、滅、道聖諦時，

於一切法無益無損、無增無減、無生無滅、無染無淨。

「善現！菩薩摩訶薩為菩提故，修四靜慮、四無量、四無色定時，

於一切法無益無損、無增無減、無生無滅、無染無淨。

「善現！菩薩摩訶薩為菩提故，修八解脫、八勝處、九次第定、

十遍處時，於一切法無益無損、無增無減、無生無滅、無染無淨。

「善現！菩薩摩訶薩為菩提故，修三摩地門、陀羅尼門時，於一

切法無益無損、無增無減、無生無滅、無染無淨。

「善現！菩薩摩訶薩為菩提故，修空解脫門、無相、無願解脫門

時，於一切法無益無損、無增無減、無生無滅、無染無淨。

「善現！菩薩摩訶薩為菩提故，修五眼、六神通時，於一切法無

益無損、無增無減、無生無滅、無染無淨。

「善現！菩薩摩訶薩為菩提故，修佛十力、四無所畏、四無礙解、

十八佛不共法時，於一切法無益無損、無增無減、無生無滅、無染無

淨。

「善現！菩薩摩訶薩為菩提故，修大慈、大悲、大喜、大捨時，

於一切法無益無損、無增無減、無生無滅、無染無淨。

「善現！菩薩摩訶薩為菩提故，修無忘失法、恒住捨性時，於一

切法無益無損、無增無減、無生無滅、無染無淨。

「善現！菩薩摩訶薩為菩提故，修一切智、道相智、一切相智時，

於一切法無益無損、無增無減、無生無滅、無染無淨。

「何以故？善現！菩薩摩訶薩為菩提故，行深般若波羅蜜多，於

一切法都無所緣而為方便，不為益損、不為增減、不為生滅、不為染

淨現在前故。」



70

具壽善現白佛言：「世尊！若菩薩摩訶薩為菩提故，行深般若波

羅蜜多，於一切法都無所緣而為方便，不為益不為損、不為增不為減、

不為生不為滅、不為染不為淨故現在前者，云何菩薩摩訶薩行深般若

波羅蜜多時，攝受布施波羅蜜多，攝受淨戒、安忍、精進、靜慮、般

若波羅蜜多？云何菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，攝受內空，攝受

外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無

際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可

得空、無性空、自性空、無性自性空？云何菩薩摩訶薩行深般若波羅

蜜多時，攝受真如，攝受法界、法性、不虛妄性、不變異性、平等性、

離生性、法定、法住、實際、虛空界、不思議界？云何菩薩摩訶薩行

深般若波羅蜜多時，攝受四念住，攝受四正斷、四神 足、五根、五力、

七等覺支、八聖道支？云何菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，攝受苦

聖諦，攝受集、滅、道聖諦？云何菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，

攝受四靜慮，攝受四無量、四無色定？云何菩薩摩訶薩行深般若波羅

蜜多時，攝受八解脫，攝受八勝處、九次第定、十遍處？云何菩薩摩

訶薩行深般若波羅蜜多時，攝受三摩地門，攝受陀羅尼門？云何菩薩

摩訶薩行深般若波羅蜜多時，攝受空解脫門，攝受無相、無願解脫門？

云何菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，攝受五眼，攝受六神通？云何

菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，攝受佛十力，攝受四無所畏、四無

礙解、十八佛不共法？云何菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，攝受大

慈，攝受大悲、大喜、大捨？云何菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，

攝受無忘失法，攝受恒住捨性？云何菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時，

攝受一切智，攝受道相智、一切相智？云何菩薩摩訶薩行深般若波羅

蜜多時，超諸聲聞及獨覺地，趣入菩薩正性離生，修行菩薩十地正行，

證得無上正等菩提？」

大般若波羅蜜多經卷第三百六十五



71


	大眾閱藏經典彙編 CBETA2018 版
	佛经安置须知
	读诵佛经须知
	保宁勇禅师示看经警策文
	起诵仪
	请佛发愿
	南无本师释迦牟尼佛南无本师释迦牟尼佛南无本师释迦牟尼佛
	南无香云盖菩萨摩诃萨（三称）


