
1

大眾閱藏經典彙編 CBETA2018版

佛 本 行 集 經
（六十卷：第 1 卷至第 6 卷）

隋天竺三藏阇那崛多译



2

汇编说明

佛教经典分经律论三藏，佛陀一生言教就保存在经藏中，阅读佛经

仿佛得预法会，亲聆圣音，是后人学习佛法最直接的途径，更是末法时代

树立正知正见、防止误入相似佛法的最可靠的依止方法，自然功德无量。

能遍阅佛经或三藏，把一代圣教尽数熏入八识田中，直至成佛永为道种，

是古今众多佛弟子的毕生心愿和梦想。

本汇编是大众阅藏网汇编 12 辑之外的 11 部大经之一的《佛說長

阿含經》。

本汇编采用台湾中华电子佛典协会（CBETA）2018 电子版《大

正新修大藏经》（电子《大正藏》）第 1 冊 No. 1 後秦弘始年佛陀耶舍

共竺佛念譯的《佛說長阿含經》（22 卷）为底本。本汇编只有一册。

CBETA 为中华电子佛典协会（Chinese Buddhist Electronic Text
Association）的简称，成立于 1998年，免费提供电子佛典数据库供各

界作非营利性使用，其发布的电子佛典数据库可以在网络上下载。

大众阅藏网，是一群正信佛子为倡导大众阅藏而设立的公益性文化

传播平台，祈愿在三宝的加持护念下，使读经阅藏能普及到广大信众中去。

宗旨：本佛宗经，闻思正见

理念：阅藏很重要，人人能做到，活动无中心，引导有僧宝。

目标：让阅藏流行起来！

大众阅藏经书汇编的第 1辑免费申请，“ 大众阅藏” 邮箱：

yuezang@vip.163.com。官网网址：http://www.yuezang.org；

大眾閱藏網

二〇一八年十一月

mailto:yuezang@vip.163.com
http://www.yuezang.org/


3

佛经安置须知

1. 经典应恭敬放在清净高处以及其他书籍的上面，不可随意

扔放床上、座椅上等不净处。

2. 凡经书等法宝阅毕，可辗转流通，赠送其他道友，不可任

意烧毁或丢弃。

3.如手捧或装于口袋携带时，不得低于腰部，不可挟腋下。

4. 不得口吹经上灰尘，应以专用净布拭去。

5. 不可在经典所在的地方，有种种污秽行为。

读诵佛经须知

1.经典乃三世诸佛之师，如来法身舍利，亦当作真佛看，不

可作纸墨等看。礼诵持念，种种修持，皆当以诚敬为主。

2.不可躺着看经书，以口水沾指翻经页，不可以污手触经。

3.经书上不可涂写。不得一边散心杂话，一边看经书。

4. 中断不看时，应夹放纸条、书签做记号。不可折页、折角，

或经书面朝下作“人”字形搁置。

保宁勇禅师示看经警策文

夫看经之法后学须知：当净三业。若三业无亏，则百福俱集。三业

者，身、口、意业也。

（一）端身正坐，如对圣容，则身业净也。

（二）口无杂言，断诸嬉笑，则口业净也。

（三）意不散乱，屏息万缘，则意业净也。

内心既寂，外境俱捐。方契悟于真源，庶研穷于法理，可谓水

澄珠莹，云散月明。义海涌于胸襟，智岳凝于耳目。辄莫容易，实

非小缘。心法双忘，自他俱利。若能如是，真报佛恩。



4

起诵仪

请佛发愿

稽首禮諸佛 及法比丘僧 我今為自利 亦利諸有情

與諸善同修 正聞大藏經 傳承三聖學 令正法久住

南无本师释迦牟尼佛
南无本师释迦牟尼佛
南无本师释迦牟尼佛

香赞

（一遍）

炉香乍爇. 法界蒙薰. 诸佛海会悉遥闻.

随处结祥云.诚意方殷.诸佛现全身.

南无香云盖菩萨摩诃萨（三称）

开经偈

（一遍）

无上甚深微妙法 百千万劫难遭遇

我今见闻得受持 愿解如来真实义

讽诵经时 当愿众生：

顺佛所说 总持不忘.

（注：此阅藏仪轨可以根据需要自行调整）



1

佛本行集经卷第一

隋天竺三藏阇那崛多译

发心供养品第一之一

归命大智海毗卢遮那佛！

如是我闻：一时。婆伽婆住王舍城迦兰陀鸟竹林之内。与大比丘

僧五百人俱。尔时。如来住于佛行。无复烦恼。故名耆那。得一切智。

行一切智。知一切智。住于天行。住于梵行。住于圣行。心得自在。

依诸世尊。欲行诸行。悉皆得行。在于比丘及比丘尼、诸优婆塞及优

婆夷四众之中。受大供养。恭敬尊重。又诸国王。大臣宰相。种种外

道。及诸沙门、婆罗门等。佛得如是种种利养、饮食衣服、床铺汤药。

四事充满。皆悉具足。最胜最妙。无与等者。智慧第一。名称远闻。

虽受利养而心无染。犹如莲花不著于水。世尊名号。说法音声。于世

间中。最上最胜。更无过者。如是世尊、多陀阿伽度、阿罗诃、三藐

三佛陀。十号具足。能于现在天、魔、梵、释、沙门、婆罗门等一切

天人世间之中。神通遍知。知已说法。行于世间。前后及中。言语皆

善。文义巧妙。理趣精微。相好庄严。具足无缺。清净梵行。宣扬显

说。

尔时。尊者大目揵连于晨朝时。整衣持钵。入王舍城。欲行乞食。

时目揵连独立思惟：今日晨朝。乞食尚早。我今先当至净居天。尊者

目连作是念已。譬如力士屈伸臂顷。从王舍城没身不现。至于净居诸

天宫所。忽然立住。

尔时。无量净居诸天既见目连安详而至。心生欢喜。各相谓言：

我等今者可共往迎尊者目连。发是语已。相随至于目揵连所。头面顶



2

礼目揵连足。却住一面。白目连言：尊者目连！希有希有！尊者目连

于世间中。难见难值。谓佛、世尊、多陀阿伽度、阿罗诃、三藐三佛

陀。于无量百千万劫勤修诸行。而说偈言：

于百千劫中 勤求菩提道

过于多时来 众生中大宝

世间难见者 唯有佛世尊

尔时。尊者大目揵连从净居天闻是偈已。遍体战栗。身毛皆竖。

而作是念：希有希有！不可思议！难见难值！谓佛、世尊、多陀阿伽

度、阿罗诃、三藐三佛陀。世间难逢。无量百千万亿劫中。时一出现。

尔时。尊者大目揵连于净居天为彼天众说无量种微妙之法。显现

无量清净法义。宣通无量深密法要。令诸天心。各生欢喜。教化显示

尊重法已。即没身回此阎浮提。譬如力士屈臂还舒。一念之顷。到王

舍城。次第乞食。还至本处。饭食讫。收衣钵。洗足已。诣于佛所。

到佛所已。顶礼佛足。却坐一面。复自坐已。向佛而说所行来处：世

尊！我旦乞食。到王舍城。便至首陀婆娑天上。天语我言：如来世尊。

于世间中。难见难值。如前所说。具白佛言：世尊！我闻如是希有语

已。实难思议。所谓诸佛、多陀阿伽度、阿罗诃、三藐三佛陀。于无

量百千劫中时一出世。

尔时。佛告目揵连言：目揵连！净居诸天少知少见。以狭劣智。

乃能得知百千劫事。所以者何？目揵连！我念往昔。于无量无边诸世

尊所。种诸善根。乃至求阿耨多罗三藐三菩提。

目揵连！我念往昔。作转轮圣王。身值三十亿佛。皆同一号。号

释迦如来。及声闻众。尊重承事。恭敬供养。四事具足。所谓衣服饮

食、卧具汤药。时彼诸佛不与我记。汝当得阿耨多罗三藐三菩提。及



3

世间解、天人师、佛、世尊。于未来世得成正觉。

目揵连！我念往昔。作转轮圣王。身值八亿诸佛。皆同一号。号

燃灯如来。及声闻众。尊重恭敬。四事供养。所谓衣服饮食、卧具汤

药、幡盖花香。时彼诸佛不与我记。汝当得阿耨多罗三藐三菩提。及

世间解、天人师、佛、世尊。

目揵连！我念往昔。作转轮圣王。身值三亿诸佛。皆同一号。号

弗沙如来。及声闻众。四事供养。皆悉具足。时彼诸佛不与我记。汝

当作佛。如上所说。

目揵连！我念往昔。作转轮圣王。身值九万诸佛。皆同一号。号

迦叶如来。及声闻众。四事供养。皆悉具足。乃至不与我授记别。当

得作佛。如上所说。

目揵连！我念往昔。作转轮圣王。身值六万诸佛。皆同一号。号

灯明如来。及声闻众。四事供养。皆悉具足。乃至不与我授记别。当

得作佛。如上所说。

目揵连！我念往昔。作转轮圣王。身曾供养一万八千诸佛。皆同

一号。号娑罗王如来。及声闻众。四事供养。皆悉具足。然后出家。

作如是念：为未来世。当得佛道。护持禁戒。时彼诸佛不与我记。乃

至作佛。如上所说。

目揵连！我念往昔。作转轮圣王。身曾供养一万诸佛。皆同一号。

号能度彼岸如来。及声闻众。四事供养。皆悉具足。乃至不与我授记

别。当得作佛。

目揵连！我念往昔。作转轮圣王。身曾供养一万五千诸佛。皆同

一号。号日如来。及声闻众。四事供养。皆悉具足。乃至不与我授记

别。当得作佛。



4

目揵连！我念往昔。作转轮圣王。身曾供养二千诸佛。皆同一号。

号憍陈如如来。及声闻众。四事供养。皆悉具足。乃至不与我授记别。

当得作佛。

目揵连！我念往昔。作转轮圣王。身曾供养六千诸佛。皆同一号。

号龙如来。及声闻众。四事供养。皆悉具足。乃至不与我授记别。当

得作佛。

目揵连！我念往昔。作转轮圣王。身曾供养一千诸佛。皆同一号。

号紫幢如来。及声闻众。四事供养。皆悉具足。乃至不与我授记别。

当得作佛。

目揵连！我念往昔。作转轮圣王。身曾供养五百诸佛。皆同一号。

号莲花上如来。及声闻众。四事供养。皆悉具足。乃至不与我授记别。

当得作佛。

目揵连！我念往昔。作转轮圣王。身曾供养六十四诸佛。皆同一

号。号螺髻如来。及声闻众。四事供养。皆悉具足。乃至不与我授记

别。当得作佛。

目揵连！我念往昔。作转轮圣王。身曾供养一佛。号正行如来。

及声闻众。四事供养。皆悉具足。彼佛亦不与我授记。当得阿耨多罗

三藐三菩提。及明行足、一切世间解。

目揵连！我念往昔。曾供养八万八千亿辟支佛。幡盖香花。四事

具足。乃至彼佛灭度之后。为起塔庙。供养如前。而不与我授于记别。

汝当得阿耨多罗三藐三菩提。

目揵连！我念往昔。有一如来。号曰善思、多陀阿伽度、阿罗诃、

三藐三佛陀。于彼佛所。弥勒菩萨最初发心。种诸善根。求阿耨多罗

三藐三菩提。时弥勒菩萨。身作转轮圣王。名毗卢遮那。尔时人民寿



5

八万岁。

目揵连！彼善思如来初会说法。九万六千亿人得阿罗汉道。第二

会说法。八万四千亿人得阿罗汉道。第三会说法。七万二千亿人得阿

罗汉道。

目揵连！彼毗卢遮那转轮圣王。供养于彼善思如来及声闻众。恭

敬尊重。幡盖花香。四事具足。

目揵连！时毗卢遮那转轮圣王。见彼如来具足三十二大人相。八

十种好。及声闻众。佛刹庄严。寿命岁数。即发道心。自口称言：希

有世尊！愿我当来得作于佛。十号具足。还如今日善思如来。为于大

众声闻人天恭敬围绕。听佛说法。信受奉行。一种无异。弥勒又言：

愿我当来。为多众生作诸利益。施与安乐。怜愍一切天人世间。

目揵连！弥勒菩萨在于我前四十余劫发菩提心。而我然后始发道

心。种诸善根。求阿耨多罗三藐三菩提。

目揵连！我念往昔有一佛。名示诲幢如来。目揵连！我于彼佛国

土之中。作转轮圣王。名曰牢弓。初发道心。种诸善根。求阿耨多罗

三藐三菩提。我时供养彼佛世尊。满一千年。及声闻众。恭敬尊重。

礼拜赞叹。四事充足。持五百具妙好衣裳。一时布施。乃至彼佛般涅

槃后。起舍利塔。高一由旬。广半由旬。七宝庄严。所谓金、银、玻

璃、琉璃、赤真珠等。砗磲、玛瑙而以校饰。复持种种幡、盖、幢、

铃、香、花、灯、烛。以用供养。

目揵连！我设如是诸供养已。昼夜精勤。发广大誓愿。于当来得

作佛时。有诸众生。不孝父母。不敬沙门及婆罗门。不识家内亲疏尊

卑。无信敬心。不信三世因缘业果。不信现在有于圣人。无一法行。

唯行贪欲。嗔恚愚痴。具足十恶。唯造杂业。无一善事。愿我于彼世

界之中。当得阿耨多罗三藐三菩提。怜愍彼等诸众生故。说法教化。



6

作多利益。救护众生。慈悲拔济。令离诸苦。安置乐中。为彼天人广

说于法。

目揵连！诸佛如来。有是苦行希有之事。为诸众生。

目揵连！诸菩萨等。凡有四种微妙性行。何等为四？一自性行。

二愿性行。三顺性行。四转性行。

目揵连！云何名为自性行？若诸菩萨本性以来。贤良质直。顺父

母教。信敬沙门及婆罗门。善知家内尊卑亲疏。知已恭敬。承事无失。

具足十善。复更广行其余善业。是名菩萨自性行。

云何名为愿性行？若诸菩萨发如是愿。我于何时当得作佛、阿罗

诃、三藐三佛陀。十号具足。是名菩萨愿性行。

云何名为顺性行？若诸菩萨成就具足六波罗蜜。何等为六？所谓

檀波罗蜜。乃至般若波罗蜜。是名菩萨顺性行。

云何名为转性行？如我供养燃灯世尊。依彼因缘。读诵则知。是

名菩萨转性行。

目揵连！是名菩萨四种性行。

尔时。世尊在舍卫国祇树给孤独园。已得作佛。住于佛行。略说

如上。

时佛食讫。七日入定。念于往昔诸佛、世尊、多陀阿伽度、阿罗

诃、三藐三佛陀。

尔时。阿难过七日后。诣于佛所。顶礼佛足。却坐一面。白佛言：

世尊！希有！如来身体清净。面色巍巍。如我前见。今复倍常。光明

增盛。世尊诸根。无量寂静。坐何三昧？念何法相？

尔时世尊告阿难言：如是！阿难！如汝所说。多陀阿伽度、阿罗



7

诃、三藐三佛陀。若入定住。念于往昔诸佛如来。得大自在神通智已。

欲住一劫若减一劫。念百千亿诸佛智慧。而如来智无有障碍。何以

故？如来以具诸佛智慧度彼岸故。阿难！如来一食讫已。或住一劫或

减一劫。欲住多少。随意自在。无有疲倦。何以故？如来具得诸佛三

昧度于彼岸。诸三昧中此最为胜。

佛告阿难：我念往昔无量无边阿僧祇劫。时世有佛。号帝释幢多

陀阿伽度、阿罗诃、三藐三佛陀。能为一切无量众生作归依处。能为

众生作慈悲宅。善能怜愍一切众生。能与一切众生安乐。有大威德。

无量圣众前后围绕。

阿难！彼帝释幢如来有五百亿诸声闻众。悉皆得证阿罗汉果。寿

五千岁。彼帝释幢如来授一菩萨记。次当作佛。号上幢如来。

阿难！彼上幢如来复授一菩萨记。次当作佛。号幢相如来。

阿难！彼幢相如来复授一菩萨记。次当作佛。号喜幢如来。

阿难！彼喜幢如来复授一菩萨记。次当作佛。号十幢如来。

阿难！彼十幢如来复授一菩萨记。次当作佛。号难伏幢如来。

阿难！彼难伏幢如来复授一菩萨记。次当作佛。号明灯如来。

阿难！彼明灯如来复授一菩萨记。次当作佛。号善明灯如来。

阿难！彼善明灯如来复授一菩萨记。次当作佛。号建立如来。

阿难！彼建立如来复授一菩萨记。次当作佛。号善建立如来。

阿难！彼善建立如来复授一菩萨记。次当作佛。号龙仙如来。

阿难！彼龙仙如来复授一菩萨记。次当作佛。号无比威德如来。

阿难！彼无比威德如来复授一菩萨记。次当作佛。号圣所生如来。



8

阿难！彼圣所生如来复授一菩萨记。次当作佛。号妙胜如来。

阿难！彼妙胜如来复授一菩萨记。次当作佛。号仙胜如来。

阿难！彼仙胜如来复授一菩萨记。次当作佛。号普阴如来。

阿难！彼普阴如来复授一菩萨记。次当作佛。号预相如来。

阿难！彼预相如来复授一菩萨记。次当作佛。号上族如来。

阿难！彼上族如来复授一菩萨记。次当作佛。号自境界如来。

阿难！彼自境界如来复授一菩萨记。次当作佛。号无等如来。

阿难！彼无等如来复授一菩萨记。次当作佛。号拘留孙如来。

阿难！彼拘留孙如来复授一菩萨记。次当作佛。号大光明如来。

阿难！彼大光明如来复授一菩萨记。次当作佛。号离忧如来。

阿难！彼离忧如来复授一菩萨记。次当作佛。号舍洪水如来。

阿难！彼舍洪水如来复授一菩萨记。次当作佛。号大力如来。

阿难！彼大力如来复授一菩萨记。次当作佛。号至彼岸如来。

阿难！彼至彼岸如来复授一菩萨记。次当作佛。号日如来。

阿难！彼日如来复授一菩萨记。次当作佛。号寂灭如来。

阿难！彼寂灭如来复授一菩萨记。次当作佛。号大震声如来。

阿难！彼大震声如来复授一菩萨记。次当作佛。号自王如来。

阿难！彼自王如来复授一菩萨记。次当作佛。号宝王如来。

阿难！彼宝王如来复授一菩萨记。次当作佛。号宿王如来。

阿难！彼宿王如来复授一菩萨记。次当作佛。号微妙如来。

阿难！彼微妙如来复授一菩萨记。次当作佛。号梵音如来。



9

阿难！彼梵音如来复授一菩萨记。次当作佛。号功德生如来。彼

功德生如来有七十亿声闻弟子。皆悉证于阿罗汉果。其佛寿命足七万

年。般涅槃后。正法住世满三千岁。

阿难！彼功德生如来复授一菩萨记。次当作佛。号龙观如来。彼

龙观如来。得菩提已。为诸众生住世一劫。

阿难！彼龙观如来复授一菩萨记。次当作佛。号无畏上如来。

阿难！彼无畏上如来复授一菩萨记。次当作佛。号龙上如来。

阿难！彼龙上如来复授一菩萨记。次当作佛。号天德如来。

阿难！彼天德如来复授一菩萨记。次当作佛。号身分上如来。

阿难！彼身分上如来复授一菩萨记。次当作佛。号无比月如来。

阿难！彼无比月如来复授一菩萨记。次当作佛。号因上如来。阿

难！彼因上如来有一千六百声闻弟子。皆阿罗汉。

阿难！彼因上如来复授一菩萨记。次当作佛。号紫上如来。

阿难！彼紫上如来复授一菩萨记。次当作佛。号多伽罗尸弃如来。

阿难！彼多伽罗尸弃如来复授一菩萨记。次当作佛。号莲花上如

来。

阿难！彼莲花上如来复授一菩萨记。次当作佛。号憍陈如如来。

阿难！彼憍陈如如来同名号者。有一百佛。所住之劫名小莲花。

彼憍陈如如来。各各皆有三百亿众声闻弟子。皆阿罗汉。彼诸如来。

一一住寿各三百岁。佛涅槃后。正法住世亦三百岁。

阿难！其最后憍陈如如来复授一菩萨记。次当作佛。号栴檀如来。

阿难！彼栴檀如来复授一菩萨记。次当作佛。号明灯如来。



10

阿难！彼明灯如来复授一菩萨记。次当作佛。号利益如来。

阿难！彼利益如来复授一菩萨记。次当作佛。号善德如来。彼善

德如来。以佛眼观一切众生。为欲怜愍诸众生故。不断佛种住世千劫。

彼善德如来、多陀阿伽度、阿罗诃、三藐三佛陀。有三十二亿那由他

声闻弟子。皆阿罗汉。

阿难！彼善德如来复授一菩萨记。次当作佛。号明星如来。

阿难！彼明星如来复授一菩萨记。次当作佛。号护世知足如来。

彼护世知足如来。过于无量那由他劫。然后作佛。阿难！彼护世知足

如来。有二十亿声闻弟子。皆阿罗汉。

阿难！彼护世知足如来复授一菩萨记。次当作佛。号尸弃如来。

阿难！彼尸弃如来成佛之处。劫名莲花。于彼劫内。同号尸弃多

陀阿伽度、阿罗诃、三藐三佛陀。有六十二次第得佛。

阿难！其尸弃如来最在于后得菩提者。复授一菩萨记。次当作佛。

号出生如来。

阿难！彼出生佛、多陀阿伽度、阿罗诃、三藐三佛陀。怜愍一切

诸众生故。住世教化满二千劫。

阿难！彼出生如来复授一菩萨记。次当作佛。号善目如来。

阿难！彼善目如来复授一菩萨记。次当作佛。号商主如来。

阿难！彼商主如来复授一菩萨记。次当作佛。号善生如来。

阿难！彼善生佛、多陀阿伽度、阿罗诃、三藐三佛陀。寿命少时。

唯住一日。于其中间。教化八万四千声闻。悉皆令得阿罗汉果。

阿难！彼善生如来复授一菩萨记。次当作佛。号梵德如来。

阿难！彼梵德如来有三十二亿声闻弟子。皆阿罗汉。彼梵德如来



11

般涅槃后。正法住世满三万岁。

阿难！彼梵德如来复授一菩萨记。次当作佛。号青莲花如来。

阿难！彼青莲花如来复授一菩萨记。次当作佛。号善见如来。

阿难！彼善见佛、多陀阿伽度、阿罗诃、三藐三佛陀。有三千亿

声闻弟子。皆阿罗汉。

阿难！彼善见如来复授一菩萨记。次当作佛。号见真谛如来。

阿难！彼见真谛如来复授一菩萨记。次当作佛。号根如来。

阿难！彼根如来复授一菩萨记。次当作佛。号紫色如来。

阿难！彼紫色如来复授一菩萨记。次当作佛。号为他如来。

阿难！彼为他如来复授一菩萨记。次当作佛。号南斗宿如来。

阿难！彼南斗宿如来复授一菩萨记。次当作佛。号娑罗如来。

阿难！彼娑罗如来复授一菩萨记。次当作佛。号主领如来。

阿难！彼主领如来复授一菩萨记。次当作佛。号大主领如来。

阿难！彼大主领如来复授一菩萨记。次当作佛。号智胜如来。

阿难！彼智胜如来复授一菩萨记。次当作佛。号普贤如来。

佛本行集经卷第一



12

佛本行集经卷第二

隋天竺三藏阇那崛多译

发心供养品第一之二

阿难！彼普贤如来复授一菩萨记。次当作佛。号月如来。

阿难！彼月如来复授一菩萨记。次当作佛。号分陀利如来。

阿难！彼分陀利如来复授一菩萨记。次当作佛。号无垢如来。

阿难！彼无垢如来复授一菩萨记。次当作佛。号证我如来。

阿难！彼证我如来复授一菩萨记。次当作佛。号大雨如来。

阿难！彼大雨如来复授一菩萨记。次当作佛。号无畏如来。

阿难！彼无畏如来复授一菩萨记。次当作佛。号自光明如来。

阿难！彼自光明如来复授一菩萨记。次当作佛。号大力如来。

阿难！彼大力如来复授一菩萨记。次当作佛。号日如来。

阿难！彼日如来复授一菩萨记。次当作佛。号秋光如来。

阿难！彼秋光如来复授一菩萨记。次当作佛。号热光如来。

阿难！彼热光如来复授一菩萨记。次当作佛。号相如来。

阿难！彼相如来复授一菩萨记。次当作佛。号无比如来。

阿难！彼无比如来复授一菩萨记。次当作佛。号胜上如来。

阿难！彼胜上如来复授一菩萨记。次当作佛。号相上如来。

阿难！彼相上如来复授一菩萨记。次当作佛。号娑罗王如来。



13

阿难！彼娑罗王如来复授一菩萨记。次当作佛。号身上如来。

阿难！彼身上如来复授一菩萨记。次当作佛。号无处畏如来。

阿难！彼无处畏如来复授一菩萨记。次当作佛。号化如来。

阿难！彼化如来复授一菩萨记。次当作佛。号寂定如来。

阿难！彼寂定如来复授一菩萨记。次当作佛。号胜王如来。阿难！

彼胜王如来成佛之处。其劫名贤。有三百佛皆同一号。号胜王如来。

阿难！彼胜王如来最在后佛复授一菩萨记。次当作佛。号一切事

见如来。阿难！彼一切事见如来有三亿众声闻弟子。皆阿罗汉。

阿难！彼一切事见如来复授一菩萨记。次当作佛。号无忧如来。

阿难！彼无忧如来复授一菩萨记。次当作佛。号龙上如来。

阿难！彼龙上如来复授一菩萨记。次当作佛。号阎浮上如来。

阿难！彼阎浮上如来复授一菩萨记。次当作佛。号尼拘陀如来。

阿难！彼尼拘陀如来复授一菩萨记。次当作佛。号广信如来。

阿难！彼广信如来复授一菩萨记。次当作佛。号救脱如来。

阿难！彼救脱如来复授一菩萨记。次当作佛。号胜上如来。

阿难！彼诸世尊、多陀阿伽度、阿罗诃、三藐三佛陀。各各次第。

传相授记。至于最后胜上如来。我身悉皆供养承事。

尔时世尊而说偈言：

彼等诸如来 释迦大狮子

以佛清净眼 一切皆睹见

如是如来智 不思议佛行



14

诸天诸人等 悉不能得知

因果及佛智 诸法显现相

唯诸佛境界 凡夫不能知

所说诸佛名 显现诸佛行

有大威德相 以佛眼普见

若有智慧人 当欲求菩提

应读此佛名 不久得作佛

尔时。阿难白佛言：世尊！我曾闻佛金口所说。闻已系心。忆持

不忘。所谓诸佛智无有碍、无等等、无障碍。世尊！如来实知如是智

不？

尔时。世尊告阿难言：如来智慧。具足了知。是故知见无障无碍。

如来欲作境界宽狭。念诸佛智。分齐少多。随意皆得。

尔时。阿难复白佛言：世尊！犹如尊者阿尼卢豆。得净天眼。过

于人眼。如是尊者阿尼卢豆。以净天眼。能得见于一千世界。如来说

言：我见无边。此义云何？

佛时默然。如是再问。乃至过三。然后方答。

佛告阿难：汝莫以于声闻智慧欲比如来。何以故？我今以于清净

天眼过于人眼。见此东方恒河沙数佛刹之中。诸菩萨等。初发道心。

种诸善根。或见东方恒河沙数诸佛刹中。无量菩萨得授记别。或见东

方恒河沙数佛刹之中。诸菩萨等。行菩萨行。或见无量诸菩萨等。于

诸佛边修行梵行。后得生于兜率天宫。从兜率下。入于母胎。或见菩

萨从母右胁诞育而生。或见菩萨行童子法。或见菩萨在于宫内示行欲

法。或见菩萨舍于转轮圣王之位。出家修道。或见菩萨降四种魔。或



15

见菩萨菩提树下证得阿耨多罗三藐三菩提。或见菩萨得菩提已。受解

脱乐。或见菩萨端坐思惟二种分别。或见菩萨转法轮时。或见菩萨为

诸众生舍于寿命。欲入无余涅槃之时。或见菩萨般涅槃后。正法住世。

像法住世。久近多少。延促之时。

阿难！我如是见东方佛刹恒河沙等诸佛成道。及灭度后。正法像

法。悉皆没尽。如东方刹。南西北方。四维上下。亦复如是。

尔时。世尊告阿难言：阿难！我念往昔过于无量无边阿僧祇不可

数不可说劫。是时有一转轮圣王。名曰善见。降伏四方。如法治世。

彼王所统。悉皆丰乐。不行鞭杖。亦无杀害。兵戈偃息。如法化人。

阿难！彼善见王所居住城。名阎浮檀。其城东西十二由旬。南北

面各有七由旬。

阿难！彼阎浮城清净庄严。殊特妙好。悉用四宝之所庄饰。黄金

白银。玻璃琉璃。其外别更有七重城。彼城皆悉高于七寻。各厚三寻。

而彼城头。周匝皆有七重栏楯。彼诸栏楯。雕刻精丽。殊妙少双。亦

用四宝之所成就。黄金白银。琉璃玻璃。若黄金栏。黄金构柱。白银

窗台。若白银栏。白银构柱。黄金窗台。若玻璃栏。玻璃构柱。琉璃

窗台。若琉璃栏。琉璃构柱。玻璃窗台。而彼七重一一城内。皆有七

重宝多罗树。行列围绕。彼树枝叶。花果扶疏。蓊郁敷荣。人所乐见。

其树根茎。皆是四宝。黄金白银。玻璃琉璃。金多罗树。金根金茎。

银枝银叶。花果悉银。银多罗树。银根银茎。金枝金叶。花果悉金。

若是玻璃为多罗树。玻璃根茎。琉璃枝叶。琉璃花果。若是琉璃为多

罗树。琉璃根茎。玻璃枝叶。玻璃花果。彼多罗树皆有罗网。其罗网

间悉悬宝铃。其诸铃网皆七宝成。所谓金、银、琉璃、砗磲、玛瑙、

珊瑚、玻璃。彼诸城外。有七重堑。周匝围绕。彼堑甚深。八功德水。

湛然盈满。种种名花。所谓优钵罗花、波头摩花、拘勿头花、分陀利



16

花。弥覆水上。彼诸堑底。皆是金沙。彼堑岸边。周匝皆有七宝罗网

弥覆其上。

阿难！彼阎浮城四面各有一十六门。彼诸城门。四宝所成。黄金

白银。玻璃琉璃。金门银扇。银门金扇。若玻璃门。琉璃为扇。若琉

璃门。玻璃为扇。彼诸城门。各各皆有却敌楼橹。层阁飞檐。垂珠罗

网。亦以七宝之所庄严。微妙精奇。人所喜见。其诸城门。皆有七重

四宝门障。安住不动。发起开闭。显耀光明。可爱可乐。所谓金、银、

玻璃、琉璃。彼诸城门。远观洞彻。门若开时。风自吹开。门欲闭时。

风自吹闭。彼七重障。风若开时。门门相当。悉皆通见。门欲闭时。

风自吹闭。七重门障。溘然还遮。

阿难！彼阎浮檀城之处中有一大池。名曰欢喜。彼池东西。广一

由旬。南北广半由旬。其池四岸。四重砖垒。彼砖端正。微妙可喜。

四宝所成。黄金白银。琉璃玻璃。彼池四面。皆有阁道。而彼阁道。

端正可喜。亦为四宝之所合成。黄金白银。琉璃玻璃。黄金阁道白银

阶级。白银阁道黄金阶级。琉璃阁道玻璃阶级。玻璃阁道琉璃阶级。

彼阁道上悉有却敌。而彼却敌严饰可喜。七宝所成。黄金白银、砗磲

玛瑙、珊瑚琥珀及以琉璃。彼池四边皆有构栏。端正可喜。亦皆四宝

所共合成。黄金白银。琉璃玻璃。其池东面黄金构栏。其次南面白银

构栏。其次西面琉璃构栏。其次北面玻璃构栏。黄金构栏黄金为柱白

银窗台。白银构栏白银为柱黄金窗台。玻璃构栏玻璃为柱琉璃窗台。

琉璃构栏琉璃为柱玻璃窗台。

阿难！彼欢喜池周匝围绕。有多罗树七重行列。彼树间中悉有罗

网。七宝庄严。其罗网间皆悬宝铃。多罗树外有七重堑。端正可喜。

然彼池中有种种花。所谓优钵罗花、波头摩花、拘勿头花、分陀利花。

其池岸上有陆生花。所谓瞻婆花、阿地目多花、婆利师花、揵陀婆利

师花。彼欢喜池。八功德水之所充满。诸鸟渴时皆得平饮。彼池水底



17

皆布金沙。七宝罗网以覆池上。彼妙罗网。节节皆悬七宝之铃。

阿难！彼阎浮城街巷平整。其街两边有多罗树。多罗树间悉有罗

网。其罗网间。节节皆悬七宝之铃。其七宝铃。微风吹动出妙音声。

令人乐闻心生欢喜。譬如人作五种音乐。

阿难！彼阎浮城所有人民。皆悉纯直。彼诸人民欲相娱乐。更无

别音。闻彼铃声即便欢喜。自然歌舞。更不忆念其余音乐。

阿难！彼阎浮城。常有种种微妙音乐。所谓钟铃螺鼓、琴瑟箜篌、

筚篥笳箫。琵琶筝笛。诸如是等种种音声。复有无量微妙鸟音。所谓

鸲鹆、鹦鹉孔雀、拘翅罗鸟、命命鸟等。无量无边。种种诸鸟。皆出

微妙殊异音声。无时暂息。地上皆散种种妙花。所谓优钵罗花、拘勿

头花、波头摩花、分陀利花。及诸陆地种种杂花。

阿难！彼城无有苦恼逼切不如意事。一切备悉。无所减少。是物

丰饶。饮食无乏。众味具足。悉满家居。无有空地。人民炽盛。威德

巍巍。所住之城。譬如北方毗沙门王阿罗迦城。等无有异。

阿难！时彼世中。有一佛出。名曰宝体多陀阿伽度、阿罗诃、三

藐三佛陀。十号具足。

阿难！彼宝体佛未得道前作菩萨时。常乐清净。彼城人民。亦乐

清净。时宝体佛。居止侧近阎浮檀城。若于晨朝欲行乞食。入于城邑

聚落之中。则有无量千万诸天。下来供养。围绕侍卫宝体如来。欲入

城时。足按城门。时彼城内所有人民。皆悉为于诸天护持神通力故。

供养于彼宝体佛故。扫除粪秽。香汤洒地。香泥涂地。散杂香花满于

地上。处处皆安妙好香炉。烧无价香。张悬种种幡幢盖等。如是无量

供养之具。以用供养宝体如来。

尔时。有一城外村人。共城内人欲结婚娶。来入城邑。彼人见城



18

端严殊妙。世所希有。从小以来眼所未睹。心大惊怪。问于城内居住

人言：此城今者欲作何事？

彼城内人报村人言：此处有一如来出世。名曰宝体多陀阿伽度、

阿罗诃、三藐三佛陀。不久欲入此城乞食。以如是故。洒扫庄严。更

复向于村人。广说如来功德无量无边。亦赞佛德。多陀阿伽度、阿罗

诃、三藐三佛陀。十号具足。如是复叹法宝有德。如是复称僧宝有德。

彼人闻于三宝功德。心生欢喜。踊跃无量。作如是念：宝体世尊、多

陀阿伽度、阿罗诃、三藐三佛陀。希现于世。我今可诣宝体佛所。

彼人内心作是念已。即共城邑诸聚落人。相将往诣宝体佛所。至

佛所已。作如是念：若是如来得一切智。见我心者。应先共我语言慰

喻。

时宝体佛知彼人心。于先即共彼村人语。时彼村人得彼如来于先

语已。心生欢喜。踊跃无量。既满其愿。即请如来。后日施食。时佛

默然受彼人请。

时彼村人得于如来受己请已。复生欢喜。速向自家。具办饮食。

时四天王及梵释等诸天大众。赍持种种天诸供具。来献如来。时彼村

人至于自家。其夜办具种种美食。餐啖舐欶。可食之味。办具已讫。

起明清旦。于家地上。扫除清净。香泥涂地。以妙香水重洒其上。复

散种种杂妙好花。敷置床座。即遣使人往白佛言：如来若知时节至者。

愿赴我家。

时宝体佛于晨朝时。著衣持钵。与千亿众声闻比丘。前后围绕。

至受请家。到彼家已。诸比丘等。各随大小。依次而坐。

时彼村人见宝体佛安坐已讫。即将种种妙好饮食。自手擎持。以

奉如来。白言：世尊！唯愿诸佛及比丘僧。随意饱食。



19

及诸大众受食讫已。食不可尽。彼人生念。此百味食。既不可尽。

必是如来威神德力。令使充溢。余食既多。我今可唤所看如来白衣人

众。布施此食。皆食饱满。然后我心得大欢喜。

复生此念：希有希有！不思议法。此宝体佛威德力大。令我眷属

不唤自来。佐助于我。我亦不曾借倩一人。又我亦复不用多功。众事

一时皆得办具。

时宝体佛饭食讫已。为彼村人如应说法。使其欢喜。生希有心。

安置彼人于正法中。及彼大众皆闻说法。悉各欢喜或得道者。乃至起

还归向本处。

时彼村人。闻宝体佛说法教化。听受法已。欢喜踊跃。心发弘誓。

作如是言：愿我未来如似宝体如来所得一切诸法。我皆具足。又愿我

于大众之中。如是说法。令一切人欢喜信受。如今世尊宝体如来将比

丘众。安详而行。一种无异。

时彼村人。供养如来。具足尊重恭敬心已。随佛向寺。剃除须发。

舍俗出家。得成比丘。

时彼宝体如来住世。为诸众生说法已讫。入般涅槃。涅槃之后。

无量无边天人众等。阇维佛身。复将无量供养之具。于阇维所而设供

养。

时彼比丘既闻如来入般涅槃。生大忧恼。作如是念：我今可往至

阇维所。若至彼处。应得异法。

是时比丘速疾往诣彼阇维所。到彼处已。即得异宝。初得之时。

谓彼珍宝不甚清净。少有尘垢。

尔时比丘细刮拭看。即知清净真琉璃宝。价数值于百千两金。彼

摩尼宝安置之处。昼夜无异。夜如日现。一切房舍。一切院落。皆悉



20

光明。

是时天人收彼宝体佛舍利已。起造于塔。时彼比丘亦生心念。我

今可以此摩尼宝安置浮图承露盘上。作于宝瓶。

生此念已。至于塔所。至彼所已。作如是念：我此摩尼宝珠。价

值百千两金。我今以是摩尼宝珠。安于塔上。为彼如来是我之师。是

故我今持此摩尼。置于塔上。

彼摩尼宝光明照于彼塔之上。无量千岁。而彼比丘。复燃无量种

种灯明。足满千年。供养彼塔。恭敬尊重。满千年已。心常不舍念佛

三昧。

彼比丘持清净戒故。加复供养如来塔故。以是因缘。命终之后在

生死中。无量无边百千万世。受于人天福乐果报。不曾坠堕于恶道中。

阿难！时彼比丘。过于百千无量无数阿僧祇劫。复值一佛出现于

世。号曰能作光明如来。时彼比丘供养于佛。修持禁戒。梵行清净。

出家如前。复发此心。愿我未来藉此功德。生生世世莫生恶道。

时作光佛知彼比丘心所愿已。即与授记。语言：仁者！汝于来世。

过于百千无量无数阿僧祇劫。当得作佛、多陀阿伽度、阿罗诃、三藐

三佛陀。号曰燃灯。

彼燃灯佛作菩萨时。于末后身。生兜率天。从兜率天降神来下。

从右胁入。托于母胎。住居十月。满十月已。一心正念。欲生之时。

放于光明。照彼佛刹。皆悉遍满。

尔时菩萨既将欲生。其母咨王智者主言：大王当知。我意欲往园

林之内。游戏观看。

王闻夫人如是语已。即出敕告城内大臣及诸豪富、长者居士、商

贾人言：我今夫人欲出园林观看游戏。汝等当家。可各庄严城内街衢。



21

悉令清净。所有秽恶瓦砾粪堆。并宜除却。办具香汤洒散于道。香泥

涂地。以妙香花布散其上。处处安置妙宝香炉。烧众名香。又复安置

种种宝瓶。盛诸香水。著好净花。优钵罗花、波头摩花、拘勿头花、

分陀利花。置于瓶内。处处安置芭蕉之树。随芭蕉树大小高下。各悬

杂色种种幡幢。其诸幡幢。众色间杂。其幢树内。复各垂于七宝网罗。

真珠璎珞。网罗节目悉有宝铃。若夜净天星辰出现。又于处处。悉各

施悬众宝明镜。犹如日月。或悬种种杂色旒苏。或处处垂金银宝带。

彼城街巷。如是种种精丽庄严。等彼天神乾闼婆城。一种无异。

时王夫人。共千左右。乘宝辇舆。伎乐引导。种种音声。前后围

绕。填满街巷。从宫殿出。四面观看。安详而行。威德特尊。势力广

大。处在众中。无与比者。向彼园林。既到园林。渐趣河岸。至河岸

已。即上于船。游入河中。至中流已。忽然自有一大灯明。上下纵广

十二由旬。其灯明内有莎草丛。高下四指。其色艾白。柔软犹如迦耶

邻提。出妙香气。又如瞻婆、波利师花。其园林内出种种花。及种种

果种种树木。天上人间所有树木。名花美果悉满此园。

时菩萨母仰观虚空。安详右手攀引树枝。枝即垂下。时王夫人。

即以右手捉于树枝。从右胁间出一童子。端正可喜。名曰燃灯。自然

而合手十指掌。童子生时放大光明。照彼佛刹皆悉充满。天上即雨无

量诸花。所谓曼陀罗花、摩诃曼陀罗花、曼殊沙花、摩诃曼殊沙花、

优钵罗花、波头摩花、拘勿头花、分陀利花。又雨无量栴檀散香。充

满遍布十二由旬。复雨种种无量无边天诸伎乐。不鼓自鸣。又出无量

歌赞音声。音声之内。言辞唱云。无量作灯明。无量作灯明。是彼菩

萨瑞应之号。故称燃灯。

尔时燃灯菩萨大士诸根具足。相好圆满。无所乏少。日日长大。

在于楼上受五欲乐。然彼童子受五欲时。虽复欢乐。忽自生念：世间

爱欲虚幻暂时。须臾破坏不久磨灭。思惟此已。从家内出。剃除须发。



22

身服袈裟。得于出家。出家之后。欲求菩提。渐向树下。修习正觉。

证正觉后。以佛眼观一切世间。即生此念：有谁最得初闻正法。即见

世间空无化者。再观三观。亦见世间无有闻法及可度人。彼佛在世。

经三千年。独一无侣。

端坐过于三千年后。彼燃灯佛、多陀阿伽度、阿罗诃、三藐三佛

陀作如是念：此众生辈耽著五欲。放逸多时。迷荒无厌。我今当化。

令彼觉知。

作是念已。从灯炷城出住空中。化作一城。名阎浮檀。于彼城内。

化作种种琉璃诸屋。于其城外。又复化作种种七宝多罗之树。七重行

列。七宝庄严。如上所说城庄严事。其城纵广东西南北。五千由旬。

又其城内庄严之具。如忉利天一种无异。彼城内人寿三千岁。此阎浮

提诸众生等。悉遥观彼一切人民。受于欢乐自恣五欲。悉见悉知悉闻

悉羡。

时燃灯佛如是过于三千岁后。生是念言：我今可作神通变化。令

阎浮人生厌离想。

时阎浮人见燃灯佛所居之城。四壁皆出猛火炎炽。生大恐怖。共

相谓言：呜呼！彼城自然烧尽。不久渐灭。

时阎浮提一切人民。诸根成熟。应得佛化。彼等人民见彼化城。

四面火起炽盛烧燃。怖畏惊恐。求归依处。无救护者。欲求解脱。无

能度者。发此言已。愿于彼城下来至此。或复此城上至于彼。我等一

切当灭彼火。

是时天、龙、夜叉、乾闼婆、人非人等。出于彼城。告我等言：

何故此城自出火燃？

时彼城前。忽尔自然出三阁道。一金所成。二银所成。三玻璃成。



23

其阁道间。各有杂宝多罗树行。彼多罗树出大声云。汝等人辈宜速聚

集。会于一处。若汝心欲见燃灯佛、多陀阿伽度、阿罗诃、三藐三佛

陀者。彼佛不久欲下阎浮提。

时阎浮提一切人民。皆悉往诣彼阁道所。见燃灯佛从城内出。于

阁道下。时诸梵释、四天王等。前后围绕。阎浮提人见彼佛已。皆大

欢喜。各生是心。我等前者欲睹如来。今已得见。复更生念。我各于

先问佛是事。此城何故如是火燃？如来应为我等解释。

时燃灯佛足蹈地已。其诸人民悉各皆念。我独头面顶礼于佛。而

发是言：我得于先顶礼佛足。

时燃灯佛坐狮子座。坐已。为彼众生说法。所谓赞叹布施之事、

持戒之事、离欲之事、得漏尽法。说于出家功德之利。助清净法。如

来见此阎浮提人。闻佛说法信乐听受。生欢喜心。心意柔软。心得无

碍。如来更复为说诸法。如往昔佛。知于众生机根说法。令其欢喜。

所谓苦集灭道。世尊今复为阎浮人。具足说此四谛之法。

时燃灯佛初日说法。教化度脱六百亿人。悉皆漏尽证阿罗汉。心

得自在。第二日化五百亿人。第三日化四百亿人。第四日化三百亿人。

第五日化二百亿人。第六日化一百亿人。第七日化五十亿人。悉皆如

上得阿罗汉。至于第二一七日内。教化度脱百一亿人。最后第三一七

日内。复度七十五亿众生。悉得上利。漏尽意解。成阿罗汉。彼燃灯

佛住世一劫。共诸比丘声闻弟子。为世间人作利益故（迦叶惟师作如

是说）。

阿难！诸佛次第相传授记。其燃灯佛初种善根。求阿耨多罗三藐

三菩提。乃至转法轮。住世一劫。化众生故（摩诃僧祇师作如是说）。

阿难！其燃灯佛为菩萨时。在于船上。虽受五欲。于世间中深生

厌离。作如是念：我可坐船渡河彼岸。亦发此心。即生一大清净莲花。



24

燃灯童子于其花上。结跏趺坐。坐已。莲花即自还合。犹如象莲。时

诸婇女求觅童子。莫知所在。即奏大王。

尔时大王遣使四方推求寻觅。东西南北。不知其所。乃至四维亦

不知处。燃灯菩萨以天威德神通力故。在彼船上莲花台中。结跏趺坐。

而身不现。即得五通。飞腾虚空。乃至向于菩提树下。得一切智。及

转法轮。说法度脱六十八亿百千人俱。皆悉共住在于世间。教化众生

（尼沙塞师作如是说）。

佛本行集经卷第二

佛本行集经卷第三

隋天竺三藏阇那崛多译

发心供养品第一之三

尔时。世尊在舍卫城。告阿难言：阿难！诸佛菩萨昼夜常说一切

诸法。有四种摄而摄众生。何等为四？一者布施。二者爱语。三者利

益。四者同事。

尔时。阿难从座而起。整理衣服。偏袒右肩。合十指掌。右膝著

地而白佛言：世尊！如来往昔供养几佛求阿耨多罗三藐三菩提。于何

佛边种诸善根、为未来世求于菩提。

佛告阿难：谛听谛受！善思念之！今当为汝说彼如来诸佛名字。

并及所种善根之处。

阿难！我念往昔有佛出世。号曰燃灯多陀阿伽度、阿罗诃、三藐

三佛陀。于彼佛边种诸善根。求未来世阿耨多罗三藐三菩提。



25

次复一佛出现于世。号世无比。我时供养彼佛世尊。种诸善根。

求未来世阿耨多罗三藐三菩提。

次复一佛出现于世。号莲花上。我时供养彼佛世尊。种诸善根。

求未来世阿耨多罗三藐三菩提。

次复一佛出现于世。号最上行。我时供养彼佛世尊。种诸善根。

求未来世阿耨多罗三藐三菩提。

次复一佛出现于世。号德上名称。我时供养彼佛世尊。种诸善根。

求未来世阿耨多罗三藐三菩提。

次复一佛出现于世。号释迦牟尼。我时供养彼佛世尊。种诸善根。

求未来世阿耨多罗三藐三菩提。

次复一佛出现于世。号曰帝沙。我时供养彼佛世尊。种诸善根。

求未来世阿耨多罗三藐三菩提。

次复一佛出现于世。号曰弗沙。我时供养彼佛世尊。种诸善根。

求未来世阿耨多罗三藐三菩提。

次复一佛出现于世。号见一切利。我时供养彼佛世尊。种诸善根。

求未来世阿耨多罗三藐三菩提。

次复一佛出现于世。号毗婆尸。我时供养彼佛世尊。种诸善根。

求未来世阿耨多罗三藐三菩提。

次复一佛出现于世。号曰尸弃。我时供养彼佛世尊。种诸善根。

求未来世阿耨多罗三藐三菩提。

次复一佛出现于世。号毗沙门。我时供养彼佛世尊。种诸善根。

求未来世阿耨多罗三藐三菩提。

次复一佛出现于世。号拘留孙。我时供养彼佛世尊。种诸善根乃



26

至梵行。求未来世阿耨多罗三藐三菩提。

次复一佛出现于世。号拘那含牟尼。我时供养彼佛世尊。种诸善

根乃至梵行。求未来世阿耨多罗三藐三菩提。

次复一佛出现于世。号曰迦叶。我时供养彼佛世尊。种诸善根乃

至梵行。求未来世阿耨多罗三藐三菩提。

阿难！我于弥勒菩萨之边种诸善根。求未来世阿耨多罗三藐三菩

提。而有偈说：

此佛大威德 离欲得寂静

释迦牟尼佛 皆悉供养来

尔时。阿难白佛言：世尊！如来供养彼等诸佛、多陀阿伽度、阿

罗诃、三藐三佛陀。将于何等供养之具供养彼佛、种诸善根、求未来

世阿耨多罗三藐三菩提？

佛告阿难：我念往昔。过无量世。有一国王。名曰降怨。是刹利

种。绍灌顶位。其王福德。寿命极长。端正可喜。名称远闻。阿难！

彼降怨王居住之处。有一大城。名曰莲花。彼王于此城中治化。安置

宫殿。彼城东西十二由旬。其南北面经七由旬。土地调适。雨泽以时。

五谷丰熟。无所乏少。多有人民。填满充塞。间无空处。园苑树林。

花果具足。泉流池沼。水常湛然。街巷两边。皆安店肆。去来市买。

无暂时停。犹如北方毗沙门城。名阿罗迦。东西南北。等无有异。彼

莲花城。如是庄严。种种具足。

阿难！彼降怨王有一豪富大婆罗门。名为日主。勇健强力。多饶

财宝。象马奴仆。六畜牛羊。种种皆丰。无所乏少。其库藏内。纯是

异类。黄金白银。真珠珍宝。砗磲玛瑙。珊瑚琥珀。悉皆备具。一如

北方毗沙门王。



27

阿难！时彼日主大婆罗门。特为彼王心所爱重。恒相伴偶。不曾

暂离。日日相见。无厌倦心。

阿难！彼降怨王时有一事。将付日主婆罗门判。令好断决。日主

如法分判已后。入彼王意。王于日主婆罗门所。倍生欢喜。分割半国

与婆罗门。封授为王。令其治化。时降怨王为彼日主婆罗门王。别更

立城。名为埏主。东西南北。街衢巷术。城郭庄严。如莲花城。一无

有异。

阿难！彼日主王有一夫人。名为月上。阿难！燃灯菩萨从兜率下。

降神之时。于日主宫月上夫人右胁。入胎端坐。出生成道。说法化人。

皆得阿罗汉果。如上因缘。燃灯菩萨本行经说。时燃灯佛在彼二城。

次第居住。说法度人。时父日主常以四事供养彼佛。尊重恭敬。如佛

所叹。

阿难！其降怨王渐渐传闻。彼埏主城日主王宫第一大妃月上夫人。

生一童子。名曰燃灯。端正可喜。世间无双。众相具足。譬如金像。

童子生已。将诣相师国内大智婆罗门所。教令占相童子如是相貌云何。

彼相师言：此童子者。福德庄严。若在家内为转轮王。化四天下。

作大地主。具足七宝。一金轮宝。二神珠宝。三玉女宝。四者象宝。

五者马宝。六主兵臣宝。七主藏臣宝。复有千子。悉皆端正。具丈夫

相。能摧怨敌。威被大地。四海山林。无不降伏。国土安宁。雨泽以

时。五谷丰熟。人民安乐。无有苦恼。无有疾病。不用兵戈。如法治

化。若舍出家。当得作佛、多陀阿伽度、阿罗诃、三藐三佛陀。十号

具足。名称远闻。

阿难！彼童子舍家出家。乃至得成阿耨多罗三藐三菩提。及转法

轮。名称远闻。如上所说。

时降怨王作如是念：希有！世尊出世甚难。时时一闻。复难睹见。



28

是时。降怨王即遣使人向日主所。作如是言：我今传闻王大夫人

生好童子。众相具足。如上所说。我今欲请彼燃灯佛、多陀阿伽度、

阿罗诃、三藐三佛陀。至我所住莲花之城。受我微供。王若遣来。彼

此蒙益。如其不放。我当严备四种兵往。

时彼使人受是语已。往埏主城日主王所。具以此语白日主王。

时日主王闻此语已。怅怏忧愁。心怀不乐。时日主王集聚群臣。

具以上事向而说之：汝等思惟。彼有是言。欲何报答。

时诸群臣共白王言：大王当知。如此之事。还可咨问于燃灯佛。

何以故？燃灯世尊、多陀阿伽度、阿罗诃、三藐三佛陀有大慈悲。

时日主王报诸臣言：我心亦有如是忆念。时日主王共诸群臣。躬

自往诣燃灯佛所。乃至彼佛慰喻王言：大王安心。莫惊莫怖。莫生忧

愁。何以故？我今亦欲游行他国。教化民人。慈愍一切诸众生故。

时燃灯佛、多陀阿伽度、阿罗诃、三藐三佛陀游向彼国。化众生

故。即共无量无数百千诸比丘众。相随而行。时日主王供养供给燃灯

如来。四事具足。无所乏少。在后随从。送佛到于自境界已。顶礼佛

足。三匝围绕。泣泪而还。归于本宫。

时降怨王闻燃灯佛来莲花城。及于无量声闻比丘百千之众。皆是

漏尽大阿罗汉。闻已喜欢。严治道路。所有杂秽。悉使耘除。校饰庄

严。如上所说。乃至等彼乾闼婆城。一种无异。

时降怨王出敕告示。其城内外十二由旬。禁断一切所有人民。不

听私卖。诸香花鬘。其有之处。我自采买。欲持供养彼燃灯佛。时降

怨王将四种兵。具大威德。从城而出。迎燃灯佛。

受决定记品第二之一



29

尔时。彼国雪山南面有一梵志。名曰珍宝。父母清净婆罗门种。

乃至先祖七世以来。不曾杂秽。无有人能辄敢讥毁。然其种姓。皆为

智者之所赞誉。又为其余诸导师等之所恭敬。三种行具。能教一切毗

陀之论。四种毗陀皆悉收尽。又阐陀论、字论、声论、及可笑论、咒

术之论、受记之论、世间相论、世间祭祀咒愿之论。具足备有大丈夫

相。自生善家。复有五百善姓家儿为其弟子。围绕供承。

阿难！当知尔时珍宝婆罗门者。现今弥勒菩萨是也。

时彼五百诸弟子等。常从是师读诵祭祀咒术之法。时彼五百弟子

之中。有一大姓婆罗门子。号名为云。于彼众中而作上首。众行具足。

少小从师。时年十六。端正可喜。得善种生。父母清净。乃至七世无

有秽浊。无能讥呵其家种族。乃至具足大丈夫相。世间无比。身黄金

色。头发亦然。其声清净。如梵天音。从彼珍宝仙人之边。受诵咒术。

捷利速疾。所得真正。一闻便领。语言辨了。字句分明。所有一切婆

罗门家种种咒术。工巧技能。皆悉洞解。解已。语彼梵志师言：大师

和尚！我今习学。已尽和尚所有德术。意欲还家。

其和尚心恋云童子。不欲别离。即语之言：汝摩那婆！我有一论。

名为毗陀。乃是往昔诸仙所说。一切外道婆罗门等。未曾知闻。况复

得见。及以教他。

摩那婆言：唯愿和尚为我解说。

时彼梵志即复更教彼摩那婆秘要咒术。时摩那婆亦悉受得。复更

重白彼梵志言：我今已得和尚咒术。方法尽解。复更何作？

梵志复告摩那婆言：我婆罗门种姓相承。复有家法。若有弟子从

师学问。必须报恩。将诸财物以用布施。

摩那婆言：和尚为我解说家法。将何报恩？和尚今心欲须何等？



30

梵志语言：汝摩那婆欲报我者。可将一好清净伞盖、革屣、金杖、

金三叉木、金瓶、金钵。上下舍勒五百金钱。如是与我。

尔时童子白梵志言：和尚大师！我无如上所说之物可奉和尚。请

乞放我四方求索。得即将来供养和尚。

梵志报言：汝若知时。当随所去。

时云童子顶礼师足。围绕三匝。辞别而行。

时云童子闻有一处。去此雪山五百由旬。其城名为输罗波奢。时

彼城内。有一种姓大婆罗门。名祭祀德。居住彼城。彼婆罗门大富饶

财。甚足资产。彼祭祀德大婆罗门。欲为六万诸婆罗门。奉设一年无

遮之会。备办六万布施之具。为一一人。人一伞盖、一三叉木、革屣

瓶钵、上下舍勒及钱物等。供身之具。皆悉备足。别为上座一婆罗门。

造于金柄上妙伞盖。最胜革屣。纯金为杖。金三叉拒。金瓶金钵。上

下舍勒。价数各值百千两金。五百金钱。一千牸牛。各并犊子。一牛

一撀。得一斗乳。其牛角上。皆以金装。五百童女。皆珠璎珞。庄严

其身。其诸女中。有一童女。名曰善枝。最为上首。其般遮会年岁已

满。唯一日在。

时云童子从雪山下。安详而至输罗波城无遮会所。时彼六万诸婆

罗门遥见童子。即发大声。唱言善哉。是处善造此般遮会。今梵天至。

自来受此般遮布施。

时云童子语彼六万婆罗门言：汝等莫唤我作梵天。我是于人。实

非梵天。

婆罗门言：汝是阿谁？

云童子言：汝可不闻。雪山南面有一梵志。名曰珍宝。种种通达。

教授门徒五百弟子。乃至如上次第所说。彼众之中。有一上足弟子。



31

名云。年始十六。智慧聪明。德术具足。与师无异。乃至其声如梵天

音。汝等闻不？

婆罗门等皆各答言：闻。

云童子言：即此身是。

婆罗门众既识知已。更复欢喜。发大声言：善哉善哉！善建立此

无遮之会。得云童子来受此供。

时祭祀德婆罗门女善枝之身。及诸童女。楼上遥望。见云童子端

正少双。见已喜欢。向四方礼诸天诸神。心自密念。愿此童子。论议

第一。胜旧上座诸婆罗门。令我远离此不善人。莫与如此不善之人共

为夫妇。

时云童子至于会所。围绕三匝。绕三匝已。至于上座婆罗门前。

美言慰喻。问言：仁者诵持何论。

时此六万诸婆罗门同声共答云童子言：仁者莫问我此上座诵于何

论。何以故？今此上座。可是我家。婆罗门法、咒术诸论。悉皆诵持。

云童子言：婆罗门辈。汝此上座。虽复诵念婆罗门家医方技艺。

但我师资婆罗门学。别自有法。要须相问。汝等有论名先有不？

时彼六万婆罗门众各共答言：我等此名尚未曾闻。何况得有。何

况得诵。

云童子言：我师法中。教我有此一毗陀论。名为先有。我亦诵得。

时彼大会婆罗门言：请为解说。我等乐闻。

时云童子在于上座敷设处立。以梵音声。诵彼先有毗陀之论。

时会六万婆罗门众。欢喜踊跃。同声唱言：称适我心。称适我意。

甚大欢喜。告云童子言：汝摩那婆！今可为我作于上座。坐我座首。



32

受我上座最胜之水。受我上座最初之食。

时云童子推彼上座。令向下坐。即于胜座。承最初水。受于先食。

食称意食。食讫已后。随其所须布施之具。依上座法而为受之。其不

须者。辞而不受。

时祭祀德大婆罗门心自念言：我今建此无遮之会。不依圣法。所

有一切布施之物。不依圣教。何以故？此会达嚫所有一切布施之物。

为云童子不领我意、具足而受。

时祭祀德大婆罗门。长跪咨白云童子言：大德童子！汝可受此我

之布施一切之物。莫令我会施不具足。

时云童子语祭祀德婆罗门言：大婆罗门！汝善布施。众事具足。

非是不善。此无遮会。无有缺少。唯我须者。我今受之。所不须者。

徒取无益。

时彼上座旧婆罗门心生此念：我久时乞。愿得如是布施之具。决

望先取。云何今者为此幼岁摩那婆来。推我向下。夺我利养。若我生

来所有一切持戒精进苦行果报。是果报缘。生生世世共此童子相会集

处。为其夺我利养之事。报此怨仇。终不相舍。

阿难！当知尔时云童子者。我身是也。祭祀德者。现今檀陀波尼

是也。时彼上座婆罗门者。即今提婆达多是也。阿难！以是因缘。提

婆达多愚痴之人。往昔共我世世生生恒作怨仇。不相舍离。

时云童子将其所得种种施物。欲向雪山。以奉梵志。经诸聚落。

村邑国城。或住或行。如是观看。于后渐渐至莲花城。入彼城内。见

城庄严。殊特妙好。不可思议。如上所说。即生是念：何故今者此莲

花城如是庄严。不可思议？或当有人欲于此城作无遮会。或复祭祀诸

星宿天。或作吉祥。或作福业。或是时节婆罗门会。或当是此城内人



33

民闻我名声。多解多知。谓言我来于此。欲共诸婆罗门问难论义。而

复无有一人念我。或复恭敬礼拜于我。时我即问彼一人言：仁者！此

城何故庄严、如是微妙？

尔时。彼人即报我言：大智童子！汝可不闻燃灯世尊、多陀阿伽

度、阿罗诃、三藐三佛陀。不久欲来此莲花城。说法教化？为是事故。

我王降怨约令人民。各使庄严。时诸人等欲造福业。布设如是种种杂

饰。拟欲供养燃灯如来。

阿难！我时生念：如我法中有此言说。若人具足三十二相。彼人

即有二种果报。若在家者。必定得作转轮圣王。若舍出家。修学圣道。

必定当得阿耨多罗三藐三菩提。名称远闻。威德自在。此是无疑。

阿难！我于尔时更生是念：我今先应向此停住。供养礼拜燃灯世

尊。求于未来阿耨多罗三藐三菩提。然后别报梵志师恩。

我又生念：将何等物供养于佛？以何事业种诸善根？尔时我心作

是思惟：诸佛世尊不尚钱财以为供养。唯法供养。圣所称誉。我未有

法。义无空见。今可买觅上妙好花。持以奉献。愿未来世得作于佛。

我时即至一鬘师家。语彼人言：仁者！可卖此花与我。尔时彼人

报于我言：仁者童子！汝可不闻降怨大王出敕告下。所有花鬘悉不听

卖与于他人。何以故？王欲自取持供养佛。

我闻彼人如是语已。复更至于余鬘师店。求索花买。彼还答我。

如前不异。

如是处处买花不得。于街巷里私窃访求。见一青衣取水婢子。名

曰贤者。密将七茎优钵罗花内于瓶中。从前而来。我见彼已。心生欢

喜。即语之言：汝将此花。欲作何事？我今与汝五百金钱。汝可与我

瓶内七茎优钵罗花。



34

彼女复言：仁者童子！汝可不闻燃灯世尊、多陀阿伽度、阿罗诃、

三藐三佛陀今欲入城。受此地主降怨王请。王于佛所生尊重心。复欲

建立诸功德故。宣令国内十二由旬。所有香油花鬘之属。不听一人私

窃盗卖。若有卖者。唯王得买。自将供养。以我比舍有一鬘师。名曰

怨仇。彼有一女。私从我边取五百钱。即盗与我此七茎花。我既违禁

得于此花。自欲供养燃灯世尊、多陀阿伽度、阿罗诃、三藐三佛陀。

实不可得。

时我复更语彼女言：善女！所说因缘我今已知。汝可取我五百金

钱。与我五茎优钵罗花。两茎还汝。

尔时。彼女即答我言：仁者童子！汝取此花欲作何用。

我时报言：如来出世。难见难逢。今既遭遇。欲买此花。上燃灯

如来、多陀阿伽度、阿罗诃、三藐三佛陀。种诸善根。为未来世求于

阿耨多罗三藐三菩提。

尔时。彼女复语我言：我观童子内外形容。身心勇猛。爱法精进。

汝必当得阿耨多罗三藐三菩提。摩那婆。汝若许我未得圣道。于其中

间。生生世世为汝作妻。若汝得道。我当剃除。出家学道。求阿罗汉。

为汝弟子。修沙门行。若如是者。我今与汝此五茎花。不者不与。

我时复更语彼女言：善女！我今此身是婆罗门。种姓清净。通达

四种毗陀之论。我毗陀中作如是说。若人欲求阿耨多罗三藐三菩提。

行菩萨行。彼人应于一切众生。生怜愍心、安乐之心。所来求者。不

应吝惜。乃至身命亦须施人。况复所爱妇儿妻子及余财物。不得悭贪。

善女！我今发愿求于菩提。为欲安乐诸众生故。怜愍救济一切众生。

或有人来索我妻子。我以布施。汝爱恋心若作障碍。则我割舍心愿不

成。复于汝边得无量罪。汝若作愿。能于彼时一切所有资财宝物。我

布施时。不作难者。我当许汝为我作妻。



35

尔时。彼女即语我言：摩那婆！假使有人来向汝边。乞我身者。

我亦不生悭贪之心。况复男女及余财物。

我语彼女：必能如是。如汝所愿。许当来世与我作妻。

是时彼女从我边受五百金钱。即授五茎优钵罗花。持以与我。其

余两茎。为我布施。与汝同作未来因缘。复语我言：汝欲种植善根之

处。将此二花散于其上。当愿共汝生生同处。莫相舍离。

时燃灯佛、多陀阿伽度、阿罗诃、三藐三佛陀从外来入莲花城中。

我时赍此七茎莲花。遥见佛来。渐渐至近。睹彼佛身。端正可喜。清

净光明。照耀于世。调伏诸根。其心寂定。安住不动。六根澄静。若

琉璃池。进止威仪。犹如象王。复有无量百千万亿诸天大众。前后围

绕。各散无量天诸杂花。及天无量栴檀末香、优钵罗花、波头摩花、

拘勿头花、分陀利花。于燃灯佛、多陀阿伽度、阿罗诃、三藐三佛陀

上尊重供养。

时降怨王备从羽仪四种兵众。出彼城门。迎燃灯佛。尔时彼处聚

集无量无边异类。人及非人。天龙八部。诸鬼神等。所将香末种种杂

花以散佛上。无有一花堕落于地。并在燃灯如来顶上虚空之中。成大

宝盖。佛行随行。佛住随住。

我时见彼燃灯如来。生信敬心。生殷重心。生敬心已。将此七茎

优钵罗花散于佛上。发此愿言：若我来世得作佛时。如今燃灯如来得

法。及于大众无有异者。所散之花住虚空中。花叶向下。花茎向上。

当佛顶上。成于花盖。随佛行住。我见如是神通德力。倍复生于信敬

之心。

阿难！时彼无量无边人众。各将无价妙好衣裳。布于道上。所谓

微细迦尸迦衣、细白氎衣、细刍摩衣、微妙细软拘周摩衣及妙缯彩憍

奢耶被。为欲供养燃灯佛故。覆地令满。



36

阿难！我于是时。见彼无量无边人众。将无价衣悉皆覆地。时我

身上。唯一鹿皮。我将鹿皮布于地上。而我鹿皮覆地之处。为彼人众

恶骂嗔嫌。曳我鹿皮远掷他处。我生此念：呜呼世尊！燃灯如来可不

怜愍慈念我耶？生此念已。佛知我心。怜愍我故。

时燃灯佛以神通力。变一方地如稀土泥。时彼人众见此路泥。各

各避行。无有一人入于泥者。我时行见。速往泥所。见彼泥已。即生

此念：如是世尊。云何令践此泥中行？若泥中行。泥污佛脚。我今乃

可将臭肉身。于此泥上作大桥梁。令佛世尊履我身过。

我时即铺所有鹿皮。解发布散。覆面而伏。为佛作桥。一切人民

未得践过。唯佛最初蹈我发上。如是供养燃灯佛、多陀阿伽度、阿罗

诃、三藐三佛陀故。复生是念：愿此燃灯如来世尊及声闻众。足蹈我

身及头发上。渡于此泥。复发此愿：愿未来世得作佛时。如今燃灯如

来无异。如是威德。如是势力。作天人师。又愿我今尽此身命。若燃

灯佛不授我记。我终不起于此泥中。

当是童子布身发时。是时大地六种震动。所谓东踊西没。西踊东

没。南踊北没。北踊南没。中踊边没。边踊中没。

佛本行集经卷第三



37

佛本行集经卷第四

隋天竺三藏阇那崛多译

受决定记品第二之二

尔时。燃灯如来、多陀阿伽度、阿罗诃、三藐三佛陀知于我心。

与大比丘百千人俱。及彼天龙千万亿众。左右围绕。来向我所。足蹈

我身及螺发上。安详而行。如大龙王。观看左右。告诸比丘。汝等比

丘。不得共我同路而行。是摩那婆。身及螺发。无有一人堪可蹈者。

此人身发。唯除如来乃堪践耳。何以故？此是菩萨身及发分。

时燃灯佛即语我言：善哉善哉！汝摩那婆！发广大心。誓愿如海。

汝所求者。为诸众生作利益故。为诸众生作安乐故。

摩那婆。汝既求此如是大愿。利益安乐一切世间。怜愍无量无边

众故。能为天人作引导故。发大精进勇猛之心。乃能满足如是等法。

志求金刚。不惜身命。是故汝今以身荷负如来而行。汝于当来。乃至

不得悭惜身命。何况余财。

汝摩那婆。求于阿耨多罗三藐三菩提。此是初相。汝能发起如是

弘愿。汝一切舍所有之物。汝摩那婆。所行布施。不得求于未来世报。

唯求出世无上菩提。勿生贪心。见他资财。不得夺取。汝持禁戒。勿

令缺犯。不得秽浊。不应取相。勿自誉赞。诽谤他人。及毁自身。汝

当忍辱。设有他来打骂禁系杀害之者。皆须忍受。乃至节节肢解于汝

身体之时。汝于如是怨仇等边。应当忍辱。生慈悲心。不得杀生。不

得劫夺他身命财。于他财物常远舍离。于自营求亦当知足。莫近他人

妇女妻妾。于自所有亦须不贪。远离妄语。乃至命尽。不得向他非实

而说。不得斗乱亲者令疏。见破坏人恒教和合。不得恶口。常以美言。

不得绮语。必有利益。时语法语。汝行正见。一切邪道皆当舍离。



38

汝摩那婆。若能荷担如是诸事。汝所求愿。无不具足。汝应于彼

一切众生。生一子想。哀愍众生。调伏心口。莫作谄曲。应当供养尊

重之人。汝莫傲慢令心放逸。常须寂定三昧正受。观无我法。勿断未

来菩提种性。汝当如是利益众生。安乐一切。摩那婆。汝若能办如是

等事。口可自唱。称言我能。

时我尔时即白佛言：世尊！我能。

时燃灯佛、多陀阿伽度、阿罗诃、三藐三佛陀既知我心。即时微

笑。彼佛有一侍者比丘。从座而起。整理衣服。偏袒右臂。长跪合掌。

白言：世尊！以何因缘如来微笑？

时燃灯佛告比丘言：比丘！汝见是摩那婆持七茎花供养于我。伏

身被发。泥上作桥。令我践渡。以是事故。此摩那婆过于阿僧祇劫。

当得作佛。号释迦牟尼、多陀阿伽度、阿罗诃、三藐三佛陀。十号具

足。如我无异。

阿难！我于是时。闻燃灯佛为我授于决定记已。身心轻便。不觉

自腾于虚空中。高七多罗树。以清净心合十指掌。向佛作礼。

阿难！我于彼时遍身喜悦。不能自胜。

阿难！时燃灯佛即告我言：摩那婆。汝可观于东方世界。

时我即观见彼东方恒河沙等刹土诸佛。皆悉为我授决定记。汝摩

那婆。于未来世过僧祇劫。当得作佛。号释迦牟尼。十号具足。如此

东方。南西北方。四维上下。亦复如是。

阿难！我于尔时从空而下。安立住地。顶礼燃灯世尊佛足。却住

一面。即生此念：我今可于燃灯佛边求索出家。即白佛言：唯愿世尊

听我出家。受具足戒。我于佛边修行梵行。

佛语我言：汝摩那婆！今正是时。即得出家。剃除须发。除须发



39

已。无量诸天取于我发。为供养故。十亿诸天共得一发。

阿难！自我得成阿耨多罗三藐三菩提以来。不见一众生不供养诸

佛而得安乐者。无有是处。

阿难！我于彼时。犹尚具足诸烦恼缚。贪欲嗔恚愚痴未尽。无量

百千亿诸众生取于我发。各持供养而得解脱。况复今日离欲嗔痴。而

于我边作诸功德。不得解脱无有是处。是故阿难！一切众生应当发心

供养如来。

阿难！我从彼来。在烦恼中行菩萨行。不舍精进勇猛之心。常行

布施。常作功德。我以如是诸善业故。于彼无量百千世中。得作梵王。

作于帝释。或作百千转轮圣王。以彼善根因缘力故。今得作佛、多陀

阿伽度、阿罗诃、三藐三佛陀。得转无上最妙法轮。

阿难！我以福德智慧力故。现今所有一切刹利及婆罗门、长者、

居士、沙门、智人。信受我语。依我法行。

阿难！汝观我语。终无二言：如燃灯佛授我决记。教示于我。我

依修行。今得阿耨多罗三藐三菩提。

尔时世尊而说偈言：

假使天落地 此大地变坏

一切诸众生 犹得常住身

须弥山王崩 大海水干竭

阿难汝当知 诸佛无二言

尔时世尊说此偈已。复告阿难：诸佛世尊常有此行。假使光明无

量无边。为诸众生住持一寻。从是一寻。为诸众生复现无量无边光明。

何以故？畏诸众生不知昼夜。一月半月。一年半年。春夏秋冬。四时



40

八节。恐其忘失。

阿难！彼燃灯佛十号具足。明照业成。常光无暗。是故彼佛号曰

燃灯。常有光明照耀天下。自余因缘如上所说。

阿难！我念往昔。有一如来出现于世。号胜一切多陀阿伽度、阿

罗诃、三藐三佛陀。我以金花散彼佛上。发如是言：愿我未来得微妙

身。具足相法如今世尊。尔时彼佛知于我心。即时微笑。侍者比丘整

衣白佛。乃至佛告彼侍者言：比丘！汝见是人将于金花散我上不？时

彼比丘答言：我见。佛告比丘：是人过于一亿劫后。当得作佛。号释

迦牟尼、多陀阿伽度、阿罗诃、三藐三佛陀。十号具足。

阿难！我于彼时得授记已。不舍精进勇猛之心。倍更增长。修余

福业。我以如是善因缘故。无量世中生梵天上。及于帝释转轮圣王。

又作一王。名曰善见。彼王城郭。却敌门楼。宫室殿堂。纯是黄金。

园苑树林。泉流池沼。皆金校饰。彼业因缘。我今得成阿耨多罗三藐

三菩提。转于无上清净法轮。

阿难！我念往昔。有一如来出现于世。号莲花上多陀阿伽度、阿

罗诃、三藐三佛陀。我将银花散彼佛上。发如是愿。乃至彼佛告侍者

言：汝见是人将于银花供养我不？比丘言：见。佛告比丘：是人未来

过十万劫。当得作佛。号释迦牟尼多陀阿伽度、阿罗诃、三藐三佛陀。

我于彼时闻授记已。不舍精进勇猛之心。倍更增长。作诸功德。

我以如是善果报故。无量世中作梵天王。及于帝释转轮圣王。又我过

去。曾作一王。名大善见。所居之城。名拘尸那。彼城楼橹。却敌窗

牖。皆为白银之所成就。园苑树林。泉池诸水。悉是白银。庄严校饰。

乃至彼业因缘报故。今得作佛、多陀阿伽度、阿罗诃、三藐三佛陀。

乃至转于无上法轮。

阿难！往昔以来有如是法。凡诸菩萨初生之时。东西南北各行七



41

步。无人执持。阿难！彼莲花上佛初生时。两足蹈地。其地处处皆生

莲花。面行七步。东西南北所践之处。悉有莲花。故号此佛为莲花上。

当于彼时。无量无边百千万众。天、龙、夜叉、乾闼婆、阿修罗、摩

睺罗伽、人、非人等。一时大唱。处处出声。发如是言：此大菩萨名

莲花上。因于天人唱此声故。彼佛世尊号莲花上。

阿难！我念往昔。有一如来出现于世。号最上行多陀阿伽度、阿

罗诃、三藐三佛陀。尔时。我将一把金粟散彼佛上。乃至彼佛语侍者

言：是人过于一千劫后。当得作佛。号释迦牟尼。我于彼时闻授记已。

不舍精进。增长善业。彼功德果报因缘故。无量世中作梵释天、转轮

圣王。又复曾作一转轮王。名曰顶生。我于彼时宫殿之内。经由七日。

雨金粟雨。没于人膝。纵广弥满。以是善业因缘力故。我今得成阿耨

多罗三藐三菩提。乃至转于无上法轮。

阿难！彼最上行如来欲至聚落城邑乞食。足步虚空。去地六尺。

是时天、龙、人、非人等高声唱言：此佛世尊名最上行。以是因缘。

号是如来为最上行。

阿难！我念往昔。有一如来出现于世。号上名称多陀阿伽度、阿

罗诃、三藐三佛陀。我时布施彼佛一室及比丘僧。而乞愿言。乃至彼

佛告侍者言：是人于后满五百劫。当得作佛。号释迦牟尼。我于彼时

得授记已。不舍精进。业因缘故。经无量世。作梵释天、转轮圣王。

又是报故。我时作一转轮圣王。名曰善见。时天帝释毗首羯磨。下来

为我化作一殿。名一切胜。以是善业果报因缘。我今得成阿耨多罗三

藐三菩提。乃至转于无上法轮。

阿难！我念往昔。有一如来出现于世。号释迦牟尼多陀阿伽度、

阿罗诃、三藐三佛陀。与我同号。种姓父母、名字寿命。一切悉同。

我将一掬苏摩那花散彼佛上（迦叶惟师说言将金一掬）。发如是愿。



42

乃至彼佛语侍者言：是人于后满一百劫。当得作佛。号释迦牟尼。我

于彼时得受记已。不舍精进。增长功德。无量世中作梵释天、转轮圣

王。以是善业因缘力故。以三十七助菩提分法庄严我身。令我得成阿

耨多罗三藐三菩提。乃至转于无上法轮。

阿难！我念往昔。有一如来出现于世。号曰帝沙多陀阿伽度、阿

罗诃、三藐三佛陀。我将一掬碎末栴檀散彼佛上。乃至彼佛告侍者言：

是人过于九十五劫。当得作佛。号释迦牟尼。我于彼时得授记已。不

舍精进。增长功德。无量世中作梵释天、转轮圣王。以是善业因缘力

故。我得名为最上戒行、清净具足。以是善业果报因缘。我得名为最

上智见、功德具足（迦叶惟师如是说言：我以善业因缘力故。得于最

上戒行功德。名称远闻。乃至得于最上智见。功德远闻）。我今得成

阿耨多罗三藐三菩提。乃至转于无上法轮。

阿难！我念往昔。有一如来出现于世。号曰弗沙多陀阿伽度、阿

罗诃、三藐三佛陀。时彼佛在杂宝窟内。我见彼佛。心生欢喜。合十

指掌。翘于一脚。七日七夜。而将此偈赞叹彼佛。而说偈言：

天上天下无如佛 十方世界亦无比

世间所有我尽见 一切无有如佛者

阿难！我以此偈叹彼佛已。发如是愿。乃至彼佛语侍者言：是人

过于九十四劫。当得作佛。号释迦牟尼。我于彼时得授记已。不舍精

进。增长功德。无量世中作梵释天、转轮圣王。以是善业因缘力故。

我得四种辩才具足。无有一人能共我论、降伏我者。我得成于阿耨多

罗三藐三菩提。乃至转于无上法轮。

阿难！我念往昔。有一如来出现于世。号见真理多陀阿伽度、阿

罗诃、三藐三佛陀。我于尔时将种种花散彼佛上（迦叶惟师说言：彼

佛号曰见一切理）。乃至彼佛语侍者言：是人过于九十三劫。当得作



43

佛。号释迦牟尼。我于彼时得授记已。不舍精进。增长功德。无量世

中作梵释天、转轮圣王。以是因缘。我今获得最上之名。具持戒行。

乃至得名解脱知见一切具足。证于阿耨多罗三藐三菩提。乃至转于无

上法轮。

阿难！我念往昔。有一如来出现于世。号毗婆尸多陀阿伽度、阿

罗诃、三藐三佛陀。我于尔时将一掬小豆散彼佛上。乃至彼佛告侍者

言：是人过于九十一劫。当得作佛。号释迦牟尼。十号具足。我于彼

时得授记已。不舍精进。增长功德。无量世中作梵释天、转轮圣王。

以是善业因缘力故。我又曾作一转轮王。名为顶生。得四天下。复得

帝释半座而坐。以是果报。今得成于阿耨多罗三藐三菩提。乃至转于

无上法轮。

阿难！我念往昔。有一如来出现于世。号曰尸弃多陀阿伽度、阿

罗诃、三藐三佛陀。我于彼时将无价衣覆彼佛上及声闻众。发如是愿。

乃至彼佛告侍者言：是人过于三十一劫。当得作佛。号释迦牟尼。我

于彼时得授记已。不舍精进勇猛之心。常行布施。造作福业。我以如

是善业因缘。无量世中作大梵王。及天帝释转轮圣王。今日复得种种

衣服。所谓迦尸迦衣、刍摩妙衣、劫波妙衣、憍奢耶衣、拘沉婆衣。

我今得成阿耨多罗三藐三菩提。乃至转于无上法轮。

阿难！我念往昔。有一如来出现于世。号毗舍浮多陀阿伽度、阿

罗诃、三藐三佛陀。我于尔时。将好种种百味饮食。布施彼佛及声闻

众。发如是愿。乃至彼佛告侍者言：是人过于三十劫后。当得作佛。

号释迦牟尼。我于彼时得授记已。不舍精进勇猛之心。常行布施。造

作福业。我以如是善根因缘。无量世中作大梵王。或作帝释转轮圣王。

今得种种百味饮食。乃至得成阿耨多罗三藐三菩提。转于无上清净法

轮。



44

阿难！我念往昔。于拘娄孙多陀阿伽度、阿罗诃、三藐三佛陀边。

行于梵行。求未来世阿耨多罗三藐三菩提故。

阿难！我念往昔。于迦那迦牟尼多陀阿伽度、阿罗诃、三藐三佛

陀边。行于梵行。求未来世阿耨多罗三藐三菩提故。

阿难！我念往昔。于迦叶多陀阿伽度、阿罗诃、三藐三佛陀边。

行于梵行。求未来世阿耨多罗三藐三菩提故。

阿难！我念往昔。于弥勒菩萨边。赍持种种微妙四事供养之具。

供养恭敬。尊重赞叹。自恣奉献。求未来世阿耨多罗三藐三菩提故。

阿难！我念往昔。将无量种供养之具。所至到处。即持供养过去

无量诸佛菩萨及声闻众。种诸善根。求未来世阿耨多罗三藐三菩提故。

阿难！往昔过百阿僧祇劫。是时有佛出现于世。号曰燃灯多陀阿

伽度、阿罗诃、三藐三佛陀。

阿难！如是次第过百亿劫。时有一佛出现于世。号一切胜多陀阿

伽度、阿罗诃、三藐三佛陀。

阿难！如是次第过五百劫。时有一佛出现于世。号最上名称多陀

阿伽度、阿罗诃、三藐三佛陀。

阿难！如是次第过一百劫。时有一佛出现于世。号释迦牟尼多陀

阿伽度、阿罗诃、三藐三佛陀。

阿难！如是次第九十四劫。时有一佛出现于世。号曰弗沙多陀阿

伽度、阿罗诃、三藐三佛陀。

阿难！如是次第九十三劫。时有一佛出现于世。号曰见义多陀阿

伽度、阿罗诃、三藐三佛陀。

阿难！如是次第九十一劫。时有一佛出现于世。号毗婆尸多陀阿



45

伽度、阿罗诃、三藐三佛陀。

阿难！如是次第三十一劫。时有一佛出现于世。号曰尸弃多陀阿

伽度、阿罗诃、三藐三佛陀。同是劫中。又有一佛复出于世。号曰神

闻多陀阿伽度、阿罗诃、三藐三佛陀。

阿难！此贤劫初。第一拘娄孙驮如来出现于世。第二拘那含牟尼

如来出现于世。第三迦叶如来出现于世。第四我身释迦牟尼如来今现

在世。

阿难！彼燃灯多陀阿伽度、阿罗诃、三藐三佛陀出现于世。生大

婆罗门家。

一切胜佛出现于世。生大刹利王家。

莲花上佛出现于世。生大婆罗门家。

最上行佛出现于世。生大刹利王家。

德上名称佛出现于世。生大婆罗门家。

释迦牟尼佛出现于世。生大刹利王家。

帝沙如来出现于世。生大婆罗门家。

弗沙如来出现于世。生大刹利王家。

见真义佛出现于世。生大婆罗门家。

毗婆尸佛出现于世。生大刹利王家。

尸弃如来出现于世。生大刹利王家。

神闻如来出现于世。生大刹利王家。

拘娄孙驮佛出现于世。生大婆罗门家。

拘那含牟尼佛出现于世。生大婆罗门家。



46

迦叶如来出现于世。生大婆罗门家。

阿难！我今在于刹利种姓大王家生。出现世间。

阿难！燃灯佛多陀阿伽度、阿罗诃、三藐三佛陀寿命八百四千万

亿岁。住世利益诸世间故（尼沙塞师如是说。迦叶惟师复言：燃灯如

来寿命一劫住世。及声闻众利益诸世间故）。

阿难！一切胜如来住世八万亿岁。利益一切诸世间故（尼沙塞师

如是说。迦叶惟师复言：一切胜如来住世一劫。利益世间故）。

莲花上佛住世八万岁。为利益故。

最上行佛住世八万岁。为利益故。

上名称佛住世六万岁。为利益故。

释迦牟尼佛住世八万岁。为利益故。

帝沙如来住世六万岁。为利益故。

弗沙如来住世五万岁。为利益故。

见真义佛住世四万岁。为利益故。

毗婆尸佛住世八万岁。为利益故。

神闻如来住世六万岁。为利益故。

拘娄孙驮佛住世四万岁。为利益故。

拘那含牟尼佛住世三万岁。为利益故。

迦叶如来住世二万岁。为利益故。

阿难！我今多陀阿伽度、阿罗诃、三藐三佛陀。住世八十岁。为

利益故。而说偈言：



47

有佛以神通 住世受供养

或神通及业 尽已入涅槃

阿难！燃灯如来有于二百五十万亿声闻弟子大众集会。如来灭后。

法住于世经七万岁。末后十年。诸比丘等不生敬信。无惭愧心。营理

世务乐于诸业。所有持疑不相咨问。各恃己能互生骄慢。恒聚非法诸

恶知识。不善之人以为朋友。共相狎习围绕游从。是等痴人。行不纯

故。使彼如来佛法僧宝。速疾隐没。不现世间。所有经书。悉皆灭尽。

一切胜佛有万四千声闻弟子大众集会。如来灭后。正法住世经于

少时。

莲花上佛有七万众声闻集会。如来灭后。正法住世经十万岁。

上行如来有六万众声闻集会。如来灭后。正法住世七万七千岁。

德上名称佛有二万众声闻集会。如来灭后。正法住世经五百岁。

释迦牟尼佛有于一千二百五十声闻集会。如来灭后。正法住世经

五百岁。像法住世亦五百岁。

帝沙如来有六万亿声闻集会。如来灭后。正法住世经二万岁。

弗沙如来有无量亿声闻集会。如来灭后。正法像法。乃至法住。

乃至法灭。

见一切义佛有三十二亿那由他众声闻集会。如来灭后。正法暂时

不久住世。

毗婆尸佛三会说法。度声闻众。第一大会。一百六十八百千人。

第二大会有十万人。第三大会八百千人。如来灭后。正法住世经二万

岁。

神闻如来唯有二会。度声闻众。第一会度有七万人。第二会度有



48

六万人。如来灭后。正法住世经六万岁。

拘娄孙驮佛有四万众声闻弟子。如来灭后。正法住世经五百岁。

拘那含牟尼佛有三百万声闻集会。如来灭后。正法住世二十九日。

迦叶如来有二万众声闻集会。如来灭后。正法住世经于七日。

阿难！我多陀阿伽度、阿罗诃、三藐三佛陀。有一千二百五十声

闻集会。我灭度后。正法住世有五百岁。像法住世亦五百岁。今当略

说优陀那偈。而说偈言：

说施及年数 种姓并寿命

声闻众集会 正法与像法

彼等诸世尊 住世般涅槃

释种大狮子 总说悉已讫

贤劫王种品第三之一

尔时。佛在王舍大城竹林精舍迦兰陀鸟所居之处。与大比丘五百

人俱。尔时。世尊依诸佛法。乃至说于清净梵行。告诸比丘。汝诸比

丘。谛听谛受。如世尊教。

诸比丘言：我等欢喜。信心奉持。

佛告比丘：此贤劫初地建立已。有一最尊豪胜富贵大首领人。转

轮王种。名众集置。既安置已。时诸大众白地主言：我大地主。当为

我等治罚恶人。赏于良善。仁者当分稻田与我。我各种之。我等种已。

当各割分。奉输仁者。时彼地主。受大众请。即为如法依平检校。恶

者治罚。善者赏之。人得稻田。各加守护。佃熟已后。随分受之。



49

佛告比丘：时彼大众如是集会。和合共推扶彼仁者。持为地主。

以为大众商量举故。故号彼为大众平章。又彼地主为诸大众如法治化。

令众欢喜。同心爱乐。得共和合。各各处分。故名为王。又复守护一

切稻田。熟取众人稻田分故。名刹利王。刹利王者。名为田主。汝等

当知。以是因缘。劫最初时。大众所立。王种是也。

佛告比丘：时彼大众所立之王。后生一子。名曰真实。为转轮王。

王四天下。作大地主。七宝自然。千子具足。备三十二大丈夫相。威

德勇猛能摧怨贼。彼王治化在世之时。大地及海无有荆棘丘陵高下。

五谷丰熟人民安乐。无诸恐怖及以艰难。不用兵戈诸方自伏。如法治

化。

诸比丘！彼真实王千子之内。有一长子名曰意喜。亦名自用。此

子亦作转轮圣王。如上所说。七宝千子。乃至大地。如法治化。

诸比丘！彼自用王千子之内。有一长子名曰智者。众人号之名为

受戒。彼智者王亦绍父位。作转轮王。如上所说。七宝千子。乃至大

地。如法治化。

诸比丘！彼智者王千子之内。最初长子名曰顶生。亦绍父位。作

转轮王。如上所说。乃至大地。如法治化。

诸比丘！彼顶生王千子之内。最初长子名为大海。亦绍父位作转

轮王。如上所说。

诸比丘！彼大海王千子之内。最初长子名为具足。众人又唤名之

为敷。次绍王位。如上所说。

诸比丘！彼具足王千子之内。最初长子名为养育。次绍王位。如

上所说。

诸比丘！彼养育王千子之内。最初长子名曰福车。次绍王位。如



50

上所说。

诸比丘！彼福车王千子之内。最初长子名曰解脱。次绍王位。如

上所说。

诸比丘！彼解脱王千子之内。最初长子名善解脱。次绍王位。如

上所说。诸比丘！彼善解脱王有子名曰逍遥。次绍王位。如上所说。

诸比丘！彼逍遥王有子。名大逍遥。次绍王位。如上所说。

诸比丘！彼大逍遥王有子。名曰照耀。次绍王位。如上所说。

诸比丘！彼照耀王有子。名大照耀。次绍王位。如上所说。

佛本行集经卷第四

佛本行集经卷第五

隋天竺三藏阇那崛多译

贤劫王种品第三之二

诸比丘！彼大照耀王有子。还名意喜。次绍王位。如上所说。

诸比丘！彼意喜王有子。名曰善喜。次绍王位。如上所说。

诸比丘！彼善喜王有子。名曰满足。次绍王位。如上所说。

诸比丘！彼满足王有子。名大满足。次绍王位。如上所说。

诸比丘！彼大满足王有子。还名养育。次绍王位。如上所说。

诸比丘！彼养育王有子。还名福车。次绍王位。如上所说。

诸比丘！彼福车王有子。名人首领。次绍王位。如上所说。



51

诸比丘！彼人首领王有子。名曰火质。次绍王位。如上所说。

诸比丘！彼火质王有子。名曰光焰。次绍王位。如上所说。

诸比丘！彼光焰王有子。名善譬冠。次绍王位。如上所说。

诸比丘！彼善譬冠王有子。名曰空冠。次绍王位。如上所说。

诸比丘！彼空冠王有子。名曰善见。次绍王位。如上所说。

诸比丘！彼善见王有子。名大善见。次绍王位。如上所说。

诸比丘！彼大善见王有子。名曰须弥。次绍王位。如上所说。

诸比丘！彼须弥王有子。名大须弥。次绍王位。如上所说。

转轮圣王统四天下海等大地。具足七宝。乃至如法治化人民。诸

比丘！如是等王。皆是过去转轮圣王。具足修习无量福业。深种善根。

以是果报。并得食于此四天下一切大地。受诸福乐。寿命难量。不可

算计。

诸比丘！汝等当知。我今更说彼转轮王种姓苗裔、世世相承。并

余小王、子孙继袭、住处名字、次第少多。为汝略说彼等氏族。汝等

善听。

诸比丘！大须弥王治化以来。世世相承。子子孙孙有一百一小转

轮王。悉皆住在褒多那城。治化人民。受于福乐。彼诸王内。最后一

王名狮子乘。狮子乘王世世相承。子子孙孙有六十一小转轮王。悉皆

住在波罗奈城。治化人民。受于福乐。

彼诸王内。最后一王名曰女乘。彼女乘王世世相承。子子孙孙有

五十六小转轮王。悉皆住在阿踰阇城。治化人民。受于福乐。

彼诸王内。最后一王名严炽生。严炽生王世世相承。子子孙孙合

有一千小转轮王。皆悉住在迦毗梨耶城。治化人民。受于福乐。



52

彼诸王内。最后一王名曰梵德。彼梵德王世世相承。子子孙孙有

二十五小转轮王。皆悉住在阿私帝那富罗城。治化人民。受于福乐。

彼诸王内。最后一王名为象将。彼象将王世世相承。子子孙孙有

二十五小转轮王。皆悉住在德叉尸罗城。治化人民。受于福乐。

彼诸王内。最后一王号名为护。而彼护王世世相承。子子孙孙一

千二百小转轮王。皆悉住在奢耶那城。治化人民。受于福乐。

彼诸王内。最后一王名能降伏。能降伏王世世相承。子子孙孙合

有九十小转轮王。皆悉住在迦那鸠阇城。治化人民。受于福乐。

彼诸王内。最后一王名为胜将。彼胜将王世世相承。子子孙孙二

千五百小转轮王。皆悉住在于瞻波城。治化人民。受于福乐。

彼诸王内。最后一王名曰龙天。彼龙天王世世相承。子子孙孙有

二十五小转轮王。皆悉住在于王舍城。治化人民。受于福乐。

彼诸王内。最后一王名为作阇。彼作阇王世世相承。子子孙孙有

二十五小转轮王。皆悉住在拘尸那竭城。治化人民。受于福乐。

彼诸王内。最后一王名大自在天。彼大自在天王世世相承。子子

孙孙有二十五小转轮王。悉皆住在庵婆罗劫波城。治化人民。受于福

乐。

彼诸王内。最后一王还名大自在天。彼大自在天王。世世相承。

子子孙孙有二十五小转轮王。悉皆住在檀多富罗城。治化人民。受于

福乐。

彼诸王内。最后一王名曰善意。彼善意王世世相承。子子孙孙有

二十五小转轮王。悉皆住在多摩婆颇梨多城。治化人民。受于福乐。

彼诸王内。最后一王名无忧鬘。彼无忧鬘王世世相承。子子孙孙

八万四千小转轮王。皆悉住在寐洟罗城。治化人民。受于福乐。



53

彼诸王内。最后一王名毗纽天。彼毗纽天王世世相承。子子孙孙

一百一王。皆悉住在毗褒多那城。治化人民。受于福乐。

彼诸王内。最后一王还名大自在天。彼大自在天王世世相承。子

子孙孙合有八万四千诸王。还在于彼寐洟罗城。治化人民。受于福乐。

彼诸王内。最后一王名曰鱼王。比丘。当知诸如是等小转轮王。

悉有福德。皆种善根。具足受于世间福报。无与等者。其化所被。大

地及海一切诸山。悉皆统摄。诸比丘！彼转轮王。各各皆有粟散诸王。

我今说之。

诸比丘！鱼王有子。名曰真生。彼真生王父祖以来。修习善根。

得绍继王。福报尽故。便失王位。时人见彼王化失道。无有福德。共

相谓言：此王人中最好贫劣。人中单薄。人中可愍。人中可掘。是故

世人皆号之为可掘之王。掘王有子。名为平等行王。平等行王子名暗

火。暗火王子名为焰炽。焰炽王子名为善譬。善譬王子名为虚空。虚

空王子名为戒行。戒行王子名为无忧。无忧王子名为离忧。离忧王子

名为除忧。除忧王子名为胜将。胜将王子名为大将。大将王子名为胎

生。胎生王子名为明星。明星王子名为方主。方主王子号名为尘。彼

尘王子名为善意。善意王子名为善住。善住王子名为欢喜。欢喜王子

名为大力。大力王子名为大光。大光王子名大名称。大名称王子名为

十车。十车王子名二十车。二十车王子名为妙车。妙车王子名为步车。

步车王子名为十弓。十弓王子名为百弓。百弓王子名二十弓。二十弓

王子名妙色弓。妙色弓王子名为罪弓。罪弓王子名为海将。海将王子

名为难胜。难胜王子名为茅草。茅草王子名大茅草。大茅草王世世相

承。子子孙孙苗裔合有一百八王。还住在彼褒多那城。治化人民。受

于福乐。

彼一百八最在后王大茅草者。其王无子。作如是念：上世以来。



54

我之种姓粟散诸王。见自头须生白发时。各以诸子灌顶为王。别取胜

上最好一州。以用布施。剃除须发。舍于王位。出家修道。我今无儿。

当以谁继嗣我王后。谁堪增长我之种姓。或复我今断诸王种。复生此

念：我今若不出家修道。则断一切诸贤圣种。思惟是已。时大茅草即

以王位付诸大臣。大众围绕送王出城。剃除须发服出家衣。王出家已。

持戒清净。专心勇猛。成就四禅。具足五通。得成王仙。寿命极长。

至年衰老。肉消背曲。虽复柱杖。不能远行。时彼王仙诸弟子等。欲

往东西。求觅饮食。取好软草。安置笼里。用盛王仙。悬树枝上。何

以故？畏诸虫兽来触王仙。

时诸弟子乞食去后。有一猎师游行山野。遥见王仙。谓是白鸟。

遂即射之。时彼王仙既被射已。有两滴血出堕于地。即便命终。彼诸

弟子乞食来还。见彼王仙被射命终。复见有血两滴在地。即下彼笼。

将王置地。集聚柴木。焚烧王尸。收骨为塔。复将种种杂妙香花。供

养彼塔。尊重赞叹。承事毕了。

尔时。彼地有两滴血。即便生出二甘蔗芽。渐渐高大。至时蔗熟。

日炙开剖。其一茎蔗。出一童子。更一茎蔗。出一童女。端正可喜。

世无有双。

时诸弟子心念王仙在世之时。不生儿子。今此两童是王仙种。养

护看视。报诸臣知。时诸大臣。闻已欢喜。往至彼林。迎二童子。将

还入宫。召唤解相大婆罗门。教令占相。并遣作名。

彼相师言：此童子者。既是日炙熟甘蔗开而出生故。一名善生。

又以其从甘蔗出故。第二复名甘蔗生。又以日炙甘蔗出故。亦名日种。

彼女因缘一种无异故。名善贤。复名水波。

时彼诸臣取甘蔗种所生童子。幼少年时。即灌其顶。立以为王。

其善贤女。至年长大。堪能伏事。即拜为王第一之妃。



55

时甘蔗王有第二妃。绝妙端正。生于四子。一名炬面。二名金色。

三名象众。四名别成。其善贤妃唯生一子。名为长寿。端正可喜。世

间少双。然其骨相不堪作王。

时善贤妃如是思惟：甘蔗种王有此四子。炬面等辈兄弟群强。我

今唯有此之一子。虽极端正。世无有双。然其相分。不堪为主。作何

方便。令我此子得绍王位？

复作此念：是甘蔗王今于我边。无量敬爱。深心染著。纵情荡意。

我今可更穷极妇人庄饰之法。所谓净洁摩拭身体。香汤沐浴。使气芬

芳。发涂泽兰。面著脂粉。花鬘璎珞。种种庄严。令甘蔗王心于我边。

重生耽湎。爱恋娱乐。若得如心。我于屏处。当乞求愿。思惟是已。

如上所说。庄严自身。令极殊绝。至于王边。

王见妃来。生重爱敬。纵逸其心。妃见王生如是心已。二人眠卧。

妃白王言：大王当知。我今从王乞求一愿。愿王与我。

王言：大妃！随意不逆。从心所欲。我当与妃。

时妃复更重咨王言：大王自在。若与我愿。不得变悔。若变悔者。

我不须此。

王语妃言：我一与妃心之所愿。后若悔者。当令我头破作七分。

妃言：大王！王之四子。炬面等辈。愿摈出国。遣我生子长寿为

王。

时甘蔗王即语妃言：我此四子无有过失。不横求财。无有罪患。

岂可无辜枉得驱遣、远摈他土。于我治化国境之内。有何非祥、不听

其住。

妃又白言：王已先誓。语若悔者。头破七分。

王告妃言：我如前言。与妃所愿。妃若知时。任随妃意。



56

时甘蔗王过此夜后。至明清旦。集聚四子而告敕言：汝四童子。

今可出去我治化内。不得居住。远向他国。

时四童子胡跪合掌。白父王言：大王！当知我等四人。无有罪恶。

无诸过咎。不作非法取他钱财。又复不造其余恶业。云何父王忽然摈

我出于国界。

王敕子言：我知汝等实无过失。不横取财。如上所说。此非我意

驱摈于汝。此是善贤大妃之意。彼妃乞愿。我不违彼。令汝出国。

时四王子所生之母闻甘蔗王欲摈其子。令出国界。闻已速疾往至

王所。至王所已。白言：大王！闻王欲逐我之四子。令出国界。为实

尔不？

王言：实遣。

诸妃各复白于王言：善哉！大王！我等各求乞随儿去。

王报诸妃：随汝意去。

时诸妃妹复白王言：我姊外甥今既出国。我亦乞去。

王各报言：任随汝意。

时诸大臣公卿辅相亦白王言：王今斥遣此四王子令出国者。我等

诸臣亦求随去。

王言：任意。

时王典当诸象马臣亦求随从。

王言：随意。

复有石将、弩将、狱将、诸典当羊畜牧等将、诸臣之子。又复诸

余主藏兵将、游军壮士善射之将、奴婢仆使及其子等。闻甘蔗王欲逐

四子。令出国界。俱白王言：我等并求随从王子东西而去。



57

王言：随意。

又复国内竹匠、皮匠、瓦师、砖师、造屋木师、造酒食师、剃须

发师、染洗衣师、屠儿、按摩、治病、合药、钓鱼等师。闻王欲驱四

子出国。审如是不？

王言：实尔。

我等求去。

王言：随意。

时甘蔗王敕诸王子。作如是言：汝等王子。从今以去。若欲婚姻。

不得余处取他外族。还于自家姓内而取。莫令甘蔗种姓断绝。

时诸王子白父王言：如大王敕。

彼诸王子受父教已。各各自将所生之母。并姨姊妹、奴婢资财、

诸驮乘等。即向北方。到雪山下。经少时住。有一大河。名婆耆罗洟。

渡于彼河。上雪山顶。游涉久停。

时四王子在彼山顶射猎。捕诸禽兽而食。渐渐前行。至山南面。

见川宽平。无诸坑坎、堆阜陵谷、丘壑沟渠、荆棘尘埃及沙砾等。其

地唯生软细青草。清净可爱。树林花果。蔚茂敷荣。犹如黑云。光泽

倏铄。林木遍满。其间少空。所谓娑罗树、多罗树、那多摩罗树、阿

说他树、尼拘陀树、优昙婆罗树、千年枣树、迦梨罗树等。垂诸枝柯。

各相荫映。又有种种诸杂妙花。所谓阿提目多花、瞻波花、阿输迦花、

波多罗花、婆利师迦花、拘兰那花、拘毗陀罗花、檀奴沙迦梨迦花、

目真邻陀花、苏摩那等。一切诸花。或有已开。或有未开。或初欲开。

或开已落。

复有无量众杂果树。所谓庵婆罗果、阎浮果、陵拘阇果、波那婆

果、镇头迦果、呵梨勒果、毗醯勒果、阿摩勒等。种种诸果。或始结



58

子。或子欲熟。或子已熟。堪可食啖。

复有无量诸杂野兽。所谓伊泥耶兽、獐鹿水牛、那罗迦兽、野牛

白象及狮子等。复有无量种种飞鸟。所谓鹦鹉及拘翅罗、鸲鹆孔雀、

迦陵频伽、命命鵁鶄、山鸡白鹤、遮摩迦鸟及兰摩等一切杂鸟。

复有无量诸水陂池。其池各有种种杂花。所谓优钵罗花、波头摩

花、拘勿头花、分陀利花。悉满诸池。池岸四边。复有诸花垂覆池上。

其水清净无有浊秽。湛然弥满。不深不浅。易度易行。周匝四边。种

种诸树。池内复有种种诸虫。所谓鱼鳖鼋鼍。龟鳌螺蚌。一切水性。

复有水鸟。所谓凫雁鹅鸭、白鹭鸬鹚及鸳鸯等。一切诸鸟。

然其彼处。旧有一仙在中居止。名迦毗罗。彼诸王子。见是处已。

共相谓言：可于此间造城治化。

尔时王子既安住已。忆父王语。于自姓中求觅婚姻。不能得妇。

各纳姨母及其姊妹。共为夫妻。依于妇礼。一欲随从父王教令。二恐

释种杂乱相生。

尔时。日种甘蔗之王召一国师大婆罗门来。谓之言：大婆罗门！

我四王子今在何处？

国师答言：大王！当知王之四子。已各自将母姨姊妹、驮乘人物。

远出国外。向于北方。乃至已生端正男女。

时甘蔗王为自所爱诸王子故。心思欲见。意情欢喜而发是言：彼

诸王子能立国计。大好治化。彼等王子。是故立姓称为释迦。以释迦

住大树蓊蔚枝条之下。是故名为奢夷耆耶。以其本于迦毗罗仙处所住

故。因城立名。故名迦毗罗婆苏都。

时甘蔗王三子殁后。唯一子在。名尼拘罗（此言别成）。为王住

在迦毗罗城。治化人民。受于福乐。



59

其尼拘罗王生于一子。名曰拘卢。还在父王迦毗罗城治化而住。

其拘卢王复生一子。名瞿拘卢。亦在父城。为王治化。

其瞿拘卢王复生一子。名狮子颊。还在父城。治化人民。

狮子颊王生于四子。第一名曰阅头檀王（此言净饭）。第二名为

输拘卢檀那（此言白饭）。第三名为途卢檀那（此言斛饭）。第四名

为阿弥都檀那（此言甘露饭）。复有一女。名甘露味。狮子颊王。最

初长子阅头檀者。次绍王位。还在父城。治化人民。受于福乐。

时迦毗罗相去不远。复有一城。名曰天臂。彼天臂城。有一释种

豪贵长者。名为善觉。大富多财。积诸珍宝。资产丰饶。具足威德。

称意自然。无所乏少。舍宅犹如毗沙门王宫殿无异。彼释长者生于八

女。一名为意。二名无比意。三名大意。四名无边意。五名髻意。六

名黑牛。七名瘦牛。八名摩诃波阇波提（此言大慧。亦云梵天）。而

此梵天于诸女中。年最幼小。初生之日。为诸能相婆罗门师观占其体。

云此女嫁若生儿者。必当得作转轮圣王。王四天下。七宝自然。千子

具足。乃至不用鞭杖治民。

时善觉女年渐长成。堪欲行嫁。白净王闻自国境内有一释氏。甚

大豪富。生于八女。端正少双。乃至相师占观其女。当生贵子。

时净饭王闻是语已。作如是言：我今当索是女作妃。令我甘蔗转

轮圣王苗裔不绝（此是律家作如是说。又言大慧是菩萨母者。此依阿

波陀那经文。又言输头檀王是我之父。摩耶夫人是我之母。如阿波陀

那经说。检诸经文。此义是实）。

时净饭王即遣使人。往诣善觉大长者家。求索大慧。为我作于波

阇波提（波阇波提者。此言生活本）。

尔时。善觉语彼使言：善使仁者！为我咨启大王是言：我有八女。



60

一名为意。乃至第八名为大慧。何故大王求最小者？大王且可待我处

分七女竟已。当与大王大慧作妃。

时净饭王复更遣使。语长者言：我今不得待汝一一嫁七女讫。然

后取于大慧作妃。汝八头女。我尽皆取。

时善觉释报大王言：若如是者。依大王命。随意将去。

时净饭王即遣使人。一时迎取八女向宫。至于宫已。即纳二女。

自用为妃。其二女者。第一名为意。及以第八名大慧者。自余六女。

分与三弟。一人与二。并妻为妃。

时净饭王纳意姊妹。内于宫中。纵情嬉戏。欢娱受乐。依诸王法。

治化四方。

上托兜率品第四之一

尔时。护明菩萨大士从于迦叶佛世尊所护持禁戒。梵行清净。命

终之后。正念往生兜率陀天。何以故？或有众生。命终之日。为于风

刀节节肢解。受于楚痛。或气欲尽。喘息不安。以是因缘。受大苦恼。

失于本心。忘其宿行。不能专正寂定其心。菩萨不然。命欲终日。正

心思惟。缘其前世托生处所。有如是等希奇之法。

又诸菩萨。复有一法。命终之后。必生天上。或高或下。不定一

天。而其一生补处菩萨。多必往生兜率陀天。心生欢喜。智慧满足。

何以故？在下诸天。多有放逸。上界诸天。禅定力多。寂定软弱。不

求于生。以受乐故。又复不为一切众生生慈悲故。菩萨不然。但为教

化诸众生故。生兜率天。下界诸天。为听法故。上兜率天。听受于法。

上界诸天复为法故。亦有下来兜率陀天。听受于法。

然此菩萨亦生兜率。其兜率陀所居诸天。即唤菩萨名为护明。以



61

是因缘号为护明。诸天辗转称唤护明。其声上彻至净居天。及到阿迦

尼吒天顶。

时诸天等皆同唱言：护明菩萨已来生于兜率天中。此声下至三十

三天。乃至达到四天王天。并复彻诸阿修罗宫。各共相谓。护明菩萨

已得上生兜率陀天。极下至于阿修罗宫。最上到彼阿迦尼吒。皆悉来

集兜率陀天。聚于护明菩萨宫所。听受于法。

护明菩萨既生兜率。其兜率陀诸天宫殿。光明照耀。自然庄严。

更复出于无量无边庄严之事。皆由护明菩萨功德威神力故。大梵天王

及大威德阿修罗等。皆悉集来兜率天中。前后围绕护明菩萨。

复有无量无边众生。托生兜率。得见最胜最妙五欲。心迷忘失。

不忆本行及以先业。护明菩萨生兜率天。设见最胜最妙五欲。心不迷

惑。不曾忘失。正念本缘。乃至为化诸众生故。住兜率天。天数寿命

满四千岁。为彼诸天说法教化。显示法相。令心欢喜。自余众生。生

彼天者。或以往昔不清净业故生其中。或复横死不满天寿。

护明菩萨过去修行清净业因。复为教化诸众生故。尽兜率天所有

寿命。是故称言：希有希有！不可思议。又复得于不思议法。护明菩

萨尽彼天年。

尔时。护明菩萨大士天寿满已。自然而有五衰相现。何等为五？

一者头上花萎。二者腋下汗出。三者衣裳垢腻。四者身失威光。五者

不乐本座。

时兜率天见彼护明衰相现已。出大音声：呜呼呜呼！共相谓言：

苦哉苦哉！护明菩萨不久应当舍离于此兜率天宫。退失威神。我等今

者何可得住？

是时。彼处兜率天众。唯闻哭声。诸天宫殿声响相接。此声乃至



62

上色界顶。

首陀会天、阿迦尼吒诸天众等各相谓言：呜呼哀哉！护明菩萨今

已现于五种衰相。不久坠落。从兜率下及修罗宫。呜呼之声。其音遍

满。处处唯闻。不久堕落。

是时诸天闻此声已。阿迦尼吒、他化自在、色欲天等。并各下来。

至兜率天。夜摩诸天、四天王天闻此声已。皆悉集聚。上兜率天。如

是乃至龙王、夜叉、乾闼婆、阿修罗、迦楼罗、紧那罗、摩睺罗伽、

鸠槃荼、罗刹等地居诸天。属色欲界诸天摄者。皆悉飞腾。上兜率天。

集聚一处。共相谓言：我等今见护明天子。欲从兜率下生人间。其兜

率天衰相现时。即人间数有十二年。

时首陀会一切诸天作如是念：我昔曾见补处菩萨兜率天下生人间

时。与此无异。彼等诸天。今见护明菩萨大士五衰相现。必定知下于

阎浮提。即发大声。唱如是言：人等庄严于此刹土。菩萨大士不久从

彼兜率天来下生此处。扫治扫治。佛欲下生。

是时。此间阎浮提地有五百辟支佛。在一林中修道居住。时彼五

百辟支佛闻此声已。飞腾虚空。相共往诣波罗奈城。至彼处已。各各

示现五种神通。踊身虚空。出于烟焰。次第说偈。舍于寿命。入般涅

槃。

尔时。护明菩萨大士见彼天众及梵释天、护世、诸龙、毗舍阇等。

观察彼众。心意泰然。不恐不惊。不疑不畏。出柔软语而告之言：汝

诸仁者各各当知。如我今见有此五种衰相出时。不久从于兜率天下生

于人间。

时梵释等诸天报言：尊者护明！如尊所见。五种衰相出现之者。

尊必不久当下兜率生于人间。尊可忆念昔本行愿。



63

时彼无量百千天众。发是语已。遍体战栗。身毛皆竖。心大惊怖。

合十指掌。顶礼护明。

尔时。护明告彼众言：我今必下。决定无疑。时今已至。是故汝

等。应念无常。当想未来恐怖之事。汝等善观身体秽污。心强爱著。

以是诸欲共相缠绕。于生死中不得出离。如是臭形。甚可厌恶。汝等

一切合十指掌。观我身体及诸众生。相与未能免脱此法。是故汝等为

我莫愁。为我莫苦。

彼诸天言：尊者护明！唯愿尊者慈悲普覆。亦莫更生其余诸心。

但念往昔本誓因缘、亿劫生身。尊亦曾受天人业果。往昔所造善业因

缘。忆念彼施善根法行。于诸众生生慈悲心。

护明菩萨报诸天言：汝等当知。一切众生于世间中及以生处。但

令是有。但令是生。不免分离。况复于我？又诸众生。皆悉无常。恩

爱别离。云何得脱？

是时。诸天复更白言：希有希有！尊者护明。难可思议。能于无

常境界之中。临舍寿时。心得辩才。一种达解。无有别异。尊者护明。

又复一切自余诸天。见此五种衰相现时。心即忧愁。失于正念。

护明菩萨复更重告诸天众言：一生补处诸菩萨等。善根增长。知

诸有处。于功德中。寂定其心。苦来逼切。不生诸恼。乃至不随诸苦

而行。能于一切诸众生边。起大慈悲。

时诸天言：如是如是！尊者护明！一切众生于彼人间。种诸善根。

生此天宫。此处福尽。还即退下。

护明菩萨复告天言：我以是故。见人天中有是过失。我今从此下

生人间。为诸世间一切众生。灭尽诸苦。

是时彼中有一天女。爱乐恋著护明菩萨。复更别告一天女言：我



64

等可至阎浮提中观我大家护明菩萨。于何处生。

彼天女言：我今亦乐于阎浮提。何以故？我之大家欲生彼处。是

故我亦愿在彼间。

时二天女复相谓言：我亦不为此大家故愿往生彼。何以故？我此

大家往阎浮提。则有无量无边众生种诸善根。于中信受。而行教化。

复有无量无边众生。修诸福业。来生此处。

佛本行集经卷第五

佛本行集经卷第六

隋天竺三藏阇那崛多译

上托兜率品第四之二

尔时。兜率天众之中有一天子。名曰金团。往昔以来。数曾下到

阎浮提地。

护明知已。告金团言：金团天子。汝数下至阎浮提中。汝应知彼

城邑聚落诸王种族。一生菩萨当生何家。

金团天子报言：尊者！我甚知之。尊者善听。我今当说。

护明言善。

金团说言：此之三千大千世界。有一菩提道场处所。在彼阎浮摩

伽陀国境界之内。是昔诸王成阿耨多罗三藐三菩提处。尊者护明。彼

中有河名为恒河。其河南岸有于一山。是旧仙人所居停处。然其彼处

名毗阇罗。亦名般荼婆、毗富罗、耆阇崛山。共相围绕。以为眷属。



65

彼山牢固。其色犹如绿摩尼宝。中有聚落。名曰山饶。去山不远。有

一大城。名为王舍。其城往昔有一王仙。名优荼波梨。种姓以来。常

为王治。妃是善见大王之族。为大夫人。其子为王。名婆奚迦。今现

治在摩伽陀国。继彼优荼王仙之后。尊者护明。往生阎浮。堪为彼王

作于长子。

护明菩萨报金团言：虽有此理。但彼王种。父母不净。其城处边。

地势堆阜。高下不平。纯是沟坑、土沙砾石、荆棘诸草。少有泉池、

诸河流水、树木苑囿、花果园林。是故汝今可更别观余刹利种。

金团天子复作是言：尊者护明。彼迦尸国波罗奈城。善光王仙有

子。名为善丈夫王。彼王堪为尊者作父。

护明菩萨报金团言：此理虽然。但迦尸国善丈夫王。有四种法。

染著邪见。是故汝今可更别观其余王种堪我生处。

金团天子复作是言：尊者护明。憍萨罗国舍婆提城。彼城有王。

名歧罗耶。是憍萨罗大国之主。其身巨力。多有人民。尊者堪为彼王

作子。

护明菩萨报金团言：此理虽然。但彼国主憍萨罗王。是摩登伽苗

裔种类。父母不净。杂秽而生。兼上世来。非是王种。小心下贱。意

气不高。又其家中。资财薄少。虽有七宝。金、银、琉璃、玛瑙、真

珠不能具足。是故汝今别更为我观诸刹利堪我生处。

金团天子复作是言：尊者护明。彼跋蹉国拘睒弥城。王名千胜。

其王有子。名为百胜。彼王多有象马七珍。四兵具足。尊者堪为彼王

作子。

护明菩萨报金团言：此理虽然。但跋蹉王母不贤良。从他丈夫。

生于是子。非正王种。然其彼王亦长宣说断见之事。是故汝更观余刹



66

利。我何处生。

金团天子复作是言：此金刚国有一城邑。名毗耶离。谷米丰饶。

无有饥馑。人民安乐。国土庄严。譬如天宫。一种无异。彼城国王。

树王之子。种姓清净。无可讥嫌。彼国王宫库藏之内。多有金银珍宝

等物。一切具足。无所乏少。尊者堪为彼王作子。

护明菩萨报金团言：此理实然。毗耶离主上世以来。真是王种。

但彼国人心性刚强。各各自用称我是王。骄慢炽盛放逸自高。不共其

余异类相杂。又无尊卑大小礼节。自言我解。自言我知。虽复有王。

不肯承事。云自法是。不从他求。是故汝今更观余处刹利王种。我生

何处。

金团天子复作是言：尊者护明。彼摩波槃提国。有优阇耶那城。

明灯王子。名为满足。居住彼城。其王身体。大有威力。多诸左右。

能破一切敌国怨家。尊者堪为彼王作子。

护明菩萨报金团言：此理虽然。但彼国王。无有一法可轨之行。

严酷暴恶。不信因果。是故汝今可更别观余王种姓任我生处。

金团天子复作是言：尊者护明。彼阎浮提摩头罗城。有一大王。

名曰善臂。其子称为自在健将。尊者堪为彼王作子。

护明菩萨报金团言：此理虽然。但彼国王。邪见家生。以如是故。

一生补处菩萨大士。不得生彼邪见之家。是故汝今可更别观余王种姓。

我何处生。

金团天子复作是言：尊者护明。此白象城般纽王种。勇健威猛。

可喜端正。世无有双。能破强邻一切怨敌。尊者堪为彼王作子。

护明菩萨报金团言：此理虽然。但般纽王种姓清净。为彼杂类之

所扰乱。何以故？彼王长子。名踰地师絺罗。是于梵天法王之子。第



67

二名为毗摩斯那风神王子。第三名为頞纯那者。是帝释子。复有二子。

别母而生。一名那拘罗。二名娑诃提婆。此二子者。是星宿天阿输那

子。是故汝今可更别观余王种姓。我何处生。

金团天子复作是言：尊者护明。彼阎浮提寐洟罗城寐洟罗种。王

名善友。多饶象马车乘牛羊。一切资生悉皆具足。无量众宝。库藏丰

盈。金银真珠。未尝乏少。彼王善友常乐勤修法行之事。尊者堪为彼

王作子。

护明菩萨报金团言：此理实然。其善友王。虽有如是具足之法。

但彼国王年老衰迈。更不复能营理国务。又其王今多饶诸子。是故汝

今可更别观余王种类。我何处生。

金团天子复作是言：此等并是中国之王。复更别有边地之国邪见

诸王。毗纽海洲。有一国主。婆罗门种。治化在于毗纽之上。名月支

王。父母种姓。清净具足。兼解祭祀诸天之法。四毗陀论。皆悉了知。

尊者堪为彼王作子。

护明菩萨报金团言：此理虽然。但我下生。出家成道。要须刹利。

不欲生彼婆罗门家。是故汝今唯觅刹利。我生何处。

金团天子复作是言：我于阎浮一切诸国。处处聚落。处处诸王。

处处村舍。处处城邑。处处刹利。各住诸城。而是刹利造种种业。我

为尊者经历以来。生于无量疲极苦恼。心迷意乱。更不复能观看余处。

设复观察。口亦不能如是宣说。

护明菩萨报金团言：实如汝语。然汝要须为我选觅一刹帝利清净

之家堪我生处。

金团天子复作是言：我为尊者苦恼愁忧。处处观察。忽然忘失一

刹利家。



68

护明菩萨问金团言：其名云何？

金团白言：有一刹利。元本以来。从于大众。平量安立。世世转

轮圣王之种。乃至甘蔗苗裔以来。子孙相承。在彼迦毗罗婆苏都。释

种所生。其王名为狮子颊王。其子名为输头檀王。一切世间天人之中。

有大名称。尊者堪为彼王作子。

护明菩萨报金团言：善哉善哉！金团天子！汝善观察诸王种家。

我亦念在于此家生。我今深心如汝所说。金团当知。我定往生彼家作

子。金团。往昔一生补处菩萨所托家者。有六十种功德具足满于彼家。

何等六十？彼家本来清净好种（一）。一切诸圣恒观彼家（二）。

彼家不行一切恶事（三）。彼家所生悉皆清净（四）。彼家种姓真正

无杂（五）。彼家体胤嫡嫡相承。无有断绝（六）。彼家昔来不断王

种（七）。彼家所生一切诸王。皆是往昔深种善根（八）。生彼家者。

常为诸圣之所赞叹（九）。彼家生者具大威德（十）。彼家多有端正

妇女（十一）。彼家多有智慧男儿（十二）。彼家所生心性调顺（十

三）。彼家所生无有戏调（十四）。彼家生者无所可畏（十五）。彼

家生者不曾怯弱（十六）。彼家生者聪明多智（十七）。彼家生者多

解工巧（十八）。彼家生者皆畏过罪（十九）。彼家所生。不与世间

工巧杂合。亦不贪财以为活命（二十）。彼家所生常存朋友（二十

一）。彼家所生不以杀害诸虫诸兽以自活命（二十二）。彼家种姓恒

知恩义（二十三）。彼家种族能修苦行（二十四）。彼家所生不随他

转（二十五）。彼家所生不曾怀恨（二十六）。彼家所生不结痴心

（二十七）。彼家生者。不以怖畏随顺于他（二十八）。彼家生者畏

杀害他（二十九）。彼家生者无有罪患（三十）。彼家生者乞食得多

（三十一）。至彼家者无空发遣（三十二）。彼家刚强难可降伏（三

十三）。彼家法则恒出礼律（三十四）。彼家常乐布施众生（三十

五）。彼家建立因果勤劬（三十六）。彼家所生世间勇健（三十七）。



69

彼家恒常供养一切诸仙诸圣（三十八）。彼家恒常供养神灵（三十

九）。彼家恒常供养诸天（四十）。彼家恒常供养大人（四十一）。

彼家历世无有怨仇（四十二）。彼家名声威振十方（四十三）。彼家

一切诸家为最（四十四）。彼家生者。上世以来悉是圣种（四十五）。

彼家生者。于圣种中最为第一（四十六）。彼家生者。恒是转轮圣王

之种（四十七）。彼家生者。是大威德人之种姓（四十八）。彼家生

者。多有无量眷属围绕（四十九）。彼家生者。所有眷属不可破坏

（五十）。彼家生者。所有眷属胜一切人（五十一）。彼家生者悉孝

养母（五十二）。彼家生者皆孝顺父（五十三）。彼家生者。悉皆供

养一切沙门（五十四）。彼家生者。悉皆供养诸婆罗门（五十五）。

彼家生者。丰饶五谷。仓库盈溢（五十六）。彼家生者。多有金银、

砗磲玛瑙。一切资财无所乏少（五十七）。彼家生者。多畜奴婢象马

牛羊。一切具足（五十八）。彼家生者。不曾事他（五十九）。彼家

生者。如是一切众事具足。于世间中无所乏少（六十）。

金团天子。凡是一生补处菩萨。处于母胎。彼母若有三十二种相

具足者。乃能堪受菩萨在胎。何等名为三十二事？

一彼母人。正德而生。

二彼母人。肢体具足。

三彼母人。德行无缺。

四彼母人。所生得处。

五彼母人。为行庶几。

六彼母人。种类清净。

七彼母人。端正无比。

八彼母人。名字德称。



70

九彼母人。身体形容。上下相称。

十彼母人。未曾产生。

十一。彼母有大功德。

十二。彼母恒念乐事。

十三。彼母心常随顺一切善事。

十四。彼母无有邪心。

十五。彼母身口及心自然调伏。

十六。彼母心无所畏。

十七。彼母多闻总持。

十八。彼母极女工巧。

十九。彼母心无谄曲。

二十。彼母心无诳诈。

二十一者。彼母人心无有嗔恚。

二十二者。彼母人心无有嫉妒。

二十三者。彼母人心无有悭吝。

二十四者。彼母人心无有急速。

二十五者。彼母人心难可回转。

二十六者。彼母人体有至德相。

二十七者。彼母人心能怀忍辱。

二十八者。彼母人心有惭有愧。

二十九者。彼母人行薄淫怒痴。



71

三十者。彼母人行无女家过。

三十一者。彼母人行孝顺向夫。

三十二者。彼母出生。一切诸德、一切诸行皆悉具足。

如是母人。乃能堪受一生补处后身菩萨。菩萨欲入母胎之时。取

鬼宿日。然后乃入于母胎中。其受一生补处菩萨胎母已前。其母必须

受八关斋。然后菩萨入于彼胎。

护明菩萨复作是言：我今受有。不为世间一切钱财五欲快乐故下

人间。受此一生。唯欲安乐诸众生故。哀愍苦恼诸众生故。

尔时众中有一天女。告于其余一天女言：我等大家护明菩萨必下

人间。我等此宫违离护明菩萨大士。云何令我心乐此处？

第二天女即报之言：奈何奈何！我等今者共作何事。令于我等得

往人间。善观彼家护明菩萨所生之处？

第三复有一天女言：愿我等今舍此天寿。令我等往彼处受生。何

以故？我等亦愿至于彼处。共我护明菩萨同生。

第四复有一天女言：汝等相与莫生悔心。何以故？我等大家护明

菩萨。尚舍天寿生于人间。况复我等。

更复有一天女称言：尊者护明今者下生于阎浮提。唯愿大士莫忘

我等。

时护明菩萨告于彼等诸天女言：汝等莫大生于苦恼。我前已为汝

等说于一切有处皆悉无常。如芭蕉茎。无有坚实。如借物用。必须还

他。非我己有。犹如阳焰幻化水泡。一切有处皆是诳惑。愚痴之人谓

言常住。

尔时众中有一天子。怅怏心愁。口复唱言：观此菩萨所说生处。



72

无常不真。咄哉！我等何假须乐于此生处！我等今见护明菩萨如是功

德具足之体。生兜率天。此兜率宫。如是福聚。如是端正。如是微妙。

如是庄严。护明菩萨舍离下生。咄哉！我等云何独在此无常境！

尔时。复有第二天子答彼第一初天子言：善哉天子！如是如是。

如汝所说。而作偈言：

我此护明大菩萨 往昔在于诸有中

常舍极所爱妇儿 奴仆象马财珍宝

或复割截身骨肉 头目髓脑血皮肤

如是来索悉不违 或百或千皆施与

尔时众中。复有天子而说偈言：

咄哉我等身 在此天宫生

常恐今当堕 人怖死亦然

何有生法中 福业不尽者

诸是无常界 众生悉命终

护明菩萨告诸天言：汝等天人。须知一切世间别离。生死为本。

汝等为我莫苦忧愁。何以故？我往昔来。不造凡业。今欲令我久住世

间。终不可得。我于过去佛法僧边种诸善业。常发道心。乞求大愿。

今得善报。当成菩提。汝应欢喜。何得苦恼。

时彼诸天闻是语已。各相谓言：汝等诸天。熟视护明菩萨大士。

而此护明菩萨大士。今者不久下于人间。口复唱言：尊者护明！尊者

不久生于人间。此兜率宫所有威德。及诸天福。尊悉将去。尊受人间

末后有身。我等诸天云何奉事？

护明菩萨告彼一切诸天众言：我前所生五种衰相。汝等复说无常



73

因缘。如是法门。汝等常须系念在心。勿令忘失。我今此处下生人间。

当得阿耨多罗三藐三菩提。转于无上最妙法轮。汝等诸天。可各愿下

人间受身。生彼处已。汝等当得解脱一切诸烦恼苦。

尔时护明菩萨观生家已。时兜率陀有一天宫。名曰高幢。纵广正

等六十由旬。菩萨时时上彼宫中。为兜率天说于法要。是时菩萨上于

彼宫。安坐讫已。告于兜率诸天子言：汝等诸天应来聚集。我身不久

下于人间。我今欲说一法明门。名入诸法相方便门。留教化汝。最后

汝等忆念我故。汝等若闻此法门者。应生欢喜。

时兜率陀诸天大众闻于菩萨如此语已。及天玉女。一切眷属皆来

聚集。上于彼宫。护明菩萨见彼天众聚会毕已。欲为说法。即时更化

作一天宫。在彼高幢本天宫上。高大广阔。覆四天下。可喜微妙。端

正少双。威德巍巍。众宝庄饰。一切欲界天宫殿中无匹喻者。色界诸

天见彼化殿。于自宫殿生如是心。如冢墓想。

时护明菩萨已于过去行于实行。种诸善根。成就福聚。功德具足。

所成庄严狮子高座。升上而坐。护明菩萨在彼狮子高座之上。无量诸

宝庄严间错。无量无边种种天衣而敷彼座。种种妙香以薰彼座。无量

无边宝炉烧香。出于种种微妙香花。散其地上。高座周匝有诸珍宝。

百千万亿。庄严放光。显耀彼宫。彼宫上下宝网罗覆。于彼罗网多悬

金铃。彼诸金铃出声微妙。彼大宝宫复出无量种种光明。彼宝宫殿千

万幡盖。种种妙色映覆于上。彼大宫殿垂诸旒苏。无量无边百千万亿

诸天玉女。各持种种七宝音声。作乐赞叹。说于菩萨往昔无量无边功

德。护世四王百千万亿。在于左右守护彼宫。千万帝释礼拜彼宫。千

万梵天恭敬彼宫。又诸菩萨百千万亿那由他众。护持彼宫。十方诸佛

有于万亿那由他数。护念彼宫。百千万亿那由他劫。所修行行诸波罗

蜜。福报成就。因缘具足。日夜增长。无量功德悉皆庄严。如是如是。

难说难说。



74

彼大微妙狮子高座。菩萨坐上。告于一切诸天众言：汝等诸天。

今此一百八法明门。一生补处菩萨大士在兜率宫。欲下托生于人间者。

于天众前。要须宣畅说此一百八法明门。留与诸天以作忆念。然后下

生。汝等诸天。今可至心谛听谛受。我今说之。一百八法明门者何？

正信是法明门。不破坚牢心故。

净心是法明门。无浊秽故。

欢喜是法明门。安稳心故。

爱乐是法明门。令心清净故。

身行净行是法明门。三业净故。

口行净行是法明门。断四恶故。

意行净行是法明门。断三毒故。

念佛是法明门。观佛清净故。

念法是法明门。观法清净故。

念僧是法明门。得道坚牢故。

念施是法明门。不望果报故。

念戒是法明门。一切愿具足故。

念天是法明门。发广大心故。

慈是法明门。一切生处善根摄胜故。

悲是法明门。不杀害众生故。

喜是法明门。舍一切不喜事故。

舍是法明门。厌离五欲故。



75

无常观是法明门。观三界欲故。

苦观是法明门。断一切愿故。

无我观是法明门。不染著我故。

寂定观是法明门。不扰乱心意故。

惭愧是法明门。内心寂定故。

羞耻是法明门。外恶灭故。

实是法明门。不诳天人故。

真是法明门。不诳自身故。

法行是法明门。随顺法行故。

三归是法明门。净三恶道故。

知恩是法明门。不舍善根故。

报恩是法明门。不欺负他故。

不自欺是法明门。不自誉故。

为众生是法明门。不毁呰他故。

为法是法明门。如法而行故。

知时是法明门。不轻言说故。

摄我慢是法明门。智慧满足故。

不生恶心是法明门。自护护他故。

无障碍是法明门。心无疑惑故。

信解是法明门。决了第一义故。

不净观是法明门。舍欲染心故。



76

不争斗是法明门。断嗔讼故。

不痴是法明门。断杀生故。

乐法义是法明门。求法义故。

爱法明是法明门。得法明门故。

求多闻是法明门。正观法相故。

正方便是法明门。具正行故。

知名色是法明门。除诸障碍故。

除因见是法明门。得解脱故。

无怨亲心是法明门。于怨亲中生平等故。

阴方便是法明门。知诸苦故。

诸大平等是法明门。断于一切和合法故。

诸入是法明门。修正道故。

无生忍是法明门。证灭谛故。

身念处是法明门。诸法寂静故。

受念处是法明门。断一切诸受故。

心念处是法明门。观心如幻化故。

法念处是法明门。智慧无翳故。

四正勤是法明门。断一切恶、成诸善故。

四如意足是法明门。身心轻故。

信根是法明门。不随他语故。

精进根是法明门。善得诸智故。



77

念根是法明门。善作诸业故。

定根是法明门。心清净故。

慧根是法明门。现见诸法故。

信力是法明门。过诸魔力故。

精进力是法明门。不退转故。

念力是法明门。不共他故。

定力是法明门。断一切念故。

慧力是法明门。离二边故。

念觉分是法明门。如诸法智故。

择法觉分是法明门。照明一切诸法故。

精进觉分是法明门。善知觉故。

喜觉分是法明门。得诸定故。

除觉分是法明门。所作已办故。

定觉分是法明门。知一切法平等故。

舍觉分是法明门。厌离一切法故。

正见是法明门。得漏尽圣道故。

正分别是法明门。断一切分别无分别故。

正语是法明门。一切名字音声语言。知如响故。

正业是法明门。无业无报故。

正命是法明门。除灭一切恶道故。

正行是法明门。至彼岸故。



78

正念是法明门。不思念一切法故。

正定是法明门。得无散乱三昧故。

菩提心是法明门。不断三宝故。

依倚是法明门。不乐小乘故。

正信是法明门。得最胜佛法故。

增进是法明门。成就一切诸善根法故。

檀度是法明门。念念成就相好庄严佛土。教化悭贪诸众生故。

戒度是法明门。远离恶道诸难。教化破戒诸众生故。

忍度是法明门。舍一切嗔恚我慢、谄曲调戏。教化如是诸恶众生

故。

精进度是法明门。悉得一切诸善法。教化懈怠诸众生故。

禅度是法明门。成就一切禅定及诸神通。教化散乱诸众生故。

智度是法明门。断无明黑暗及著诸见。教化愚痴诸众生故。

方便是法明门。随众生所见威仪而示现教化。成就一切诸佛法故。

四摄法是法明门。摄受一切众生。得菩提已。施一切众生法故。

教化众生是法明门。自不受乐、不疲倦故。

摄受正法是法明门。断一切众生诸烦恼故。

福聚是法明门。利益一切诸众生故。

修禅是法明门。满足十力故。

寂定是法明门。成就如来三昧具足故。

慧见是法明门。智慧成就满足故。



79

入无碍辩是法明门。得法眼成就故。

入一切行是法明门。得佛眼成就故。

成就陀罗尼是法明门。闻一切诸佛法能受持故。

得无碍辩是法明门。令一切众生皆欢喜故。

顺忍是法明门。顺一切诸佛法故。

得无生法忍是法明门。得受记故。

不退转地是法明门。具足往昔诸佛法故。

从一地至一地智是法明门。灌顶成就一切智故。

灌顶地是法明门。从生出家。乃至得成阿耨多罗三藐三菩提故。

尔时护明菩萨说是语已。告彼一切诸天众言：诸天当知。此是一

百八法明门。留与诸天。汝等受持。心常忆念。勿令忘失。

佛本行集经卷第六


	大眾閱藏經典彙編 CBETA2018 版
	汇编说明 
	佛经安置须知
	读诵佛经须知
	保宁勇禅师示看经警策文
	起诵仪
	请佛发愿
	南无本师释迦牟尼佛南无本师释迦牟尼佛南无本师释迦牟尼佛
	南无香云盖菩萨摩诃萨（三称）


