
1 
 

 

 

大眾閱藏經典彙編 CBETA2018 版  

 

大般若波羅蜜多經  

  唐 三藏法師玄奘奉 詔譯 

258 坛：《大般若经》043-048 卷--9.15 第 258 坛  
  



2 
 

汇编说明 

 
佛教经典分经律论三藏，佛陀一生言教就保存在经藏中，阅读佛经

仿佛得预法会，亲聆圣音，是后人学习佛法最直接的途径，更是末法时

代树立正知正见、防止误入相似佛法的最可靠的依止方法，自然功德无

量。能遍阅佛经或三藏，把一代圣教尽数熏入八识田中，直至成佛永为

道种，是古今众多佛弟子的毕生心愿和梦想。 

本汇编是大众阅藏网佛经汇编 12 辑之外的 11 部大经之一的《大

般若波羅蜜多經》。 

本汇编采用台湾中华电子佛典协会（CBETA）2018 电子版《大

正新修大藏经》（电子《大正藏》）第 5-7 冊 No. 220，三藏法師玄奘

奉詔譯的《大般若波羅蜜多經》（600 卷）为底本。本汇编是三号字体，

按顺序 20 卷为一册，共 30 册。在经文中，如果有显示“�”，是在

CBETA 电子佛典里有的生僻字是图片格式，尤其在咒中出现的多。

请查电子佛典参考。因时间仓促，能力有限，智慧浅薄，望大众给予

指正赐教，共同参与，以待修订。 

CBETA 为中华电子佛典协会（Chinese Buddhist Electronic Text 

Association）的简称，成立于 1998 年，免费提供电子佛典数据库供各

界作非营利性使用，其发布的电子佛典数据库可以在网络上下载。 

大众阅藏网，是一群正信佛子为倡导大众阅藏而设立的公益性文化

传播平台，祈愿在三宝的加持护念下，使读经阅藏能普及到广大信众中

去。 

宗旨：本佛宗经，闻思正见 

理念：阅藏很重要，人人能做到，活动无中心，引导有僧宝。 

目标：让阅藏流行起来！  

大众阅藏经书汇编的第 1 辑免费申请，“大众阅藏”邮箱：

yuezang@vip.163.com。官网网址：http://www.yuezang.org；  

 

大眾閱藏網 

二〇一八年十二月 

mailto:yuezang@vip.163.com
http://www.yuezang.org/


3 
 

佛经安置须知  
 

1. 经典应恭敬放在清净高处以及其他书籍的上面，不可随意

扔放床上、座椅上等不净处。   

2. 凡经书等法宝阅毕，可辗转流通，赠送其他道友，不可任

意烧毁或丢弃。 

  3. 如手捧或装于口袋携带时，不得低于腰部，不可挟腋下。 

4. 不得口吹经上灰尘，应以专用净布拭去。 

5. 不可在经典所在的地方，有种种污秽行为。 

 

读诵佛经须知 
 

  1. 经典乃三世诸佛之师，如来法身舍利，亦当作真佛看，不

可作纸墨等看。礼诵持念，种种修持，皆当以诚敬为主。 

  2. 不可躺着看经书，以口水沾指翻经页，不可以污手触经。 

  3. 经书上不可涂写。不得一边散心杂话，一边看经书。 

4. 中断不看时，应夹放纸条、书签做记号。不可折页、折角，

或经书面朝下作“人”字形搁置。 

 
保宁勇禅师示看经警策文 

 

夫看经之法后学须知：当净三业。若三业无亏，则百福俱集。三业

者，身、口、意业也。 

  （一）端身正坐，如对圣容，则身业净也。 

  （二）口无杂言，断诸嬉笑，则口业净也。 

  （三）意不散乱，屏息万缘，则意业净也。 

内心既寂，外境俱捐。方契悟于真源，庶研穷于法理，可谓水

澄珠莹，云散月明。义海涌于胸襟，智岳凝于耳目。辄莫容易，实

非小缘。心法双忘，自他俱利。若能如是，真报佛恩。 

  



4 
 

起诵仪 
 

请佛发愿 

稽首禮諸佛   及法比丘僧   我今為自利   亦利諸有情 

與諸善同修   正聞大藏經   傳承三聖學   令正法久住 

 

 南无本师释迦牟尼佛 

南无大般若波羅蜜多經 

 南无般若会上佛菩萨

 

香赞   

（一遍） 

炉香乍爇. 法界蒙薰. 诸佛海会悉遥闻. 

随处结祥云.诚意方殷.诸佛现全身. 

 南无香云盖菩萨摩诃萨（三称） 

 

开经偈 

（一遍） 

无上甚深微妙法 百千万劫难遭遇 

我今见闻得受持 愿解如来真实义 

  讽诵经时  当愿众生： 

 顺佛所说  总持不忘. 

（注：此阅藏仪轨可以根据需要自行调整） 

 

 



5 
 

大般若波羅蜜多經卷第四十三 
三藏法師玄奘奉 詔譯 

初分譬喻品第十一之二 

「善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，以應一切智

智心，觀四念住常無常相不可得，觀四正斷、四神足、五根、

五力、七等覺支、八聖道支常無常相不可得；以應一切智智心，

觀四念住樂苦相不可得，觀四正斷乃至八聖道支樂苦相不可得；

以應一切智智心，觀四念住我無我相不可得，觀四正斷乃至八

聖道支我無我相不可得；以應一切智智心，觀四念住淨不淨相

不可得，觀四正斷乃至八聖道支淨不淨相不可得；以應一切智

智心，觀四念住空不空相不可得，觀四正斷乃至八聖道支空不

空相不可得；以應一切智智心，觀四念住無相有相相不可得，

觀四正斷乃至八聖道支無相有相相不可得；以應一切智智心，

觀四念住無願有願相不可得，觀四正斷乃至八聖道支無願有願

相不可得；以應一切智智心，觀四念住寂靜不寂靜相不可得，

觀四正斷乃至八聖道支寂靜不寂靜相不可得；以應一切智智心，

觀四念住遠離不遠離相不可得，觀四正斷乃至八聖道支遠離不

遠離相不可得。善現！如是菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，

有方便善巧故，聞說如是甚深般若波羅蜜多，其心不驚不恐不

怖。 

「善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，以應一切智

智心，觀空解脫門常無常相不可得，觀無相、無願解脫門常無

常相不可得；以應一切智智心，觀空解脫門樂苦相不可得，觀

無相、無願解脫門樂苦相不可得；以應一切智智心，觀空解脫

門我無我相不可得，觀無相、無願解脫門我無我相不可得；以

應一切智智心，觀空解脫門淨不淨相不可得，觀無相、無願解

脫門淨不淨相不可得；以應一切智智心，觀空解脫門空不空相



6 
 

不可得，觀無相、無願解脫門空不空相不可得；以應一切智智

心，觀空解脫門無相有相相不可得，觀無相、無願解脫門無相

有相相不可得；以應一切智智心，觀空解脫門無願有願相不可

得，觀無相、無願解脫門無願有願相不可得；以應一切智智心，

觀空解脫門寂靜不寂靜相不可得，觀無相、無願解脫門寂靜不

寂靜相不可得；以應一切智智心，觀空解脫門遠離不遠離相不

可得，觀無相、無願解脫門遠離不遠離相不可得。善現！如是

菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，有方便善巧故，聞說如是甚

深般若波羅蜜多，其心不驚不恐不怖。 

「善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，以應一切智

智心，觀布施波羅蜜多常無常相不可得，觀淨戒、安忍、精進、

靜慮、般若波羅蜜多常無常相不可得；以應一切智智心，觀布

施波羅蜜多樂苦相不可得，觀淨戒、安忍、精進、靜慮、般若

波羅蜜多樂苦相不可得；以應一切智智心，觀布施波羅蜜多我

無我相不可得，觀淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多我

無我相不可得；以應一切智智心，觀布施波羅蜜多淨不淨相不

可得，觀淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多淨不淨相不

可得；以應一切智智心，觀布施波羅蜜多空不空相不可得，觀

淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多空不空相不可得；以

應一切智智心，觀布施波羅蜜多無相有相相不可得，觀淨戒、

安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多無相有相相不可得；以應一

切智智心，觀布施波羅蜜多無願有願相不可得，觀淨戒、安忍、

精進、靜慮、般若波羅蜜多無願有願相不可得；以應一切智智

心，觀布施波羅蜜多寂靜不寂靜相不可得，觀淨戒、安忍、精

進、靜慮、般若波羅蜜多寂靜不寂靜相不可得；以應一切智智

心，觀布施波羅蜜多遠離不遠離相不可得，觀淨戒、安忍、精

進、靜慮、般若波羅蜜多遠離不遠離相不可得。善現！如是菩



7 
 

薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，有方便善巧故，聞說如是甚深

般若波羅蜜多，其心不驚不恐不怖。 

「善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，以應一切智

智心，觀五眼常無常相不可得，觀六神通常無常相不可得；以

應一切智智心，觀五眼樂苦相不可得，觀六神通樂苦相不可得；

以應一切智智心，觀五眼我無我相不可得，觀六神通我無我相

不可得；以應一切智智心，觀五眼淨不淨相不可得，觀六神通

淨不淨相不可得；以應一切智智心，觀五眼空不空相不可得，

觀六神通空不空相不可得；以應一切智智心，觀五眼無相有相

相不可得，觀六神通無相有相相不可得；以應一切智智心，觀

五眼無願有願相不可得，觀六神通無願有願相不可得；以應一

切智智心，觀五眼寂靜不寂靜相不可得，觀六神通寂靜不寂靜

相不可得；以應一切智智心，觀五眼遠離不遠離相不可得，觀

六神通遠離不遠離相不可得。善現！如是菩薩摩訶薩修行般若

波羅蜜多時，有方便善巧故，聞說如是甚深般若波羅蜜多，其

心不驚不恐不怖。 

「善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，以應一切智

智心，觀佛十力常無常相不可得，觀四無所畏、四無礙解、大

慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法、一切智、道相智、一

切相智常無常相不可得；以應一切智智心，觀佛十力樂苦相不

可得，觀四無所畏乃至一切相智樂苦相不可得；以應一切智智

心，觀佛十力我無我相不可得，觀四無所畏乃至一切相智我無

我相不可得；以應一切智智心，觀佛十力淨不淨相不可得，觀

四無所畏乃至一切相智淨不淨相不可得；以應一切智智心，觀

佛十力空不空相不可得，觀四無所畏乃至一切相智空不空相不

可得；以應一切智智心，觀佛十力無相有相相不可得，觀四無

所畏乃至一切相智無相有相相不可得；以應一切智智心，觀佛



8 
 

十力無願有願相不可得，觀四無所畏乃至一切相智無願有願相

不可得；以應一切智智心，觀佛十力寂靜不寂靜相不可得，觀

四無所畏乃至一切相智寂靜不寂靜相不可得；以應一切智智心，

觀佛十力遠離不遠離相不可得，觀四無所畏乃至一切相智遠離

不遠離相不可得。善現！如是菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，

有方便善巧故，聞說如是甚深般若波羅蜜多，其心不驚不恐不

怖。 

「復次，善現！若菩薩摩訶薩作此觀時，復興是念：『我

當以無所得為方便，為諸有情說一切法常無常相不可得、樂苦

相不可得、我無我相不可得、淨不淨相不可得、空不空相不可

得、無相有相相不可得、無願有願相不可得、寂靜不寂靜相不

可得、遠離不遠離相不可得。』善現！是為菩薩摩訶薩修行般

若波羅蜜多時，無所著布施波羅蜜多。如是菩薩摩訶薩由此布

施波羅蜜多，有方便善巧故，聞說如是甚深般若波羅蜜多，其

心不驚不恐不怖。 

「善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，不以應聲聞、

獨覺心，觀一切法常無常相不可得、樂苦相不可得、我無我相

不可得、淨不淨相不可得、空不空相不可得、無相有相相不可

得、無願有願相不可得、寂靜不寂靜相不可得、遠離不遠離相

不可得，以無所得為方便故。善現！是為菩薩摩訶薩修行般若

波羅蜜多時，無所著淨戒波羅蜜多。如是菩薩摩訶薩由此淨戒

波羅蜜多，有方便善巧故，聞說如是甚深般若波羅蜜多，其心

不驚不恐不怖。 

「善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，以無所得為

方便，觀一切法常無常相不可得、樂苦相不可得、我無我相不

可得、淨不淨相不可得、空不空相不可得、無相有相相不可得、

無願有願相不可得、寂靜不寂靜相不可得、遠離不遠離相不可



9 
 

得，能於是中安忍欲樂。善現！是為菩薩摩訶薩修行般若波羅

蜜多時，無所著安忍波羅蜜多。如是菩薩摩訶薩由此安忍波羅

蜜多，有方便善巧故，聞說如是甚深般若波羅蜜多，其心不驚

不恐不怖。 

「善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，以應一切智

智心，觀一切法常無常相不可得、樂苦相不可得、我無我相不

可得、淨不淨相不可得、空不空相不可得、無相有相相不可得、

無願有願相不可得、寂靜不寂靜相不可得、遠離不遠離相不可

得，雖以無所得為方便，而常不捨一切智智相應作意。善現！

是為菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，無所著精進波羅蜜多。

如是菩薩摩訶薩由此精進波羅蜜多，有方便善巧故，聞說如是

甚深般若波羅蜜多，其心不驚不恐不怖。 

「善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，不以應聲聞、

獨覺心，觀一切法常無常相不可得、樂苦相不可得、我無我相

不可得、淨不淨相不可得、空不空相不可得、無相有相相不可

得、無願有願相不可得、寂靜不寂靜相不可得、遠離不遠離相

不可得，以無所得為方便故，於中不起應聲聞、獨覺心及餘非

善心而為散動。善現！是為菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，

無所著靜慮波羅蜜多。如是菩薩摩訶薩由此靜慮波羅蜜多，有

方便善巧故，聞說如是甚深般若波羅蜜多，其心不驚不恐不

怖。 

「善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，作如是觀：

『非空色故色空，色即是空，空即是色，受、想、行、識亦復

如是。非空眼處故眼處空，眼處即是空，空即是眼處，耳、鼻、

舌、身、意處亦復如是。非空色處故色處空，色處即是空，空

即是色處，聲、香、味、觸、法處亦復如是。非空眼界故眼界

空，眼界即是空，空即是眼界，色界、眼識界及眼觸、眼觸為



10 
 

緣所生諸受亦復如是。非空耳界故耳界空，耳界即是空，空即

是耳界，聲界、耳識界及耳觸、耳觸為緣所生諸受亦復如是。

非空鼻界故鼻界空，鼻界即是空，空即是鼻界，香界、鼻識界

及鼻觸、鼻觸為緣所生諸受亦復如是。非空舌界故舌界空，舌

界即是空，空即是舌界，味界、舌識界及舌觸、舌觸為緣所生

諸受亦復如是。非空身界故身界空，身界即是空，空即是身界，

觸界、身識界及身觸、身觸為緣所生諸受亦復如是。非空意界

故意界空，意界即是空，空即是意界，法界、意識界及意觸、

意觸為緣所生諸受亦復如是。非空地界故地界空，地界即是空，

空即是地界，水、火、風、空、識界亦復如是。非空苦聖諦故，

苦聖諦空，苦聖諦即是空，空即是苦聖諦，集、滅、道聖諦亦

復如是。非空無明故無明空，無明即是空，空即是無明，行、

識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱

亦復如是。非空四靜慮故四靜慮空，四靜慮即是空，空即是四

靜慮，四無量、四無色定亦復如是。非空四念住故四念住空，

四念住即是空，空即是四念住，四正斷、四神足、五根、五力、

七等覺支、八聖道支亦復如是。非空空解脫門故空解脫門空，

空解脫門即是空，空即是空解脫門，無相、無願解脫門亦復如

是。非空布施波羅蜜多故布施波羅蜜多空，布施波羅蜜多即是

空，空即是布施波羅蜜多，淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波

羅蜜多亦復如是。非空五眼故五眼空，五眼即是空，空即是五

眼，六神通亦復如是。非空佛十力故佛十力空，佛十力即是空，

空即是佛十力，四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大

捨、十八佛不共法、一切智、道相智、一切相智亦復如是。』

善現！是為菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，無所著般若波羅

蜜多。如是菩薩摩訶薩由此般若波羅蜜多，有方便善巧故，聞

說如是甚深般若波羅蜜多，其心不驚不恐不怖。」 



11 
 

 

爾時，善現白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩修行般若波

羅蜜多時，為諸善友之所攝受，聞說如是甚深般若波羅蜜多，

其心不驚不恐不怖？」 

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩善友者，謂若能以無所得為方

便，說色常無常相不可得，說受、想、行、識常無常相不可得；

說色樂苦相不可得，說受、想、行、識樂苦相不可得；說色我

無我相不可得，說受、想、行、識我無我相不可得；說色淨不

淨相不可得，說受、想、行、識淨不淨相不可得；說色空不空

相不可得，說受、想、行、識空不空相不可得；說色無相有相

相不可得，說受、想、行、識無相有相相不可得；說色無願有

願相不可得，說受、想、行、識無願有願相不可得；說色寂靜

不寂靜相不可得，說受、想、行、識寂靜不寂靜相不可得；說

色遠離不遠離相不可得，說受、想、行、識遠離不遠離相不可

得，及勸依此法勤修善根，不令迴向聲聞、獨覺，唯令證得一

切智智。善現！是為菩薩摩訶薩善友。若菩薩摩訶薩修行般若

波羅蜜多時，為此善友之所攝受，聞說如是甚深般若波羅蜜多，

其心不驚不恐不怖。 

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩善友者，謂若能以無所得為

方便，說眼處常無常相不可得，說耳、鼻、舌、身、意處常無

常相不可得；說眼處樂苦相不可得，說耳、鼻、舌、身、意處

樂苦相不可得；說眼處我無我相不可得，說耳、鼻、舌、身、

意處我無我相不可得；說眼處淨不淨相不可得，說耳、鼻、舌、

身、意處淨不淨相不可得；說眼處空不空相不可得，說耳、鼻、

舌、身、意處空不空相不可得；說眼處無相有相相不可得，說

耳、鼻、舌、身、意處無相有相相不可得；說眼處無願有願相

不可得，說耳、鼻、舌、身、意處無願有願相不可得；說眼處



12 
 

寂靜不寂靜相不可得，說耳、鼻、舌、身、意處寂靜不寂靜相

不可得；說眼處遠離不遠離相不可得，說耳、鼻、舌、身、意

處遠離不遠離相不可得，及勸依此法勤修善根，不令迴向聲聞、

獨覺，唯令證得一切智智。善現！是為菩薩摩訶薩善友。若菩

薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，為此善友之所攝受，聞說如是

甚深般若波羅蜜多，其心不驚不恐不怖。 

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩善友者，謂若能以無所得為

方便，說色處常無常相不可得，說聲、香、味、觸、法處常無

常相不可得；說色處樂苦相不可得，說聲、香、味、觸、法處

樂苦相不可得；說色處我無我相不可得，說聲、香、味、觸、

法處我無我相不可得；說色處淨不淨相不可得，說聲、香、味、

觸、法處淨不淨相不可得；說色處空不空相不可得，說聲、香、

味、觸、法處空不空相不可得；說色處無相有相相不可得，說

聲、香、味、觸、法處無相有相相不可得；說色處無願有願相

不可得，說聲、香、味、觸、法處無願有願相不可得；說色處

寂靜不寂靜相不可得，說聲、香、味、觸、法處寂靜不寂靜相

不可得；說色處遠離不遠離相不可得，說聲、香、味、觸、法

處遠離不遠離相不可得，及勸依此法勤修善根，不令迴向聲聞、

獨覺，唯令證得一切智智。善現！是為菩薩摩訶薩善友。若菩

薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，為此善友之所攝受，聞說如是

甚深般若波羅蜜多，其心不驚不恐不怖。 

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩善友者，謂若能以無所得為

方便，說眼界常無常相不可得，說色界、眼識界及眼觸、眼觸

為緣所生諸受常無常相不可得；說眼界樂苦相不可得，說色界、

眼識界及眼觸、眼觸為緣所生諸受樂苦相不可得；說眼界我無

我相不可得，說色界、眼識界及眼觸、眼觸為緣所生諸受我無

我相不可得；說眼界淨不淨相不可得，說色界、眼識界及眼觸、



13 
 

眼觸為緣所生諸受淨不淨相不可得；說眼界空不空相不可得，

說色界、眼識界及眼觸、眼觸為緣所生諸受空不空相不可得；

說眼界無相有相相不可得，說色界、眼識界及眼觸、眼觸為緣

所生諸受無相有相相不可得；說眼界無願有願相不可得，說色

界、眼識界及眼觸、眼觸為緣所生諸受無願有願相不可得；說

眼界寂靜不寂靜相不可得，說色界、眼識界及眼觸、眼觸為緣

所生諸受寂靜不寂靜相不可得；說眼界遠離不遠離相不可得，

說色界、眼識界及眼觸、眼觸為緣所生諸受遠離不遠離相不可

得，及勸依此法勤修善根，不令迴向聲聞、獨覺，唯令證得一

切智智。善現！是為菩薩摩訶薩善友。若菩薩摩訶薩修行般若

波羅蜜多時，為此善友之所攝受，聞說如是甚深般若波羅蜜多，

其心不驚不恐不怖。 

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩善友者，謂若能以無所得為

方便，說耳界常無常相不可得，說聲界、耳識界及耳觸、耳觸

為緣所生諸受常無常相不可得；說耳界樂苦相不可得，說聲界、

耳識界及耳觸、耳觸為緣所生諸受樂苦相不可得；說耳界我無

我相不可得，說聲界、耳識界及耳觸、耳觸為緣所生諸受我無

我相不可得；說耳界淨不淨相不可得，說聲界、耳識界及耳觸、

耳觸為緣所生諸受淨不淨相不可得；說耳界空不空相不可得，

說聲界、耳識界及耳觸、耳觸為緣所生諸受空不空相不可得；

說耳界無相有相相不可得，說聲界、耳識界及耳觸、耳觸為緣

所生諸受無相有相相不可得；說耳界無願有願相不可得，說聲

界、耳識界及耳觸、耳觸為緣所生諸受無願有願相不可得；說

耳界寂靜不寂靜相不可得，說聲界、耳識界及耳觸、耳觸為緣

所生諸受寂靜不寂靜相不可得；說耳界遠離不遠離相不可得，

說聲界、耳識界及耳觸、耳觸為緣所生諸受遠離不遠離相不可

得，及勸依此法勤修善根，不令迴向聲聞、獨覺，唯令證得一



14 
 

切智智。善現！是為菩薩摩訶薩善友。若菩薩摩訶薩修行般若

波羅蜜多時，為此善友之所攝受，聞說如是甚深般若波羅蜜多，

其心不驚不恐不怖。 

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩善友者，謂若能以無所得為

方便，說鼻界常無常相不可得，說香界、鼻識界及鼻觸、鼻觸

為緣所生諸受常無常相不可得；說鼻界樂苦相不可得，說香界、

鼻識界及鼻觸、鼻觸為緣所生諸受樂苦相不可得；說鼻界我無

我相不可得，說香界、鼻識界及鼻觸、鼻觸為緣所生諸受我無

我相不可得；說鼻界淨不淨相不可得，說香界、鼻識界及鼻觸、

鼻觸為緣所生諸受淨不淨相不可得；說鼻界空不空相不可得，

說香界、鼻識界及鼻觸、鼻觸為緣所生諸受空不空相不可得；

說鼻界無相有相相不可得，說香界、鼻識界及鼻觸、鼻觸為緣

所生諸受無相有相相不可得；說鼻界無願有願相不可得，說香

界、鼻識界及鼻觸、鼻觸為緣所生諸受無願有願相不可得；說

鼻界寂靜不寂靜相不可得，說香界、鼻識界及鼻觸、鼻觸為緣

所生諸受寂靜不寂靜相不可得；說鼻界遠離不遠離相不可得，

說香界、鼻識界及鼻觸、鼻觸為緣所生諸受遠離不遠離相不可

得，及勸依此法勤修善根，不令迴向聲聞、獨覺，唯令證得一

切智智。善現！是為菩薩摩訶薩善友。若菩薩摩訶薩修行般若

波羅蜜多時，為此善友之所攝受，聞說如是甚深般若波羅蜜多，

其心不驚不恐不怖。 

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩善友者，謂若能以無所得為

方便，說舌界常無常相不可得，說味界、舌識界及舌觸、舌觸

為緣所生諸受常無常相不可得；說舌界樂苦相不可得，說味界、

舌識界及舌觸、舌觸為緣所生諸受樂苦相不可得；說舌界我無

我相不可得，說味界、舌識界及舌觸、舌觸為緣所生諸受我無

我相不可得；說舌界淨不淨相不可得，說味界、舌識界及舌觸、



15 
 

舌觸為緣所生諸受淨不淨相不可得；說舌界空不空相不可得，

說味界、舌識界及舌觸、舌觸為緣所生諸受空不空相不可得；

說舌界無相有相相不可得，說味界、舌識界及舌觸、舌觸為緣

所生諸受無相有相相不可得；說舌界無願有願相不可得，說味

界、舌識界及舌觸、舌觸為緣所生諸受無願有願相不可得；說

舌界寂靜不寂靜相不可得，說味界、舌識界及舌觸、舌觸為緣

所生諸受寂靜不寂靜相不可得；說舌界遠離不遠離相不可得，

說味界、舌識界及舌觸、舌觸為緣所生諸受遠離不遠離相不可

得，及勸依此法勤修善根，不令迴向聲聞、獨覺，唯令證得一

切智智。善現！是為菩薩摩訶薩善友。若菩薩摩訶薩修行般若

波羅蜜多時，為此善友之所攝受，聞說如是甚深般若波羅蜜多，

其心不驚不恐不怖。 

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩善友者，謂若能以無所得為

方便，說身界常無常相不可得，說觸界、身識界及身觸、身觸

為緣所生諸受常無常相不可得；說身界樂苦相不可得，說觸界、

身識界及身觸、身觸為緣所生諸受樂苦相不可得；說身界我無

我相不可得，說觸界、身識界及身觸、身觸為緣所生諸受我無

我相不可得；說身界淨不淨相不可得，說觸界、身識界及身觸、

身觸為緣所生諸受淨不淨相不可得；說身界空不空相不可得，

說觸界、身識界及身觸、身觸為緣所生諸受空不空相不可得；

說身界無相有相相不可得，說觸界、身識界及身觸、身觸為緣

所生諸受無相有相相不可得；說身界無願有願相不可得，說觸

界、身識界及身觸、身觸為緣所生諸受無願有願相不可得；說

身界寂靜不寂靜相不可得，說觸界、身識界及身觸、身觸為緣

所生諸受寂靜不寂靜相不可得；說身界遠離不遠離相不可得，

說觸界、身識界及身觸、身觸為緣所生諸受遠離不遠離相不可

得，及勸依此法勤修善根，不令迴向聲聞、獨覺，唯令證得一



16 
 

切智智。善現！是為菩薩摩訶薩善友。若菩薩摩訶薩修行般若

波羅蜜多時，為此善友之所攝受，聞說如是甚深般若波羅蜜多，

其心不驚不恐不怖。 

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩善友者，謂若能以無所得為

方便，說意界常無常相不可得，說法界、意識界及意觸、意觸

為緣所生諸受常無常相不可得；說意界樂苦相不可得，說法界、

意識界及意觸、意觸為緣所生諸受樂苦相不可得；說意界我無

我相不可得，說法界、意識界及意觸、意觸為緣所生諸受我無

我相不可得；說意界淨不淨相不可得，說法界、意識界及意觸、

意觸為緣所生諸受淨不淨相不可得；說意界空不空相不可得，

說法界、意識界及意觸、意觸為緣所生諸受空不空相不可得；

說意界無相有相相不可得，說法界、意識界及意觸、意觸為緣

所生諸受無相有相相不可得；說意界無願有願相不可得，說法

界、意識界及意觸、意觸為緣所生諸受無願有願相不可得；說

意界寂靜不寂靜相不可得，說法界、意識界及意觸、意觸為緣

所生諸受寂靜不寂靜相不可得；說意界遠離不遠離相不可得，

說法界、意識界及意觸、意觸為緣所生諸受遠離不遠離相不可

得，及勸依此法勤修善根，不令迴向聲聞、獨覺，唯令證得一

切智智。善現！是為菩薩摩訶薩善友。若菩薩摩訶薩修行般若

波羅蜜多時，為此善友之所攝受，聞說如是甚深般若波羅蜜多，

其心不驚不恐不怖。 

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩善友者，謂若能以無所得為

方便，說地界常無常相不可得，說水、火、風、空、識界常無

常相不可得；說地界樂苦相不可得，說水、火、風、空、識界

樂苦相不可得；說地界我無我相不可得，說水、火、風、空、

識界我無我相不可得；說地界淨不淨相不可得，說水、火、風、

空、識界淨不淨相不可得；說地界空不空相不可得，說水、火、



17 
 

風、空、識界空不空相不可得；說地界無相有相相不可得，說

水、火、風、空、識界無相有相相不可得；說地界無願有願相

不可得，說水、火、風、空、識界無願有願相不可得；說地界

寂靜不寂靜相不可得，說水、火、風、空、識界寂靜不寂靜相

不可得；說地界遠離不遠離相不可得，說水、火、風、空、識

界遠離不遠離相不可得，及勸依此法勤修善根，不令迴向聲聞、

獨覺，唯令證得一切智智。善現！是為菩薩摩訶薩善友。若菩

薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，為此善友之所攝受，聞說如是

甚深般若波羅蜜多，其心不驚不恐不怖。 

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩善友者，謂若能以無所得為

方便，說苦聖諦常無常相不可得，說集、滅、道聖諦常無常相

不可得；說苦聖諦樂苦相不可得，說集、滅、道聖諦樂苦相不

可得；說苦聖諦我無我相不可得，說集、滅、道聖諦我無我相

不可得；說苦聖諦淨不淨相不可得，說集、滅、道聖諦淨不淨

相不可得；說苦聖諦空不空相不可得，說集、滅、道聖諦空不

空相不可得；說苦聖諦無相有相相不可得，說集、滅、道聖諦

無相有相相不可得；說苦聖諦無願有願相不可得，說集、滅、

道聖諦無願有願相不可得；說苦聖諦寂靜不寂靜相不可得，說

集、滅、道聖諦寂靜不寂靜相不可得；說苦聖諦遠離不遠離相

不可得，說集、滅、道聖諦遠離不遠離相不可得，及勸依此法

勤修善根，不令迴向聲聞、獨覺，唯令證得一切智智。善現！

是為菩薩摩訶薩善友。若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，為

此善友之所攝受，聞說如是甚深般若波羅蜜多，其心不驚不恐

不怖。 

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩善友者，謂若能以無所得為

方便，說無明常無常相不可得，說行、識、名色、六處、觸、

受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱常無常相不可得；說無



18 
 

明樂苦相不可得，說行乃至老死愁歎苦憂惱樂苦相不可得；說

無明我無我相不可得，說行乃至老死愁歎苦憂惱我無我相不可

得；說無明淨不淨相不可得，說行乃至老死愁歎苦憂惱淨不淨

相不可得；說無明空不空相不可得，說行乃至老死愁歎苦憂惱

空不空相不可得；說無明無相有相相不可得，說行乃至老死愁

歎苦憂惱無相有相相不可得；說無明無願有願相不可得，說行

乃至老死愁歎苦憂惱無願有願相不可得；說無明寂靜不寂靜相

不可得，說行乃至老死愁歎苦憂惱寂靜不寂靜相不可得；說無

明遠離不遠離相不可得，說行乃至老死愁歎苦憂惱遠離不遠離

相不可得，及勸依此法勤修善根，不令迴向聲聞、獨覺，唯令

證得一切智智。善現！是為菩薩摩訶薩善友。若菩薩摩訶薩修

行般若波羅蜜多時，為此善友之所攝受，聞說如是甚深般若波

羅蜜多，其心不驚不恐不怖。 

大般若波羅蜜多經卷第四十三 

 

大般若波羅蜜多經卷第四十四 

三藏法師玄奘奉 詔譯 

初分譬喻品第十一之三 

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩善友者，謂若能以無所得為

方便，說四靜慮常無常相不可得，說四無量、四無色定常無常

相不可得；說四靜慮樂苦相不可得，說四無量、四無色定樂苦

相不可得；說四靜慮我無我相不可得，說四無量、四無色定我

無我相不可得；說四靜慮淨不淨相不可得，說四無量、四無色

定淨不淨相不可得；說四靜慮空不空相不可得，說四無量、四

無色定空不空相不可得；說四靜慮無相有相相不可得，說四無

量、四無色定無相有相相不可得；說四靜慮無願有願相不可得，



19 
 

說四無量、四無色定無願有願相不可得；說四靜慮寂靜不寂靜

相不可得，說四無量、四無色定寂靜不寂靜相不可得；說四靜

慮遠離不遠離相不可得，說四無量、四無色定遠離不遠離相不

可得，及勸依此法勤修善根，不令迴向聲聞、獨覺，唯令證得

一切智智。善現！是為菩薩摩訶薩善友。若菩薩摩訶薩修行般

若波羅蜜多時，為此善友之所攝受，聞說如是甚深般若波羅蜜

多，其心不驚不恐不怖。 

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩善友者，謂若能以無所得為

方便，說四念住常無常相不可得，說四正斷、四神足、五根、

五力、七等覺支、八聖道支常無常相不可得；說四念住樂苦相

不可得，說四正斷乃至八聖道支樂苦相不可得；說四念住我無

我相不可得，說四正斷乃至八聖道支我無我相不可得；說四念

住淨不淨相不可得，說四正斷乃至八聖道支淨不淨相不可得；

說四念住空不空相不可得，說四正斷乃至八聖道支空不空相不

可得；說四念住無相有相相不可得，說四正斷乃至八聖道支無

相有相相不可得；說四念住無願有願相不可得，說四正斷乃至

八聖道支無願有願相不可得；說四念住寂靜不寂靜相不可得，

說四正斷乃至八聖道支寂靜不寂靜相不可得；說四念住遠離不

遠離相不可得，說四正斷乃至八聖道支遠離不遠離相不可得，

及勸依此法勤修善根，不令迴向聲聞、獨覺，唯令證得一切智

智。善現！是為菩薩摩訶薩善友。若菩薩摩訶薩修行般若波羅

蜜多時，為此善友之所攝受，聞說如是甚深般若波羅蜜多，其

心不驚不恐不怖。 

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩善友者，謂若能以無所得為

方便，說空解脫門常無常相不可得，說無相、無願解脫門常無

常相不可得；說空解脫門樂苦相不可得，說無相、無願解脫門

樂苦相不可得；說空解脫門我無我相不可得，說無相、無願解



20 
 

脫門我無我相不可得；說空解脫門淨不淨相不可得，說無相、

無願解脫門淨不淨相不可得；說空解脫門空不空相不可得，說

無相、無願解脫門空不空相不可得；說空解脫門無相有相相不

可得，說無相、無願解脫門無相有相相不可得；說空解脫門無

願有願相不可得，說無相、無願解脫門無願有願相不可得；說

空解脫門寂靜不寂靜相不可得，說無相、無願解脫門寂靜不寂

靜相不可得；說空解脫門遠離不遠離相不可得，說無相、無願

解脫門遠離不遠離相不可得，及勸依此法勤修善根，不令迴向

聲聞、獨覺，唯令證得一切智智。善現！是為菩薩摩訶薩善友。

若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，為此善友之所攝受，聞說

如是甚深般若波羅蜜多，其心不驚不恐不怖。 

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩善友者，謂若能以無所得為

方便，說布施波羅蜜多常無常相不可得，說淨戒、安忍、精進、

靜慮、般若波羅蜜多常無常相不可得；說布施波羅蜜多樂苦相

不可得，說淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多樂苦相不

可得；說布施波羅蜜多我無我相不可得，說淨戒、安忍、精進、

靜慮、般若波羅蜜多我無我相不可得；說布施波羅蜜多淨不淨

相不可得，說淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多淨不淨

相不可得；說布施波羅蜜多空不空相不可得，說淨戒、安忍、

精進、靜慮、般若波羅蜜多空不空相不可得；說布施波羅蜜多

無相有相相不可得，說淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜

多無相有相相不可得；說布施波羅蜜多無願有願相不可得，說

淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多無願有願相不可得；

說布施波羅蜜多寂靜不寂靜相不可得，說淨戒、安忍、精進、

靜慮、般若波羅蜜多寂靜不寂靜相不可得；說布施波羅蜜多遠

離不遠離相不可得，說淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜

多遠離不遠離相不可得，及勸依此法勤修善根，不令迴向聲聞、



21 
 

獨覺，唯令證得一切智智。善現！是為菩薩摩訶薩善友。若菩

薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，為此善友之所攝受，聞說如是

甚深般若波羅蜜多，其心不驚不恐不怖。 

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩善友者，謂若能以無所得為

方便，說五眼常無常相不可得，說六神通常無常相不可得；說

五眼樂苦相不可得，說六神通樂苦相不可得；說五眼我無我相

不可得，說六神通我無我相不可得；說五眼淨不淨相不可得，

說六神通淨不淨相不可得；說五眼空不空相不可得，說六神通

空不空相不可得；說五眼無相有相相不可得，說六神通無相有

相相不可得；說五眼無願有願相不可得，說六神通無願有願相

不可得；說五眼寂靜不寂靜相不可得，說六神通寂靜不寂靜相

不可得；說五眼遠離不遠離相不可得，說六神通遠離不遠離相

不可得，及勸依此法勤修善根，不令迴向聲聞、獨覺，唯令證

得一切智智。善現！是為菩薩摩訶薩善友。若菩薩摩訶薩修行

般若波羅蜜多時，為此善友之所攝受，聞說如是甚深般若波羅

蜜多，其心不驚不恐不怖。 

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩善友者，謂若能以無所得為

方便，說佛十力常無常相不可得，說四無所畏、四無礙解、大

慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法、一切智、道相智、一

切相智常無常相不可得；說佛十力樂苦相不可得，說四無所畏

乃至一切相智樂苦相不可得；說佛十力我無我相不可得，說四

無所畏乃至一切相智我無我相不可得；說佛十力淨不淨相不可

得，說四無所畏乃至一切相智淨不淨相不可得；說佛十力空不

空相不可得，說四無所畏乃至一切相智空不空相不可得；說佛

十力無相有相相不可得，說四無所畏乃至一切相智無相有相相

不可得；說佛十力無願有願相不可得，說四無所畏乃至一切相

智無願有願相不可得；說佛十力寂靜不寂靜相不可得，說四無



22 
 

所畏乃至一切相智寂靜不寂靜相不可得；說佛十力遠離不遠離

相不可得，說四無所畏乃至一切相智遠離不遠離相不可得，及

勸依此法勤修善根，不令迴向聲聞、獨覺，唯令證得一切智智。

善現！是為菩薩摩訶薩善友。若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多

時，為此善友之所攝受，聞說如是甚深般若波羅蜜多，其心不

驚不恐不怖。 

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩善友者，謂若能以無所得為

方便，雖說修四靜慮法不可得，說修四無量、四無色定法不可

得，而勸依此法勤修善根，不令迴向聲聞、獨覺，唯令證得一

切智智。善現！是為菩薩摩訶薩善友。若菩薩摩訶薩修行般若

波羅蜜多時，為此善友之所攝受，聞說如是甚深般若波羅蜜多，

其心不驚不恐不怖。 

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩善友者，謂若能以無所得為

方便，雖說修四念住法不可得，說修四正斷、四神足、五根、

五力、七等覺支、八聖道支法不可得，而勸依此法勤修善根，

不令迴向聲聞、獨覺，唯令證得一切智智。善現！是為菩薩摩

訶薩善友。若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，為此善友之所

攝受，聞說如是甚深般若波羅蜜多，其心不驚不恐不怖。 

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩善友者，謂若能以無所得為

方便，雖說修空解脫門法不可得，說修無相、無願解脫門法不

可得，而勸依此法勤修善根，不令迴向聲聞、獨覺，唯令證得

一切智智。善現！是為菩薩摩訶薩善友。若菩薩摩訶薩修行般

若波羅蜜多時，為此善友之所攝受，聞說如是甚深般若波羅蜜

多，其心不驚不恐不怖。 

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩善友者，謂若能以無所得為

方便，雖說修布施波羅蜜多法不可得，說修淨戒、安忍、精進、

靜慮、般若波羅蜜多法不可得，而勸依此法勤修善根，不令迴



23 
 

向聲聞，獨覺，唯令證得一切智智。善現！是為菩薩摩訶薩善

友。若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，為此善友之所攝受，

聞說如是甚深般若波羅蜜多，其心不驚不恐不怖。 

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩善友者，謂若能以無所得為

方便，雖說修五眼法不可得，說修六神通法不可得，而勸依此

法勤修善根，不令迴向聲聞、獨覺，唯令證得一切智智。善現！

是為菩薩摩訶薩善友。若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，為

此善友之所攝受，聞說如是甚深般若波羅蜜多，其心不驚不恐

不怖。 

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩善友者，謂若能以無所得為

方便，雖說修佛十力法不可得，說修四無所畏、四無礙解、大

慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法、一切智、道相智、一

切相智法不可得，而勸依此法勤修善根，不令迴向聲聞、獨覺，

唯令證得一切智智。善現！是為菩薩摩訶薩善友。若菩薩摩訶

薩修行般若波羅蜜多時，為此善友之所攝受，聞說如是甚深般

若波羅蜜多，其心不驚不恐不怖。」 

 

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩修行般

若波羅蜜多時，無方便善巧故，聞說如是甚深般若波羅蜜多，

其心有驚有恐有怖？」 

佛告善現：「若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，離應一

切智智心修行般若波羅蜜多，於修般若波羅蜜多有所得有所恃，

以有所得為方便故；離應一切智智心修行靜慮、精進、安忍、

淨戒、布施波羅蜜多，於修靜慮乃至布施波羅蜜多有所得有所

恃，以有所得為方便故。善現！如是菩薩摩訶薩修行般若波羅

蜜多時，無方便善巧，聞說如是甚深般若波羅蜜多，其心有驚

有恐有怖。 



24 
 

「善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，離應一切智

智心修行四靜慮，於修四靜慮有所得有所恃，以有所得為方便

故；離應一切智智心修行四無量、四無色定，於修四無量、四

無色定有所得有所恃，以有所得為方便故。善現！如是菩薩摩

訶薩修行般若波羅蜜多時，無方便善巧，聞說如是甚深般若波

羅蜜多，其心有驚有恐有怖。 

「善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，離應一切智

智心修行四念住，於修四念住有所得有所恃，以有所得為方便

故；離應一切智智心修行四正斷、四神足、五根、五力、七等

覺支、八聖道支，於修四正斷乃至八聖道支有所得有所恃，以

有所得為方便故。善現！如是菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，

無方便善巧，聞說如是甚深般若波羅蜜多，其心有驚、有恐、

有怖。 

「善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，離應一切智

智心修行空解脫門，於修空解脫門有所得有所恃，以有所得為

方便故；離應一切智智心修行無相、無願解脫門，於修無相、

無願解脫門有所得有所恃，以有所得為方便故。善現！如是菩

薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，無方便善巧，聞說如是甚深般

若波羅蜜多，其心有驚有恐有怖。 

「善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，離應一切智

智心修行五眼，於修五眼有所得有所恃，以有所得為方便故；

離應一切智智心修行六神通，於修六神通有所得有所恃，以有

所得為方便故。善現！如是菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，

無方便善巧，聞說如是甚深般若波羅蜜多，其心有驚有恐有

怖。 

「善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，離應一切智

智心修行佛十力，於修佛十力有所得有所恃，以有所得為方便



25 
 

故；離應一切智智心修行四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、

大喜、大捨、十八佛不共法、一切智、道相智、一切相智，於

修四無所畏乃至一切相智有所得有所恃，以有所得為方便故。

善現！如是菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，無方便善巧，聞

說如是甚深般若波羅蜜多，其心有驚有恐有怖。 

「善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，離應一切智

智心觀色內空、外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、

無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、

共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空，

於觀色空有所得有所恃，以有所得為方便故；離應一切智智心

觀受、想、行、識內空乃至無性自性空，於觀受、想、行、識

空有所得有所恃，以有所得為方便故。善現！如是菩薩摩訶薩

修行般若波羅蜜多時，無方便善巧，聞說如是甚深般若波羅蜜

多，其心有驚有恐有怖。 

「善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，離應一切智

智心觀眼處內空乃至無性自性空，於觀眼處空有所得有所恃，

以有所得為方便故；離應一切智智心觀耳、鼻、舌、身、意處

內空乃至無性自性空，於觀耳、鼻、舌、身、意處空有所得有

所恃，以有所得為方便故。善現！如是菩薩摩訶薩修行般若波

羅蜜多時，無方便善巧，聞說如是甚深般若波羅蜜多，其心有

驚有恐有怖。 

「善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，離應一切智

智心觀色處內空乃至無性自性空，於觀色處空有所得有所恃，

以有所得為方便故；離應一切智智心觀聲、香、味、觸、法處

內空乃至無性自性空，於觀聲、香、味、觸、法處空有所得有

所恃，以有所得為方便故。善現！如是菩薩摩訶薩修行般若波

羅蜜多時，無方便善巧，聞說如是甚深般若波羅蜜多，其心有



26 
 

驚有恐有怖。 

「善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，離應一切智

智心觀眼界內空乃至無性自性空，於觀眼界空有所得有所恃，

以有所得為方便故；離應一切智智心觀色界、眼識界及眼觸、

眼觸為緣所生諸受內空乃至無性自性空，於觀色界乃至眼觸為

緣所生諸受空有所得有所恃，以有所得為方便故。善現！如是

菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，無方便善巧，聞說如是甚深

般若波羅蜜多，其心有驚有恐有怖。 

「善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，離應一切智

智心觀耳界內空乃至無性自性空，於觀耳界空有所得有所恃，

以有所得為方便故；離應一切智智心觀聲界、耳識界及耳觸、

耳觸為緣所生諸受內空乃至無性自性空，於觀聲界乃至耳觸為

緣所生諸受空有所得有所恃，以有所得為方便故。善現！如是

菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，無方便善巧，聞說如是甚深

般若波羅蜜多，其心有驚有恐有怖。 

「善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，離應一切智

智心觀鼻界內空乃至無性自性空，於觀鼻界空有所得有所恃，

以有所得為方便故；離應一切智智心觀香界、鼻識界及鼻觸、

鼻觸為緣所生諸受內空乃至無性自性空，於觀香界乃至鼻觸為

緣所生諸受空有所得有所恃，以有所得為方便故。善現！如是

菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，無方便善巧，聞說如是甚深

般若波羅蜜多，其心有驚有恐有怖。 

「善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，離應一切智

智心觀舌界內空乃至無性自性空，於觀舌界空有所得有所恃，

以有所得為方便故；離應一切智智心觀味界、舌識界及舌觸、

舌觸為緣所生諸受內空乃至無性自性空，於觀味界乃至舌觸為

緣所生諸受空有所得有所恃，以有所得為方便故。善現！如是



27 
 

菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，無方便善巧，聞說如是甚深

般若波羅蜜多，其心有驚有恐有怖。 

「善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，離應一切智

智心觀身界內空乃至無性自性空，於觀身界空有所得有所恃，

以有所得為方便故；離應一切智智心觀觸界、身識界及身觸、

身觸為緣所生諸受內空乃至無性自性空，於觀觸界乃至身觸為

緣所生諸受空有所得有所恃，以有所得為方便故。善現！如是

菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，無方便善巧，聞說如是甚深

般若波羅蜜多，其心有驚有恐有怖。 

「善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，離應一切智

智心觀意界內空乃至無性自性空，於觀意界空有所得有所恃，

以有所得為方便故；離應一切智智心觀法界、意識界及意觸、

意觸為緣所生諸受內空乃至無性自性空，於觀法界乃至意觸為

緣所生諸受空有所得有所恃，以有所得為方便故。善現！如是

菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，無方便善巧，聞說如是甚深

般若波羅蜜多，其心有驚有恐有怖。 

「善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，離應一切智

智心觀地界內空乃至無性自性空，於觀地界空有所得有所恃，

以有所得為方便故；離應一切智智心觀水、火、風、空、識界

內空乃至無性自性空，於觀水、火、風、空、識界空有所得有

所恃，以有所得為方便故。善現！如是菩薩摩訶薩修行般若波

羅蜜多時，無方便善巧，聞說如是甚深般若波羅蜜多，其心有

驚有恐有怖。 

「善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，離應一切智

智心觀苦聖諦內空乃至無性自性空，於觀苦聖諦空有所得有所

恃，以有所得為方便故；離應一切智智心觀集、滅、道聖諦內

空乃至無性自性空，於觀集、滅、道聖諦空有所得有所恃，以



28 
 

有所得為方便故。善現！如是菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，

無方便善巧，聞說如是甚深般若波羅蜜多，其心有驚有恐有

怖。 

「善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，離應一切智

智心觀無明內空乃至無性自性空，於觀無明空有所得有所恃，

以有所得為方便故；離應一切智智心觀行、識、名色、六處、

觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱，內空乃至無性自

性空，於觀行乃至老死愁歎苦憂惱空有所得有所恃，以有所得

為方便故。善現！如是菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，無方

便善巧，聞說如是甚深般若波羅蜜多，其心有驚有恐有怖。 

「善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，離應一切智

智心觀四靜慮內空乃至無性自性空，於觀四靜慮空有所得有所

恃，以有所得為方便故；離應一切智智心觀四無量、四無色定

內空乃至無性自性空，於觀四無量、四無色定空有所得有所恃，

以有所得為方便故。善現！如是菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多

時，無方便善巧，聞說如是甚深般若波羅蜜多，其心有驚有恐

有怖。 

「善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，離應一切智

智心觀四念住內空乃至無性自性空，於觀四念住空有所得有所

恃，以有所得為方便故；離應一切智智心觀四正斷、四神足、

五根、五力、七等覺支、八聖道支內空乃至無性自性空，於觀

四正斷乃至八聖道支空有所得有所恃，以有所得為方便故。善

現！如是菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，無方便善巧，聞說

如是甚深般若波羅蜜多，其心有驚有恐有怖。 

「善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，離應一切智

智心觀空解脫門內空乃至無性自性空，於觀空解脫門空有所得

有所恃，以有所得為方便故；離應一切智智心觀無相、無願解



29 
 

脫門內空乃至無性自性空，於觀無相、無願解脫門空有所得有

所恃，以有所得為方便故。善現！如是菩薩摩訶薩修行般若波

羅蜜多時，無方便善巧，聞說如是甚深般若波羅蜜多，其心有

驚有恐有怖。 

「善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，離應一切智

智心觀布施波羅蜜多內空乃至無性自性空，於觀布施波羅蜜多

空有所得有所恃，以有所得為方便故；離應一切智智心觀淨戒、

安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多內空乃至無性自性空，於觀

淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多空有所得有所恃，以

有所得為方便故。善現！如是菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，

無方便善巧，聞說如是甚深般若波羅蜜多，其心有驚有恐有

怖。 

「善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，離應一切智

智心觀五眼內空乃至無性自性空，於觀五眼空有所得有所恃，

以有所得為方便故；離應一切智智心觀六神通內空乃至無性自

性空，於觀六神通空有所得有所恃，以有所得為方便故。善現！

如是菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，無方便善巧，聞說如是

甚深般若波羅蜜多，其心有驚有恐有怖。 

「善現！若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，離應一切智

智心觀佛十力內空乃至無性自性空，於觀佛十力空有所得有所

恃，以有所得為方便故；離應一切智智心觀四無所畏、四無礙

解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法、一切智、道相

智、一切相智內空乃至無性自性空，於觀四無所畏乃至一切相

智空有所得有所恃，以有所得為方便故。善現！如是菩薩摩訶

薩修行般若波羅蜜多時，無方便善巧，聞說如是甚深般若波羅

蜜多，其心有驚有恐有怖。」 

 



30 
 

爾時，善現白佛言：「世尊！云何菩薩摩訶薩修行般若波

羅蜜多時，為諸惡友之所攝受，聞說如是甚深般若波羅蜜多，

其心有驚有恐有怖？」 

佛告善現：「諸菩薩摩訶薩惡友者，若教厭離般若波羅蜜

多相應之法，若教厭離靜慮、精進、安忍、淨戒、布施波羅蜜

多相應之法，謂作是言：『咄！善男子！汝等於此六到彼岸相

應之法，不應修學。所以者何？此法定非如來所說，是文頌者

妄所製造，是故汝等不應聽習、不應受持、不應讀誦、不應思

惟、不應尋究、不應為他宣說開示。』善現！是為菩薩摩訶薩

惡友。若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，為此惡友之所攝受，

聞說如是甚深般若波羅蜜多，其心有驚有恐有怖。 

「復次，善現！諸菩薩摩訶薩惡友者，若不為說魔事魔過，

謂有惡魔作佛形像，來教菩薩摩訶薩厭離六波羅蜜多，言：『善

男子！汝今何用修此般若波羅蜜多？汝今何用修此靜慮、精進、

安忍、淨戒、布施波羅蜜多？』善現！若不為說如是等事令覺

悟者，是為菩薩摩訶薩惡友。若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多

時，為此惡友之所攝受，聞說如是甚深般若波羅蜜多，其心有

驚有恐有怖。 

「復次，善現！菩薩摩訶薩惡友者，若不為說魔事魔過，

謂有惡魔作佛形像，來為菩薩摩訶薩說聲聞、獨覺相應之法，

所謂契經乃至論議，分別開示勸令修學。善現！若不為說如是

等事令覺悟者，是為菩薩摩訶薩惡友。若菩薩摩訶薩修行般若

波羅蜜多時，為此惡友之所攝受，聞說如是甚深般若波羅蜜多，

其心有驚有恐有怖。 

「復次，善現！菩薩摩訶薩惡友者，若不為說魔事魔過，

謂有惡魔作佛形像，來至菩薩摩訶薩所，言：『善男子！汝無

菩薩種姓，無真實菩提心，不能證得不退轉地，亦不能證無上



31 
 

菩提。』善現！若不為說如是等事令覺悟者，是為菩薩摩訶薩

惡友。若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，為此惡友之所攝受，

聞說如是甚深般若波羅蜜多，其心有驚有恐有怖。 

「復次，善現！菩薩摩訶薩惡友者，若不為說魔事魔過，

謂有惡魔作佛形像，來至菩薩摩訶薩所，言：『善男子！色空

無我我所，受、想、行、識空無我我所；眼處空無我我所，耳、

鼻、舌、身、意處空無我我所；色處空無我我所，聲、香、味、

觸、法處空無我我所；眼界空無我我所，色界、眼識界及眼觸、

眼觸為緣所生諸受空無我我所；耳界空無我我所，聲界、耳識

界及耳觸、耳觸為緣所生諸受空無我我所；鼻界空無我我所，

香界、鼻識界及鼻觸、鼻觸為緣所生諸受空無我我所；舌界空

無我我所，味界、舌識界及舌觸、舌觸為緣所生諸受空無我我

所；身界空無我我所，觸界、身識界及身觸、身觸為緣所生諸

受空無我我所；意界空無我我所，法界、意識界及意觸、意觸

為緣所生諸受空無我我所；地界空無我我所，水、火、風、空、

識界空無我我所；苦聖諦空無我我所，集、滅、道聖諦空無我

我所；無明空無我我所，行、識、名色、六處、觸、受、愛、

取、有、生、老死愁歎苦憂惱空無我我所；四靜慮空無我我所，

四無量、四無色定空無我我所；四念住空無我我所，四正斷、

四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支空無我我所；空解

脫門空無我我所，無相、無願解脫門空無我我所；布施波羅蜜

多空無我我所，淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多空無

我我所；五眼空無我我所，六神通空無我我所；佛十力空無我

我所，四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八

佛不共法、一切智、道相智、一切相智空無我我所。咄！善男

子！諸法皆空無我我所，誰能修習六到彼岸？誰復能證無上菩

提？設證菩提為何所用？』善現！若不為說如是等事令覺悟者，



32 
 

是為菩薩摩訶薩惡友。若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，為

此惡友之所攝受，聞說如是甚深般若波羅蜜多，其心有驚有恐

有怖。 

「復次，善現！菩薩摩訶薩惡友者，若不為說魔事魔過，

謂有惡魔作獨覺形像，來至菩薩摩訶薩所，言：『善男子！十

方皆空，諸佛、菩薩及聲聞眾都無所有。』善現！若不為說如

是等事令覺悟者，是為菩薩摩訶薩惡友。若菩薩摩訶薩修行般

若波羅蜜多時，為此惡友之所攝受，聞說如是甚深般若波羅蜜

多，其心有驚有恐有怖。 

「復次，善現！菩薩摩訶薩惡友者，若不為說魔事魔過，

謂有惡魔作聲聞形像，來至菩薩摩訶薩所，毀訾應一切智智作

意令深厭離，讚歎應聲聞、獨覺作意令極愛樂。善現！若不為

說如是等事令覺悟者，是為菩薩摩訶薩惡友。若菩薩摩訶薩修

行般若波羅蜜多時，為此惡友之所攝受，聞說如是甚深般若波

羅蜜多，其心有驚有恐有怖。 

「復次，善現！菩薩摩訶薩惡友者，若不為說魔事魔過，

諸有惡魔作親教軌範形像，來至菩薩摩訶薩所，教令厭離菩薩

勝行，謂四念住乃至八聖道支、布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜

多，及令厭離一切智智，謂五眼、六神通、佛十力乃至一切相

智，唯教修習空、無相、無願三解脫門：『汝學此法，速證聲

聞或獨覺果究竟安樂，何用勤苦求趣無上正等菩提？』善現！

若不為說如是等事令覺悟者，是為菩薩摩訶薩惡友。若菩薩摩

訶薩修行般若波羅蜜多時，為此惡友之所攝受，聞說如是甚深

般若波羅蜜多，其心有驚有恐有怖。 

大般若波羅蜜多經卷第四十四 

 



33 
 

大般若波羅蜜多經卷第四十五 

三藏法師玄奘奉 詔譯 

初分譬喻品第十一之四 

「復次，善現！菩薩摩訶薩惡友者，若不為說魔事魔過，

謂有惡魔作父母形像，來至菩薩摩訶薩所，告言：『子！子！

汝當精勤求證預流、一來、不還、阿羅漢果，足得永離生死大

苦，速證涅槃究竟安樂，何用遠趣無上菩提？求菩提者要經無

量無數大劫，輪迴生死教化有情，捨身捨命斷支斷節，徒自勤

苦誰荷汝恩？所求菩提或得不得。』善現！若不為說如是等事

令覺悟者，是為菩薩摩訶薩惡友。若菩薩摩訶薩修行般若波羅

蜜多時，為此惡友之所攝受，聞說如是甚深般若波羅蜜多，其

心有驚有恐有怖。 

「復次，善現！菩薩摩訶薩惡友者，若不為說魔事魔過，

謂有惡魔作苾芻等形像，來至菩薩摩訶薩所，以有所得為方便，

說色常無常相可得，說受、想、行、識常無常相可得；以有所

得為方便，說色樂苦相可得，說受、想、行、識樂苦相可得；

以有所得為方便，說色我無我相可得，說受、想、行、識我無

我相可得；以有所得為方便，說色淨不淨相可得，說受、想、

行、識淨不淨相可得；以有所得為方便，說色空不空相可得，

說受、想、行、識空不空相可得；以有所得為方便，說色無相

有相相可得，說受、想、行、識無相有相相可得；以有所得為

方便，說色無願有願相可得，說受、想、行、識無願有願相可

得；以有所得為方便，說色寂靜不寂靜相可得，說受、想、行、

識寂靜不寂靜相可得；以有所得為方便，說色遠離不遠離相可

得，說受、想、行、識遠離不遠離相可得。 

「以有所得為方便，說眼處常無常相可得，說耳、鼻、舌、



34 
 

身、意處常無常相可得；以有所得為方便，說眼處樂苦相可得，

說耳、鼻、舌、身、意處樂苦相可得；以有所得為方便，說眼

處我無我相可得，說耳、鼻、舌、身、意處我無我相可得；以

有所得為方便，說眼處淨不淨相可得，說耳、鼻、舌、身、意

處淨不淨相可得；以有所得為方便，說眼處空不空相可得，說

耳、鼻、舌、身、意處空不空相可得；以有所得為方便，說眼

處無相有相相可得，說耳、鼻、舌、身、意處無相有相相可得；

以有所得為方便，說眼處無願有願相可得，說耳、鼻、舌、身、

意處無願有願相可得；以有所得為方便，說眼處寂靜不寂靜相

可得，說耳、鼻、舌、身、意處寂靜不寂靜相可得；以有所得

為方便，說眼處遠離不遠離相可得，說耳、鼻、舌、身、意處

遠離不遠離相可得。 

「以有所得為方便，說色處常無常相可得，說聲、香、味、

觸、法處常無常相可得；以有所得為方便，說色處樂苦相可得，

說聲、香、味、觸、法處樂苦相可得；以有所得為方便，說色

處我無我相可得，說聲、香、味、觸、法處我無我相可得；以

有所得為方便，說色處淨不淨相可得，說聲、香、味、觸、法

處淨不淨相可得；以有所得為方便，說色處空不空相可得，說

聲、香、味、觸、法處空不空相可得；以有所得為方便，說色

處無相有相相可得，說聲、香、味、觸、法處無相有相相可得；

以有所得為方便，說色處無願有願相可得，說聲、香、味、觸、

法處無願有願相可得；以有所得為方便，說色處寂靜不寂靜相

可得，說聲、香、味、觸、法處寂靜不寂靜相可得；以有所得

為方便，說色處遠離不遠離相可得，說聲、香、味、觸、法處

遠離不遠離相可得。 

「以有所得為方便，說眼界常無常相可得，說色界、眼識

界及眼觸、眼觸為緣所生諸受常無常相可得；以有所得為方便，



35 
 

說眼界樂苦相可得，說色界、眼識界及眼觸、眼觸為緣所生諸

受樂苦相可得；以有所得為方便，說眼界我無我相可得，說色

界、眼識界及眼觸、眼觸為緣所生諸受我無我相可得；以有所

得為方便，說眼界淨不淨相可得，說色界、眼識界及眼觸、眼

觸為緣所生諸受淨不淨相可得；以有所得為方便，說眼界空不

空相可得，說色界、眼識界及眼觸、眼觸為緣所生諸受空不空

相可得；以有所得為方便，說眼界無相有相相可得，說色界、

眼識界及眼觸、眼觸為緣所生諸受無相有相相可得；以有所得

為方便，說眼界無願有願相可得，說色界、眼識界及眼觸、眼

觸為緣所生諸受無願有願相可得；以有所得為方便，說眼界寂

靜不寂靜相可得，說色界、眼識界及眼觸、眼觸為緣所生諸受

寂靜不寂靜相可得；以有所得為方便，說眼界遠離不遠離相可

得，說色界、眼識界及眼觸、眼觸為緣所生諸受遠離不遠離相

可得。 

「以有所得為方便，說耳界常無常相可得，說聲界、耳識

界及耳觸、耳觸為緣所生諸受常無常相可得；以有所得為方便，

說耳界樂苦相可得，說聲界、耳識界及耳觸、耳觸為緣所生諸

受樂苦相可得；以有所得為方便，說耳界我無我相可得，說聲

界、耳識界及耳觸、耳觸為緣所生諸受我無我相可得；以有所

得為方便，說耳界淨不淨相可得，說聲界、耳識界及耳觸、耳

觸為緣所生諸受淨不淨相可得；以有所得為方便，說耳界空不

空相可得，說聲界、耳識界及耳觸、耳觸為緣所生諸受空不空

相可得；以有所得為方便，說耳界無相有相相可得，說聲界、

耳識界及耳觸、耳觸為緣所生諸受無相有相相可得；以有所得

為方便，說耳界無願有願相可得，說聲界、耳識界及耳觸、耳

觸為緣所生諸受無願有願相可得；以有所得為方便，說耳界寂

靜不寂靜相可得，說聲界、耳識界及耳觸、耳觸為緣所生諸受



36 
 

寂靜不寂靜相可得；以有所得為方便，說耳界遠離不遠離相可

得，說聲界、耳識界及耳觸、耳觸為緣所生諸受遠離不遠離相

可得。 

「以有所得為方便，說鼻界常無常相可得，說香界、鼻識

界及鼻觸、鼻觸為緣所生諸受常無常相可得；以有所得為方便，

說鼻界樂苦相可得，說香界、鼻識界及鼻觸、鼻觸為緣所生諸

受樂苦相可得；以有所得為方便，說鼻界我無我相可得，說香

界、鼻識界及鼻觸、鼻觸為緣所生諸受我無我相可得；以有所

得為方便，說鼻界淨不淨相可得，說香界、鼻識界及鼻觸、鼻

觸為緣所生諸受淨不淨相可得；以有所得為方便，說鼻界空不

空相可得，說香界、鼻識界及鼻觸、鼻觸為緣所生諸受空不空

相可得；以有所得為方便，說鼻界無相有相相可得，說香界、

鼻識界及鼻觸、鼻觸為緣所生諸受無相有相相可得；以有所得

為方便，說鼻界無願有願相可得，說香界、鼻識界及鼻觸、鼻

觸為緣所生諸受無願有願相可得；以有所得為方便，說鼻界寂

靜不寂靜相可得，說香界、鼻識界及鼻觸、鼻觸為緣所生諸受

寂靜不寂靜相可得；以有所得為方便，說鼻界遠離不遠離相可

得，說香界、鼻識界及鼻觸、鼻觸為緣所生諸受遠離不遠離相

可得。 

「以有所得為方便，說舌界常無常相可得，說味界、舌識

界及舌觸、舌觸為緣所生諸受常無常相可得；以有所得為方便，

說舌界樂苦相可得，說味界、舌識界及舌觸、舌觸為緣所生諸

受樂苦相可得；以有所得為方便，說舌界我無我相可得，說味

界、舌識界及舌觸、舌觸為緣所生諸受我無我相可得；以有所

得為方便，說舌界淨不淨相可得，說味界、舌識界及舌觸、舌

觸為緣所生諸受淨不淨相可得；以有所得為方便，說舌界空不

空相可得，說味界、舌識界及舌觸、舌觸為緣所生諸受空不空



37 
 

相可得；以有所得為方便，說舌界無相有相相可得，說味界、

舌識界及舌觸、舌觸為緣所生諸受無相有相相可得；以有所得

為方便，說舌界無願有願相可得，說味界、舌識界及舌觸、舌

觸為緣所生諸受無願有願相可得；以有所得為方便，說舌界寂

靜不寂靜相可得，說味界、舌識界及舌觸、舌觸為緣所生諸受

寂靜不寂靜相可得；以有所得為方便，說舌界遠離不遠離相可

得，說味界、舌識界及舌觸、舌觸為緣所生諸受遠離不遠離相

可得。 

「以有所得為方便，說身界常無常相可得，說觸界、身識

界及身觸、身觸為緣所生諸受常無常相可得；以有所得為方便，

說身界樂苦相可得，說觸界、身識界及身觸、身觸為緣所生諸

受樂苦相可得；以有所得為方便，說身界我無我相可得，說觸

界、身識界及身觸、身觸為緣所生諸受我無我相可得；以有所

得為方便，說身界淨不淨相可得，說觸界、身識界及身觸、身

觸為緣所生諸受淨不淨相可得；以有所得為方便，說身界空不

空相可得，說觸界、身識界及身觸、身觸為緣所生諸受空不空

相可得；以有所得為方便，說身界無相有相相可得，說觸界、

身識界及身觸、身觸為緣所生諸受無相有相相可得；以有所得

為方便，說身界無願有願相可得，說觸界、身識界及身觸、身

觸為緣所生諸受無願有願相可得；以有所得為方便，說身界寂

靜不寂靜相可得，說觸界、身識界及身觸、身觸為緣所生諸受

寂靜不寂靜相可得；以有所得為方便，說身界遠離不遠離相可

得，說觸界、身識界及身觸、身觸為緣所生諸受遠離不遠離相

可得。 

「以有所得為方便，說意界常無常相可得，說法界、意識

界及意觸、意觸為緣所生諸受常無常相可得；以有所得為方便，

說意界樂苦相可得，說法界、意識界及意觸、意觸為緣所生諸



38 
 

受樂苦相可得；以有所得為方便，說意界我無我相可得，說法

界、意識界及意觸、意觸為緣所生諸受我無我相可得；以有所

得為方便，說意界淨不淨相可得，說法界、意識界及意觸、意

觸為緣所生諸受淨不淨相可得；以有所得為方便，說意界空不

空相可得，說法界、意識界及意觸、意觸為緣所生諸受空不空

相可得；以有所得為方便，說意界無相有相相可得，說法界、

意識界及意觸、意觸為緣所生諸受無相有相相可得；以有所得

為方便，說意界無願有願相可得，說法界、意識界及意觸、意

觸為緣所生諸受無願有願相可得；以有所得為方便，說意界寂

靜不寂靜相可得，說法界、意識界及意觸、意觸為緣所生諸受

寂靜不寂靜相可得；以有所得為方便，說意界遠離不遠離相可

得，說法界、意識界及意觸、意觸為緣所生諸受遠離不遠離相

可得。 

「以有所得為方便，說地界常無常相可得，說水、火、風、

空、識界常無常相可得；以有所得為方便，說地界樂苦相可得，

說水、火、風、空、識界樂苦相可得；以有所得為方便，說地

界我無我相可得，說水、火、風、空、識界我無我相可得；以

有所得為方便，說地界淨不淨相可得，說水、火、風、空、識

界淨不淨相可得；以有所得為方便，說地界空不空相可得，說

水、火、風、空、識界空不空相可得；以有所得為方便，說地

界無相有相相可得，說水、火、風、空、識界無相有相相可得；

以有所得為方便，說地界無願有願相可得，說水、火、風、空、

識界無願有願相可得；以有所得為方便，說地界寂靜不寂靜相

可得，說水、火、風、空、識界寂靜不寂靜相可得；以有所得

為方便，說地界遠離不遠離相可得，說水、火、風、空、識界

遠離不遠離相可得。 

「以有所得為方便，說苦聖諦常無常相可得，說集、滅、



39 
 

道聖諦常無常相可得；以有所得為方便，說苦聖諦樂苦相可得，

說集、滅、道聖諦樂苦相可得；以有所得為方便，說苦聖諦我

無我相可得，說集、滅、道聖諦我無我相可得；以有所得為方

便，說苦聖諦淨不淨相可得，說集、滅、道聖諦淨不淨相可得；

以有所得為方便，說苦聖諦空不空相可得，說集、滅、道聖諦

空不空相可得；以有所得為方便，說苦聖諦無相有相相可得，

說集、滅、道聖諦無相有相相可得；以有所得為方便，說苦聖

諦無願有願相可得，說集、滅、道聖諦無願有願相可得；以有

所得為方便，說苦聖諦寂靜不寂靜相可得，說集、滅、道聖諦

寂靜不寂靜相可得；以有所得為方便，說苦聖諦遠離不遠離相

可得，說集、滅、道聖諦遠離不遠離相可得。 

「以有所得為方便，說無明常無常相可得，說行、識、名

色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱常無常

相可得；以有所得為方便，說無明樂苦相可得，說行、識、名

色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱樂苦相

可得；以有所得為方便，說無明我無我相可得，說行、識、名

色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱我無我

相可得；以有所得為方便，說無明淨不淨相可得，說行、識、

名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱淨不

淨相可得；以有所得為方便，說無明空不空相可得，說行、識、

名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱空不

空相可得；以有所得為方便，說無明無相有相相可得，說行、

識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱

無相有相相可得；以有所得為方便，說無明無願有願相可得，

說行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎

苦憂惱無願有願相可得；以有所得為方便，說無明寂靜不寂靜

相可得，說行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、



40 
 

老死愁歎苦憂惱寂靜不寂靜相可得；以有所得為方便，說無明

遠離不遠離相可得，說行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、

有、生、老死愁歎苦憂惱遠離不遠離相可得。 

「以有所得為方便，說四靜慮常無常相可得，說四無量、

四無色定常無常相可得；以有所得為方便，說四靜慮樂苦相可

得，說四無量、四無色定樂苦相可得；以有所得為方便，說四

靜慮我無我相可得，說四無量、四無色定我無我相可得；以有

所得為方便，說四靜慮淨不淨相可得，說四無量、四無色定淨

不淨相可得；以有所得為方便，說四靜慮空不空相可得，說四

無量、四無色定空不空相可得；以有所得為方便，說四靜慮無

相有相相可得，說四無量、四無色定無相有相相可得；以有所

得為方便，說四靜慮無願有願相可得，說四無量、四無色定無

願有願相可得；以有所得為方便，說四靜慮寂靜不寂靜相可得，

說四無量、四無色定寂靜不寂靜相可得；以有所得為方便，說

四靜慮遠離不遠離相可得，說四無量、四無色定遠離不遠離相

可得。 

「以有所得為方便，說四念住常無常相可得，說四正斷、

四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支常無常相可得；以

有所得為方便，說四念住樂苦相可得，說四正斷、四神足、五

根、五力、七等覺支、八聖道支樂苦相可得；以有所得為方便，

說四念住我無我相可得，說四正斷、四神足、五根、五力、七

等覺支、八聖道支我無我相可得；以有所得為方便，說四念住

淨不淨相可得，說四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、

八聖道支淨不淨相可得；以有所得為方便，說四念住空不空相

可得，說四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支

空不空相可得；以有所得為方便，說四念住無相有相相可得，

說四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支無相有



41 
 

相相可得；以有所得為方便，說四念住無願有願相可得，說四

正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支無願有願相

可得；以有所得為方便，說四念住寂靜不寂靜相可得，說四正

斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支寂靜不寂靜相

可得；以有所得為方便，說四念住遠離不遠離相可得，說四正

斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支遠離不遠離相

可得。 

「以有所得為方便，說空解脫門常無常相可得，說無相、

無願解脫門常無常相可得；以有所得為方便，說空解脫門樂苦

相可得，說無相、無願解脫門樂苦相可得；以有所得為方便，

說空解脫門我無我相可得，說無相、無願解脫門我無我相可得；

以有所得為方便，說空解脫門淨不淨相可得，說無相、無願解

脫門淨不淨相可得；以有所得為方便，說空解脫門空不空相可

得，說無相、無願解脫門空不空相可得；以有所得為方便，說

空解脫門無相有相相可得，說無相、無願解脫門無相有相相可

得；以有所得為方便，說空解脫門無願有願相可得，說無相、

無願解脫門無願有願相可得；以有所得為方便，說空解脫門寂

靜不寂靜相可得，說無相、無願解脫門寂靜不寂靜相可得；以

有所得為方便，說空解脫門遠離不遠離相可得，說無相、無願

解脫門遠離不遠離相可得。 

「以有所得為方便，說布施波羅蜜多常無常相可得，說淨

戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多常無常相可得；以有所

得為方便，說布施波羅蜜多樂苦相可得，說淨戒、安忍、精進、

靜慮、般若波羅蜜多樂苦相可得；以有所得為方便，說布施波

羅蜜多我無我相可得，說淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅

蜜多我無我相可得；以有所得為方便，說布施波羅蜜多淨不淨

相可得，說淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多淨不淨相



42 
 

可得；以有所得為方便，說布施波羅蜜多空不空相可得，說淨

戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多空不空相可得；以有所

得為方便，說布施波羅蜜多無相有相相可得，說淨戒、安忍、

精進、靜慮、般若波羅蜜多無相有相相可得；以有所得為方便，

說布施波羅蜜多無願有願相可得，說淨戒、安忍、精進、靜慮、

般若波羅蜜多無願有願相可得；以有所得為方便，說布施波羅

蜜多寂靜不寂靜相可得，說淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波

羅蜜多寂靜不寂靜相可得；以有所得為方便，說布施波羅蜜多

遠離不遠離相可得，說淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜

多遠離不遠離相可得。 

「以有所得為方便，說五眼常無常相可得，說六神通常無

常相可得；以有所得為方便，說五眼樂苦相可得，說六神通樂

苦相可得；以有所得為方便，說五眼我無我相可得，說六神通

我無我相可得；以有所得為方便，說五眼淨不淨相可得，說六

神通淨不淨相可得；以有所得為方便，說五眼空不空相可得，

說六神通空不空相可得；以有所得為方便，說五眼無相有相相

可得，說六神通無相有相相可得；以有所得為方便，說五眼無

願有願相可得，說六神通無願有願相可得；以有所得為方便，

說五眼寂靜不寂靜相可得，說六神通寂靜不寂靜相可得；以有

所得為方便，說五眼遠離不遠離相可得，說六神通遠離不遠離

相可得。 

「以有所得為方便，說佛十力常無常相可得，說四無所畏、

四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法、一切智、

道相智、一切相智常無常相可得；以有所得為方便，說佛十力

樂苦相可得，說四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大

捨、十八佛不共法、一切智、道相智、一切相智樂苦相可得；

以有所得為方便，說佛十力我無我相可得，說四無所畏、四無



43 
 

礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法、一切智、道

相智、一切相智我無我相可得；以有所得為方便，說佛十力淨

不淨相可得，說四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大

捨、十八佛不共法、一切智、道相智、一切相智淨不淨相可得；

以有所得為方便，說佛十力空不空相可得，說四無所畏、四無

礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法、一切智、道

相智、一切相智空不空相可得；以有所得為方便，說佛十力無

相有相相可得，說四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、

大捨、十八佛不共法、一切智、道相智、一切相智無相有相相

可得；以有所得為方便，說佛十力無願有願相可得，說四無所

畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法、一

切智、道相智、一切相智無願有願相可得；以有所得為方便，

說佛十力寂靜不寂靜相可得，說四無所畏、四無礙解、大慈、

大悲、大喜、大捨、十八佛不共法、一切智、道相智、一切相

智寂靜不寂靜相可得；以有所得為方便，說佛十力遠離不遠離

相可得，說四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、

十八佛不共法、一切智、道相智、一切相智遠離不遠離相可得。 

「善現！若不為說如是等事令覺悟者，是為菩薩摩訶薩惡

友。若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，為此惡友之所攝受，

聞說如是甚深般若波羅蜜多，其心有驚有恐有怖。 

「復次，善現！菩薩摩訶薩惡友者，若不為說魔事魔過，

謂有惡魔作菩薩摩訶薩形像，來至菩薩摩訶薩所，教觀內空有

所得，教觀外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無

為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、

共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空

有所得；教修有所得四靜慮，教修有所得四無量、四無色定；

教修有所得四念住，教修有所得四正斷、四神足、五根、五力、



44 
 

七等覺支、八聖道支；教修有所得空解脫門，教修有所得無相、

無願解脫門；教修有所得布施波羅蜜多，教修有所得淨戒、安

忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多；教修有所得五眼，教修有所

得六神通；教修有所得佛十力，教修有所得四無所畏、四無礙

解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法、一切智、道相

智、一切相智。善現！若不為說如是等事令覺悟者，是為菩薩

摩訶薩惡友。若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，為此惡友之

所攝受，聞說如是甚深般若波羅蜜多，其心有驚有恐有怖。是

故菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，於諸惡友應速捨離。」 

初分菩薩品第十二之一 

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！所言菩薩是何句義？」 

佛告善現：「無句義是菩薩句義。所以者何？善現！菩提

不生，薩埵非有故，無句義是菩薩句義。善現！如空中鳥跡句

義無所有不可得，菩薩句義無所有不可得亦如是。 

「善現！如幻事句義無所有不可得，菩薩句義無所有不可

得亦如是。善現！如夢境句義、陽焰句義、光影句義、空花句

義、像句義、響句義、尋香城句義、變化事句義無所有不可得，

菩薩句義無所有不可得亦如是。 

「善現！如真如句義無所有不可得，菩薩句義無所有不可

得亦如是。善現！如法界句義、法性句義、法住句義、法定句

義、不虛妄句義、不變異句義、離生性句義、平等性句義、實

際句義無所有不可得，菩薩句義無所有不可得亦如是。 

「復次，善現！如幻士色句義無所有不可得，菩薩摩訶薩

修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如是。善現！

如幻士受、想、行、識句義無所有不可得，菩薩摩訶薩修行般

若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如是。 



45 
 

「善現！如幻士眼處句義無所有不可得，菩薩摩訶薩修行

般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如是。善現！如

幻士耳、鼻、舌、身、意處句義無所有不可得，菩薩摩訶薩修

行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如是。 

「善現！如幻士色處句義無所有不可得，菩薩摩訶薩修行

般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如是。善現！如

幻士聲、香、味、觸、法處句義無所有不可得，菩薩摩訶薩修

行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如是。 

「善現！如幻士眼界句義無所有不可得，菩薩摩訶薩修行

般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如是。善現！如

幻士色界、眼識界及眼觸、眼觸為緣所生諸受句義無所有不可

得，菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可

得亦如是。 

「善現！如幻士耳界句義無所有不可得，菩薩摩訶薩修行

般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如是。善現！如

幻士聲界、耳識界及耳觸、耳觸為緣所生諸受句義無所有不可

得，菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可

得亦如是。 

「善現！如幻士鼻界句義無所有不可得，菩薩摩訶薩修行

般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如是。善現！如

幻士香界、鼻識界及鼻觸、鼻觸為緣所生諸受句義無所有不可

得，菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可

得亦如是。 

「善現！如幻士舌界句義無所有不可得，菩薩摩訶薩修行

般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如是。善現！如

幻士味界、舌識界及舌觸、舌觸為緣所生諸受句義無所有不可

得，菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可



46 
 

得亦如是。 

「善現！如幻士身界句義無所有不可得，菩薩摩訶薩修行

般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如是。善現！如

幻士觸界、身識界及身觸、身觸為緣所生諸受句義無所有不可

得，菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可

得亦如是。 

「善現！如幻士意界句義無所有不可得，菩薩摩訶薩修行

般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如是。善現！如

幻士法界、意識界及意觸、意觸為緣所生諸受句義無所有不可

得，菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可

得亦如是。 

「善現！如幻士地界句義無所有不可得，菩薩摩訶薩修行

般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如是。善現！如

幻士水、火、風、空、識界句義無所有不可得，菩薩摩訶薩修

行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如是。 

「善現！如幻士苦聖諦句義無所有不可得，菩薩摩訶薩修

行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如是。善現！

如幻士集、滅、道聖諦句義無所有不可得，菩薩摩訶薩修行般

若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如是。 

「善現！如幻士無明句義無所有不可得，菩薩摩訶薩修行

般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如是。善現！如

幻士行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁

歎苦憂惱句義無所有不可得，菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，

觀菩薩句義無所有不可得亦如是。 

「善現！如幻士四靜慮句義無所有不可得，菩薩摩訶薩修

行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如是。善現！

如幻士四無量、四無色定句義無所有不可得，菩薩摩訶薩修行



47 
 

般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如是。 

「善現！如幻士四念住句義無所有不可得，菩薩摩訶薩修

行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如是。善現！

如幻士四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支句

義無所有不可得，菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句

義無所有不可得亦如是。 

「善現！如幻士空解脫門句義無所有不可得，菩薩摩訶薩

修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如是。善現！

如幻士無相、無願解脫門句義無所有不可得，菩薩摩訶薩修行

般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如是。 

大般若波羅蜜多經卷第四十五 

 

  



48 
 

大般若波羅蜜多經卷第四十六 

三藏法師玄奘奉 詔譯 

初分菩薩品第十二之二 

「善現！如幻士布施波羅蜜多句義無所有不可得，菩薩摩

訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如是。

善現！如幻士淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多句義無

所有不可得，菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無

所有不可得亦如是。 

「善現！如幻士五眼句義無所有不可得，菩薩摩訶薩修行

般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如是。善現！如

幻士六神通句義無所有不可得，菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多

時，觀菩薩句義無所有不可得亦如是。 

「善現！如幻士佛十力句義無所有不可得，菩薩摩訶薩修

行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如是。善現！

如幻士四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八

佛不共法、一切智、道相智、一切相智句義無所有不可得，菩

薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如

是。 

「復次，善現！如幻士行內空句義無所有不可得，菩薩摩

訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如是。

善現！如幻士行外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、

無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、

共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空

句義無所有不可得，菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩

句義無所有不可得亦如是。 

「善現！如幻士行四靜慮句義無所有不可得，菩薩摩訶薩



49 
 

修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如是。善現！

如幻士行四無量、四無色定句義無所有不可得，菩薩摩訶薩修

行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如是。 

「善現！如幻士行四念住句義無所有不可得，菩薩摩訶薩

修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如是。善現！

如幻士行四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支

句義無所有不可得，菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩

句義無所有不可得亦如是。 

「善現！如幻士行空解脫門句義無所有不可得，菩薩摩訶

薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如是。善

現！如幻士行無相、無願解脫門句義無所有不可得，菩薩摩訶

薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如是。 

「善現！如幻士行布施波羅蜜多句義無所有不可得，菩薩

摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如是。

善現！如幻士行淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多句義

無所有不可得，菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義

無所有不可得亦如是。 

「善現！如幻士行五眼句義無所有不可得，菩薩摩訶薩修

行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如是。善現！

如幻士行六神通句義無所有不可得，菩薩摩訶薩修行般若波羅

蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如是。 

「善現！如幻士行佛十力句義無所有不可得，菩薩摩訶薩

修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如是。善現！

如幻士行四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十

八佛不共法、一切智、道相智、一切相智句義無所有不可得，

菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦

如是。 



50 
 

「復次，善現！如如來、應、正等覺色相句義無所有不可

得，菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可

得亦如是。善現！如如來、應、正等覺受、想、行、識相句義

無所有不可得，菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義

無所有不可得亦如是。 

「善現！如如來、應、正等覺眼處相句義無所有不可得，

菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦

如是。善現！如如來、應、正等覺耳、鼻、舌、身、意處相句

義無所有不可得，菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句

義無所有不可得亦如是。 

「善現！如如來、應、正等覺色處相句義無所有不可得，

菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦

如是。善現！如如來、應、正等覺聲、香、味、觸、法處相句

義無所有不可得，菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句

義無所有不可得亦如是。 

「善現！如如來、應、正等覺眼界相句義無所有不可得，

菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦

如是。善現！如如來、應、正等覺色界、眼識界及眼觸、眼觸

為緣所生諸受相句義無所有不可得，菩薩摩訶薩修行般若波羅

蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如是。 

「善現！如如來、應、正等覺耳界相句義無所有不可得，

菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦

如是。善現！如如來、應、正等覺聲界、耳識界及耳觸、耳觸

為緣所生諸受相句義無所有不可得，菩薩摩訶薩修行般若波羅

蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如是。 

「善現！如如來、應、正等覺鼻界相句義無所有不可得，

菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦



51 
 

如是。善現！如如來、應、正等覺香界、鼻識界及鼻觸、鼻觸

為緣所生諸受相句義無所有不可得，菩薩摩訶薩修行般若波羅

蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如是。 

「善現！如如來、應、正等覺舌界相句義無所有不可得，

菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦

如是。善現！如如來、應、正等覺味界、舌識界及舌觸、舌觸

為緣所生諸受相句義無所有不可得，菩薩摩訶薩修行般若波羅

蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如是。 

「善現！如如來、應、正等覺身界相句義無所有不可得，

菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦

如是。善現！如如來、應、正等覺觸界、身識界及身觸、身觸

為緣所生諸受相句義無所有不可得，菩薩摩訶薩修行般若波羅

蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如是。 

「善現！如如來、應、正等覺意界相句義無所有不可得，

菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦

如是。 

「善現！如如來、應、正等覺法界、意識界及意觸、意觸

為緣所生諸受相句義無所有不可得，菩薩摩訶薩修行般若波羅

蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如是。 

「善現！如如來、應、正等覺地界相句義無所有不可得，

菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦

如是。善現！如如來、應、正等覺水、火、風、空、識界相句

義無所有不可得，菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句

義無所有不可得亦如是。 

「善現！如如來、應、正等覺苦聖諦相句義無所有不可得，

菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦

如是。善現！如如來、應、正等覺集、滅、道聖諦相句義無所



52 
 

有不可得，菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所

有不可得亦如是。 

「善現！如如來、應、正等覺無明相句義無所有不可得，

菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦

如是。善現！如如來、應、正等覺行、識、名色、六處、觸、

受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱相句義無所有不可得，

菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦

如是。 

「善現！如如來、應、正等覺四靜慮相句義無所有不可得，

菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦

如是。善現！如如來、應、正等覺四無量、四無色定相句義無

所有不可得，菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無

所有不可得亦如是。 

「善現！如如來、應、正等覺四念住相句義無所有不可得，

菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦

如是。善現！如如來、應、正等覺四正斷、四神足、五根、五

力、七等覺支、八聖道支相句義無所有不可得，菩薩摩訶薩修

行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如是。 

「善現！如如來、應、正等覺空解脫門相句義無所有不可

得，菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可

得亦如是。善現！如如來、應、正等覺無相、無願解脫門相句

義無所有不可得，菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句

義無所有不可得亦如是。 

「善現！如如來、應、正等覺布施波羅蜜多相句義無所有

不可得，菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有

不可得亦如是。善現！如如來、應、正等覺淨戒、安忍、精進、

靜慮、般若波羅蜜多相句義無所有不可得，菩薩摩訶薩修行般



53 
 

若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如是。 

「善現！如如來、應、正等覺五眼相句義無所有不可得，

菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦

如是。善現！如如來、應、正等覺六神通相句義無所有不可得，

菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦

如是。 

「善現！如如來、應、正等覺佛十力相句義無所有不可得，

菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦

如是。善現！如如來、應、正等覺四無所畏、四無礙解、大慈、

大悲、大喜、大捨、十八佛不共法、一切智、道相智、一切相

智相句義無所有不可得，菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀

菩薩句義無所有不可得亦如是。 

「復次，善現！如如來、應、正等覺行內空相句義無所有

不可得，菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有

不可得亦如是。善現！如如來、應、正等覺行外空乃至無性自

性空相句義無所有不可得，菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，

觀菩薩句義無所有不可得亦如是。 

「善現！如如來、應、正等覺行四靜慮相句義無所有不可

得，菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可

得亦如是。善現！如如來、應、正等覺行四無量、四無色定相

句義無所有不可得，菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩

句義無所有不可得亦如是。 

「善現！如如來、應、正等覺行四念住相句義無所有不可

得，菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可

得亦如是。善現！如如來、應、正等覺行四正斷、四神足、五

根、五力、七等覺支、八聖道支相句義無所有不可得，菩薩摩

訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如是。 



54 
 

「善現！如如來、應、正等覺行空解脫門相句義無所有不

可得，菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不

可得亦如是。善現！如如來、應、正等覺行無相、無願解脫門

相句義無所有不可得，菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩

薩句義無所有不可得亦如是。 

「善現！如如來、應、正等覺行布施波羅蜜多相句義無所

有不可得，菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所

有不可得亦如是。善現！如如來、應、正等覺行淨戒、安忍、

精進、靜慮、般若波羅蜜多相句義無所有不可得，菩薩摩訶薩

修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如是。 

「善現！如如來、應、正等覺行五眼相句義無所有不可得，

菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦

如是。善現！如如來、應、正等覺行六神通相句義無所有不可

得，菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可

得亦如是。 

「善現！如如來、應、正等覺行佛十力相句義無所有不可

得，菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可

得亦如是。善現！如如來、應、正等覺行四無所畏、四無礙解、

大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法、一切智、道相智、

一切相智相句義無所有不可得，菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多

時，觀菩薩句義無所有不可得亦如是。 

「復次，善現！如有為界中無為界句義無所有不可得，無

為界中有為界句義無所有不可得，菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜

多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如是。善現！如無生無滅、

無作無為、無得無取、無染無淨句義皆無所有不可得，菩薩摩

訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如是。」 

具壽善現白佛言：「世尊！何法無生無滅、無作無為、無



55 
 

得無取、無染無淨句義，無所有不可得？」 

佛告善現：「色無生無滅、無作無為、無得無取、無染無

淨句義無所有不可得，受、想、行、識無生無滅乃至無染無淨

句義無所有不可得。 

「善現！眼處無生無滅乃至無染無淨句義無所有不可得，

耳、鼻、舌、身、意處無生無滅乃至無染無淨句義無所有不可

得。 

「善現！色處無生無滅乃至無染無淨句義無所有不可得，

聲、香、味、觸、法處無生無滅乃至無染無淨句義無所有不可

得。 

「善現！眼界無生無滅乃至無染無淨句義無所有不可得，

色界、眼識界及眼觸、眼觸為緣所生諸受無生無滅乃至無染無

淨句義無所有不可得。 

「善現！耳界無生無滅乃至無染無淨句義無所有不可得，

聲界、耳識界及耳觸、耳觸為緣所生諸受無生無滅乃至無染無

淨句義無所有不可得。 

「善現！鼻界無生無滅乃至無染無淨句義無所有不可得，

香界、鼻識界及鼻觸、鼻觸為緣所生諸受無生無滅乃至無染無

淨句義無所有不可得。 

「善現！舌界無生無滅乃至無染無淨句義無所有不可得，

味界、舌識界及舌觸、舌觸為緣所生諸受無生無滅乃至無染無

淨句義無所有不可得。 

「善現！身界無生無滅乃至無染無淨句義無所有不可得，

觸界、身識界及身觸、身觸為緣所生諸受無生無滅乃至無染無

淨句義無所有不可得。 

「善現！意界無生無滅乃至無染無淨句義無所有不可得，

法界、意識界及意觸、意觸為緣所生諸受無生無滅乃至無染無



56 
 

淨句義無所有不可得。 

「善現！地界無生無滅乃至無染無淨句義無所有不可得，

水、火、風、空、識界無生無滅乃至無染無淨句義無所有不可

得。 

「善現！苦聖諦無生無滅乃至無染無淨句義無所有不可

得，集、滅、道聖諦無生無滅乃至無染無淨句義無所有不可得。 

「善現！無明無生無滅乃至無染無淨句義無所有不可得，

行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦

憂惱無生無滅乃至無染無淨句義無所有不可得。 

「善現！四靜慮無生無滅乃至無染無淨句義無所有不可

得，四無量、四無色定無生無滅乃至無染無淨句義無所有不可

得。 

「善現！四念住無生無滅乃至無染無淨句義無所有不可

得，四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支無生

無滅乃至無染無淨句義無所有不可得。 

「善現！空解脫門無生無滅乃至無染無淨句義無所有不

可得，無相、無願解脫門無生無滅乃至無染無淨句義無所有不

可得。 

「善現！布施波羅蜜多無生無滅乃至無染無淨句義無所

有不可得，淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多無生無滅

乃至無染無淨句義無所有不可得。 

「善現！五眼無生無滅乃至無染無淨句義無所有不可得，

六神通無生無滅乃至無染無淨句義無所有不可得。 

「善現！佛十力無生無滅乃至無染無淨句義無所有不可

得，四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛

不共法、一切智、道相智、一切相智無生無滅乃至無染無淨句

義無所有不可得。 



57 
 

「善現！如如是法無生無滅、無作無為、無得無取、無染

無淨句義無所有不可得，菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀

菩薩句義無所有不可得亦復如是。 

「復次，善現！如色畢竟淨相句義無所有不可得，受、想、

行、識畢竟淨相句義無所有不可得，菩薩摩訶薩修行般若波羅

蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如是。 

「善現！如眼處畢竟淨相句義無所有不可得，耳、鼻、舌、

身、意處畢竟淨相句義無所有不可得，菩薩摩訶薩修行般若波

羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如是。 

「善現！如色處畢竟淨相句義無所有不可得，聲、香、味、

觸、法處畢竟淨相句義無所有不可得，菩薩摩訶薩修行般若波

羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如是。 

「善現！如眼界畢竟淨相句義無所有不可得，色界、眼識

界及眼觸、眼觸為緣所生諸受畢竟淨相句義無所有不可得，菩

薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如

是。 

「善現！如耳界畢竟淨相句義無所有不可得，聲界、耳識

界及耳觸、耳觸為緣所生諸受畢竟淨相句義無所有不可得，菩

薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如

是。 

「善現！如鼻界畢竟淨相句義無所有不可得，香界、鼻識

界及鼻觸、鼻觸為緣所生諸受畢竟淨相句義無所有不可得，菩

薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如

是。 

「善現！如舌界畢竟淨相句義無所有不可得，味界、舌識

界及舌觸、舌觸為緣所生諸受畢竟淨相句義無所有不可得，菩

薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如



58 
 

是。 

「善現！如身界畢竟淨相句義無所有不可得，觸界、身識

界及身觸、身觸為緣所生諸受畢竟淨相句義無所有不可得，菩

薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如

是。 

「善現！如意界畢竟淨相句義無所有不可得，法界、意識

界及意觸、意觸為緣所生諸受畢竟淨相句義無所有不可得，菩

薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如

是。 

「善現！如地界畢竟淨相句義無所有不可得，水、火、風、

空、識界畢竟淨相句義無所有不可得，菩薩摩訶薩修行般若波

羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如是。 

「善現！如苦聖諦畢竟淨相句義無所有不可得，集、滅、

道聖諦畢竟淨相句義無所有不可得，菩薩摩訶薩修行般若波羅

蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如是。 

「善現！如無明畢竟淨相句義無所有不可得，行、識、名

色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱畢竟淨

相句義無所有不可得，菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩

薩句義無所有不可得亦如是。 

「善現！如四靜慮畢竟淨相句義無所有不可得，四無量、

四無色定畢竟淨相句義無所有不可得，菩薩摩訶薩修行般若波

羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如是。 

「善現！如四念住畢竟淨相句義無所有不可得，四正斷、

四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支畢竟淨相句義無所

有不可得，菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所

有不可得亦如是。 

「善現！如空解脫門畢竟淨相句義無所有不可得，無相、



59 
 

無願解脫門畢竟淨相句義無所有不可得，菩薩摩訶薩修行般若

波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如是。 

「善現！如布施波羅蜜多畢竟淨相句義無所有不可得，淨

戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多畢竟淨相句義無所有不

可得，菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不

可得亦如是。 

「善現！如五眼畢竟淨相句義無所有不可得，六神通畢竟

淨相句義無所有不可得，菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀

菩薩句義無所有不可得亦如是。 

「善現！如佛十力畢竟淨相句義無所有不可得，四無所畏、

四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法、一切智、

道相智、一切相智畢竟淨相句義無所有不可得，菩薩摩訶薩修

行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如是。 

「復次，善現！如我畢竟淨相句義無所有不可得，我非有

故；有情、命者、生者、養者、數取趣、意生、儒童、作者、

使作者、起者、使起者、受者、使受者、知者、見者畢竟淨相

句義無所有不可得，有情乃至見者非有故。菩薩摩訶薩修行般

若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如是。 

「善現！如日出時闇冥句義無所有不可得，菩薩摩訶薩修

行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如是。 

「善現！如劫燒盡時諸行句義無所有不可得，菩薩摩訶薩

修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如是。 

「善現！如如來、應、正等覺戒蘊中破戒句義無所有不可

得，菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可

得亦如是。 

「善現！如如來、應、正等覺定蘊中散亂句義無所有不可

得，菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可



60 
 

得亦如是。 

「善現！如如來、應、正等覺慧蘊中愚癡句義無所有不可

得，菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可

得亦如是。 

「善現！如如來、應、正等覺解脫蘊中非解脫句義無所有

不可得，菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有

不可得亦如是。 

「善現！如如來、應、正等覺解脫智見蘊中非解脫智見句

義無所有不可得，菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句

義無所有不可得亦如是。 

「善現！如日月等諸光明中眾闇句義無所有不可得，菩薩

摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀菩薩句義無所有不可得亦如

是。 

「善現！如佛光中一切日月珠火電等光明句義無所有不

可得，一切四大王眾天乃至他化自在天、梵眾天乃至色究竟天

光明句義無所有不可得，菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，觀

菩薩句義無所有不可得亦如是。 

「何以故？善現！若菩提、若薩埵、若菩薩句義，如是一

切皆非相應非不相應，無色、無見、無對、一相，所謂無相。

善現！諸菩薩摩訶薩於一切法，皆無所有，無礙無著，應學應

知。」 

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！何者是一切法？而勸諸

菩薩摩訶薩於此一切法，皆無所有，無礙無著，應學應知？」 

佛告善現：「一切法者，謂善法非善法、有記法無記法、

世間法出世間法、有漏法無漏法、有為法無為法、共法不共法。

善現！是名一切法。諸菩薩摩訶薩於此一切法，皆無所有，無

礙無著，應學應知。」 



61 
 

具壽善現白佛言：「世尊！云何善法？」 

佛告善現：「謂孝順父母，供養沙門、婆羅門，敬事師長；

施性福業事，戒性福業事，修性福業事；供侍病者俱行福，方

便善巧俱行福；十善業道，所謂離斷生命、離不與取、離欲邪

行、離虛誑語、離離間語、離麁惡語、離雜穢語、無貪、無瞋、

正見；有十種想，所謂膖脹想、膿爛想、異赤想、青瘀想、破

壞想、啄噉想、離散想、骸骨想、焚燒想、一切世間不可樂想；

四靜慮、四無量、四無色定；有十隨念，所謂佛隨念、法隨念、

僧隨念、戒隨念、捨隨念、天隨念、入出息隨念、寂靜隨念、

死隨念、身隨念。善現！此等名善法。」 

具壽善現白佛言：「世尊！云何不善法？」 

佛告善現：「謂十不善業道，即斷生命、不與取、欲邪行、

虛誑語、離間語、麁惡語、雜穢語、貪欲、瞋恚、邪見，及忿

恨、覆惱、諂誑、矯害、嫉、慳、慢等。善現！此等名不善法。」 

具壽善現白佛言：「世尊！云何有記法？」 

佛告善現：「即諸善法及不善法，名有記法。」 

具壽善現白佛言：「世尊！云何無記法？」 

佛告善現：「謂無記身業、無記語業、無記意業、無記四

大種、無記五根、無記六處、無記無色法、無記五蘊、無記十

二處、無記十八界、無記異熟法。善現！此等名無記法。」 

具壽善現白佛言：「世尊！云何世間法？」 

佛告善現：「謂世間五蘊、十二處、十八界、十業道、四

靜慮、四無量、四無色定、十二支緣起法。善現！此等名世間

法。」 

具壽善現白佛言：「世尊！云何出世間法？」 

佛告善現：「謂出世間四念住、四正斷、四神足、五根、

五力、七等覺支、八聖道支、空解脫門、無相解脫門、無願解



62 
 

脫門、未知當知根、已知根、具知根、有尋有伺三摩地、無尋

唯伺三摩地、無尋無伺三摩地、明、解脫、念、正知、如理作

意。 

「有八解脫，謂：有色觀諸色，是初解脫；內無色想觀外

色，是第二解脫；淨解脫身作證，是第三解脫；超一切色想，

滅有對想，不思惟種種相，入無邊空，空無邊處具足住，是第

四解脫；超一切空無邊處，入無邊識，識無邊處具足住，是第

五解脫；超一切識無邊處，入無所有，無所有處具足住，是第

六解脫；超一切無所有處，入非想非非想處具足住，是第七解

脫；超一切非想非非想處，入滅想受定具足住，是第八解脫。 

「有九次第定，謂：離欲惡不善法，有尋有伺離生喜樂，

入初靜慮具足住，是初定；尋伺寂靜內等淨心一趣性，無尋無

伺定生喜樂，入第二靜慮具足住，是第二定；離喜住捨，具念

正知，身受樂，聖說住捨，具念樂住，入第三靜慮具足住，是

第三定；斷樂斷苦，先喜憂沒，不苦不樂，捨念清淨，入第四

靜慮具足住，是第四定；超一切色想，滅有對想，不思惟種種

想，入無邊空，空無邊處具足住，是第五定；超一切空無邊處，

入無邊識，識無邊處具足住，是第六定；超一切識無邊處，入

無所有，無所有處具足住，是第七定；超一切無所有處，入非

想非非想處具足住，是第八定；超一切非想非非想處，入滅想

受定具足住，是第九定。 

「內空、外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、

無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、

共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空、

六到彼岸、五眼、六神通、佛十力、四無所畏、四無礙解、大

慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法、一切智、道相智、一

切相智。 



63 
 

「善現！此等名出世間法。」 

具壽善現白佛言：「世尊！云何有漏法？」 

佛告善現：「世間五蘊、十二處、十八界、四靜慮、四無

量、四無色定，所有一切墮三界法。善現！是名有漏法。」 

具壽善現白佛言：「世尊！云何無漏法？」 

佛告善現：「謂出世間四靜慮、四無量、四無色定、四念

住、四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支、三

解脫門、六到彼岸、五眼、六神通、佛十力、四無所畏、四無

礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法、一切智、道

相智、一切相智。善現！此等名無漏法。」 

具壽善現白佛言：「世尊！云何有為法？」 

佛告善現：「謂欲界繫法、色界繫法、無色界繫法、五蘊、

四靜慮、四無量、四無色定、四念住、四正斷、四神足、五根、

五力、七等覺支、八聖道支、三解脫門、六到彼岸、五眼、六

神通、佛十力、四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大

捨、十八佛不共法、一切智、道相智、一切相智，所有一切有

生、有住、有異、有滅法。善現！是名有為法。」 

具壽善現白佛言：「世尊！云何無為法？」 

佛告善現：「若法無生、無住、無異、無滅可得，所謂貪

盡、瞋盡、癡盡、真如、法界、法性、法住、法定、不虛妄性、

不變異性、離生性、平等性、實際。善現！此等名無為法。」 

具壽善現白佛言：「世尊！云何共法？」 

佛告善現：「謂世間四靜慮、四無量、四無色定、五神通。

善現！此等名共法。何以故？共異生故。」 

具壽善現白佛言：「世尊！云何不共法？」 

佛告善現：「謂無漏四靜慮、四無量、四無色定、四念住、

四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支、三解脫



64 
 

門、六到彼岸、五眼、六神通、佛十力、四無所畏、四無礙解、

大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法、一切智、道相智、

一切相智。善現！此等名不共法。何以故？不共異生故。 

善現！諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，於如是等自相

空法不應執著。何以故？以諸法自相不可分別故。善現！諸菩

薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，應以無二而為方便覺一切法。

何以故？以一切法無動相故。善現！於一切法無二無動是菩薩

句義。以是故，無句義是菩薩句義。」 

大般若波羅蜜多經卷第四十六 

 

大般若波羅蜜多經卷第四十七 

三藏法師玄奘奉 詔譯 

初分摩訶薩品第十三之一 

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！何緣菩薩復名摩訶薩？」 

佛告善現：「菩薩於大有情眾中定當為上首，以是緣故，

復名摩訶薩。」 

具壽善現復白佛言：「世尊！何者是大有情眾，而菩薩於

中定當為上首？」 

佛告善現：「大有情眾者，謂住種性、第八、預流、一來、

不還、阿羅漢、獨覺地，及從初發心乃至不退轉地菩薩摩訶薩，

是名大有情眾。菩薩於如是大有情眾中，定當為上首故，復名

摩訶薩。」 

具壽善現復白佛言：「世尊！如是菩薩摩訶薩，以何因緣

於大有情眾中定當得為上首？」 

佛告善現：「以此菩薩摩訶薩發金剛喻心決不退壞，由此

心故，於大有情眾中定當得為上首。」 



65 
 

具壽善現白佛言：「世尊！何者名為菩薩摩訶薩金剛喻

心？」 

佛告善現：「若菩薩摩訶薩生如是心：『我當擐堅固鎧，於

無邊生死大曠野中，摧破無量煩惱冤敵。我當枯竭無邊甚深生

死大海。我當棄捨內外所重一切身財。我當於一切有情等心作

大義利。我當以三乘法拔濟一切有情，皆令於無餘依涅槃界而

般涅槃。我當雖以三乘法滅度一切有情，而實不見有情得滅度

者。我當於一切法如實覺了，無生無滅。我當純以應一切智智

心，修行六波羅蜜多。我當修學於一切法，通達究竟遍入妙智。

我當通達一切法相一理趣門。我當通達一切法相二理趣門，乃

至無邊理趣門。我當於一切法修學通達一理趣門妙智。我當於

一切法修學通達二理趣門妙智，乃至通達無邊理趣門妙智。我

當修學引發無邊靜慮、無量、無色法門。我當修學引發無邊三

十七菩提分法、三解脫門、六到彼岸法門。我當修學引發無邊

五眼、六神通、十力、四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大

喜、大捨、十八佛不共法、一切智、道相智、一切相智法門。』

善現！如是名為菩薩摩訶薩金剛喻心。若菩薩摩訶薩以無所得

而為方便安住此心，亦不自恃而生憍舉故，於大有情眾中定當

得為上首。 

「復次，善現！若菩薩摩訶薩生如是心：『一切地獄、傍

生、鬼界、人、天趣中，諸有情類所受苦惱，我當代受令彼安

樂。』若菩薩摩訶薩生如是心：『我當為一有情，經無量百千

俱胝那庾多大劫，受諸地獄種種劇苦，以無數方便教化令證無

餘涅槃。如是次第為一切有情，一一各經無量百千俱胝那庾多

大劫，受諸地獄種種劇苦，亦一一各以無數方便教化令證無餘

涅槃。作是事已，自植善根，復經無量百千俱胝那庾多大劫，

圓滿修集菩提資糧，然後趣證阿耨多羅三藐三菩提。』善現！



66 
 

如是名為菩薩摩訶薩金剛喻心。若菩薩摩訶薩以無所得而為方

便安住此心，亦不自恃而生憍舉故，於大有情眾中定當得為上

首。 

「復次，善現！以此菩薩摩訶薩發殊勝廣大心，決不退壞，

由此心故，於大有情眾中定當得為上首。」 

具壽善現白佛言：「世尊！何者名為菩薩摩訶薩殊勝廣大

心？」 

佛告善現：「若菩薩摩訶薩生如是心：『我應從初發心乃至

證得無上正等菩提，於其中間誓當不起貪欲心、瞋恚心、愚癡

心、忿心、恨心、覆心、惱心、誑心、諂心、嫉心、慳心、憍

心、害心、見慢等心，亦復不起趣向聲聞、獨覺地心。』善現！

如是名為菩薩摩訶薩殊勝廣大心。若菩薩摩訶薩以無所得而為

方便安住此心，亦不自恃而生憍舉故，於大有情眾中定當得為

上首。 

「復次，善現！以此菩薩摩訶薩發不可傾動心，決不退壞，

由此心故，於大有情眾中定當得為上首。」 

具壽善現白佛言：「世尊！何者名為菩薩摩訶薩不可傾動

心？」 

佛告善現：「若菩薩摩訶薩生如是心：『我當以應一切智智

心，修習發起一切所修、所應作事。』善現！如是名為菩薩摩

訶薩不可傾動心。若菩薩摩訶薩以無所得而為方便安住此心，

亦不自恃而生憍舉故，於大有情眾中定當得為上首。 

「復次，善現！以此菩薩摩訶薩發利益安樂心決不傾動，

由此心故，於大有情眾中定當得為上首。」 

具壽善現白佛言：「世尊！何者名為菩薩摩訶薩利益安樂

心？」 

佛告善現：「若菩薩摩訶薩生如是心：『我當窮未來際，於



67 
 

一切有情，為作歸依、橋船、洲渚，救濟覆護，常不捨離。』

善現！如是名為菩薩摩訶薩利益安樂心。若菩薩摩訶薩以無所

得而為方便安住此心，亦不自恃而生憍舉故，於大有情眾中定

當得為上首。 

「復次，善現！以此菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，常

能愛法、樂法、欣法、喜法，由此緣故，於大有情眾中定當得

為上首。」 

具壽善現白佛言：「世尊！何等為法？云何菩薩摩訶薩修

行般若波羅蜜多時，常於此法愛樂欣喜？」 

佛告善現：「所言法者，謂一切有情及色非色法，皆無自

性都不可得，實相不壞，是名為法。言愛法者，謂於此法起欲

希求；言樂法者，謂於此法稱讚功德；言欣法者，謂於此法歡

喜信受；言喜法者，謂於此法慕多修習。善現！如是菩薩摩訶

薩修行般若波羅蜜多時，以無所得而為方便，常能愛法、樂法、

欣法、喜法，亦不自恃而生憍舉故，於大有情眾中定當得為上

首。 

「復次，善現！以此菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，以

無所得而為方便，住內空、外空、內外空、空空、大空、勝義

空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本

性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性

空、無性自性空故，得於大有情眾中定當得為上首。 

「復次，善現！以此菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，以

無所得而為方便，住四靜慮、四無量、四無色定故，得於大有

情眾中定當得為上首。 

「復次，善現！以此菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，以

無所得而為方便，住四念住、四正斷、四神足、五根、五力、

七等覺支、八聖道支故，得於大有情眾中定當得為上首。 



68 
 

「復次，善現！以此菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，以

無所得而為方便，住空、無相、無願解脫門故，得於大有情眾

中定當得為上首。 

「復次，善現！以此菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，以

無所得而為方便，住布施、淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波

羅蜜多故，得於大有情眾中定當得為上首。 

「復次，善現！以此菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，以

無所得而為方便，住五眼、六神通故，得於大有情眾中定當得

為上首。 

「復次，善現！以此菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，以

無所得而為方便，住十力、四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、

大喜、大捨、十八佛不共法、一切智、道相智、一切相智故，

得於大有情眾中定當得為上首。 

「復次，善現！以此菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，以

無所得而為方便，住金剛喻三摩地，乃至以無所得而為方便，

住無著、無為、無染解脫如虛空三摩地故，得於大有情眾中定

當得為上首。 

「善現！以如是等種種因緣，此菩薩摩訶薩於大有情眾中

定當得為上首。善現！是故菩薩復名摩訶薩。」 

 

爾時，具壽舍利子白佛言：「世尊！我亦樂說菩薩由此義

故復名摩訶薩。」 

佛言：「舍利子！隨汝意說。」 

舍利子言：「世尊！由諸菩薩能為有情，以無所得而為方

便，說斷我見、有情見、命者見、生者見、養者見、士夫見、

補特伽羅見、意生見、儒童見、作者見、使作者見、起者見、

使起者見、受者見、使受者見、知者見、見者見法故，此菩薩



69 
 

復名摩訶薩。 

「世尊！由諸菩薩能為有情，以無所得而為方便，說斷常

見、斷見法故，此菩薩復名摩訶薩。 

「世尊！由諸菩薩能為有情，以無所得而為方便，說斷有

見、無見法故，此菩薩復名摩訶薩。 

「世尊！由諸菩薩能為有情，以無所得而為方便，說斷蘊

見、處見、界見、諦見、緣起見法故，此菩薩復名摩訶薩。 

「世尊！由諸菩薩能為有情，以無所得而為方便，說斷四

靜慮見、四無量見、四無色定見法故，此菩薩復名摩訶薩。 

「世尊！由諸菩薩能為有情，以無所得而為方便，說斷四

念住見、四正斷見、四神足見、五根見、五力見、七等覺支見、

八聖道支見法故，此菩薩復名摩訶薩。 

「世尊！由諸菩薩能為有情，以無所得而為方便，說斷三

解脫門見、六到彼岸見法故，此菩薩復名摩訶薩。 

「世尊！由諸菩薩能為有情，以無所得而為方便，說斷五

眼見、六神通見法故，此菩薩復名摩訶薩。 

「世尊！由諸菩薩能為有情，以無所得而為方便，說斷佛

十力見、四無所畏見、四無礙解見、大慈、大悲、大喜、大捨

見、十八佛不共法見、一切智見、道相智見、一切相智見法故，

此菩薩復名摩訶薩。 

「世尊！由諸菩薩能為有情，以無所得而為方便，說斷成

熟有情見、嚴淨佛土見、菩薩見、佛陀見、轉法輪見法故，此

菩薩復名摩訶薩。 

「世尊！以要言之，由諸菩薩能為有情，以無所得而為方

便，說斷一切見法故，此菩薩復名摩訶薩。」 

時，具壽善現問舍利子言：「若菩薩摩訶薩能為有情，以

無所得而為方便，說斷諸見法者，何緣菩薩摩訶薩，自有所得



70 
 

而為方便，起色見、受、想、行、識見，起眼處見、耳、鼻、

舌、身、意處見，起色處見、聲、香、味、觸、法處見，起眼

界見、色界、眼識界及眼觸、眼觸為緣所生諸受見，起耳界見、

聲界、耳識界及耳觸、耳觸為緣所生諸受見，起鼻界見、香界、

鼻識界及鼻觸、鼻觸為緣所生諸受見，起舌界見、味界、舌識

界及舌觸、舌觸為緣所生諸受見，起身界見、觸界、身識界及

身觸、身觸為緣所生諸受見，起意界見、法界、意識界及意觸、

意觸為緣所生諸受見，起地界見、水、火、風、空、識界見，

起苦聖諦見、集、滅、道聖諦見，起無明見、行、識、名色、

六處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱見，起四靜

慮見、四無量、四無色定見，起四念住見、四正斷、四神足、

五根、五力、七等覺支、八聖道支見，起空解脫門見、無相、

無願解脫門見，起布施波羅蜜多見、淨戒、安忍、精進、靜慮、

般若波羅蜜多見，起五眼見、六神通見，起佛十力見、四無所

畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法、一

切智、道相智、一切相智見，起成熟有情見、嚴淨佛土見、菩

薩見、佛陀見、轉法輪見耶？」 

具壽舍利子答善現言：「若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多

時，無方便善巧者，以有所得而為方便，便起色見、受、想、

行、識見，乃至便起佛陀見、轉法輪見，是菩薩摩訶薩不能為

諸有情以無所得而為方便，說斷諸見法。若菩薩摩訶薩修行般

若波羅蜜多時，有方便善巧者，能為有情以無所得而為方便，

說斷諸見法，是菩薩摩訶薩不起色見、受、想、行、識見，乃

至不起佛陀見、轉法輪見。」 

 

爾時，具壽善現白佛言：「世尊！我亦樂說菩薩由此義故

復名摩訶薩。」 



71 
 

佛言：「善現！隨汝意說。」 

善現白言：「世尊！由諸菩薩為一切智智，發菩提心、無

等等心、不共一切聲聞獨覺心，於如是心亦不取著。何以故？

世尊！彼一切智智心是真無漏不墮三界，求一切智智心亦是無

漏不墮三界，於如是心不應取著故，此菩薩復名摩訶薩。」 

時，舍利子問善現言：「云何菩薩摩訶薩無等等心、不共

一切聲聞獨覺心？」 

善現答言：「諸菩薩摩訶薩從初發心，不見諸法有生有滅、

有減有增、有來有去、有染有淨。舍利子！若不見諸法有生有

滅、有減有增、有來有去、有染有淨，亦不見有聲聞心、獨覺

心、菩薩心、如來心。舍利子！是名菩薩摩訶薩無等等心、不

共一切聲聞獨覺心，諸菩薩摩訶薩於如是心亦不取著。」 

時，舍利子問善現言：「若於如是心不應取著者，則於一

切愚夫、異生、聲聞、獨覺等心亦不應取著；及於色心不應取

著，於受、想、行、識心亦不應取著；於眼處心不應取著，於

耳、鼻、舌、身、意處心亦不應取著；於色處心不應取著，於

聲、香、味、觸、法處心亦不應取著；於眼界心不應取著，於

色界、眼識界及眼觸、眼觸為緣所生諸受心亦不應取著；於耳

界心不應取著，於聲界、耳識界及耳觸、耳觸為緣所生諸受心

亦不應取著；於鼻界心不應取著，於香界、鼻識界及鼻觸、鼻

觸為緣所生諸受心亦不應取著；於舌界心不應取著，於味界、

舌識界及舌觸、舌觸為緣所生諸受心亦不應取著；於身界心不

應取著，於觸界、身識界及身觸、身觸為緣所生諸受心亦不應

取著；於意界心不應取著，於法界、意識界及意觸、意觸為緣

所生諸受心亦不應取著；於地界心不應取著，於水、火、風、

空、識界心亦不應取著；於苦聖諦心不應取著，於集、滅、道

聖諦心亦不應取著；於無明心不應取著，於行、識、名色、六



72 
 

處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱心亦不應取著；

於四靜慮心不應取著，於四無量、四無色定心亦不應取著；於

四念住心不應取著，於四正斷、四神足、五根、五力、七等覺

支、八聖道支心亦不應取著；於空解脫門心不應取著，於無相、

無願解脫門心亦不應取著；於布施波羅蜜多心不應取著，於淨

戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多心亦不應取著；於五眼

心不應取著，於六神通心亦不應取著；於佛十力心不應取著，

於四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不

共法、一切智、道相智、一切相智心亦不應取著。何以故？如

是諸心皆無心性故。」 

善現答曰：「如是！如是！誠如所言。」 

時，舍利子問善現言：「若一切心無心性故不應取著者，

則色無色性故不應取著，受、想、行、識無受、想、行、識性

故亦不應取著；眼處無眼處性故不應取著，耳、鼻、舌、身、

意處無耳、鼻、舌、身、意處性故亦不應取著；色處無色處性

故不應取著，聲、香、味、觸、法處無聲、香、味、觸、法處

性故亦不應取著；眼界無眼界性故不應取著，色界、眼識界及

眼觸、眼觸為緣所生諸受無色界乃至眼觸為緣所生諸受性故亦

不應取著；耳界無耳界性故不應取著，聲界、耳識界及耳觸、

耳觸為緣所生諸受無聲界乃至耳觸為緣所生諸受性故亦不應

取著；鼻界無鼻界性故不應取著，香界、鼻識界及鼻觸、鼻觸

為緣所生諸受無香界乃至鼻觸為緣所生諸受性故亦不應取著；

舌界無舌界性故不應取著，味界、舌識界及舌觸、舌觸為緣所

生諸受無味界乃至舌觸為緣所生諸受性故亦不應取著；身界無

身界性故不應取著，觸界、身識界及身觸、身觸為緣所生諸受

無觸界乃至身觸為緣所生諸受性故亦不應取著；意界無意界性

故不應取著，法界、意識界及意觸、意觸為緣所生諸受無法界



73 
 

乃至意觸為緣所生諸受性故亦不應取著；地界無地界性故不應

取著，水、火、風、空、識界無水、火、風、空、識界性故亦

不應取著；苦聖諦無苦聖諦性故不應取著，集、滅、道聖諦無

集、滅、道聖諦性故亦不應取著；無明無無明性故不應取著，

行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦

憂惱無行乃至老死愁歎苦憂惱性故亦不應取著；四靜慮無四靜

慮性故不應取著，四無量、四無色定無四無量、四無色定性故

亦不應取著；四念住無四念住性故不應取著，四正斷、四神足、

五根、五力、七等覺支、八聖道支無四正斷乃至八聖道支性故

亦不應取著；空解脫門無空解脫門性故不應取著，無相、無願

解脫門無無相、無願解脫門性故亦不應取著；布施波羅蜜多無

布施波羅蜜多性故不應取著，淨戒、安忍、精進、靜慮、般若

波羅蜜多無淨戒乃至般若波羅蜜多性故亦不應取著；五眼無五

眼性故不應取著，六神通無六神通性故亦不應取著；佛十力無

佛十力性故不應取著，四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大

喜、大捨、十八佛不共法、一切智、道相智、一切相智無四無

所畏乃至一切相智性故亦不應取著。」 

善現答言：「如是！如是！誠如所說。」 

時，舍利子問善現言：「若一切智智心是真無漏不墮三界

者，則一切愚夫、異生、聲聞、獨覺等心，亦應是真無漏不墮

三界。何以故？如是諸心亦本性空故。所以者何？以本性空法

是真無漏不墮三界。」 

善現答言：「如是！如是！誠如所說。」 

舍利子言：「色亦應是真無漏不墮三界，受、想、行、識

亦應是真無漏不墮三界。何以故？以色、受、想、行、識皆本

性空故。所以者何？以本性空法是真無漏不墮三界。」 

善現答言：「如是！如是！誠如所說。」 



74 
 

舍利子言：「眼處亦應是真無漏不墮三界，耳、鼻、舌、

身、意處亦應是真無漏不墮三界。何以故？以眼、耳、鼻、舌、

身、意處皆本性空故。所以者何？以本性空法是真無漏不墮三

界。」 

善現答言：「如是！如是！誠如所說。」 

舍利子言：「色處亦應是真無漏不墮三界，聲、香、味、

觸、法處亦應是真無漏不墮三界。何以故？以色、聲、香、味、

觸、法處皆本性空故。所以者何？以本性空法是真無漏不墮三

界。」 

善現答言：「如是！如是！誠如所說。」 

舍利子言：「眼界亦應是真無漏不墮三界，色界、眼識界

及眼觸、眼觸為緣所生諸受亦應是真無漏不墮三界。何以故？

以眼界乃至眼觸為緣所生諸受皆本性空故。所以者何？以本性

空法是真無漏不墮三界。」 

善現答言：「如是！如是！誠如所說。」 

舍利子言：「耳界亦應是真無漏不墮三界，聲界、耳識界

及耳觸、耳觸為緣所生諸受亦應是真無漏不墮三界。何以故？

以耳界乃至耳觸為緣所生諸受皆本性空故。所以者何？以本性

空法是真無漏不墮三界。」 

善現答言：「如是！如是！誠如所說。」 

舍利子言：「鼻界亦應是真無漏不墮三界，香界、鼻識界

及鼻觸、鼻觸為緣所生諸受亦應是真無漏不墮三界。何以故？

以鼻界乃至鼻觸為緣所生諸受皆本性空故。所以者何？以本性

空法是真無漏不墮三界。」 

善現答言：「如是！如是！誠如所說。」 

舍利子言：「舌界亦應是真無漏不墮三界，味界、舌識界

及舌觸、舌觸為緣所生諸受亦應是真無漏不墮三界。何以故？



75 
 

以舌界乃至舌觸為緣所生諸受皆本性空故。所以者何？以本性

空法是真無漏不墮三界。」 

善現答言：「如是！如是！誠如所說。」 

舍利子言：「身界亦應是真無漏不墮三界，觸界、身識界

及身觸、身觸為緣所生諸受亦應是真無漏不墮三界。何以故？

以身界乃至身觸為緣所生諸受皆本性空故。所以者何？以本性

空法是真無漏不墮三界。」 

善現答言：「如是！如是！誠如所說。」 

舍利子言：「意界亦應是真無漏不墮三界，法界、意識界

及意觸、意觸為緣所生諸受亦應是真無漏不墮三界。何以故？

以意界乃至意觸為緣所生諸受皆本性空故。所以者何？以本性

空法是真無漏不墮三界。」 

善現答言：「如是！如是！誠如所說。」 

舍利子言：「地界亦應是真無漏不墮三界，水、火、風、

空、識界亦應是真無漏不墮三界。何以故？以地、水、火、風、

空、識界皆本性空故。所以者何？以本性空法是真無漏不墮三

界。」 

善現答言：「如是！如是！誠如所說。」 

舍利子言：「苦聖諦亦應是真無漏不墮三界，集、滅、道

聖諦亦應是真無漏不墮三界。何以故？以苦、集、滅、道聖諦

皆本性空故。所以者何？以本性空法是真無漏不墮三界。」 

善現答言：「如是！如是！誠如所說。」 

舍利子言：「無明亦應是真無漏不墮三界，行、識、名色、

六處、觸、受、愛、取、有、生、老死愁歎苦憂惱亦應是真無

漏不墮三界。何以故？以無明乃至老死愁歎苦憂惱皆本性空故。

所以者何？以本性空法是真無漏不墮三界。」 

善現答言：「如是！如是！誠如所說。」 



76 
 

舍利子言：「四靜慮亦應是真無漏不墮三界，四無量、四

無色定亦應是真無漏不墮三界。何以故？以四靜慮、四無量、

四無色定皆本性空故。所以者何？以本性空法是真無漏不墮三

界。」 

善現答言：「如是！如是！誠如所說。」 

舍利子言：「四念住亦應是真無漏不墮三界，四正斷、四

神足、五根、五力、七等覺支、八聖道支亦應是真無漏不墮三

界。何以故？以四念住乃至八聖道支皆本性空故。所以者何？

以本性空法是真無漏不墮三界。」 

善現答言：「如是！如是！誠如所說。」 

舍利子言：「空解脫門亦應是真無漏不墮三界，無相、無

願解脫門亦應是真無漏不墮三界。何以故？以空、無相、無願

解脫門皆本性空故。所以者何？以本性空法是真無漏不墮三

界。」 

善現答言：「如是！如是！誠如所說。」 

舍利子言：「布施波羅蜜多亦應是真無漏不墮三界，淨戒、

安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多亦應是真無漏不墮三界。何

以故？以布施波羅蜜多乃至般若波羅蜜多皆本性空故。所以者

何？以本性空法是真無漏不墮三界。」 

善現答言：「如是！如是！誠如所說。」 

舍利子言：「五眼亦應是真無漏不墮三界，六神通亦應是

真無漏不墮三界。何以故？以五眼、六神通皆本性空故。所以

者何？以本性空法是真無漏不墮三界。」 

善現答言：「如是！如是！誠如所說。」 

舍利子言：「佛十力亦應是真無漏不墮三界，四無所畏、

四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法、一切智、

道相智、一切相智亦應是真無漏不墮三界。何以故？以佛十力



77 
 

乃至一切相智皆本性空故。所以者何？以本性空法是真無漏不

墮三界。」 

善現答言：「如是！如是！誠如所說。」 

時，舍利子問善現言：「若心色等法無心色等性故，咸不

應取著者，則一切法應皆平等無有差別。」 

善現答言：「如是！如是！誠如所說。」 

舍利子言：「若一切法定無別者，云何如來說心色等法有

種種差別？」 

善現答言：「此乃如來隨世俗言說，施設有此種種差別，

非由實義。」 

時，舍利子問善現言：「若一切愚夫、異生、聲聞、獨覺、

菩薩、如來心色等法皆本性空故，是真無漏不墮三界者，則聖

者、異生及一切智與非一切智，應皆平等無有差別。」 

善現答言：「如是！如是！誠如所說。」 

舍利子言：「若諸凡聖定無別者，云何如來說諸凡聖有種

種差別？」 

善現答言：「此亦如來隨世俗言說，施設有此種種差別，

非由實義。舍利子！如是菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，以

無所得為方便故，於所發菩提心、無等等心、不共一切聲聞獨

覺心不恃不著，於一切法亦無取執，由此義故名摩訶薩。」 

 

爾時，具壽滿慈子白佛言：「世尊！我亦樂說菩薩由此義

故復名摩訶薩。」 

佛言：「滿慈子！隨汝意說。」 

滿慈子言：「世尊！由諸菩薩為欲利樂一切有情，擐大功

德鎧故，發趣大乘、乘大乘故，復名摩訶薩。」 

時，舍利子問滿慈子言：「云何菩薩摩訶薩為欲利樂一切



78 
 

有情擐大功德鎧？」 

滿慈子言：「舍利子！菩薩摩訶薩修菩提行，不為少分有

情得利樂故，乃為一切有情得利樂故，修菩提行。舍利子！如

是名為菩薩摩訶薩為欲利樂一切有情擐大功德鎧。 

「復次，舍利子！菩薩摩訶薩住布施波羅蜜多，修布施波

羅蜜多時，不為少分有情得利樂故，乃為一切有情得利樂故，

修布施波羅蜜多。 

「舍利子！菩薩摩訶薩住淨戒波羅蜜多，修淨戒波羅蜜多

時，不為少分有情得利樂故，乃為一切有情得利樂故，修淨戒

波羅蜜多。 

「舍利子！菩薩摩訶薩住安忍波羅蜜多，修安忍波羅蜜多

時，不為少分有情得利樂故，乃為一切有情得利樂故，修安忍

波羅蜜多。 

「舍利子！菩薩摩訶薩住精進波羅蜜多，修精進波羅蜜多

時，不為少分有情得利樂故，乃為一切有情得利樂故，修精進

波羅蜜多。 

「舍利子！菩薩摩訶薩住靜慮波羅蜜多，修靜慮波羅蜜多

時，不為少分有情得利樂故，乃為一切有情得利樂故，修靜慮

波羅蜜多。 

「舍利子！菩薩摩訶薩住般若波羅蜜多，修般若波羅蜜多

時，不為少分有情得利樂故，乃為一切有情得利樂故，修般若

波羅蜜多。 

「舍利子！如是名為菩薩摩訶薩為欲利樂一切有情擐大

功德鎧。 

「復次，舍利子！菩薩摩訶薩擐大功德鎧，利樂有情不為

齊限，謂不作是念：『我教爾所有情令得無餘涅槃，爾所有情

不令其得；我教爾所有情令住無上菩提，爾所有情不令其住。』



79 
 

然此菩薩摩訶薩普令一切有情得無餘涅槃及住無上菩提故，擐

如是大功德鎧。 

「復次，舍利子！菩薩摩訶薩作如是念：『我當自圓滿布

施波羅蜜多，亦教一切有情於布施波羅蜜多修令圓滿；我當自

圓滿淨戒、安忍、精進、靜慮、般若波羅蜜多，亦教一切有情

於淨戒乃至般若波羅蜜多修令圓滿。我當自住內空，亦教一切

有情令住內空；我當自住外空、內外空、空空、大空、勝義空、

有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、

自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無

性自性空，亦教一切有情令住外空乃至無性自性空。我當自住

四靜慮，亦教一切有情令修四靜慮，我當自住四無量、四無色

定，亦教一切有情令修四無量、四無色定。我當自住四念住，

亦教一切有情令修四念住；我當自住四正斷、四神足、五根、

五力、七等覺支、八聖道支，亦教一切有情令修四正斷乃至八

聖道支。我當自住空解脫門，亦教一切有情令修空解脫門；我

當自住無相、無願解脫門，亦教一切有情令修無相、無願解脫

門。我當自住五眼，亦教一切有情令修五眼；我當自住六神通，

亦教一切有情令修六神通。我當自住佛十力，亦教一切有情令

修佛十力；我當自住四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、

大捨、十八佛不共法、一切智、道相智、一切相智，亦教一切

有情令修四無所畏乃至一切相智。』舍利子！如是名為菩薩摩

訶薩為欲利樂一切有情擐大功德鎧。 

大般若波羅蜜多經卷第四十七 

 

  



80 
 

大般若波羅蜜多經卷第四十八 

三藏法師玄奘奉 詔譯 

初分摩訶薩品第十三之二 

「復次，舍利子！諸菩薩摩訶薩修行布施波羅蜜多時，以

應一切智智心，而修布施波羅蜜多，以無所得而為方便，與一

切有情同共迴向阿耨多羅三藐三菩提，於身命等都無所悋。舍

利子！如是名為諸菩薩摩訶薩修行布施波羅蜜多時，擐布施波

羅蜜多大功德鎧。 

「復次，舍利子！諸菩薩摩訶薩修行布施波羅蜜多時，以

應一切智智心，而修布施波羅蜜多，以無所得而為方便，與一

切有情同共迴向阿耨多羅三藐三菩提，於布施行不起聲聞、獨

覺作意。舍利子！如是名為諸菩薩摩訶薩修行布施波羅蜜多時，

擐淨戒波羅蜜多大功德鎧。 

「復次，舍利子！諸菩薩摩訶薩修行布施波羅蜜多時，以

應一切智智心，而修布施波羅蜜多，以無所得而為方便，與一

切有情同共迴向阿耨多羅三藐三菩提，於布施法信忍欲樂。舍

利子！如是名為諸菩薩摩訶薩修行布施波羅蜜多時，擐安忍波

羅蜜多大功德鎧。 

「復次，舍利子！諸菩薩摩訶薩修行布施波羅蜜多時，以

應一切智智心，而修布施波羅蜜多，以無所得而為方便，與一

切有情同共迴向阿耨多羅三藐三菩提，於布施行勤修不息。舍

利子！如是名為諸菩薩摩訶薩修行布施波羅蜜多時，擐精進波

羅蜜多大功德鎧。 

「復次，舍利子！諸菩薩摩訶薩修行布施波羅蜜多時，以

應一切智智心，而修布施波羅蜜多，以無所得而為方便，與一

切有情同共迴向阿耨多羅三藐三菩提，於布施行一心迴向一切



81 
 

智智，不雜聲聞、獨覺作意。舍利子！如是名為諸菩薩摩訶薩

修行布施波羅蜜多時，擐靜慮波羅蜜多大功德鎧。 

「復次，舍利子！諸菩薩摩訶薩修行布施波羅蜜多時，以

應一切智智心，而修布施波羅蜜多，以無所得而為方便，與一

切有情同共迴向阿耨多羅三藐三菩提，於布施法住如幻、如夢、

如像、如響、如光影、如空花、如尋香城、如變化事想，不見

施者、受者、施物。舍利子！如是名為諸菩薩摩訶薩修行布施

波羅蜜多時，擐般若波羅蜜多大功德鎧。 

「舍利子！是菩薩摩訶薩修行布施波羅蜜多時，具擐六種

波羅蜜多大功德鎧。舍利子！若菩薩摩訶薩以應一切智智心，

修行布施波羅蜜多時，於六波羅蜜多相不取不著，當知是菩薩

摩訶薩擐大功德鎧。舍利子！如是名為菩薩摩訶薩為欲利樂一

切有情擐大功德鎧。 

「復次，舍利子！諸菩薩摩訶薩修行淨戒波羅蜜多時，以

應一切智智心，而修淨戒波羅蜜多，以無所得而為方便，與一

切有情同共迴向阿耨多羅三藐三菩提，為護淨戒於諸所有都不

戀著。舍利子！如是名為諸菩薩摩訶薩修行淨戒波羅蜜多時，

擐布施波羅蜜多大功德鎧。 

「復次，舍利子！諸菩薩摩訶薩修行淨戒波羅蜜多時，以

應一切智智心，而修淨戒波羅蜜多，以無所得而為方便，與一

切有情同共迴向阿耨多羅三藐三菩提，於淨戒行尚不趣求聲聞、

獨覺，況異生地！舍利子！如是名為諸菩薩摩訶薩修行淨戒波

羅蜜多時，擐淨戒波羅蜜多大功德鎧。 

「復次，舍利子！諸菩薩摩訶薩修行淨戒波羅蜜多時，以

應一切智智心，而修淨戒波羅蜜多，以無所得而為方便，與一

切有情同共迴向阿耨多羅三藐三菩提，於淨戒法信忍欲樂。舍

利子！如是名為諸菩薩摩訶薩修行淨戒波羅蜜多時，擐安忍波



82 
 

羅蜜多大功德鎧。 

「復次，舍利子！諸菩薩摩訶薩修行淨戒波羅蜜多時，以

應一切智智心，而修淨戒波羅蜜多，以無所得而為方便，與一

切有情同共迴向阿耨多羅三藐三菩提，於淨戒行勤修不息。舍

利子！如是名為諸菩薩摩訶薩修行淨戒波羅蜜多時，擐精進波

羅蜜多大功德鎧。 

「復次，舍利子！諸菩薩摩訶薩修行淨戒波羅蜜多時，以

應一切智智心，而修淨戒波羅蜜多，以無所得而為方便，與一

切有情同共迴向阿耨多羅三藐三菩提，於淨戒行專以大悲而為

上首，尚不間雜二乘作意，況異生心！舍利子！如是名為諸菩

薩摩訶薩修行淨戒波羅蜜多時，擐靜慮波羅蜜多大功德鎧。 

「復次，舍利子！諸菩薩摩訶薩修行淨戒波羅蜜多時，以

應一切智智心，而修淨戒波羅蜜多，以無所得而為方便，與一

切有情同共迴向阿耨多羅三藐三菩提，於淨戒法住如幻、如夢、

如像、如響、如光影、如空花、如尋香城、如變化事想，於清

淨戒不恃不著，於破戒惡不厭不取，由持與犯本性空故。舍利

子！如是名為諸菩薩摩訶薩修行淨戒波羅蜜多時，擐般若波羅

蜜多大功德鎧。 

「舍利子！是菩薩摩訶薩修行淨戒波羅蜜多時，具擐六種

波羅蜜多大功德鎧。舍利子！若菩薩摩訶薩以應一切智智心，

修行淨戒波羅蜜多時，於六波羅蜜多相不取不著，當知是菩薩

摩訶薩擐大功德鎧。舍利子！如是名為菩薩摩訶薩為欲利樂一

切有情擐大功德鎧。 

「復次，舍利子！諸菩薩摩訶薩修行安忍波羅蜜多時，以

應一切智智心，而修安忍波羅蜜多，以無所得而為方便，與一

切有情同共迴向阿耨多羅三藐三菩提，為成安忍於身命等無所

戀著。舍利子！如是名為諸菩薩摩訶薩修行安忍波羅蜜多時，



83 
 

擐布施波羅蜜多大功德鎧。 

「復次，舍利子！諸菩薩摩訶薩修行安忍波羅蜜多時，以

應一切智智心，而修安忍波羅蜜多，以無所得而為方便，與一

切有情同共迴向阿耨多羅三藐三菩提，於安忍行不雜聲聞、獨

覺、異生下劣作意。舍利子！如是名為諸菩薩摩訶薩修行安忍

波羅蜜多時，擐淨戒波羅蜜多大功德鎧。 

「復次，舍利子！諸菩薩摩訶薩修行安忍波羅蜜多時，以

應一切智智心，而修安忍波羅蜜多，以無所得而為方便，與一

切有情同共迴向阿耨多羅三藐三菩提，於安忍法信忍欲樂。舍

利子！如是名為諸菩薩摩訶薩修行安忍波羅蜜多時，擐安忍波

羅蜜多大功德鎧。 

「復次，舍利子！諸菩薩摩訶薩修行安忍波羅蜜多時，以

應一切智智心，而修安忍波羅蜜多，以無所得而為方便，與一

切有情同共迴向阿耨多羅三藐三菩提，於安忍行勤修不息。舍

利子！如是名為諸菩薩摩訶薩修行安忍波羅蜜多時，擐精進波

羅蜜多大功德鎧。 

「復次，舍利子！諸菩薩摩訶薩修行安忍波羅蜜多時，以

應一切智智心，而修安忍波羅蜜多，以無所得而為方便，與一

切有情同共迴向阿耨多羅三藐三菩提，攝心一緣修安忍行，雖

遇苦事而不異緣。舍利子！如是名為諸菩薩摩訶薩修行安忍波

羅蜜多時，擐靜慮波羅蜜多大功德鎧。 

「復次，舍利子！諸菩薩摩訶薩修行安忍波羅蜜多時，以

應一切智智心，而修安忍波羅蜜多，以無所得而為方便，與一

切有情同共迴向阿耨多羅三藐三菩提，於安忍法住如幻、如夢、

如像、如響、如光影、如空花、如尋香城、如變化事想，為欲

修集一切佛法，為欲成熟一切有情，觀諸法空不執怨害。舍利

子！如是名為諸菩薩摩訶薩修行安忍波羅蜜多時，擐般若波羅



84 
 

蜜多大功德鎧。 

「舍利子！是菩薩摩訶薩修行安忍波羅蜜多時，具擐六種

波羅蜜多大功德鎧。舍利子！若菩薩摩訶薩以應一切智智心，

修行安忍波羅蜜多時，於六波羅蜜多相不取不著，當知是菩薩

摩訶薩擐大功德鎧。舍利子！如是名為菩薩摩訶薩為欲利樂一

切有情擐大功德鎧。 

「復次，舍利子！諸菩薩摩訶薩修行精進波羅蜜多時，以

應一切智智心，而修精進波羅蜜多，以無所得而為方便，與一

切有情同共迴向阿耨多羅三藐三菩提，勤修種種難行施行。舍

利子！如是名為諸菩薩摩訶薩修行精進波羅蜜多時，擐布施波

羅蜜多大功德鎧。 

「復次，舍利子！諸菩薩摩訶薩修行精進波羅蜜多時，以

應一切智智心，而修精進波羅蜜多，以無所得而為方便，與一

切有情同共迴向阿耨多羅三藐三菩提，精勤護持清淨禁戒。舍

利子！如是名為諸菩薩摩訶薩修行精進波羅蜜多時，擐淨戒波

羅蜜多大功德鎧。 

「復次，舍利子！諸菩薩摩訶薩修行精進波羅蜜多時，以

應一切智智心，而修精進波羅蜜多，以無所得而為方便，與一

切有情同共迴向阿耨多羅三藐三菩提，勤修種種難行忍行。舍

利子！如是名為諸菩薩摩訶薩修行精進波羅蜜多時，擐安忍波

羅蜜多大功德鎧。 

「復次，舍利子！諸菩薩摩訶薩修行精進波羅蜜多時，以

應一切智智心，而修精進波羅蜜多，以無所得而為方便，與一

切有情同共迴向阿耨多羅三藐三菩提，熾然勤修有利苦行。舍

利子！如是名為諸菩薩摩訶薩修行精進波羅蜜多時，擐精進波

羅蜜多大功德鎧。 

「復次，舍利子！諸菩薩摩訶薩修行精進波羅蜜多時，以



85 
 

應一切智智心，而修精進波羅蜜多，以無所得而為方便，與一

切有情同共迴向阿耨多羅三藐三菩提，勤修種種靜慮等至。舍

利子！如是名為諸菩薩摩訶薩修行精進波羅蜜多時，擐靜慮波

羅蜜多大功德鎧。 

「復次，舍利子！諸菩薩摩訶薩修行精進波羅蜜多時，以

應一切智智心，而修精進波羅蜜多，以無所得而為方便，與一

切有情同共迴向阿耨多羅三藐三菩提，精進修行無取著慧。舍

利子！如是名為諸菩薩摩訶薩修行精進波羅蜜多時，擐般若波

羅蜜多大功德鎧。 

「舍利子！是菩薩摩訶薩修行精進波羅蜜多時，具擐六種

波羅蜜多大功德鎧。舍利子！若菩薩摩訶薩以應一切智智心，

修行精進波羅蜜多時，於六波羅蜜多相不取不著，當知是菩薩

摩訶薩擐大功德鎧。舍利子！如是名為菩薩摩訶薩為欲利樂一

切有情擐大功德鎧。 

「復次，舍利子！諸菩薩摩訶薩修行靜慮波羅蜜多時，以

應一切智智心，而修靜慮波羅蜜多，以無所得而為方便，與一

切有情同共迴向阿耨多羅三藐三菩提，住安靜心而行布施，令

慳悋垢不復現前。舍利子！如是名為諸菩薩摩訶薩修行靜慮波

羅蜜多時，擐布施波羅蜜多大功德鎧。 

「復次，舍利子！諸菩薩摩訶薩修行靜慮波羅蜜多時，以

應一切智智心，而修靜慮波羅蜜多，以無所得而為方便，與一

切有情同共迴向阿耨多羅三藐三菩提，由淨定力護持禁戒，令

犯戒垢不復現前。舍利子！如是名為諸菩薩摩訶薩修行靜慮波

羅蜜多時，擐淨戒波羅蜜多大功德鎧。 

「復次，舍利子！諸菩薩摩訶薩修行靜慮波羅蜜多時，以

應一切智智心，而修靜慮波羅蜜多，以無所得而為方便，與一

切有情同共迴向阿耨多羅三藐三菩提，住慈悲定而修安忍，令



86 
 

忿恚等不復現前。舍利子！如是名為諸菩薩摩訶薩修行靜慮波

羅蜜多時，擐安忍波羅蜜多大功德鎧。 

「復次，舍利子！諸菩薩摩訶薩修行靜慮波羅蜜多時，以

應一切智智心，而修靜慮波羅蜜多，以無所得而為方便，與一

切有情同共迴向阿耨多羅三藐三菩提，安住靜定勤修功德，令

諸懈怠不復現前。舍利子！如是名為諸菩薩摩訶薩修行靜慮波

羅蜜多時，擐精進波羅蜜多大功德鎧。 

「復次，舍利子！諸菩薩摩訶薩修行靜慮波羅蜜多時，以

應一切智智心，而修靜慮波羅蜜多，以無所得而為方便，與一

切有情同共迴向阿耨多羅三藐三菩提，依靜慮等引發勝定，令

味亂障不復現前。舍利子！如是名為諸菩薩摩訶薩修行靜慮波

羅蜜多時，擐靜慮波羅蜜多大功德鎧。 

「復次，舍利子！諸菩薩摩訶薩修行靜慮波羅蜜多時，以

應一切智智心，而修靜慮波羅蜜多，以無所得而為方便，與一

切有情同共迴向阿耨多羅三藐三菩提，依靜慮等引發勝慧，觀

一切法皆如幻等，令諸惡慧不復現前。舍利子！如是名為諸菩

薩摩訶薩修行靜慮波羅蜜多時，擐般若波羅蜜多大功德鎧。 

「舍利子！是菩薩摩訶薩修行靜慮波羅蜜多時，具擐六種

波羅蜜多大功德鎧。舍利子！若菩薩摩訶薩以應一切智智心，

修行靜慮波羅蜜多時，於六波羅蜜多相不取不著，當知是菩薩

摩訶薩擐大功德鎧。舍利子！如是名為菩薩摩訶薩為欲利樂一

切有情擐大功德鎧。 

「復次，舍利子！諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，以

應一切智智心，而修般若波羅蜜多，以無所得而為方便，與一

切有情同共迴向阿耨多羅三藐三菩提，不見施者、受者、施物，

三輪清淨而行布施。舍利子！如是名為諸菩薩摩訶薩修行般若

波羅蜜多時，擐布施波羅蜜多大功德鎧。 



87 
 

「復次，舍利子！諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，以

應一切智智心，而修般若波羅蜜多，以無所得而為方便，與一

切有情同共迴向阿耨多羅三藐三菩提，不見持戒及破戒等，以

無著心而修淨戒。舍利子！如是名為諸菩薩摩訶薩修行般若波

羅蜜多時，擐淨戒波羅蜜多大功德鎧。 

「復次，舍利子！諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，以

應一切智智心，而修般若波羅蜜多，以無所得而為方便，與一

切有情同共迴向阿耨多羅三藐三菩提，不見能忍所忍等事，以

勝空慧而修安忍。舍利子！如是名為諸菩薩摩訶薩修行般若波

羅蜜多時，擐安忍波羅蜜多大功德鎧。 

「復次，舍利子！諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，以

應一切智智心，而修般若波羅蜜多，以無所得而為方便，與一

切有情同共迴向阿耨多羅三藐三菩提，觀一切法皆畢竟空，以

大悲心而行精進。舍利子！如是名為諸菩薩摩訶薩修行般若波

羅蜜多時，擐精進波羅蜜多大功德鎧。 

「復次，舍利子！諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，以

應一切智智心，而修般若波羅蜜多，以無所得而為方便，與一

切有情同共迴向阿耨多羅三藐三菩提，觀入、住、出定及定境

皆畢竟空而修等至。舍利子！如是名為諸菩薩摩訶薩修行般若

波羅蜜多時，擐靜慮波羅蜜多大功德鎧。 

「復次，舍利子！諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，以

應一切智智心，而修般若波羅蜜多，以無所得而為方便，與一

切有情同共迴向阿耨多羅三藐三菩提，於一切法、一切有情、

一切波羅蜜多，住如幻、如夢、如像、如響、如光影、如空花、

如尋香城、如變化事想，而修種種無取著慧。舍利子！如是名

為諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，擐般若波羅蜜多大功德

鎧。 



88 
 

「舍利子！是菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時，具擐六種

波羅蜜多大功德鎧。舍利子！若菩薩摩訶薩以應一切智智心，

修行般若波羅蜜多時，於六波羅蜜多相不取不著，當知是菩薩

摩訶薩擐大功德鎧。舍利子！如是名為菩薩摩訶薩為欲利樂一

切有情擐大功德鎧。 

「舍利子！諸菩薩摩訶薩如是安住一一波羅蜜多，皆修六

波羅蜜多令得圓滿，是故名擐大功德鎧。 

「復次，舍利子！諸菩薩摩訶薩雖入諸靜慮及無量、無色

定而不味著，亦不為彼勢力所引，亦不隨彼勢力受生。舍利子！

是為菩薩摩訶薩修行靜慮波羅蜜多時，擐方便善巧般若波羅蜜

多大功德鎧。 

「復次，舍利子！諸菩薩摩訶薩雖入諸靜慮及無量、無色

定，住遠離見、寂靜見、空無相無願見而不證實際，不入聲聞

及獨覺地，勝伏一切聲聞、獨覺。舍利子！如是名為菩薩摩訶

薩修行靜慮波羅蜜多時，擐方便善巧般若波羅蜜多大功德鎧。 

「舍利子！以諸菩薩由為利樂一切有情擐如是等大功德

鎧，故復名摩訶薩。 

「舍利子！如是為欲利樂一切有情擐大功德鎧菩薩摩訶

薩，普為十方各如殑伽沙等世界諸佛世尊，於大眾中歡喜讚歎，

作如是言：『某方某世界中有某名菩薩摩訶薩，為欲利樂一切

有情擐大功德鎧，成熟有情、嚴淨佛土，遊戲神通作所應作。』

如是展轉聲遍十方，天、人等眾聞皆歡喜，咸作是言：『如是

菩薩速當作佛，利益安樂一切有情。』」 

爾時，具壽舍利子問滿慈子言：「云何名為菩薩摩訶薩為

欲利樂諸有情故發趣大乘？」 

滿慈子言：「舍利子！菩薩摩訶薩為欲利樂一切有情，擐

六波羅蜜多大功德鎧已，復為利樂諸有情故，離欲惡不善法，



89 
 

有尋有伺，離生喜樂，入初靜慮具足住；尋伺寂靜，內等淨，

心一趣性，無尋無伺，定生喜樂，入第二靜慮具足住；離喜住

捨，具念正知，身受樂，聖說住捨，具念樂住，入第三靜慮具

足住；斷樂斷苦，先喜憂沒，不苦不樂，捨念清淨，入第四靜

慮具足住。復依靜慮起慈俱心，行相廣大，無二無量，無怨、

無害、無恨、無惱，遍滿善修，勝解周普，充溢十方，盡虛空

窮法界，慈心勝解具足而住；悲、喜、捨俱心勝解行相，亦復

如是。依此加行，復超一切色想，滅有對想，不思惟種種想，

入無邊空，空無邊處具足住；超一切空無邊處，入無邊識，識

無邊處具足住；超一切識無邊處，入無所有，無所有處具足住；

超一切無所有處，入非想非非想處具足住。舍利子！是菩薩摩

訶薩以無所得而為方便，持此靜慮、無量、無色，與一切有情

同共迴向阿耨多羅三藐三菩提。舍利子！是為菩薩摩訶薩為欲

利樂諸有情故發趣大乘。 

「復次，舍利子！諸菩薩摩訶薩為欲利樂諸有情故，先自

安住如是靜慮、無量、無色，於入、住、出諸行、相、狀善分

別知，得自在已復作是念：『我當以應一切智智心，大悲為上

首，為斷一切有情諸煩惱故，說諸靜慮、無量、無色，分別開

示令善了知諸定愛味、過患、出離，及入、住、出諸行、相、

狀。』舍利子！是為菩薩摩訶薩依靜慮波羅蜜多，修布施波羅

蜜多，為欲利樂諸有情故發趣大乘。 

「若菩薩摩訶薩以應一切智智心，大悲為上首，說諸靜慮、

無量、無色時，不為聲聞、獨覺心等之所間雜。舍利子！是為

菩薩摩訶薩依靜慮波羅蜜多，修淨戒波羅蜜多，為欲利樂諸有

情故發趣大乘。 

「若菩薩摩訶薩以應一切智智心，大悲為上首，說諸靜慮、

無量、無色時，於如是法信忍欲樂。舍利子！是為菩薩摩訶薩



90 
 

依靜慮波羅蜜多，修安忍波羅蜜多，為欲利樂諸有情故發趣大

乘。 

「若菩薩摩訶薩以應一切智智心，大悲為上首，修諸靜慮、

無量、無色時，以自善根為有情故，迴求無上正等菩提，於諸

善根勤修不息。舍利子！是為菩薩摩訶薩依靜慮波羅蜜多，修

精進波羅蜜多，為欲利樂諸有情故發趣大乘。 

「若菩薩摩訶薩以應一切智智心，大悲為上首，依諸靜慮、

無量、無色，引發殊勝等至、等持、解脫、勝處、遍處等定，

於入、住、出皆得自在，不墮聲聞、獨覺等地。舍利子！是為

菩薩摩訶薩依靜慮波羅蜜多，修靜慮波羅蜜多，為欲利樂諸有

情故發趣大乘。 

「若菩薩摩訶薩以應一切智智心，大悲為上首，修諸靜慮、

無量、無色時，於諸靜慮、無量、無色及靜慮支，以無常行相、

苦行相、無我行相、空行相、無相行相、無願行相，如實觀察

不捨大悲，不墮聲聞及獨覺地。舍利子！是為菩薩摩訶薩依靜

慮波羅蜜多，修般若波羅蜜多，為欲利樂諸有情故發趣大乘。 

「復次，舍利子！若菩薩摩訶薩以應一切智智心，大悲為

上首，入慈定時作如是念：『我當拯濟一切有情令得安樂。』

入悲定時作如是念：『我當救拔一切有情令得離苦。』入喜定

時作如是念：『我當讚勸一切有情令得解脫。』入捨定時作如

是念：『我當等益一切有情令斷諸漏。』舍利子！是為菩薩摩

訶薩依無量定修布施波羅蜜多，為欲利樂諸有情故發趣大乘。 

「若菩薩摩訶薩以應一切智智心，大悲為上首，於四無量

入、住、出時，終不趣向聲聞、獨覺，唯求無上正等菩提。舍

利子！是為菩薩摩訶薩依無量定，修淨戒波羅蜜多，為欲利樂

諸有情故發趣大乘。 

「若菩薩摩訶薩以應一切智智心，大悲為上首，於四無量



91 
 

入、住、出時，不雜聲聞、獨覺作意，專心信忍欲樂無上正等

菩提。舍利子！是為菩薩摩訶薩依無量定，修安忍波羅蜜多，

為欲利樂諸有情故發趣大乘。 

「若菩薩摩訶薩以應一切智智心，大悲為上首，於四無量

入、住、出時，勤斷惡法勤修善法，專趣菩提曾無暫捨。舍利

子！是為菩薩摩訶薩依無量定，修精進波羅蜜多，為欲利樂諸

有情故發趣大乘。 

「若菩薩摩訶薩以應一切智智心，大悲為上首，於四無量

入、住、出時，引發種種等持、等至，能於其中得大自在，不

為彼定之所引奪，亦不隨彼勢用受生。舍利子！是為菩薩摩訶

薩依無量定，修靜慮波羅蜜多，為欲利樂諸有情故發趣大乘。 

「若菩薩摩訶薩以應一切智智心，大悲為上首，修四無量，

於無量中以無常行相、苦行相、無我行相、空行相、無相行相、

無願行相如實觀察，不捨大悲，不墮聲聞及獨覺地。舍利子！

是為菩薩摩訶薩依無量定，修般若波羅蜜多，為欲利樂諸有情

故發趣大乘。 

「舍利子！諸菩薩摩訶薩依如是等方便善巧修習六種波

羅蜜多，為欲利樂諸有情故發趣大乘。 

「復次，舍利子！若菩薩摩訶薩以應一切智智心，大悲為

上首，具修一切種四念住、四正斷、四神足、五根、五力、七

等覺支、八聖道支，以無所得而為方便，與一切有情同共迴向

阿耨多羅三藐三菩提。舍利子！是為菩薩摩訶薩為欲利樂諸有

情故發趣大乘。 

「若菩薩摩訶薩以應一切智智心，大悲為上首，具修一切

種空解脫門、無相解脫門、無願解脫門，以無所得而為方便，

與一切有情同共迴向阿耨多羅三藐三菩提。舍利子！是為菩薩

摩訶薩為欲利樂諸有情故發趣大乘。 



92 
 

「若菩薩摩訶薩以應一切智智心，大悲為上首，具修一切

種布施、愛語、利行、同事，以無所得而為方便，與一切有情

同共迴向阿耨多羅三藐三菩提。舍利子！是為菩薩摩訶薩為欲

利樂諸有情故發趣大乘。 

「若菩薩摩訶薩以應一切智智心，大悲為上首，具修一切

種五眼、六神通，以無所得而為方便，與一切有情同共迴向阿

耨多羅三藐三菩提。舍利子！是為菩薩摩訶薩為欲利樂諸有情

故發趣大乘。 

「若菩薩摩訶薩以應一切智智心，大悲為上首，具修一切

種佛十力、四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、

十八佛不共法、一切智、道相智、一切相智，以無所得而為方

便，與一切有情同共迴向阿耨多羅三藐三菩提。舍利子！是為

菩薩摩訶薩為欲利樂諸有情故發趣大乘。 

「復次，舍利子！若菩薩摩訶薩以應一切智智心，大悲為

上首，無所得為方便，起內空智、外空智、內外空智、空空智、

大空智、勝義空智、有為空智、無為空智、畢竟空智、無際空

智、散空智、無變異空智、本性空智、自相空智、共相空智、

一切法空智、不可得空智、無性空智、自性空智、無性自性空

智，以無所得而為方便，與一切有情同共迴向阿耨多羅三藐三

菩提。舍利子！是為菩薩摩訶薩為欲利樂諸有情故發趣大乘。 

「若菩薩摩訶薩以應一切智智心，大悲為上首，無所得為

方便，於一切法起非亂非定智，以無所得而為方便，與一切有

情同共迴向阿耨多羅三藐三菩提。舍利子！是為菩薩摩訶薩為

欲利樂諸有情故發趣大乘。 

「若菩薩摩訶薩以應一切智智心，大悲為上首，無所得而

為方便，於一切法起非常非無常智、非樂非苦智、非我非無我

智、非淨非不淨智、非空非不空智、非有相非無相智、非有願



93 
 

非無願智、非寂靜非不寂靜智、非遠離非不遠離智，以無所得

而為方便，與一切有情同共迴向阿耨多羅三藐三菩提。舍利子！

是為菩薩摩訶薩為欲利樂諸有情故發趣大乘。 

「復次，舍利子！若菩薩摩訶薩以應一切智智心，大悲為

上首，無所得為方便，智不知過去，智不知未來，智不知現在，

智非不知三世法，以無所得而為方便，與一切有情同共迴向阿

耨多羅三藐三菩提。舍利子！是為菩薩摩訶薩為欲利樂諸有情

故發趣大乘。 

「若菩薩摩訶薩以應一切智智心，大悲為上首，無所得而

為方便，智不知善，智不知不善，智不知無記，非不知三性法；

智不知欲界，智不知色界，智不知無色界，非不知三界法；智

不知學，智不知無學，智不知非學非無學，非不知學、無學、

非學非無學法；智不知見所斷，智不知修所斷，智不知非所斷，

非不知見所斷、修所斷、非所斷法。以無所得而為方便，與一

切有情同共迴向阿耨多羅三藐三菩提。舍利子！是為菩薩摩訶

薩為欲利樂諸有情故發趣大乘。 

「若菩薩摩訶薩以應一切智智心，大悲為上首，無所得而

為方便，智不知世間，智不知出世間，非不知世間、出世間法，

以無所得而為方便，與一切有情同共迴向阿耨多羅三藐三菩提。

舍利子！是為菩薩摩訶薩為欲利樂諸有情故發趣大乘。 

「若菩薩摩訶薩以應一切智智心，大悲為上首，無所得為

方便，智不知色，智不知無色非不知色、無色法；智不知有見，

智不知無見，非不知有見、無見法；智不知有對，智不知無對，

非不知有對、無對法；智不知有漏，智不知無漏，非不知有漏、

無漏法；智不知有為，智不知無為，非不知有為、無為法。以

無所得而為方便，與一切有情同共迴向阿耨多羅三藐三菩提。

舍利子！是為菩薩摩訶薩為欲利樂諸有情故發趣大乘。 



94 
 

「舍利子！以諸菩薩由如是等方便善巧，為欲利樂一切有

情發趣大乘故，復名摩訶薩。 

「舍利子！如是為欲利樂諸有情故發趣大乘菩薩摩訶薩，

普為十方各如殑伽沙等世界諸佛世尊，於大眾中歡喜讚歎，作

如是言：『某方某世界中有某名菩薩摩訶薩，為欲利樂諸有情

故發趣大乘，成就有情、嚴淨佛土，遊戲神通作所應作。』如

是展轉聲遍十方，天、人等眾聞皆歡喜，咸作是言：『如是菩

薩速當作佛，利益安樂一切有情。』」 

大般若波羅蜜多經卷第四十八 

 

结  行： 
1. 补阙真言：南谟喝啰怛那，哆啰夜耶。佉啰佉啰。俱住俱住。摩 

啰摩啰。虎啰，吽。贺贺，苏怛拏，吽。泼抹拏，娑婆诃。（三遍） 

2. 七佛灭罪真言：离婆离婆帝。求诃求诃帝。陀罗尼帝。尼诃啰帝。

毗黎你帝。摩诃伽帝。真陵乾帝。娑婆诃。（三遍） 

3. 三皈依  

自皈依佛，当愿众生，体解大道，发无上心； 

自皈依法，当愿众生，深入经藏，智慧如海； 

自皈依僧，当愿众生，统理大众，一切无碍。和南圣众。（一遍） 

4. 回向           愿以此功德      普及于一切 

我等与众生      皆共成佛道 

愿消三障诸烦恼      愿得智慧真明了 

普愿罪障悉消除      世世常行菩萨道 

愿以此功德 回向法界众生 愿诸众生： 

罪障消除 福德增长 智慧增长 菩提心增长 

愿三宝兴隆 正法久住 普愿众生 早成佛道 

发大菩提心，地狱放光明，人天得解脱，三界复清净。 

我及诸众生，罪障悉消除，安稳得如意，身心无挂碍。 

南无十方三世一切佛 一切菩萨摩诃萨 摩诃般若波罗蜜  

5. 礼佛（三拜/三问讯）（注：此阅藏仪轨可以根据需要自行调整）  



95 
 

恭敬法宝 开智慧眼  深入经藏 智慧如海 

 

 

 
 

 


