
1

大眾閱藏經典彙編 CBETA2018版

大寶積經
（一百二十卷：第 86 卷至第 90 卷）

大唐三藏菩提流志奉 詔譯



2

汇编说明

佛教经典分经律论三藏，佛陀一生言教就保存在经藏中，阅读佛经

仿佛得预法会，亲聆圣音，是后人学习佛法最直接的途径，更是末法时代

树立正知正见、防止误入相似佛法的最可靠的依止方法，自然功德无量。

能遍阅佛经或三藏，把一代圣教尽数熏入八识田中，直至成佛永为道种，

是古今众多佛弟子的毕生心愿和梦想。

本汇编是大众阅藏网汇编 12 辑之外的 11 部大经之一的《佛說長

阿含經》。

本汇编采用台湾中华电子佛典协会（CBETA）2018 电子版《大

正新修大藏经》（电子《大正藏》）第 1 冊 No. 1 後秦弘始年佛陀耶舍

共竺佛念譯的《佛說長阿含經》（22 卷）为底本。本汇编只有一册。

CBETA 为中华电子佛典协会（Chinese Buddhist Electronic Text
Association）的简称，成立于 1998年，免费提供电子佛典数据库供各

界作非营利性使用，其发布的电子佛典数据库可以在网络上下载。

大众阅藏网，是一群正信佛子为倡导大众阅藏而设立的公益性文化

传播平台，祈愿在三宝的加持护念下，使读经阅藏能普及到广大信众中去。

宗旨：本佛宗经，闻思正见

理念：阅藏很重要，人人能做到，活动无中心，引导有僧宝。

目标：让阅藏流行起来！

大众阅藏经书汇编的第 1辑免费申请，“ 大众阅藏” 邮箱：

yuezang@vip.163.com。官网网址：http://www.yuezang.org；

大眾閱藏網

二〇一八年十一月

mailto:yuezang@vip.163.com
http://www.yuezang.org/


3

佛经安置须知

1. 经典应恭敬放在清净高处以及其他书籍的上面，不可随意

扔放床上、座椅上等不净处。

2. 凡经书等法宝阅毕，可辗转流通，赠送其他道友，不可任

意烧毁或丢弃。

3.如手捧或装于口袋携带时，不得低于腰部，不可挟腋下。

4. 不得口吹经上灰尘，应以专用净布拭去。

5. 不可在经典所在的地方，有种种污秽行为。

读诵佛经须知

1.经典乃三世诸佛之师，如来法身舍利，亦当作真佛看，不

可作纸墨等看。礼诵持念，种种修持，皆当以诚敬为主。

2.不可躺着看经书，以口水沾指翻经页，不可以污手触经。

3.经书上不可涂写。不得一边散心杂话，一边看经书。

4. 中断不看时，应夹放纸条、书签做记号。不可折页、折角，

或经书面朝下作“人”字形搁置。

保宁勇禅师示看经警策文

夫看经之法后学须知：当净三业。若三业无亏，则百福俱集。三业

者，身、口、意业也。

（一）端身正坐，如对圣容，则身业净也。

（二）口无杂言，断诸嬉笑，则口业净也。

（三）意不散乱，屏息万缘，则意业净也。

内心既寂，外境俱捐。方契悟于真源，庶研穷于法理，可谓水

澄珠莹，云散月明。义海涌于胸襟，智岳凝于耳目。辄莫容易，实

非小缘。心法双忘，自他俱利。若能如是，真报佛恩。



1

起诵仪

请佛发愿

稽首禮諸佛 及法比丘僧 我今為自利 亦利諸有情

與諸善同修 正聞大藏經 傳承三聖學 令正法久住

南无本师释迦牟尼佛
南无本师释迦牟尼佛
南无本师释迦牟尼佛

香赞

（一遍）

炉香乍爇. 法界蒙薰. 诸佛海会悉遥闻.

随处结祥云.诚意方殷.诸佛现全身.

南无香云盖菩萨摩诃萨（三称）

开经偈

（一遍）

无上甚深微妙法 百千万劫难遭遇

我今见闻得受持 愿解如来真实义

讽诵经时 当愿众生：

顺佛所说 总持不忘.

（注：此阅藏仪轨可以根据需要自行调整）



2

大寶積經卷第八十六

大唐三藏法師菩提流志奉 詔譯

大神變會第二十二之一

如是我聞：

一時佛在舍衛國祇樹給孤獨園，與大比丘眾千二百五十人俱，

菩薩摩訶薩八千人，文殊師利與商主天子俱在會中。爾時商主天子

白佛言：「世尊！如來常以幾種神變調伏眾生？」

佛告天子：「我以三種神變調伏眾生：一者說法，二者教誡，

三者神通。云何名為說法神變？所謂如來無礙大智，見未來世一切

眾生心行差別，於三寶所有信不信，及業果報皆悉了知。如佛所說，

若現在世所行惡因當墮惡趣，隨業受報決定無差。若彼眾生善業因

緣誓願力故，從惡趣出生人天中， 或以聲聞辟支佛乘及以大乘而得

解脫，經爾所劫受苦受樂當得涅槃，當得值遇若干諸佛，如是等業

決定無差。若彼眾生善業因緣誓願力故，當生欲界色界無色界，經

爾所劫以如是乘而得解脫，以如是行當得見佛承事供養。如是一切

上中下品善不善業，乃至一念，如來悉知而為說法，是名說法神

變。云何名為教誡神變？若如是教諸持戒者，是應作是不應作，是

應信是不應信，是應親近是不應親近，是法雜染是法清淨，乃至攝

受一切功德善道資糧，行如是道得聲聞乘辟支佛乘、行如是道成就

大乘，非法應離、如法應住，如佛所教決定無差。是地獄業、是傍

生業，是餓鬼業、是人天業，不善應捨、善法應修，此是聖道應如

是學。此等眾生人天往返漸入涅槃，如是示教終不空過，是名教誡

神變。云何名為神通神變？若為調伏憍慢眾生， 或現一身而作多身，

或現多身而作一身，山崖牆壁出入無礙，身上出火身下出水，身下

出火身上出水，入地如水履水如地，日月威德以手捫摩，或現大身



3

至於梵世乃至廣大遍覆三千大千世界。隨所應現調伏眾生，是名神

通神變。」

爾時商主天子白佛言：「世尊！頗有神變能過此耶？」

佛告天子：「如來復有殊勝神變。」即語文殊師利：「汝可演

說，令諸菩薩得深法忍摧伏眾魔，亦令如來菩提之法久住於世。」

文殊師利白佛言：「世尊！如來若以三千世界四大海水置於掌中，水

性眾生無所嬈動，如是神變未為殊勝。若如來於一切法不可言說、無

名無相、無色無聲、無行無作、無文字、無戲論、無表示、離心意識、

一切語言道斷寂靜照明，而以文字語言分別顯示。一切世間所不能解，

沙門婆羅門聞者驚怖，是名諸佛最大神變。復次如來若以三千大千世

界內於口中，於四天下無所障礙，日月光明亦不隱蔽如本而住，其中

眾生亦不覺知往來方所。世 尊！如是神變未為殊勝。若如來於一切法

不可說、無文字、無名相，乃至離心意識、一切語言道斷寂靜照明，

而以文字語言宣說顯示，是名諸佛最大神變。復次如來不共之身神通

力故，隨諸眾生種種示現悉令歡喜。如是神變未為殊勝。所謂如來大

神變者，無我說我、無眾生說眾生、無人說人、無養育說養育、無名

說名、無色說色、無受想行識說受想行識、無處說處、無界說界，雖

說眼空眼不言空、雖說色空色不言空、說眼識空識不言空，乃至意空

及以法空、意識空等亦復如是。說如是等無名無相、無動無知、無言

之法，摧滅一切生滅之相，是則如來最大神變。如是神變，不與眼相

應、不與色相應、不與眼識相應，不與耳聲耳識、鼻香鼻識、舌味舌

識、身觸身識、意法意識相應。如是神變，不與身合、不與心合，無

行無作離諸境 界，一切世間所不能信。何以故？言世間者，名為五蘊。

凡夫於此妄生執著，或說蘊常、或說無常。以是義故，一切世間妄見

蘊常，聞說無常不能生信；妄見蘊樂，聞說蘊苦不能生信；妄見蘊我，

聞說無我不能生信；妄見蘊淨，聞說不淨不能生信；計蘊我所，說無

我所不能生信；計五蘊實，聞說不實不能生信。以是義故，如來神變

出過心相，聞者不欣，一切世間所不能信。復次超眼境界非色法故，

是名神變。超耳境界非聲法故，乃至超意境界非意法故，不可顯示非

智所知，是名神變。復次空無相願不可言說，而說於空無相無願，是

名神變。無起無作、無性無相、無生無滅、本來涅槃不可言說，而說



4

涅槃，是名神變。復次布施清淨，淨三輪故，是名神變。何等為三？

謂離我相及眾生相，不念菩提，持戒清淨，是名神變。所謂身口意業

無所作故，忍辱清淨，是名神變。剎那壞滅無所著故，精進清淨，是

名神變。無去無來身心不動故，禪定清淨，是名神變。心無所依內外

寂靜故， 智慧清淨，是名神變。照明諸法，滅一切見故。復次法無出

相說出離法，是名神變。法無差別文字分別，是名神變。法無所行說

有修行，是名神變。法無來去說有來去，是名神變。於一道證建立諸

果，是名神變。於一味法分別三乘，是名神變。一切諸佛唯是一佛，

說無量佛，是名神變。一切佛土唯一佛土，說無量土，是名神變。無

量眾生即一眾生，說無量眾生，是名神變。一切佛法唯一佛法，說無

量法，是名神變。法不可示，顯示諸法，是名神變。法無所得，修習

作證，是名神變。」

爾時商主天子白文殊師利言：「如我所解仁所說義，於一切法

所有言說悉名神變。」

文殊師利言：「如是如是。一切言說實無所說，名大神

變。」說是法時，一萬二千天子發阿耨多羅三藐三菩提心，

五百菩薩得無生法忍。爾時長老舍利弗語商主天子言：「汝

聞此神變不驚怖耶？」

天子答言：「我即神變，云何驚怖？」 舍利弗言：「天子以何密

意而作是言？」

天曰：「一切諸法，若善不善無動而動，名大神變。是故舍利弗！

作善業者生於天上有大威德，如是善業不可思議。一切眾生往來生死

亦不可思議， 不可思議者名大神變。如佛所說，四種境界不可思議：

一者業境界不可思議，二者龍境界不可思議，三者禪境界不可思議，

四者佛境界不可思議。以是義故，說一切法名大神變不應驚怖。復次

舍利弗！若如來說此神變，虛空界寧有怖耶？」

答言：「不也。」

天曰：「若虛空不怖，云何問言汝不驚怖？」舍利弗言：「汝豈



5

同虛空耶？」

天曰：「如佛所說，若內空外空，是虛空不？」答言：「如是。」

天曰：「是故一切眾生是虛空性。」

舍利弗言：「天子！如汝所說，不久亦當現此神變。何以故？超

過一切境界是大神變故。」

爾時舍利弗白佛言：「世尊！此商主天子往昔供養諸佛世尊及文

殊師利，乃能成就如是辯才。」

佛告舍利弗：「如是如是，如汝所說，是文殊師利之所成熟。舍

利弗！乃往古世過無量劫，有佛名等須彌如來、應供、正遍知、明行

足、善逝、世間解、無上士、調御丈夫、天人師、佛、世尊，出現於

世。國名安樂，劫名歡喜。舍利弗！彼佛世界一切眾生具足安樂，乃

至無有少苦惱聲。彼佛國土四寶所成，金、銀、琉璃及以頗梨，地平

如掌，清淨柔軟如天妙衣，無諸難處。天人充滿，安隱熾盛快樂無量，

是故名為安樂世界。彼佛法中純是菩薩，精進勇猛智慧光明，得修多

羅王陀羅尼，辯才無盡善巧方便，分別說法神通智慧，摧破惡魔解脫

無礙，成就定忍，善知根性應病與藥，具大福德智慧資糧，為諸眾生

不請之友。以神通力遍遊佛剎，入智行海，安住施戒智慧多聞，無邊

善根方便迴向，住於十力四無所畏一切佛法，遊戲三昧諸禪解脫。彼

佛世尊以如是等諸大菩薩而為眷屬。於彼世界有轉輪王名淨莊嚴，正

法化世王四天下，七寶具足。王有千子，悉發阿耨多羅三藐三菩提心。

淨莊嚴王及其後宮，亦皆已發阿耨多羅三藐三菩提心。彼等須彌如來

壽七十俱胝歲，爾時淨莊嚴王於百千歲中承事供養彼佛如來及菩薩眾，

衣服飲食一切樂具。王與千子及其後宮得清淨信，愛法歡喜更無異心，

常於佛前手自供養，親近聽法過百千歲已。時王千子及以內宮獲得四

念。何者為四？一者念佛菩薩，二者念施，三者念戒，四者不忘菩提

之心。得此念故，若晝若夜常得見佛及諸菩薩。後於一時，淨莊嚴王

及其眷屬為聽法故往至佛所。時彼如來為欲教化諸菩薩故，於大眾中



6

現種種神變。爾時淨莊嚴王前白佛言：『世尊！頗有神變能過此耶？』

佛告大王：『如來復有殊勝神變，所謂了知過去已滅、現在不住、未

來未生，無心心所而說三世心心所法，於一味中說三解脫，於一滅證

說四聖諦，開示諸法空無相願，成熟顛倒苦惱眾 生，說無相無為成

就菩提。於不取不捨說檀波羅蜜，於無住無作說尸波羅蜜，於無我法

說羼提波羅蜜，身心寂靜說毘離耶波羅蜜，不亂不攝說禪波羅蜜，離

彼此岸說般若波羅蜜，無所動念而行方便，離依怙相修習於慈，以無

作法修習於悲，以離欣悅而修於喜，以不住法而修於捨。以無所見起

於天眼，無所聞故起於天耳，無所攀緣起他心智，離於前際起宿命智，

身心不動起於神足。不住於法修於念處，以無生滅修四正勤，非根說

根，非力說 力，諸法寂靜說菩提分法，無差別修八聖道，不住寂靜修

奢摩他，遠離法相修毘鉢舍那，本來寂滅而說涅槃。』彼佛世尊為淨

莊嚴王千子眷屬說此神變法時，八萬四千眾生發阿耨多羅三藐三菩提

心。淨莊嚴王及以千子證於法忍，以佛神力即於佛前以偈讚曰：

『如須彌山，映于大海，如來威光，蔽諸大眾。如日初出，破一

切闇， 世尊毫相，遍照佛剎。如月圓滿，光明熾盛，佛德圓滿，慧

光普照。譬如蓮花，不著於水，佛處于世，無所染著。如師子王，吼

於林野，人中師子，吼於性空。 說一切法，非有非無，令離邊見，

名師子吼。於一切相，若生若滅， 說無生滅，名師子吼。分別此岸，

或示彼岸，不住諸法，名師子吼。分別二相，是染是淨，諸法性淨，

名師子吼。貪瞋癡行，從分別生，不起分別，名師子吼。說生死法，

無常無我，從顛倒起，名師子吼。生死涅槃，本來寂靜， 是大菩提，

名師子吼。諸見所縛，流轉世間，開示性空，名師子吼。如來導師，

所現神變，悉能開示，名師子吼。

「『於一切違順，其心不傾動，常住於平等，名隨順法忍。隨順

佛所說， 甚深寂靜法，亦不於中證，名隨順法忍。遠離諸過惡，增

長於善法，於中無所著，名隨順法忍。說諸法空聲，及一切見聲，二



7

俱無所著，名隨順法忍。無邊佛法聲，種種煩惱聲，不起聲分別，名

隨順法忍。於施戒多聞，精進及定慧，如法而修行，名隨順法忍。不

捨菩提心，平等觀一切，清淨菩提道， 名隨順法忍。如來自意語，

開示諸佛法，於此無疑惑，名隨順法忍。若我證菩提，當大師子吼，

演說此神變，如今佛所說。我於不思議，無上大福田， 已植於種子，

終無有退轉。假令大地壞，大海悉枯竭，我所種善根，永無有退失。

了知眾生心，其性如虛空，深植菩提種，得無邊福德。如我今志樂，

唯佛能證知，天人乾闥婆，無有能知者。我今終不求，諸天勝妙報，

我當得智慧，如佛人中尊。我於百千歲， 親近供養佛，發趣菩提故，

修此無邊業。我今與千子，及後宮眷屬，願常供養佛，為成熟菩提。

我今得善利，善見於諸佛，善得聞此法，愛樂於菩提。若愛樂菩提，

則為愛樂法，憐愍眾生故， 不捨於佛乘。』

「爾時眾中有菩薩名法速疾，語淨莊嚴王言：『大王！汝不隨順

如來神變，亦非發趣無上菩提。何以故？大王！菩提者住於法界，不

來不去、無知無行、非色非相、不取不捨，如畫虛空無所觸礙，本性

清淨。大王！菩提者入一切處，諸法平等故。菩提無分別，離諸相故。

菩提寂靜，止息相故。菩提性淨，離計著故。菩提不動，無雜亂故。

大王！菩提者名心平等，無所起故。菩提者名眾生平等，本無生故。

菩提者名不生生，因緣無性故。菩提者不可顯示，離心意識故。大王！

菩提無所行，過諸境界故。菩提無戲論，離尋思相故。菩提為空，性

相空故。菩提無相，離一切相故。菩提無願， 無所住故。菩提無作，

無業報故。菩提無為，離三相故。大王！菩提者性相如是。若於此法

有所願求，徒自疲勞。何以故？如菩提性菩薩應行，能如是行名為正

行。』

「爾時淨莊嚴王白法速疾菩薩言：『願為我說菩薩正行。』法速

疾言：『大王！捨諸所有是菩薩行，眾生平等無分別故。頭陀學戒是

菩薩行，戒性平等無所行故。離瞋熱惱是菩薩行，忍性平等無心相故。



8

堅固勇猛是菩薩行，精進平等離心行故。三昧解脫是菩薩行，禪定平

等無所緣故。聞慧資糧是菩薩行，慧性平等無所念故。生於梵住是菩

薩行，染淨平等二俱離故。起諸神通是菩薩行，神通平等不生念故。

具足辯才是菩薩行，法義平等離心相故。成就勝解是菩薩行，法界平

等無所動故。修七覺分是菩薩行，觀照平等不懈怠故。起四攝法是菩

薩行，諸法平等同其事故。等心眾生是菩薩行， 心性平等無分別故。

莊嚴佛土是菩薩行，清淨平等如虛空故。三十二相是菩薩行，觀法無

相入平等故。淨身口意是菩薩行，離於三業性平等故。隨喜眾生是菩

薩行，一切眾生等無我故。不厭生死是菩薩行，了知如夢性平等故。

常修善業是菩薩行，知業平等無業報故。堅固修行是菩薩行，觀一切

法如幻化故。安忍眾苦是菩薩行，了知平等苦不生故。親近善友是菩

薩行，於友非友心平等故。勤修深心是菩薩行，果報平等無所求故。

多聞無厭是菩薩行，說法聽法俱平等故。不慳悋法是菩薩行，平等說

法不希求故。攝受正法是菩薩行，平等成熟諸佛法故。常求實智是菩

薩行，第一義諦性平等 故。謙下其心是菩薩行，等心謙下諸眾生故。

普攝一切諸善功德是菩薩行，功德平等無所念故。』

「爾時淨莊嚴王聞說如是諸菩薩行，歡喜踊躍生愛樂心，即脫衣

服嚴身之具與法速疾菩薩。時王千子亦各脫身莊嚴之具，用上菩薩，

作如是言：『願令一切眾生成菩薩行，得是辯才。我等今者快得善利，

得見如是真善知識恭敬供養。』爾時速疾菩薩告淨莊嚴王：『汝所供

養甚為下劣，當知復有殊勝供養。』時法速疾菩薩以偈頌曰：

「『大千界眾生，皆發趣菩提， 假令盡一劫，男女以奉施；若

人發道意， 以信而出家，隨佛而修學，其福勝於彼。過去未來世，

一切諸如來，無有不捨家，得成無上道。三世一切佛，稱讚出家法，

若樂供養佛，當依佛出家。設滿恒沙界，珍寶供養佛，不如一日中，

出家修寂靜。彼則近菩提，摧破魔軍眾，出家不放逸，白法恒增長。

不壞眾善根，遠離諸煩惱，捨於家業累， 順道聖所讚。捨家離惱縛，



9

除惱離魔縛，心解行無染， 不久證菩提。』

「爾時淨莊嚴王聞此偈已，於自在王位、一切愛欲皆悉捨離，即

白佛言：『世尊！我願於佛善法律中出家受戒。』時等須彌如來告言：

『大王！出家無患我常勸讚，樂著居家非我所許。汝於王位猶有愛者，

我當教汝如法而住。』爾時淨莊嚴王告千子言：『汝等誰能紹繼王

業？』諸子咸言：『我等亦樂出家，願垂聽許。』父王告言：『汝等

若悉出家，此四天下國土人民誰當養育？若汝等大悲堅固，應為作王，

普令眾生安住善法。』時千子中有一王子名念大悲，即以偈頌答父王

言：

「『父王於佛法，所得諸功德，我悲受王位，亦當如是學。我常

修梵行， 盡形持八戒，我當不飲酒，不塗飾香花，身去莊嚴具，不

臥金床座，足不躡金屣，首不飾寶冠，不著天妙衣，不觀諸妓樂，不

翫奇鳥獸，不從宮女人。周巡四天下，宣行十善道，呵責家過患，讚

歎出家法。捨自在憍慢，親近佛法僧，不退菩提心，常厭於三界。以

施愛利益，同事攝眾生，普令於大乘， 悉當得成熟。晝夜六時分，

當往於佛所，為聽聞法故，供養彼如來。』

「爾時等須彌如來讚念大悲王子言：『善哉善哉。善男子！汝見

平等法故，住於大悲出家正信，於在家菩薩最為殊勝，與出家功德等

無有異。』爾時淨莊嚴王即立念大悲紹於王位，與九百九十九王子從

佛出家。既出家已，等須彌如來為說如是神變之法，於後不久獲五神

通，得念總持多聞智慧。時念大悲於十五日受灌頂位，亦以是法為四

天下一切眾生宣示教化。九十二俱胝眾生發阿耨多羅三藐三菩提心，

悉於等須彌如來法中出家修道，住於大乘得不退轉。舍利弗！汝觀是

法無量功德，成熟一切善根眾生。舍利弗！彼淨莊嚴王者豈異人乎？

今商主天子是也。法速疾菩薩者，今文殊師利是 也。彼千子者，此

賢劫中千佛是也。念大悲王子者，我身是也。舍利弗！是諸菩薩深心

正行不放逸故，得阿耨多羅三藐三菩提。」說此往昔修行法 時，三



10

萬二千天人發阿耨多羅三藐三菩提心。

爾時舍利弗語文殊師利言：「仁與商主天子久修梵行，多供養佛

種諸善根。」

文殊師利言：「大德！夫梵行者名八聖道，是有為法，我即無為，

是故我不久修梵行。夫梵行者名有所行，我無所行，是故我不久修梵

行。又梵行者名為二相，我無二相，是故我不久修梵行。又梵行者名

滅煩惱，我無煩惱亦無所滅，是故我不久修梵行。馳騁五欲說於梵行，

我於五欲本無所行，是故我不久修梵行。超過魔道名為梵行，我常安

住諸魔道中，是故我不久修梵行。成就善法名為梵行，我於善惡都無

所得，是故我不久修梵行。聲聞緣覺所住正位名為梵行，我無所證，

是故我不久修梵行。修涅槃道名為梵行，我於涅槃無所願求，是故我

不久修梵行。復次舍利子！汝所說我多供養 佛。汝謂如來可供養耶？

所以者何？如來非色亦不可見，云何而得供養如來？如來非受息一切

受，如來非想離一切結，如來非行畢竟無作，如來非識出過心意，云

何可得供養如來？復次，如來行於性空非眼色界，住無相際非耳聲界，

離於二相非鼻香界，無可知相非舌味界，無障礙相非身觸界，入於平

等非意法界，云何可得供養如來？又如來者名為法界，名曰如如，入

於實際、住於大空、不動本性、斷諸戲論、無所攀緣，不住於識、不

依三 界，亦不住於今世後世，常寂極寂，離身口意、無形無相、無毀

無譽、無漏無失，猶如虛空遍一切處，云何可得供養如來？復次舍利

弗！如汝所說種諸善根，此善根者非身見根、非貪瞋根、非顛倒根、

非五蘊六入七識住根、非八邪九惱十不善根。彼善根者，非戒學根、

非心學根、非慧學根、非正趣道根、非明解脫根、非四諦六通根、非

九次第定、十無學根、非五根、五力、七菩提分、八聖道根。又善根

者，非結使根、非障礙根、非惡作根、非生滅見根、非斷常見根、非

我見、人見、眾生見、壽者見根、非蘊魔、煩惱魔、死魔、天魔根。

彼善根者，非妄念根、非無明根、非行、識、名 色、六入、觸、受、



11

愛、取、有、生、老死憂惱根。彼善根者，非欲界、色界、無色界根、

非布施、持戒、忍辱、精進、禪定、智慧根、非慈悲喜捨根、非聲聞

緣覺所證之根。菩薩善根者，所謂心無所住一切智根、無自作他作根、

忍辱調伏根、莊嚴身口意根、大慈大悲根、成熟一切眾生根、攝受一

切法根、成就一切佛法根、不斷三寶種根、捨一切所有不求果報根、

積集眾善不求釋梵根、發大精進不樂小乘根、修習禪定不味著根、以

無所捨行智慧根、遍入諸行修方便根、具足十力四無畏根、得陀羅尼

無礙辯根、獲神通力淨佛土根、趣菩提樹轉法輪根。」

時文殊師利說此三種決定義已，一切大眾咸稱善哉，以種種花散

於世尊及文殊師利上，作如是言：「若佛剎中無文殊師利，佛不出世。

非文殊師利， 不能成熟一切眾生廣大善根。若有得聞文殊師利所說

法門，不驚不怪，遠離一切魔業障礙，於此大乘得清淨光明。」

大寶積經卷第

八十六

大寶積經卷第八十七

大唐三藏菩提流志奉 詔譯

大神變會第二十二之二

爾時世尊於大眾中讚商主天子：「善哉善哉，如汝所言。天子！

汝聞文殊師利所說神變，而能了知於餘神變，更無驚怖。何以故？

一切世間大驚怖 者，所謂於常想中說無常想，於樂想中說於苦想，

於我想中說無我想，於淨想中說不淨想，於有想中說於無想，於諸見

中而說空想，寂靜想中說於無想，於三界中說無願想，於我我所說無

著想。若於是中不驚不怖，是則名為住正調伏。何以故？若生驚怖

則於是法不能受持，所謂執著於我及以我 所。若無執著則無所住，

無所住則無所動，無所動則無來去，無來去則無所受，無所受則無所



12

取，無所取則無顛倒，無顛倒則無邪見，無邪見則無正信，無正信則

無正見，無正見則無正定，無正定則無亂心，無亂心則無住處，無

住處則無建立，無建立則無識相，無識相則無思惟，無思惟則無所

得，無所得則無攀緣，無攀緣則無分別，無分別則不見自他，不見

自他故則無相續，無相續故則無熱惱，無熱惱故則無煩惱因，無煩

惱因故得見光 明，見光明故則得智慧，得智慧故得廣大心，得廣大

心故魔不得便，摧伏魔故則無障礙，無障礙故則為現前得一切佛法。

如是天子！於一切法無生無作開示演說，是則名為說大神變。」

爾時舍利弗白文殊師利言：「如我所問，仁者皆以祕密說耶？」

文殊師利言：「舍利弗！一切諸法，文字合集假名安立，文字

無盡隨樂而說，諸法無性如應得解。舍利弗！一切法自性離，無積

集、無所見，但隨樂欲如應演說。而此法者，無所從來亦無所去，

不在方不離方，無集無散。若以文字說一切佛法、一切眾生法，不

從身出、不從心出，從因緣生。如彼文字無有積集，心心所法亦無

積集。如心心所無有積集，一切煩惱障礙亦無積集。如煩惱障礙無

有積集，智慧亦無所積集。是故煩惱智慧二俱捨離， 煩惱智慧無所

住故。是則名為說大神變。」

爾時商主天子白文殊師利言：「何等是菩薩智？」

文殊師利言：「苦智，不厭諸蘊故。集智，積集善根故。滅智，

示有生故。道智，離惡道故。因智，所作不壞故。緣智，斷生死故。

佛智，令入證 故。緣生智，無所著故。蘊智，除蘊魔故。界智，法

界平等故。處智，善觀空聚故。施智，無非時故。戒智，攝諸破戒故。

忍智，守護眾生故。精進智，作善業故。禪定智，不離定心故。智慧

智，了知諸法故。方便智，成熟眾生故。慈智，拔諸有故。悲智，無

疲倦故。喜智，愛樂法故。捨智，成就佛法故。觀察智，住念處故。

正勤智，順平等故。神足智，無作用故。信根力智，離一切著故。精



13

進根力智，摧破一切煩惱故。念根力智，不失念故。定根力智，一切

法平等故。慧根力智，知諸根性故。菩提分智，自然覺故。道智，拔

諸惡趣故。盡智，善根無盡故。無生智，得無生忍故。念佛智，成就

佛身故。念法智，轉法輪故。念僧智，入平等眾故。念捨智，不捨一

切眾生故。念戒智，圓滿一切願故。念天智，離一切惡故。眾生根智，

了知無量故。圓滿智，於戒無缺故。眾生藥智，如實相應故。處非處

智，不見處故。十力智，攝諸聲聞緣覺故。無畏智，了知障非障故。

過去世無礙智，無所著故。未來世無礙智，一切法無所趣故。現在世

無礙智，無所住故。一切眾生受無量身智，從語言生故。一切眾生言

音差別智，從心生故。一切眾生心所動智，能覺了故。無過失智，了

知一切眾生過失故。無卒暴智，能息一切諸鬪諍故。不失念智，安住

亂心眾生故。攝眾生智，攝諸懈怠故。佛不共智，知應化故。大方便

智，依般若故。天子！是名諸菩薩智。以是智故，當得如來無礙大

智。」

爾時商主天子白文殊師利言：「希有希有。是菩薩智於三界中

最為殊勝，不可以少莊嚴而能成就。若能發生是智慧者，為大神變。

文殊師利！云何菩薩能於此法具足莊嚴？」

文殊師利言：「天子！若聞一切眾生本來寂滅，不生驚怖，是

名菩薩具足莊嚴。」天子言：「文殊師利！云何名菩薩？」

答言：「若行菩提而無所住，是名菩薩。」

又問：「云何名摩訶薩？」

答曰：「已度諸行圓滿大智，為摩訶薩。」

又問：「云何說為殊勝眾生？」

答曰：「以智慧故不著於法，以方便力攝受一切，是故說為殊勝

眾生。」

又問：「云何名為清淨眾生？」



14

答曰：「不與一切煩惱住故、為除眾生煩惱病故，發大精進，

是名清淨眾生。」

又問：「云何名為極清淨眾生？」

答言：「若為度脫一切眾生淨修道品，是名極清淨眾生。」

又問：「云何菩薩為世導師？」

答曰：「若能安住所行之道，成熟無量無邊眾生，是名導師。」

又問：「云何菩薩住於調伏？」

答曰：「若於所應調伏眾生，能令安住究竟調伏，是名調伏。」

又問：「云何菩薩而得勇猛？」

答曰：「若能成熟一切眾生，摧破魔怨令出生死，是名勇猛。」

又問：「云何菩薩難可沮壞？」

答曰：「若能成滿往昔誓願，不求聲聞緣覺道證，是名菩薩難可

沮壞。」

又問：「云何菩薩勝出一切？」

答曰：「以智方便護持正法，成熟眾生，一切天人靡不瞻仰，是

名勝出。」

又問：「云何說法？」

答曰：「依佛所說摧滅一切眾邪異論，是名說法。」

又問：「云何說律？」

答曰：「自住於戒，能斷眾生煩惱惡業，是名說律。」

又問：「云何具足利益眾生？」

答曰：「所集善根迴向一切，是名具足利益眾生。」

又問：「云何直心？」

答曰：「於貪恚癡諂曲眾生不生恚礙。」



15

又問：「云何不諂？」

答曰：「所言誠實。」

又問：「云何離誑？」

答曰：「諦思後言。」

又問：「云何離慢？」

答曰：「於一切眾生不起貢高。」

又問：「云何大施？」

答曰：「所集難得無上菩提猶施眾生，何況世間所有之物。」

又問：「云何具戒？」

答曰：「乃至失命終不捨於菩提之心。」

又問：「云何為忍？」

答曰：「能忍逼迫，不逼惱他。」

又問：「云何精進？」

答曰：「簡擇諸法，無少可得。」

又問：「云何禪定？」

答曰：「不見欲界。」

又問：「云何智慧？」

答曰：「無所分別。」

又問：「云何住慈？」

答曰：「觀眾生界空無所有。」

「云何住悲？」

答曰：「知諸法空而不捨精進。」

「云何住喜？」

答曰：「住大寂樂求法無厭。」



16

「云何住捨？」

答曰：「不染世法能救世間。」

「云何身清淨？」

答曰：「隨意生身，於一切眾生平等示現。」

「云何語清淨？」

答曰：「凡所說法終不空過，悉能滿足一切眾生。」

「云何意清淨？」

答曰：「一切眾生所有心念，於一心中悉能了知。」

「云何天眼？」

答曰：「能見一切色相光明而無所著。」

「云何天耳？」

答曰：「聞一切聲離諸聲相。」

「云何他心？」

答曰：「了知諸心生滅流注。」

「云何宿命？」

答曰：「不動實際了知前際。」

「云何神通？」

答曰：「不動魔業摧破諸魔。」

「云何調伏？」

答曰：「能調一切難調伏者。」

「云何為護？」

答曰：「不為諸根之所擾亂。」

「云何調順？」

答曰：「一切諸法所不能動。」



17

「云何寂靜？」

答曰：「處煩惱火而不為燒，度煩惱者而演說法。」

「云何淨信？」

答曰：「若說佛身是色相法，終不信受不為所壞。」

「云何菩薩善巧方便？」

答曰：「若見眾生煩惱過失等於菩提，是名菩薩善巧方便。」

說此法時，萬二千眾生發阿耨多羅三藐三菩提心，五百菩薩得無生

法忍。爾時世尊讚言：「善哉善哉。文殊師利！善能演說諸菩薩行，

則為已攝一切菩薩無量功德。」

爾時商主天子白文殊師利言：「仁於往昔恭敬供養幾佛世尊得是

辯才？」文殊師利言：「譬如幻人心數已滅。」

天曰：「眾生心相尚不可得，何況幻人而有心滅？」

答曰：「諸佛如來性相如是，我依是法供養如來。」

天曰：「仁者行檀波羅蜜為久近耶？」

答曰：「如佛所化人，若有問言久近行檀波羅蜜，當云何答？」

天曰：「無可答也。」

文殊師利言：「我亦如是。云何乃問久近行耶？」

天曰：「汝住慳耶？」

答言：「如是。」

又問：「汝意云何？」

答曰：「我不捨佛法及一切眾生，是故為慳。」

天曰：「如文殊師利所說義者，亦破戒耶？」

答言：「如是。」

天曰：「汝意云何？」



18

答曰：「夫破戒者則墮惡趣，我為度脫苦眾生故入惡趣中，故

名破戒。」

又問：「汝起害心耶？」

答言：「如是。」

天曰：「汝意云何？」

答曰：「夫害心者名為不愛。我於煩惱及以二乘都無所愛，故名

害心。」

又問：「汝懈怠耶？」

答言：「如是。」

又問：「汝意云何？」

答曰：「我不起身口意業，無所進求、不取不捨，故名懈怠。」

又問：「汝散亂耶？」

答言：「如是。」

天曰：「汝意云何？」

答曰：「夫散亂者，非謂不住解脫心耶？」

天曰：「如是。」

答曰：「我為成熟一切眾生，不住解脫，故名亂心。」

又問：「汝無智耶？」

答曰：「如是。」

又問：「汝意云何？」

答曰：「夫無智者，同諸愚惑不怖生死，豈不爾耶？」

天曰：「如是。」

答曰：「我於生死不驚不怖，為欲成熟愚惑眾生，同其事業，

故名無智。」



19

天曰：「汝為世間堪供養者？」

答曰：「我於一切生殺害心。」

又問：「汝意云何？」

答曰：「我殺害彼貪欲瞋癡故，為世間堪供養者。」

天曰：「如汝所說，令諸世間悉當驚怖。」

答言：「天子！若實際驚怖則世間驚怖。何以故？一切世間即實

際故。」

又問：「若復有人謗毀此說，當何所至？」

答曰：「當至涅槃。」

又問：「以何意耶？」

答曰：「聖解脫中無有文字，是故毀於言說得至涅槃。以是義

故，一切諸法本來解脫，不復解脫。」

又問：「是義云何？」

答曰：「已解脫者寧更解脫？」

又問：「謗正法者豈不入地獄耶？」

答曰：「若已解脫則離諸垢，云何趣地獄耶？」

天曰：「文殊師利！如汝所說無讚助者。」

答曰：「空無相願中何所讚助？」

又問：「修空行者當何所住？」

答曰：「當住於慈。所以者何？眾生如幻，自性空故。」

天曰：「文殊師利！云何了知諸眾生界？」

答曰：「見一切眾生從因緣起不斷不常，是故遍知眾生界也。」

又問：「眾生界者為何義耶？」

答曰：「眾生界者即是法界。」



20

又問：「云何法界？」

答曰：「自性空界名為法界。」

又問：「何謂空界？」

答曰：「超過一切境界是虛空界。」

又問：「何等是超過界？」

答曰：「是佛境界。」

又問：「何謂佛境界？」

答曰：「眼界是佛境界，然佛境界非眼、眼色、眼識境界故。

耳界是佛境界，然佛境界非耳、耳聲、耳識境界故。乃至意界是佛

境界，然佛境界非 意、意法、意識境界故。色界是佛境界，然佛境

界非色境界故。受想行識界是佛境界，然佛境界非受想行識境界故。

無明界是佛境界，然佛境界非無明界故。乃至老病死界是佛境界，然

佛境界非老病死境界故。欲界是佛境界，無貪相故。色界是佛境界，

非對除貪故。無色界是佛境界，非無明見 故。無為界是佛境界，無

二相故。有為界是佛境界，非三相故。天子！是名佛境界。如是境界

入一切界，若邊無邊皆悉攝受。菩薩善入是境界故，常行世間一切境

界，超過魔界。佛界魔界如實了知寂靜平等，是則名為最大神變。復

次菩薩不住平等，以平等法成熟眾生。云何平等及非平等？一切諸法

自性空寂，如是了知名住平等。不能入於諸法性空，名非平等。菩薩

成熟如是眾生，而亦不住空平等故。一切諸法，無願平等、無作平等、

無生平等、無滅平等、離染平等、寂靜平等、無性平等、滅平等、涅

槃平等。彼不了知是平等法，菩薩成熟如是眾生，而亦不住於平等故。

是故菩薩不住平等、不離平等，是菩薩行。」

爾時商主天子白文殊師利言：「願為我說諸菩薩行。」文殊師

利言：「天子！菩薩行者不可思議。」



21

天子言：「云何菩薩行不可思議？」

文殊師利言：「貪行是菩薩行，貪不可思議故。瞋行是菩薩行，

瞋不可思議故。癡行是菩薩行，癡不可思議故。慳悋是菩薩行，無

施想故。不毀戒是菩薩行，不取戒相故。不恚害是菩薩行，無忍想

故。不懈怠是菩薩行，離精進念故。不散亂是菩薩行，不住定故。

離愚癡是菩薩行，不作智想故。無煩惱是菩薩行，無所斷故。無貪

愛是菩薩行，離身相故。悲愍心是菩薩行，捨女人慈故。無染污是

菩薩行，呵責五欲故。離非法是菩薩行，積集善根故。無悋惜是菩

薩行，捨身命故。滅諸惡是菩薩行，無熱惱故。無所著是菩薩行，

離愛非愛故。無所壞是菩薩行，正觀煩惱故。不怖畏是菩薩行，入

無邊生死故。大精進是菩薩行，荷負一切眾生故。不退轉是菩薩行，

成滿昔願故。眾寶行是菩薩行，攝三寶故。一切行是菩薩行，勤修

助道法故。無障礙是菩薩行，離二邊故。無過失是菩薩行，智者所

讚故。安住心是菩薩行，念一切眾生故。無分別是菩薩行，等觀一

切故。善丈夫是菩薩行，荷擔無倦故。勇猛是菩薩行，摧破一切煩

惱故。堅固是菩薩行，所作不中廢故。勝出是菩薩行，精進不退故。

隨順是菩薩行，於諸同侶無違逆故。歡喜是菩薩行，於行惡者令歡

喜故。信樂是菩薩行，見佛聞法事師欣悅故。金剛甲冑是菩薩行，

不毀律儀故。莊嚴佛土是菩薩行，淨其心故。超過一切是菩薩行，

入最上乘故。知恩報恩是菩薩行，不斷佛種故。智慧方便是菩薩行，

攝受無斷故。」說此菩薩行時，五百菩薩得無生法忍。

爾時商主天子白文殊師利言：「快哉！善說此菩薩行。若諸菩

薩能如是行，則為已受如來記別。」

佛告天子：「如是如是，如汝所言。我昔得此行時，然燈世尊

與我授記。我時獲得無生法忍，是名如來最大神變。若久成就清淨

業者，乃能修習此菩薩行。」



22

爾時商主天子白佛言：「世尊！云何名無生？云何當得此無生

忍？」

佛言：「無生者，非先有生後說無生，本自不生故名無生。非

先有起後說無起，本來不起故名無起。非先有相後說無相，本來無

相故名無相。非先有作後說無作，本自無作故名無作。非先有眾生

後說於空，眾生性空故說為空。如是了知無生無滅本無所染，是名

無生。云何為忍？如是忍可一切眾 生、一切剎土本來不生，是名為

忍。如是忍可一切聲聞、辟支佛本來不生，是名為忍。如是忍可一切

菩薩、一切諸佛本來不生，是名為忍。如是忍可一切諸法本來不生，

是名為忍。天子！以諸法不生故剎那剎那空，以剎那空故名為無相，

剎那無相故色剎那空，色剎那空故受想行識剎那空，識剎那空故界剎

那空，界剎那空故處剎那空。若剎那空則無所有，無所有故則無所染，

無所染故則自性離，自性離故是名一切法本來寂靜。能如是忍，入於

平等，是則名為得無生忍受菩提記。得此忍者為無所得。云何名為有

所得者？見我我所二相可得，名有所得。見眾生壽者養育我人二相可

得，名有所得。何謂無所得？見我自性及我所性了知無二，名無所

得，是則名為成就於忍。天子！菩薩於無數劫修行此忍，是名如來

最大神變。」

說此忍時，三千大千世界六種震動，大光遍照一切世界，百千

音樂不鼓自鳴，於虛空中雨眾妙花。四萬二千眾生皆發阿耨多羅三

藐三菩提心，九萬菩薩得隨順法忍。以佛神力，令此娑婆世界如然

燈佛入蓮花城時等無有異。

爾時世尊即便微笑，無量百千種種色光從佛口出，遍照無量無

邊世界乃至梵世，日月光明悉不復現，遶佛三匝還從頂入。爾時慧

命阿難即從座起，偏袒右肩右膝著地，合掌恭敬，即於佛前而說偈

言：



23

「我問光莊嚴，光明無與等，破諸煩惱闇，微笑何因緣？摧破

眾魔怨， 降伏諸外道，我問十力者，何緣現微笑？如來殊妙色，

具三十二相， 十方所尊敬，微笑何因緣？智海智慧樹，開導諸群生，

功德無有邊，何緣現微笑？名稱遍三世，離垢具三明，已度三解脫，

何緣現微笑？破生死醫王，足下輞輪具，金剛身不壞，微笑何因

緣？誰能具此忍？誰修此淨行，志求佛功德？由是尊微笑。導師所

示現，是必有因緣，善哉演梵音，令眾咸歡喜。」

佛告阿難：「我說此法門時，七萬二千眾生發阿耨多羅三藐三

菩提心，三萬二千菩薩獲無生忍。阿難！汝見是商主天子不？」阿

難白言：「唯然已見。」

佛言：「阿難！此商主天子已曾供養無數諸佛，勸發無量眾生

於阿耨多羅三藐三菩提。阿難！此商主天子過三百阿僧祇劫，當得

阿耨多羅三藐三菩 提，號功德王光明如來、應、正等覺、明行足、

善逝、世間解、無上士、調御丈夫、天人師、佛、世尊。國名清淨，

劫名無垢。其土皆以七寶所成， 地平如掌，有八階道寶網彌覆種種

莊嚴。彼佛剎土無有聲聞辟支佛名，及餘外道勒迦波利羅、婆若迦等。

無諸魔事壞正法者，亦無八難及諸非法苦惱之聲。隨心所念飲食自然。

彼土眾生衣服珍玩，猶如他化自在諸天。身皆金色三十二相，住阿耨

多羅三藐三菩提。是故名為清淨世界。彼功德王光明如來壽四十小劫。

彼佛法中有六十二俱胝菩薩，以願力故隨佛涅槃。阿難！若有菩薩發

阿耨多羅三藐三菩提心、得如是忍，一切當生清淨世界，為功德王光

明如來授阿耨多羅三藐三菩提記。」

爾時會中有天子名曰觀察，以天曼陀羅花散如來上，作如是言：

「若功德王光明如來成無上道時，我當生彼清淨世界為轉輪王，承

事供養彼佛世尊諸菩薩眾，次補佛處，得阿耨多羅三藐三菩提。」

佛告阿難：「此觀察天子當於彼功德王光明如來法中作轉輪王，



24

名曰善見。以無量供具恭敬供養彼佛如來，具足圓滿助菩提法，當

於彼土成阿耨多羅三藐三菩提，號普光明如來、應、正等覺。阿難！

彼善見王立其長子紹王位已，於彼佛所出家修道。彼佛世尊臨涅槃

時，便與授記：『此善見菩薩於我滅後，次當得成阿耨多羅三藐三

菩提。』佛授記已便入涅槃。」

爾時舍利子告商主天子言：「如來已授汝菩提記。」

天子言：「大德！如佛所化人而與授記，我亦如是。如真如性

不增不減，如來授記亦無增減。」 爾時世尊告阿難言：「如是法門，

汝當受持廣為人說，利益安樂無量眾生，攝受未來諸菩薩故。」阿難

白佛言：「世尊！我已頂受。當何名之？云何奉持？」

佛告阿難：「此經名為『說大神變』，亦名『文殊師利所說密

語』，亦名『商主天子所問』，如是受持。阿難！若善男子善女人

能於此經信受讀誦為他廣說，則為已攝一切功德。」

佛說此經已，慧命阿難并餘比丘、商主天子，及無量無邊阿僧

祇那由他諸天子等，文殊師利及無量阿僧祇十方世界諸來集會菩薩

摩訶薩眾，及一切世間天、人、阿修羅等，聞佛所說，歡喜奉行。

大寶積經卷第八

十七

大寶積經卷第八十八

元魏優禪尼國王子月婆首那譯

摩訶迦葉會第二十三之一

如是我聞：

一時婆伽婆在舍婆提城祇樹給孤獨園，與大比丘僧五千人俱，



25

菩薩摩訶薩八千人俱。

其名曰：文殊師利菩薩、觀世音菩薩、大勢至菩薩、德藏菩薩、

彌勒菩薩，如是等菩薩摩訶薩而為上首。

爾時世尊與百千大眾恭敬圍遶而為說法。爾時摩訶迦葉在大眾

中，從坐而起，偏袒右肩右膝著地，合掌恭敬白佛言：「世尊！我

欲少問如來、應、正遍知，若佛聽許乃敢諮問。」

佛告迦葉：「恣汝所問。如來悉能為汝分別，斷汝疑心令得歡

喜。」

爾時摩訶迦葉白佛言：「世尊！若有善男子善女人欲求涅槃，

於正法中出家，當云何學？云何行？云何修觀？」

爾時世尊告摩訶迦葉：「善哉善哉。迦葉！汝今善能問於如來

如是之義。如汝所問，為利一切諸天世人令得安樂。汝今諦聽善思

念之，吾當為汝分別解說。」

爾時摩訶迦葉白佛言：「世尊！如是。願樂欲聞。」

佛告迦葉：「善男子善女人欲求涅槃，於正法中出家，應學淨

戒，具律儀戒，具正法教，於清淨戒微細不犯，應如是學。隨順正

法離諂曲心，遠離貪欲具足慚愧，常畏生死樂求遠離，厭離生死常

念涅槃。若在樹下、若山巖間、若在靜室、若在窟中，初修正意，

念於如來、應、正遍知、明行足、善逝、世間解、無上士、調御丈

夫、天人師、佛、婆伽婆，生具足種姓、具足善根，具足無量淨戒、

無量三昧、無量智慧、無量解脫、無量解脫知見， 具足一切無邊佛

法不可思議，具足無等無邊功德。實語真語，所言無二不誑眾生。

為大醫王能拔毒箭，為不請友具大慈悲，為大導師說甚深法令入甚

深，說寂滅法令得寂滅。空無眾生、無相斷相、無願離願、無有戲

論離諸戲論，甚深難見難覺。其性遠離，離於有無，無行斷行、無



26

說離說。無相平等，離垢清淨無取無捨，能滅諸苦、能斷渴愛令至

涅槃。迦葉！比丘如是一日若過一日，在於靜室心念如來，作是思

念：『我得人身，得出家道，得比丘法，親近如來，不應懈怠。所

以者何？於此修戒當得道果。以是因緣於未來世，若佛出世當得見

佛，佛出世難如優曇花。』迦葉！比丘修行應學慧命須菩提之所修

行。

「迦葉！如來、應、正遍知難得見聞，於正法中而得出家，具

比丘戒甚為希有。善男子善女人於正法中出家者，為二事故。何等

為二？一者為現得道果故，二者為見未來佛故。迦葉！有諸癡人，

受著袈裟違背如來，自謂我得道果聖人。是人若在靜室、若在窟中，

貪心思念：『一切施主施我衣鉢。』作如是念：『如來不知我、不

覺我、不見我。』迦葉！比丘若在靜室、若在窟中，若行若坐若臥，

若念貪欲、若念瞋恚及餘種種諸惡覺觀。隨所住處，其中諸神知彼

比丘，心生愁憂作如是念：『此諸比丘非法非宜。於正法中得出家

已，思惟如是不善之法。』迦葉！彼諸神等知彼比丘，各作方便令

不安隱。迦葉！彼諸天神以少善根得少智慧尚知他心，況復如來百

千萬億阿僧祇劫具行智慧？迦葉！如來無所不知、無所不見、無所

不覺、無所不證。迦葉！如來具足無礙智慧，於三世法皆悉了知。

是故迦葉！善男子善女人於正法中得出家者，應作是念：『諸佛如

來悉知我心，十方世界現在諸佛亦知我心，莫於佛法作沙門賊。』

迦葉！云何名沙門賊？沙門賊有四種。何等為四？迦葉！若有比丘

整理法服，似像比丘而破禁戒作不善法， 是名第一沙門之賊。二者

於日暮後其心思惟不善之法，是名第二沙門之賊。三者未得聖果，

自知凡夫，為利養故自稱我得阿羅漢果，是名第三沙門之賊。四者

自讚毀他，是名第四沙門之賊。迦葉！是名四種沙門之賊。迦葉！

譬如有人具大勢力，於閻浮提一切眾生所有珍寶，金銀琉璃真珠珊



27

瑚虎珀等寶，刀杖加害皆悉奪取。迦葉！於汝意云何？此人得罪寧

為多不？」

迦葉白佛言：「甚多。世尊！」

佛告迦葉：「若有凡夫未得聖果，自知凡夫，為利養故自稱我

得須陀洹果，若受一食，罪多於彼。」爾時摩訶迦葉白佛言：「希

有世尊！如來說此律儀之法，誰聞此法未得聖果自說得道受一盞

水。」

佛告迦葉：「如是如是，如汝所說。若欲離生死者，應如是行，

如救頭燃。迦葉！若復有人身具大力，於四天下眾生資身之具，加

以刀杖悉皆奪取。迦葉！於意云何？彼人以此劫奪因緣，得罪多

不？」

迦葉白佛：「甚多。世尊！甚多。善逝！」

佛告迦葉：「若凡夫人未得聖果，為利養故自稱我得斯陀含果，

受一食施，罪多於彼。迦葉！若復有人於千世界所有眾生一切資具，

金銀琉璃真珠珂貝虎珀珊瑚種種諸寶，無價寶衣騎乘宮殿飲食之具，

刀杖加害悉皆劫奪。迦葉！於意云何？彼人以是劫害因緣，得罪多

不？」

迦葉白佛：「甚多。世尊！甚多。善逝！」

佛告迦葉：「若有眾生未得聖果，自知凡夫，為利養故自稱我

得阿那含果，受人信施乃至一食，罪多於彼。迦葉！若復有人身具

大力，於中千世界一切眾生，若天、龍、夜叉、乾闥婆、阿修羅、

迦樓羅、緊那羅、摩睺羅伽、人非人等一切樂具，刀杖加害悉皆劫

奪。迦葉！於意云何？彼人以是加害因緣，得罪多不？」

迦葉白佛：「甚多。世尊！甚多。善逝！」

佛告迦葉：「若有眾生未得聖果，自知凡夫，為利養故自稱我



28

得阿羅漢果，受人信施乃至一食，罪多於彼。迦葉！寧奪三千大千

世界眾生一切樂具， 不應自稱我得聖果，受人信施乃至一食。迦葉！

我觀沙門法中，更無有罪重於妄稱得聖果者。

「迦葉！聲聞之人有四惡欲。何等為四？一者求見未來世佛，二

者求作轉輪聖王，三者願生剎利大姓，四者願生婆羅門大姓。是名四

種惡欲。若有所求乃至涅槃，亦名惡欲，是名如來祕密之說。迦葉！

聲聞之人有四種性，於一切時一切事所不應作。何等為四？一者著我，

二者著人，三者犯戒，四者求未來佛法。此四種性，聲聞之人於一切

時一切事所不應作。迦葉！若有沙門婆羅門持淨戒者，我為彼說阿

耨多羅三藐三菩提，終不為彼惡欲人 說。為持戒人心不諂曲求涅槃

者，令其安隱是故為說。迦葉！我今更說，令諸行者聞已歡喜。迦葉！

若復有人以一切樂具供養四天下一切眾生，若一劫若減一劫。迦葉！

若復有人以一器水施於持戒正命之人。彼善男子善女人，所得功德勝

前布施無量無邊。迦葉！是惡欲人若受人施，傷害於人過於一切惡友

怨敵。迦葉！出家之人微細煩惱，復有四種。具彼煩惱，如負重擔入

於地獄。何等為四？一者見他得利心生嫉妬，二者聞經禁戒而反毀犯，

三者違反佛語覆藏不悔，四者自知犯戒受他信施。迦葉！是名四種微

細煩惱。出家之人具此煩惱，如負重擔入於地獄。迦葉！有四種相似

沙門。何等為四？一者惡戒，二者我見，三者誹謗正法，四者斷見。

是名四種相似沙門。迦葉！出家之人有四放逸，入於地獄。何等為

四？一者多聞放逸，自恃多聞而生放逸。二者利養放逸，得利養故而

生放逸。三者親友放逸，依恃親友而生放逸。四者頭陀放逸，自恃頭

陀自高毀人。是則名曰四種放逸。迦葉！出家之人具四放逸，墮於地

獄。」

爾時摩訶迦葉白佛言：「世尊！當來末世後五百歲，有相似沙

門，身被袈裟，毀滅如來無量阿僧祇劫所修集阿耨多羅三藐三菩



29

提。」

爾時世尊告摩訶迦葉：「汝莫以此問於如來。何以故？迦葉！

彼愚癡人實有過惡，如來不說。以惡欲故，其心妄執邪行諂曲，一

切魔事皆悉信受。彼愚癡人實有過惡，如來不說。」

爾時摩訶迦葉白佛言：「世尊！唯願如來久住世間為我說法。」

佛告迦葉：「如來不久當般涅槃。」

迦葉白佛言：「世尊！唯願世尊住世一劫、若減一劫，守護正

法。」

爾時世尊告摩訶迦葉：「彼諸癡人，假使千佛出興於世，種種

神通說法教化彼愚癡人，於彼惡欲不可令息。迦葉！當來末世後五

百歲，有諸眾生具足善根其心清淨，能報佛恩守護我法。」

爾時摩訶迦葉白佛言：「世尊！我寧頂戴四大天下一切眾生、

山河石壁城邑聚落，滿於一劫若減一劫，不能聞彼愚癡眾生不信之

音。世尊！我寧坐於一胡麻上，滿於一劫若減一劫，不能聞彼不信

癡人破戒之音。世尊！我寧在於大劫火中，若行若立若坐若臥百千

億歲，不能聞彼不信癡人破戒之音。世尊！我寧受於一切眾生瞋恚

罵辱撾打加害，不能聞彼不信癡人偷法大賊毀禁之聲。世尊！我修

少行智慧微淺，如是重擔我不能堪。世尊！唯有菩薩堪能荷負如斯

重擔。世尊！我於此中欲說譬喻。世尊！譬如有人年耆極老年百二

十，身癭長病臥在床席不能起止。時有一人巨富饒財，齎持珍寶至

病人所，而語之言：『我有緣事當至他方。以寶相寄，為我守護。

或十年還、若二十年，待我還時，汝當歸我。』彼老病人臥在床席，

無有子息唯獨一身。彼人去已未久之間，時彼病人困至命終，所寄

財物悉皆散失，彼人行還求索無所。世尊！聲聞之人亦復如是，智

慧微淺修行甚少又無伴侶，不能久住在於世間。若付正法，不久散

滅。」



30

爾時世尊讚迦葉言：「善哉善哉。迦葉！我已了知而故付汝，

令彼癡人得聞此已，生於悔心。」

爾時摩訶迦葉白佛言：「世尊！我今更欲說第二喻。世尊！譬

如有人身力盛壯無諸患苦離一切病，壽命無量百千萬歲，生大種姓

具足財寶，善持淨 戒、有大慈悲、內懷歡喜，能捨一切眾生煩惱。

其心勇猛，利益多人令得安樂，利益天人。時有一人齎持寶物來至其

所，而語之言：『我有緣事當至他方。以寶相寄，當好守護。若十年

還、若二十年，待我來時，當見相還。』其人得寶藏積守護，彼人行

還即便歸之。世尊！菩薩摩訶薩亦復如是， 若以法寶付諸菩薩，無

量千億那由他劫終無失壞，利益無量無邊眾生，不斷佛種、不斷法輪、

僧寶具足。世尊！如是之事我不能持，唯有菩薩乃能堪受。世尊！此

彌勒菩薩摩訶薩俱在此會，如來付之，於當來世後五百歲法欲滅時，

如來無量阿僧祇劫所集阿耨多羅三藐三菩提法，悉能守護流演廣 說。

何以故？世尊！此彌勒菩薩摩訶薩，於當來世當證如來阿耨多羅三藐

三菩提。世尊！譬如國王第一太子灌頂受位，當為王事如法治世，王

諸群臣悉皆朝宗。世尊！彌勒菩薩摩訶薩亦復如是，治法王位守護

正法。」

爾時世尊讚摩訶迦葉：「善哉善哉。如汝所說。」

爾時世尊即申右手，猶如金色微妙光明，無量阿僧祇劫善根所

集，其指掌色猶如蓮花，以摩彌勒菩薩摩訶薩頂。作如是言：「彌

勒！我付囑汝，當來末世後五百歲正法滅時，汝當守護佛法僧寶，

莫令斷絕。」

爾時如來申金色手摩彌勒菩薩頂時，於此三千大千世界六種震

動，光明遍滿三千大千世界。爾時地天及虛空天，上至阿迦膩吒天，

悉皆合掌白彌勒菩薩摩訶薩言：「如來以法付囑聖者，唯願聖者為

利一切諸天人故受此正法。」



31

爾時彌勒菩薩從坐而起，偏袒右肩右膝著地，合掌恭敬白佛言：

「世尊！我為利益一一眾生，尚受無量億劫之苦，況復如來付我正

法而當不受？世尊！我今受持，於當來世演說如來無量阿僧祇劫所

集阿耨多羅三藐三菩提。」彌勒菩薩說此語時，三千大千世界六種

震動。

爾時彌勒菩薩摩訶薩復白佛言：「世尊！不應於餘眾生而起諍

論及增上慢。何以故？世尊！正事業者，謂護正法。世尊！若聲聞

辟支佛，不能荷負菩薩重擔。」

爾時世尊讚彌勒菩薩摩訶薩言：「善哉善哉。彌勒！如汝今日

至於我前作師子吼，受持守護如來正法。如是恒河沙等過去諸佛前

諸大菩薩，亦復如是作師子吼守護正法。」

爾時彌勒菩薩摩訶薩白佛言：「世尊！唯願世尊說當來世愚癡

人輩，自稱菩薩、自稱沙門，為名利故惱亂施主知識親屬。唯願世

尊說其過惡。何以故？若世尊說其過惡，我得聞已自攝心行。彼愚

癡人聞如來說，或得信解如來知我、如來覺我。」

爾時世尊告彌勒言：「善哉！諦聽，善思念之，當為汝說彼癡

人過。彌勒！當來末世後五百歲，有諸眾生自稱說言我是菩薩。彼

諸惡欲我今說之。彌勒！具四法者自稱菩薩。何等為四？一者求利

養，二者求名聞，三者諂曲，四者邪命。彌勒！具此四法，是故自

稱我是菩薩。」

佛告彌勒：「當來末世後五百歲，自稱菩薩而行狗法。彌勒！

譬如有狗前至他家，見後狗來，心生瞋嫉嘊喍吠之，內心起想謂是

我家。」

佛告彌勒：「當來末世後五百歲，亦復如是。自稱菩薩行於狗

法，至他施主家中生己家想，既起此想便生貪著。前至他家見後比



32

丘，瞋目視之心生嫉恚，而起鬪諍互相誹謗言：『某甲比丘有如是

過。某甲比丘有如是過。汝莫親近某甲比丘。汝若親近某甲比丘，

則為眾人之所輕賤，增長罪垢。』如是之人心生嫉妬，行餓鬼因貧

賤之因。為自活故，妄稱己身以為菩薩。為衣食故，讚歎如來智慧

功德，令餘眾生生於信仰，內自犯戒惡欲惡行。」

佛告彌勒：「汝觀來世，有如是等大怖畏事。師子之獸應師子

吼作師子業，非野干鳴作野干業，讚歎能捨一切財物而自慳悋不能

離貪，讚歎慈愍自行瞋恚，讚歎忍辱自行不忍，讚歎四攝自不能行

布施愛語利益同事，但有言語而不能學樂精進菩薩之行。

「彌勒！往昔過去無量無邊不可稱計不可思議阿僧祇劫，爾時

有佛，號曰智上如來、應供、正遍知、明行足、善逝、世間解、無

上士、調御丈夫、天人師、佛、婆伽婆。彌勒！彼佛出於五濁惡世。

時佛法中有一菩薩比丘名樂精進，具足念慧，少欲知足順如來教，

遊諸村邑為人說法，國王大臣一切人民之所知識尊重恭敬。時彼比

丘欲入城邑先自觀察，若得尊重愛語讚歎，然後入城。復遊邪見不

信之處，於彼不得善語供養，唯得瞋恚罵詈撾打。而彼比丘被忍辱

鎧，安住大悲不捨眾生，亦不瞋恚不生悔心。彌勒！樂精進菩薩所

化眾生，悉為比丘而作施主，奉施衣食臥具湯藥。」

佛告彌勒：「於意云何？時彼比丘不至餘家。有嫉妬不？」彌

勒白佛：「不也。世尊！」

佛告彌勒：「汝觀樂精進菩薩利益之心，少欲知足大悲觀察，

城邑聚落不得食處則止不入。化邪見人，為餘比丘而作檀越，更不

重入。化諸邪見不信之處，令其正信，瞋恚打罵心不瞋恨。如是彌

勒！過去之世諸大菩薩入於村邑，為化眾生不為自活。彌勒！莫作

異觀。爾時樂精進菩薩豈異人乎？我身是也。彌勒！是故菩薩若入

村邑欲化眾生，當學樂精進菩薩摩訶薩。復應學餘大菩薩行，莫學



33

狗法。」

佛告彌勒：「當來末世後五百歲，有諸比丘自言菩薩，為衣食

故入於聚落，不為教化眾生入於聚落，唯為財物遞相誹謗。自得便

喜，見他得利愁憂瞋恚。自求不得便生愁憂，見他不得便生歡喜。

彌勒！汝觀彼人如是顛倒。為菩薩法，所有樂具應悉捨與一切眾生。

何以故？以大悲心故發廣大願，令諸眾生悉得樂故。彌勒！譬如長

者居士唯有一子，顏貌端正，敬順父命，愛之甚重。以少因緣繫在

牢獄。父時聞之親自入獄。彌勒！於汝意云何？如是長者入於牢獄

為何事故？」

彌勒菩薩白佛言：「世尊！為見子故入於獄中求出解脫。」

佛告彌勒：「言牢獄者，即是生死。長者居士，喻諸菩薩。言

一子者，如諸菩薩摩訶薩於諸眾生如一子想。彌勒！如彼長者居士

入於牢獄為見其子愍而救之。菩薩摩訶薩亦復如是，入於聚落，不

為飲食衣服臥具，為化眾生令得解脫。」

佛告彌勒：「當來末世後五百歲，有諸比丘，不修身、不修心、不

修戒、不修慧。彼諸比丘入於聚落，持諸香花與人作信，以求衣服臥具

飲食。」

佛告彌勒：「比丘之法，不應如是作下賤業入於村邑。若入村邑，

應為求法、求善知識，莫懷諂曲、莫起憍慢，應作法語，莫說世事、

莫說田宅苦樂得失、王事賊事、城邑聚落軍眾之事、莫說男女婚會

之事，唯應說法，讚佛功德、歎說正法、歎說聖僧，說於布施持戒

忍辱精進禪定智慧之法。」

佛告彌勒：「若滿三千大千世界珍寶樂具，若善男子善女人以

此珍寶樂具施諸眾生。若有善男子善女人為他人說一四句偈，令其

得聞。彼善男子善女人所得功德，勝前功德無量無邊阿僧祇數。」



34

佛告彌勒：「觀此比丘入於村邑有大利益。彌勒！若入城邑，

勿得遠離讚歎三寶論說世事。何以故？彌勒！若金銀琉璃真珠馬瑙

珊瑚諸寶及諸樂具， 不能令人離於生老病死憂悲苦惱。彌勒！唯有

正法能大利益，離於生老病死憂悲苦惱，是名如來微密之法。」

爾時世尊而說頌曰：

「三千大千界，珍寶滿其中，以此用布施，所得功德少；若說一偈法，

功德為甚多。三界諸樂具，盡持施一人，不如一偈施，功德為最勝；

此功德勝彼， 能離諸苦惱。」

佛告彌勒：「若有菩薩摩訶薩以滿無邊世界珍寶施諸佛如來。若

有菩薩以大悲心為一眾生說四句偈，功德勝彼。」爾時世尊而說頌曰：

「若恒沙世界，珍寶滿其中，以施諸如來，不如一法施。施寶福雖多，

不及一法施，一偈福尚勝，況多難思議。」

爾時世尊告彌勒菩薩言：「彌勒！如來有光，名曰一切功德莊嚴，

在右掌中。我以此光，能令三千大千世界眾生所須一切樂具悉皆充足，

須食與食、須飲與飲、須衣與衣、須乘與乘、須寶與寶，如是等事我

悉能與。彌勒！一切眾生雖得此樂，於生死中不能解脫。彌勒！是故

如來不施眾生世間樂 具，但與出世無上法寶，眾生聞已畢竟離苦。是

故彌勒！汝等悉應學於如來無上法施，莫重世間資生施也。彌勒！當

來末世後五百歲正法滅時，有諸比丘自稱菩薩，身作不善、口作不善、

意作不善，身犯禁戒、口犯禁戒、意犯禁戒，造不善業，無沙門果。

彌勒！我為發菩提心善男子善女人說菩薩善根，不墮地獄、畜生、餓

鬼及餘難處。善男子善女人應勤精進，具足慚愧，常畏生死，諸有生

處常懷怖畏，我當云何令諸三界六道眾生速得解脫？ 何以故？彌勒！

菩薩摩訶薩發願許度三界六道一切眾生令得解脫，不安隱者令得安隱，

未涅槃者令得涅槃。彌勒！我觀一切世界，若天若人若魔若 梵、若

沙門婆羅門中，不見一人有能荷負如是重擔如菩薩者。彌勒！譬如有



35

人頂戴三千大千世界山河石壁。有人告言：『善男子！汝今以此三千

大千世界，頂戴一劫、若減一劫、若百千劫，頂戴不息。』彌勒！於

汝意云何？如是之人為大力不？」

彌勒白佛言：「世尊！甚大。世尊！甚大。善逝！」

佛告彌勒：「菩薩摩訶薩精進之力復勝於彼。菩薩發願許度一切

眾生，皆令得住涅槃之樂。彌勒！譬如有人於三千大千世界一切眾生

所有作業，彼人一時悉能成就。彌勒！於汝意云何？此人所作事業寧

為大不？」

彌勒白佛：「甚大。世尊！」

佛告彌勒：「菩薩所作事業復過於此。菩薩發言：『三界眾生受

苦惱者，我令解脫。』彌勒！譬如長者唯有一子，容顏端正，年在幼

稚，孝順父母。長者及子妻妾眷屬奴婢財物悉入王獄。爾時大王語長

者言：『去此一百由旬，有城名某，汝去七日令至彼城，復行七日還

至我所。汝能如是，捨汝妻子眷屬財物悉皆還汝及賜官物。若過七日

從於彼城不至此者，當斷汝命及汝一子，親屬財物悉入於官。』」佛

告彌勒：「於意云何？如是長者勉力勤進，為愛自身為愛一子，為惜

妻妾奴婢財物，而從彼城勤苦至此。」

彌勒菩薩白佛言：「世尊！如我解佛所說義者，彼人不念飲食睡

眠，唯念速行。何以故？世尊！如是之人自惜命故，是故速行。」

佛告彌勒：「若一切眾生勤行精進悉如彼人。一切眾生如是精進，

欲比菩薩精進，百分不及一、千分不及一、百千分不及一、億分不及

一、百千億分不及一、百千億那由他乃至不可數分不及一。何以故？

彌勒！一切眾生順生死流，菩薩逆生死流令其住於不動涅槃。彌勒！

譬如有人勇猛大力轉勝於前，取四大海及諸河水悉還置於阿耨大池。

彌勒！於意云何？是人所作為希有不？」

彌勒菩薩白佛言：「世尊！如是之事甚為希有。」

佛告彌勒：「菩薩精進難作希有復過於此。菩薩以大悲心化一切



36

眾生，令住阿耨多羅三藐三菩提，是事為難。若能信有佛法及僧，此

事為難。若有能信善惡業果，此事為難。貪瞋癡起能令滅者，是事為

難。能捨親屬發少欲心而求出家行至七步，此事為難。身披袈裟，於

正法中正信出家離於欲火， 此事為難。不犯禁戒，此事為難。能離憒

閙修遠離行，此事為難。信諸法空，此事為難。於深法中得柔順忍，

此事為難。證三解脫門，此事為難。證須陀洹果乃至阿羅漢果，此事

亦難。何以故？彌勒！所謂難者，於正法中以信出家得沙門果。彌勒！

當來末世後五百歲，有諸眾生發菩薩心，於正法中出家學道空無所得，

捨菩薩業作凡愚行。彌勒！何等是菩薩業？彌勒！菩薩業者有二十法。

若有菩薩不成就此二十法者，則不能得坐於道場。何等二十？一者離

慳心，二者修布施，三者離熱惱，四者修淨戒，五者離瞋恚，六者修

忍辱，七者離懈怠，八者大精進，九者離亂心，十者念慧修無依 定，

十一者修甚深忍，十二者具足般若波羅蜜，十三者行無相行，十四者

行空行，十五者行無願行，十六者成無願境界，十七者不捨一切眾生，

十八者修行大悲，十九者不念聲聞緣覺之乘，二十者心樂成就如來智

慧。是名菩薩摩訶薩二十種業。菩薩成就此二十業，能坐道場。彌勒！

菩薩摩訶薩有四種畢定誓。何等為四？一者畢定成佛轉於法輪，二者

生死眾生令得解脫，三者令無量眾生住阿耨多羅三藐三菩提，四者捨

自身樂令諸眾生得無漏 樂。是名四種畢定之誓。」

佛告彌勒：「譬如二人，善解醫方、善解呪術、善別毒藥、善識

甘露。爾時一人於大眾中即取毒藥而自食之，現希有相，食已受苦身

不安隱，復求甘露呪術望除毒氣。爾時彼人求不能得，毒氣熾盛遂便

命終。時第二人作如是言：『我今不能食於毒藥，不食毒藥不須甘露，

不欲處眾作希有想令身苦惱。』彌勒！當來末世後五百歲，有諸在家

出家菩薩亦復如是，作如是言：『如我說法能除諸罪。』如是語已轉

集惡業，復作是言：『我還懺悔。』我說彼人於正法中名為死人。何

故名死？謂於正法墮落退沒，是名為死。彌勒！復有菩薩其心清淨，



37

作如是言：『我不作罪不須懺悔。我當懺悔過去未來一切諸罪，現在

不作。亦如彼人不食毒藥不須甘露。』彌勒！所言毒者，於正法中犯

於戒律，是名為毒。彌勒！汝等莫作食毒之人。」

佛告彌勒：「復有四法，能令菩薩離薩婆若離聲聞果，況薩婆若。

何等為四？一者不知恩，二者諂曲，三者妄語，四者犯戒。彌勒！此

四種法，能令菩薩離薩婆若，亦離聲聞，況薩婆若。彌勒！復有四法，

菩薩應急走捨離過百由旬。何等為四？一者利養；二者惡友；三者惡

眾；四者同在一處，或作戲笑、或瞋或鬪。當速捨離過百由旬。菩薩

於餘菩薩不應惡心。彌勒！若有菩薩打罵割截三千大千世界一切眾生。

彌勒！於汝意云何？菩薩以是打罵割截一切眾生，得罪多不？」

彌勒菩薩白佛言：「世尊！打一眾生得罪尚多，何況三千大千世

界一切眾生。何以故？世尊！一切菩薩於眾生不應起於瞋恚之心。」

爾時世尊告彌勒言：「若有菩薩打罵割截三千大千世界一切眾生，

得罪尚少。若有菩薩於餘菩薩起瞋恚心，退於菩提復爾所劫。彌勒！

譬如木柱，若以草土不能斬截，必以利斧乃能斬之。菩薩善根亦復如

是，餘不能盡，若於菩薩起瞋恚心能滅諸善。彌勒！是故菩薩應學恭

敬於初發心諸菩薩等，心生尊重如世尊想。」

爾時彌勒菩薩摩訶薩白佛言：「世尊！我當修行尊重恭敬一切眾

生，何況菩薩。何以故？世尊！應捨瞋恚行於忍辱，離於諂曲行清淨

心，遠離有為， 行於無我無取之行，不貴財寶當重法行，不求衣食當

求法財。捨離嫉妬，見人巨富心助歡喜。非唯求名以為沙門，當學沙

門一切功德。我非口說當修實行，捨於利養少欲知足，求佛功德，不

為財利入於聚落，念薩婆若入於聚落。不為衣食入於村邑行諂曲行，

當行正行讚四聖種。不學凡夫下劣之 心，當學佛行不觀他過但自調伏。

修奢摩他、毘婆舍那。離三業惡，常修三業清淨之行。離於破戒，當

學波羅提木叉。不依佛法僧而自活命，讚歎如來真實功德，不為求施

為求法故。常讚正法修如法行，讚歎聖僧。依不退僧，不依世間有為



38

之僧。不求一切世間資身之具，唯求正法不求世事。求出世法離於諂

曲，行真實行不樂一處。當如野鹿無所依止，離世間樂求佛功德。當

離睡眠，初夜後夜讀誦經典。捨於憒閙當行遠離，於諸功德不生厭

想，求諸功德心不暫息。當離狗法，當行師子所吼之法。為究竟友不

應暫友，捨無反復當行報恩，不以財利而作親友，當以淨心而作親友。

捨虛誑心行真實行，捨下劣法當求成就無上佛身。於如來所當行恭敬，

不起憍慢。捨於兩舌心口相違，當行誠實無二之言，不作菩薩而行諂

曲。當以淨心行奢摩他毘婆舍那。捨於我慢當行恭敬。離不淨食，當

淨持戒。食人之施，當捨邪念念諸佛法。離於人見行於空行，離於妄

覺行無相行。離身諂曲，當行三業清淨之行。不求財利而演說法，以

大悲心而說正法。不以財物而作親友，以法親友。不為自利，為利他

人令不損害。行阿蘭若離於諂曲，不作諂曲而行乞食，不行諂曲著糞

掃衣。所以者何？具十二頭陀者，不求一切世間利養。」

爾時世尊讚彌勒菩薩摩訶薩言：「善哉善哉。彌勒！汝求佛功德

心無厭足，作師子吼。已於過去佛所種諸善根，能說此法、說此功

德。」爾時彌勒菩薩摩訶薩說此法時，眾中五百比丘從坐起去。爾時

摩訶迦葉問諸比丘：「今聽說法，汝等比丘欲詣何所？」

諸比丘言：「大德迦葉！如彌勒菩薩摩訶薩所說之法，甚深難得。

我等作如是念：『我等不能修得此法，欲還歸俗。何以故？信施之食

難可消故。』」

爾時文殊師利菩薩讚諸比丘：「善哉善哉。善男子！是汝所應。

若不能消信施之食，寧可一日百數歸俗，不應破戒受人信施。」爾時

文殊師利白佛言：「世尊！何等之人應受信施？」

爾時世尊告文殊師利菩薩：「善男子！若有修禪解脫者，我聽彼

人受信施食。」爾時文殊師利告五百比丘：「汝等今者應速修行。佛

世難值，當住佛法。」

爾時五百比丘問文殊師利言：「文殊師利！我等云何修行？」



39

文殊師利告諸比丘言：「汝等應如是觀，無一法合、無一法散，

無一法生、無一法滅，不受一法、不捨一法，不增一法、不減一法。

若如是行於法無得，無得則無去，無去故無來，無來則無去。比丘！

是名無來無去、無住無不住。」爾時文殊師利說是法時，五百比丘於

諸漏中心得解脫。

大寶積經卷第八十

八

大寶積經卷第八十九

元魏優禪國王子月婆首那譯

摩訶迦葉會第二十三之二

爾時摩訶迦葉白佛言：「世尊！當來末世後五百歲，何等菩薩

行於諂曲？」

爾時世尊告迦葉言：「迦葉！多有眾人行於諂曲，親近惡友，

少讀誦經，為求衣食。」

爾時摩訶迦葉白佛言：「善哉世尊！唯願世尊利益多人，說彼

諂曲不勤修行菩薩之過。令彼菩薩聞此過已，自攝心行令得清淨。」

爾時世尊告摩訶迦葉言：「迦葉！當來末世後五百歲，有諸菩薩

親近惡友、少讀誦經，唯作供養舍利之業，以香花瓔珞幡蓋燈明供養

如來舍利塔廟。迦葉！我為在家無智眾生令種善根，說供養舍利。

彼諸癡人不解我意，但作此業。迦葉！我於一切天人之中常說此法，

修奢摩他、毘婆舍那以自調 伏，世間當有信樂婆羅門居士供養舍利。

迦葉！彼諸癡人捨於讀誦修禪智慧，供養舍利因之活命。迦葉！若有

菩薩以滿三千大千世界上至梵天香花燈明，一一燈炷如須彌山，以如



40

是等供養如來。若有菩薩淨心持戒，於師尊所受持讀誦一四句偈，淨

心修行乃至七步，功德勝彼無量無邊。迦葉！若有菩薩以滿三千大千

世界花香末香，於百千歲晝夜六時供養如來。若有菩薩捨於憒閙深畏

三界，為利眾生發心趣向阿蘭若處，舉足七步，勝前功德無量無邊。

迦葉！於意云何？如來化眾生故作是說耶？迦葉！莫作此見，如來

實說。所以者何？如來現見明了知故。」

佛告迦葉：「過去無量無邊不可思議無數阿僧祇劫，爾時有佛，

號妙華如來、應供、正遍知、明行足、善逝、世間解、無上士、調御

丈夫、天人師、佛、婆伽婆，其劫亦名妙花。迦葉！妙花如來有九

十六億百千聲聞大眾。爾時有轉輪聖王名曰尼彌，如法治世主四天

下。迦葉！時尼彌大王千子具 足，勇健威猛。迦葉！爾時大王具千

子已，復有二子結加趺坐忽然化生：一名達摩，二名善法。迦葉！爾

時大王請妙花如來及比丘僧，滿八萬四千歲供養衣服臥具飲食湯藥，

捨諸家事唯修供養。七日之後，一切比丘各施新衣種種飲食隨心所樂，

廣造精舍隨心樂住。一一比丘給使七人，施百味食。迦葉！爾時大王

造立精舍方八十由旬，彩畫微妙出過世間。妙花如來及比丘僧坐彼精

舍，從於地下出眾妙花，令彼精舍華至於膝。迦葉！爾時大王於不思

議功德精舍供養妙花如來，滿八萬四千歲，恭敬供養尊重讚歎。迦葉！

爾時大王供養如來滿八萬四千歲已，最後一日妙花如來飯食之後，達

摩、善法二子眷屬及諸四眾，至妙花如來正遍知所，頭面作禮白佛言：

『世尊！頗有布施功德善根，勝此尼彌大王功德善根者不？』迦葉！

時二王子禮如來時，大千世界悉皆震動。迦葉！爾時妙花如來侍者弟

子名通達法，從坐而起頂禮佛足，白佛言：『世尊！何因緣故大地震

動？以何因緣此二王子禮佛而住？』

「爾時妙花如來告通達法：『善男子！何用此問。若佛如來說

此王子淨心深忍大悲之心禮如來足，一切天人皆當迷沒。』迦葉！



41

爾時妙花如來告一聲聞神足弟子那羅延言：『善男子！汝示神力起

二童子。』迦葉！爾時那羅延比丘從坐而起，即以右手捉一童子，

復以左手捉一童子，欲扶令起而不能動。時那羅延盡大神通，扶二

童子欲令其起，不能動彼。如分一毛為千萬分，不動一分。迦葉！

爾時三千大千世界地皆震動，山河石壁悉亦大動，而不能動彼二童

子。迦葉！爾時那羅延以妙花如來威神力故，令於下方恒河沙等諸

佛世界悉皆震動，而亦不動彼二童子毛之一分。迦葉！爾時那羅延

比丘禮妙花佛白言：『世尊！我將不失神通力耶？何以故？世尊！

此二童子生來未久，在於佛前頭面著地，我盡神力不能令起。』

「爾時妙花如來告那羅延比丘言：『善男子！汝不失通。善男

子！菩薩境界不可思議，一切聲聞緣覺所不能動、不能思量。善男

子！若滿三千大千世界一切眾生，具大神力如汝不異，至於億劫不

能動此二童子起。』迦葉！爾時妙花如來說此語時，眾中四百二十

萬眾生發阿耨多羅三藐三菩提心。彼諸眾生作如是念：『菩薩神力

甚為希有。未得一切智神力乃爾，大聲聞神力不能令動，況成佛道。

是故我等應行菩薩道，願證如來無上智慧。』

「迦葉！爾時四百二十萬眾生作是念已，於無上菩提心得堅住。

迦葉！爾時彼眾有一菩薩名曰善慧，在大眾中從坐而起偏袒右肩，

頂禮佛足白妙花如來言：『世尊！唯願世尊起二童子，如彼所問願

佛解說。』」

佛告迦葉：「爾時妙花如來從虛空中出大音聲，其聲遍滿乃至

十方恒河沙等諸佛世界。聲至之處世界地皆六種震動，放大光明遍

照十方。迦葉！時二童子聞此聲已從地而起。迦葉！童子起時，於

此三千大千世界人天伎樂不鼓自鳴，於虛空中雨眾妙花。迦葉！時

二童子從地起已，至如來所，右遶三匝頂禮佛足，合掌恭敬瞻仰如

來。迦葉！爾時妙花如來告善慧菩薩言：『善男子！此二童子禮我



42

足已作如是問：「世尊！頗有布施福德善根，勝此尼彌大王功德善

根者？」此二童子禮我足已發問而住。』迦葉！爾時善慧菩薩白妙

花如來言：『世尊！願佛解說二童子問，令諸天人得安樂故。』

「爾時妙花如來告善慧菩薩：『善男子！汝今諦聽，當為汝說。

善男子！尼彌國王所作功德，若有菩薩住阿蘭若行、遠離行，少知諸

法得無生忍，功德勝彼無量無邊。善男子！若三千大千世界一切眾生，

一一眾生所作功德如尼彌王。如是三千大千世界一切眾生所有福德，

不如菩薩修行遠離住於淨心，正念相應解諸法空無來無去，如是少忍

功德，勝前功德，百分不及一、千分不及一、億分不及一、百億分不

及一、千億分不及一、百千億分不及一、百千那由他億分不及一，乃

至算數不及其一。善男子！如恒河沙等一切世界所有眾生，一一眾生

悉作福德如尼彌王。彼諸眾生所作福德，至恒河沙劫常修福德。善男

子！於意云何？彼善男子得福多不？』迦葉！爾時善慧菩薩白妙花

如來言：『希有世尊！如來說喻不可思議，如此善根不可思 議。』

迦葉！爾時妙花如來告善慧菩薩：『善男子！我今告汝，有智慧人

成就深忍能信此語。彼一切眾生所集善根，不如此二童子以淨心故

禮如來 足，勝前一切眾生善根，百分不及一、千分不及一、百千分

不及一、億分不及一、百億分不及一、千億分不及一、百千億分不及

一、百千億那由他分不及一，乃至算數譬喻所不能及。』迦葉！爾時

妙花如來大眾之中，八萬四千比丘同聲發言：『世尊！我等隨喜彼人

功德，成就深法忍、信諸法空、心樂遠離、趣阿蘭若舉足七步，發阿

耨多羅三藐三菩提心成就智慧。我等隨喜。』迦葉！爾時妙花如來讚

諸比丘：『善哉善哉。諸善男子！汝等以此隨喜之業不思議善根，當

作恒河沙等轉輪聖王，然後得成阿耨多羅三藐三菩提。』」

爾時摩訶迦葉及諸大眾，一時同聲白佛言：「世尊！我等隨喜

彼人發心，成就深忍、信諸法空、遠離寂滅自性清淨。」



43

爾時世尊告摩訶迦葉言：「迦葉！爾時達摩善法二童子白妙花

如來言：『世尊！菩薩具何等法，施不望報、不生嫉妬、心不慳悋、

不生貪著，見人行施心不希望，成就如來無上之行，得深法忍成無

上智？』迦葉！爾時妙花如來告善法二童子言：『善男子！菩薩具

足四法，施不望報、不嫉妬、不慳悋、不生貪，見人施不希望，成

就如來無上之行，得甚深忍見無上智。何等為四？一者信諸法空，

二者遠離，三者深忍，四者正念。善男子！菩薩具此四法，施不望

報、心不嫉妬、不慳悋、不生貪，見人施不悕望，成就如來無上之

行，成就深忍具無上智。善男子！復有四法，若菩薩具此四法，施

不望報、心不嫉妬、不慳悋、不生貪，見人施不希望，成就如來無

上之行，成就深忍滿無上智。何等為四？善男子！菩薩求多聞，得

多聞已遊於城邑聚落，說法無所希望，乃至不受一言善讚，心無所

貪。諸佛所說一切施中法施第一，住第一施其心歡喜，不求世間財

物布施。何以故？善男子！十方無數阿僧祇諸佛世界，諸佛如來及

比丘僧，不求世間資生之具。若有菩薩住清淨戒修於正法，具大悲

心不求利養，一切諸佛之所憶念。若有能說一四句偈，說偈文字皆

自性空，一切諸法亦復如是皆自性空。此善男子善根功德，勝前善

根，百分不及一、千分不及一、百千分不及一、億分不及一、百億

分不及一、千億分不及一、百千億分不及一、百千那由他億分不及

一，乃至阿僧祇分亦不及一。』迦葉！爾時妙花如來告二童子：

『善男子菩薩具足四法，得成如來無上之行。何等為四？一者行無

上處，二者說無上法，三者施無上物，四者信無上法。善男子！是

名四法。菩薩成就此四法者，得成如來無上之行。』迦葉！時妙花

如來為二童子說是法時，彼二童子聞此法已，踊在空中高七多羅樹，

同聲讚佛：

「『如來知諸行，教眾生行施，而不著於施，此施無上施。能成無上

忍，此中無有我，眾生命及人，希有大精進。演說如是法，成就甚深



44

忍，及得無上行，得無上菩提。永滅諸欲惱，大智慧清淨，更不受後

有，說於遠離行。令住阿蘭若，修於空解脫，亦不生分別，常勤行布

施。不生於分別，此是無垢際，遠離諸名字，說清淨尸羅。令行寂滅

處，此是第一戒，覺知寂滅處， 常修行於忍。不分別眾生，此是清

淨忍，離一切分別，修堅固精進。離一切有為，佛說此精進，能成遠

離法，焚燒一切事。斷於諸有無，此無分別禪， 不起諸煩惱，非此

亦非彼。中間亦不住，此第一智慧，遠離於三世，修習寂滅想。復觀

於此想，此想何處生？是故知無想，讚歎佛功德。演說第一法， 其

心不異念，聽受於正法，說名字無盡。自性體不成，觀境界無實，其

心則解脫。若起如是想，我為說法者，彼則被魔縛，不知於法相。若

欲得菩提， 及求聲聞者，求緣覺菩提，當修學此法。說於一解脫，

智慧無邊量，勿作下劣願，當願上菩提。若求如是身，相好自莊嚴，

如佛金色身，當求上菩提。 作生一切法，作者不可得，諸法從緣生，

無自性自性。』

「迦葉！時二童子在虛空中說此偈時，尼彌大王從城而出，及諸

地神虛空諸神皆悉來集。爾時眾中八萬四千眾生發阿耨多羅三藐三菩

提心，阿僧祇眾生種於善根。迦葉！爾時達摩善法二童子等從空中下，

詣妙花如來所白言：『世尊！我等歸依佛、歸依法、歸依僧，發阿耨

多羅三藐三菩提心，以比丘形行菩薩道。世尊！真發心者信一切法無

生。世尊！真發心者不著諸法。何以故？世尊！若有著則法不生。是

故世尊說離著心得彼無生。世尊！此無生亦不應說是無生。何以故？

有言說者則有生滅。若具淨智則無生滅，無生滅處是畢竟盡。是故世

尊！以平等際發阿耨多羅三藐三菩提心，不念於法，亦無法得亦無不

得，如是得平等——無得平等。何以故？一切諸法本性淨故。』迦葉！

爾時妙花如來為二童子說此法時，眾中十千眾生得無生法忍。尼彌大

王并及千子五千大臣，悉發阿耨多羅三藐三菩提心。」

佛告迦葉：「爾時妙花如來飯食既訖，澡洗鉢已，於大眾中告大



45

王言：『尼彌大王！我今說法。』王及大眾聞佛說法，踊躍歡喜。迦

葉！爾時達摩、善法二童子聞佛說法，以淨信心離於欲火，欲求出家，

從城而出來至佛所。至佛所已而說頌曰：

「『一切諸如來，讚歎出家法，在家多垢穢，壞滅白淨法。增長不善

法，毀滅於善法，在家多過失，出家離染污。設使百億劫，受欲無厭

足，受欲無厭足，在家而死滅。如海受眾流，而無有厭足，凡夫亦如

是，受欲無厭足。如火燒乾草，而無厭足時，凡夫亦如是，受欲無厭

足。貪欲網所縛，滅壞於世間，是故應離縛，為發出家故。在家具眾

過，不得無上道， 出家修遠離，爾乃得菩提。過去諸如來，已入於

涅槃，住阿蘭若法，獲得大菩提。是故學諸佛，趣向阿蘭若，捨愛離

居家，然後得安隱。一切三千界，珍寶滿其中，以此珍寶聚，在家施

諸佛。若以無惱心，知於在家過，學諸佛如來，出家求智慧。既求出

家已，遠離諸欲火，舉足行七步，勝以三千施。三千之功德， 不如

此一分，是故出家者，如來之所讚。成就大智慧，遠離諸繫縛，離一

切諸著，乃證無上道。速住寂靜處，斷除諸欲愛，一切毒熾心，悉滅

無有餘。學諸佛如來，如實知諸法，速遠離在家，住阿蘭若法。若欲

求佛道，修於遠離行，應學阿蘭若，不應樂在家。此是諸佛境，聖人

所住處，能住此道者， 則能得菩提。欲等惱眾生，若求遠離者，應

離在家法，修習阿蘭若。欲證甘露法，轉無上法輪，摧伏諸魔怨，當

習阿蘭若。』

「迦葉！爾時達摩、善法二童子說此頌已，從城而出，往詣妙花

如來所住之處。到已頭面禮足右遶三匝，白言：『世尊！我等今者於

如來所欲求出 家。唯願世尊！哀愍聽許令得出家。』迦葉！爾時妙花

如來知二童子信心清淨求出家法，是時如來即聽出家住比丘法。迦葉！

爾時大王聞二童子得出家已，即以太子令紹王位，王與九百九十九子、

八萬四千夫人、五千大臣及諸人民，以淨信心離於欲火，捨家出家，



46

一切俱往詣妙花佛。到已頂禮佛足，白妙花佛言：『世尊！我等欲求

出家，願佛聽許令得出家。』迦葉！時妙花佛知諸大眾信心清淨，悉

聽出家住比丘法。迦葉！爾時大王第一太 子，登位七日內自思惟：

『我終不捨薩婆若心。何用如是王位寶財、為欲所縛。我終不捨無上

菩提。』作是念已發心出家，於十五日遊四天下，說此偈言：

「『我父及親屬，皆悉已出家，無量億眾生，為法亦出家。我今

樂出家， 不樂住五欲，一心求出道，欲詣導師所。若發心出家，離

諸欲火者，應速隨我法，離難甚難得。不發出家心，不遠離欲火，安

心在居家，安住於實法。』

「迦葉！時彼童子說此偈時，四天下中無一眾生樂在家者，皆悉

發心願求出家。迦葉！時妙花如來知諸眾生心信清淨求出家已，妙花

如來於四天下一切城邑村落悉作化佛及比丘僧。迦葉！時四天下一切

眾生，無有一人住在家者，以淨信心離於欲火，悉得出家。彼諸眾生

既出家已，不須種殖，其地自然生諸粳米，諸樹自然生諸衣服，一切

諸天供侍給使。迦葉！爾時達摩、善法二比丘，勇猛精進，於其六十

三億歲中不坐不臥，但勤精進求薩婆 若、念薩婆若。於六十三億歲勤

精進已，得遍至三昧，所坐之地名金剛處，其地皆是金剛所成。十方

一切諸佛說法悉聞受持，聞已復能為他解說。迦葉！時四天下一切眾

生，若有修學聲聞乘者，無一眾生凡身命終，極懈怠者得阿那含，從

此命終生淨居天。共彼同行求緣覺者，從此命終，當生他方無佛之處，

生大種姓諸根具足。以過去世善根力故，離於欲火而行出家，七日之

後成緣覺道，利益無量無邊眾生，入般涅槃。菩薩乘者成就五通，具

四無量無礙辯才，得陀羅尼。迦葉！莫作異念。爾時尼彌大王豈異人

乎？則我身是。時太子者，今彌勒菩薩是。迦葉！莫作異見。何以

故？達摩童 子，今文殊師利是。善法童子者，虛空藏菩薩是。迦葉！

汝觀彼佛國土清淨如是，善根眾生之所住處。」



47

爾時摩訶迦葉白佛言：「世尊！妙花如來壽命幾時？」

佛告迦葉：「妙花如來壽命八劫。迦葉！妙花如來般涅槃後，正

法住世滿足一劫。一切諸天供養舍利，無在家人。迦葉！時二比丘少

欲知足，不供舍利不禮佛塔。迦葉！爾時諸天、新學比丘百千大眾各

相謂言：『此二比丘邪見，不信於佛舍利，不興供養、不禮佛塔。』

迦葉！爾時諸天及諸比丘百千大眾說此語時，達摩、善法二比丘問眾

人言：『於汝意云何？云何供養是真供養如來？以何事故，如來舍利

而得供養？』諸比丘言：『修戒、定、智慧、解脫、解脫知見故，舍

利得供養。』二比丘言：『修戒、定、慧、解脫、解脫知見，是真供

養；非供舍利。』諸比丘言：『如是如是，如汝所言。云何戒相？禪

定、智慧、解脫、解脫知見，復何等相？』達摩、善法二比丘言：

『無作相是戒相，乃至解脫知見無作相是知見相。』迦葉！時二比丘

語眾人言：『於意云何？無作能供養無作不？』諸比丘言：『不也。』

達摩、善法二比丘言：『真供養者，無佛想、無見佛，何況供養。若

供養佛，當供養自身。』諸比丘言：『云何供養自身？』二比丘言：

『應如如來、應、正遍知供養自身，一切眾生之所供養。如佛所學，

應如是學。護持禁戒集諸善法，思惟諸法莫取法相。若能如是自供養

者，當得天人之所供養。若欲供養佛舍利者，當自供養。如佛如來具

諸功德，舍利得供養。若能成就如是功德，名供養佛。不起想相，名

供養佛。若多若少不生分別，名供養佛。非後世去、非今世來，非彼

岸，非常非斷、非取非捨，是則名曰供養如來。非增非減、非生非滅、

非盡非不盡，是則名曰供養如來。非心非心數法、非憶想、非我非取

非受、非諍論非不諍論、非毀非讚、非二非入， 是則名曰供養如來。

亦非有為亦非無為，是則名曰供養如來。身無所作、口無所作、意無

所作，於身口意求不可得，是則名曰供養如來。無過去想， 未來現在

想不可得，無依無著、無所求想亦不分別，是則名曰供養如來。無佛



48

想、無法想、無僧想，無人、無自、無他想，是則名曰供養如來。真

如來身無生無相，不可以生而修供養。真如來身名無作相，不以作相

而修供養。真如來身名無二相，不應二相而修供養。真如來身名無漏

相，不以有漏而修供養。真如來身名曰空相，不以身見命見、斷見常

見、我見我所見、有見無見供養如來。真如來身名無相相，不可以相

而修供養。真如來身名無願相，不可以願而修供養。真如來身名無有

相，不可以有而修供養。真如來身名不動相，不可動相而修供養。真

如來身名無行相，不可以行而修供 養。真如來身名離貪相，不可以貪

而修供養。真如來身名離瞋相，不可以瞋而修供養。真如來身名離癡

相，不可以癡而修供養。真如來身具戒、定、慧、解脫、解脫知見，

不可以破戒亂心愚癡而修供養。真如來身慈悲喜捨，不可以瞋心惱心

妬心散心而修供養。真如來身具施、持戒、忍辱、精進、禪定、智慧，

不可以慳破戒瞋恚懈怠亂癡而修供養。』迦葉！達摩、善法於大眾中

說此法時，四百二十萬眾生得無生法忍，八萬四千眾生得清淨智阿那

含果，二百三十萬眾生發阿耨多羅三藐三菩提心。

「迦葉！汝觀達摩、善法二比丘等如是淨心。迦葉！汝應學彼正

士甚深之忍及巧方便。迦葉！彼二比丘於大眾中說此法時！諸比丘聞

此法已皆住深 忍！悉行少欲知足之行！不供養舍利及佛塔廟。何以

故？彼諸比丘悉樂深法。迦葉！彼七日後，一切佛塔悉皆隱沒，及諸

舍利所在器中亦悉隱沒。迦葉！汝應如是學彼正士甚深之忍。」

佛告迦葉：「當知末世後五百歲，有諸菩薩及諸比丘，不修身不

修心、不修戒不修慧，為活命故，供養佛塔及佛舍利，不為涅槃不為

離欲而修供養， 自犯禁戒愚癡無智，如來舍利具戒、定、慧、解脫、

解脫知見之所勳修，為活命故供養尊重。具貪瞋癡，於佛如來、應、

正遍知離貪瞋癡所有舍利， 為活命故而興供養，自身具足慳貪嫉妬瞋

恚懈怠亂心愚癡，若大施主正住一心，為活命故化令供養如來舍利。



49

迦葉！我為教化初始發心諸善男子善女人等，以神通力留此舍利，令

供養者受人天樂、為未來因乃至涅槃。彼愚癡人於我法中雖得出家，

不解我法，捨出家行而但供養塔廟舍利，為自活 故、為得衣鉢、為

利養故、為名聞故，為此事故供養舍利。何等名為比丘之業？迦葉！

如上所說沙門之業則有二種：一者修禪，二者習誦。如是說 者，為

入道故非究竟說。迦葉！若有作業能盡業者，名沙門業。無作無誦無

禪、無作無無作、無念無不念、無盡無生、證三脫門不住三界、無來

無 去，是沙門業。彼眾生等離斯正業更習餘業。彼福業者為化在家人，

如是在家順如來教，當得阿那含果。彼愚人輩於我法中而行出家，尚

不修行隨順之法，況復能得。若有得者，無有是處。

「迦葉！於當來世後五百歲有相似沙門，衣服形貌似像沙門，戒

不相似、定不相似、慧不相似。迦葉！譬如有人善知醫方及諸呪術，

即以呪術呪一袈裟與人令著，彼見生貪即便著之。若至七日若至八日，

其身熾然猶如火聚。如彼呪已取之與人，彼人見已便生貪著；比丘亦

爾，見好衣服受取而著， 若至七日若至八日，若在舍內、若在巷中、

若在林中，彼所著衣熾然如火燒人善根。迦葉！於汝意云何？彼著袈

裟有利益不？」

迦葉白佛言：「世尊！無所益也。」

佛告迦葉：「如是如是。我袈裟者，戒、定、智慧、解脫、解脫

知見，無量阿僧祇善根所集。迦葉！於當來世有愚癡人，著聖人衣似

像沙門，入於村邑中。有信心婆羅門長者居士，見被法服謂為沙門，

皆共尊重供養讚歎。彼愚癡人因袈裟故而得供養便生歡喜，身壞命終

墮於地獄。生地獄已，大熱鐵鍱以為衣服，吞噉鐵丸、飲洋沸鐵、坐

熱鐵床。迦葉！汝觀袈裟威德如是。彼愚癡人著於袈裟，受樂放逸自

作惡業，身壞命終墮於地獄。迦葉！我常說言，寧以燒熱鐵鍱為衣，

不以破戒之身而著袈裟。寧吞熱鐵，不以破戒之身食人信施。迦葉！



50

汝觀破戒之人食他信施有如是過，是故汝等應當修學清淨戒法。迦葉！

於汝意云何？若天、若龍、若夜叉、若乾闥婆、若阿修羅、若迦樓羅、

若緊那羅、若摩睺羅伽、若人若非人，能作如來色身像 不？」

迦葉白佛言：「不也。世尊！如來色像不可思議，無色像故。是

故此等皆不能作。」

佛告迦葉：「於當來世後五百歲有諸比丘，不修身、不修心、不

修戒、不修慧，若於疊上牆壁之下造如來像因之自活，以此業故自高

慢人。」爾時摩訶迦葉白佛言：「世尊！波斯匿王造如來像得福多

不？」

佛言：「迦葉！得福甚多。波斯匿王造如來像、施無價衣，不求

衣服飯食之報。迦葉！彼愚癡人為活命故造立形像。迦葉！若賣畜生

猶尚不善，況彼癡人作如來像，於白衣前而衒賣之以自活命。迦葉！

譬如有人幼小無知，捨棄甘露而飲毒藥。迦葉！彼愚癡人亦復如是，

造如來像為資生故而便賣 之，是名為毒。迦葉！所言毒者，於正法

中貪是其毒。迦葉！彼愚癡人以貪心故而起瞋恚，遞相鬪諍、互相誹

謗，各言我行供養，因彼諍論墮於地 獄。迦葉！譬如有人無巧方便入

敵戰時，所持刀劍而反自傷。迦葉！愚癡之人亦復如是，無方便故因

於法故而墮地獄。迦葉！若有善男子善女人以七寶造如來塔，莊嚴成

就，一一寶塔高廣嚴好如須彌山，遍滿恒沙諸佛世界，譬如甘蔗竹葦。

迦葉！於汝意云何？彼善男子善女人得福多不？」

迦葉白佛言：「世尊！造如來像如四指者，得福無量。況復造像

如須彌山，所得功德不可思議。」

佛告迦葉：「若有菩薩內觀佛身得深法忍，功德勝彼無量無邊。

迦葉！若復有人住於淨戒，以四句偈為他人說解其義趣，所得福德無

量無邊。迦葉！ 云何觀於如來之身？迦葉！若菩薩欲觀如來者，當

學大精進菩薩。迦葉！乃往古昔無數阿僧祇劫，有佛世尊，號曰光明



51

如來、應供、正遍知、明行 足、善逝、世間解、無上士、可化丈夫調

御師、天人師、佛、婆伽婆。迦葉！光明如來般涅槃後，有一菩薩名

大精進，婆羅門種，端正無比。迦葉！ 光明如來正法之中，有諸比丘

少欲知足住如法行。迦葉！彼諸比丘皆悉造立如來形像。爾時有一比

丘於白疊上畫如來像，眾彩莊嚴悉皆具足，持至大精進菩薩所。爾時

大精進菩薩見此畫像，心大歡喜作如是言：『如來形像妙好乃爾，況

復如來正遍知身。願我來世得成如是妙色之身。』爾時大精進菩薩作

如是念：『我今不能住在居家。若在家者，不能成就如是之身。』迦

葉！爾時大精進菩薩年始十六諸根具足，至父母所頭面敬禮，白父母

言：

『我今欲於如來正法出家學道，願為隨喜。』父母答言：『莫作

是說。何以故？我今年老唯汝一子，汝若出家我等當死。』大精進言：

『我當方便令父母存，我得出家。』父母問言：『欲作何業？』子白

父母：『我從今日不食諸味、不昇床坐、不食蘇油、不飲漿水，若善

若惡口不言說，乃至得出家。』迦葉！大精進菩薩如是誓已默然而住，

如是默然一日不食。爾時父母誦諸呪術、持百味食而授與之，亦不肯

食、亦不言說。迦葉！大精進菩薩如是默然過第二日。爾時父母與母

知識五百人等，持百味食來至其所，誦諸呪術望其飡設；尚不顧視，

況復食之。迦葉！時大精進於第三日，父親五百，持種種食勸之令食，

亦復如是默然不語，不飲不食亦不顧視。於第四日，五百同友持百味

食誦諸呪術令從己志。時大精進默然而住。於第五日， 爾時父母悉

出寶藏金銀琉璃種種寶物，及諸婇女八萬四千上妙嚴飾，將至其所。

父親母親及其同友各五百人，勸大精進作如是言：『汝當在家，以此

財寶布施自恣作福，與諸婇女共相娛樂。』時大精進於大眾中默然而

住曾不瞻眄。於第六日，斷諸憶想不起食念，但念如來、應、正遍知。

迦葉！爾時父母及其知識、八萬四千諸妙婇女，同時悲泣禮大精進。



52

時大精進亦不顧視。迦葉！爾時大精進菩薩所住之處有一宅神，於虛

空中現大神力而說頌曰：

「『精進心堅固，難動如須彌，不捨出家心，為得菩提故。大地

可傾動， 火可在水居，如是等可轉，菩薩不可動。汝等莫勤苦，而

作不善業，眾生無慧眼，久遠處生死。為利諸群生，是故求菩提，其

心樂出離，必成無上道。不為世間報，而行菩薩道，願成大覺智，救

濟苦眾生。三千大千界，珍寶滿其中，及諸上妙土，其心不貪著。汝

等愚癡心，所作不善業，汝當自悔過， 菩薩不處俗。』

「迦葉！時大精進菩薩父母、眷屬、知識及諸婇女，聞天神語悉

皆悔過，告菩薩言：『隨意出家。汝當飲食，勿令殞絕。』迦葉！時

大精進不食七 日，光明暉悅顏色不變，唯心憶念正遍知身，一切諸

天散花供養。時大精進過七日已，捨諸家業如棄涕唾。爾時父母、同

友、知識及諸婇女八萬四 千，皆悉悲泣隨而送之。爾時大精進菩薩持

畫疊像，入於深山寂靜無人禽獸之間，開現畫像取草為坐，在畫像前

結加趺坐，正身正念觀於如來。諦觀察已作如是念：『如來如是希有

微妙，畫像尚爾端嚴微妙，況復如來正遍知身。』復作是念：『云何

觀佛？』爾時林神知彼菩薩心之所念，白菩薩 言：『善男子！汝如是

念云何觀佛？若欲觀佛當觀畫像，觀此畫像不異如來，是名觀佛。如

是觀者名為善觀。』時大精進作如是念：『我今云何觀此畫像與如來

等？』復作是念：『如來像者非覺非知，一切諸法亦復如是非覺非知。

如是像者但有名字，一切諸法亦復如是但有名字，如是名字自性空寂

無所有。如來之身其相如是。如此畫像，非證、非得、非果，非證者、

非得者、非得果者。非住者、非去非來、非生非滅、非垢非淨、非色

非非 色、非貪盡、非瞋盡、非癡盡、非陰界入、非初非中非後。一切

諸法亦復如是，如來身相亦復如是。如此畫像非覺非作，一切諸法亦

復如是，如來身相亦復如是。如此畫像，非見非聞非嗅非甞非觸非知、



53

非出息非入息，一切諸法亦復如是無有知者。如此畫像非欲界攝、非

色無色界攝，一切諸法亦復如是。如此畫像非初非中非後、非此非彼、

非行非非行、非取非捨、非作非誦、非實非虛、非生死非涅槃，一切

諸法亦復如是，如來身相亦復如 是。』菩薩如是觀如來身，結加趺坐

經於日夜，成就五通，具足無量，得無礙辯、得普光三昧，具大光明。

成就天眼過於人眼，以此天眼見於東方阿僧祇佛。得淨天耳，諸佛世

尊所說之法悉能聽受。天耳淨故，一一諸佛所說之法，聽聞受持不相

障礙。迦葉！時大精進勤行精進滿足七日，以智為食不食世供，一切

諸天散花供養。迦葉，時大精進不被袈裟亦不見佛，不受禁戒，心但

憶念學薩婆若。迦葉！菩薩應如是觀如來身，非觀非非觀。迦 葉！

菩薩應如是觀如來畫像，如大精進菩薩摩訶薩觀如來像，如是觀已成

大智慧，以此智慧悉見十方阿僧祇佛，聞佛說法。迦葉！爾時大精進

菩薩從山而出，來至村落為人說法，一會說法二萬眾生住阿耨多羅三

藐三菩提，無量阿僧祇眾生住於聲聞緣覺功德，父母親屬皆住不退阿

耨多羅三藐三菩 提。迦葉！莫作異念。爾時大精進菩薩摩訶薩者，豈

異人乎？我身是也。迦葉？是故菩薩摩訶薩應學大精進菩薩摩訶薩，

亦應學餘諸大菩薩。迦葉， 當來末世後五百歲，有求菩薩諸善男子，

無方便心、多諸貪著，於牆壁下畫如來像而求利養。彼作是說：『我

獨供養，人無供養。』以修少善自高慢人，因此供養以自活命。迦葉！

彼時眾生不修三昧、不誦正典，但作此業。因此業故，於施主邊獲得

衣服飲食臥具湯藥，以自活命。迦葉！汝觀彼破戒菩薩，住不淨戒自

稱多聞。迦葉！彼破戒人不誦經典，供養形像因而自活。」

爾時摩訶迦葉白佛言：「世尊！希有世尊！希有善逝！世尊廣說

愚癡凡夫諂曲之失。世尊！若有善男子善女人聞如是說，何有不住清

淨之戒？世尊！ 願於未來此法久住，令彼善男子善女人聞已慚愧，

如來知我、如來覺我。所作邪法，永令休息。」



54

爾時世尊告摩訶迦葉：「如來所說為善男子，聞我此法修行離惡，

我為此人說如是法。」

爾時世尊說此經已，摩訶迦葉、彌帝隷菩薩、文殊師利童子，一

切世間天、人、阿修羅、乾闥婆等，聞佛所說，皆大歡喜。

大寶積經卷第八十九

大寶積經卷第九十

大唐三藏菩提流志奉 詔譯

優波離會第二十四

如是我聞：

一時佛在舍衛國祇樹給孤獨園，與大比丘眾千二百五十人俱，菩

薩摩訶薩五十萬人。爾時世尊如龍象王顧視觀察，告諸菩薩摩訶薩言：

「善男子！汝等誰能於後末世護持正法，攝受如來百千萬億那由他阿

僧祇劫所集阿耨多羅三藐三菩提法，安住祕密種種方便成熟眾生？」

爾時彌勒菩薩從座起，偏袒右肩右膝著地，合掌白言：「世尊！

我能堪任於後世時護持如來百千萬億那由他阿僧祇劫所集阿耨多羅三

藐三菩提法。」師子慧菩薩曰：「我能堪任安住祕密種種方便成熟眾

生。」

無盡意菩薩曰：「我能堪任以廣大願度脫無盡諸眾生界。」

跋陀羅菩薩曰：「我能堪任令諸眾生得聞我名皆悉成熟無空過

者。」

妙德菩薩曰：「我能堪任於諸眾生隨所願求悉令滿足。」

無畏菩薩曰：「我能堪任攝受無邊世界眾生而作饒益。」

金剛菩薩曰：「我能堪任於惡趣中度諸眾生令得解脫。」

除障菩薩曰：「我能堪忍解脫眾生煩惱繫縛。」



55

智幢菩薩曰：「我能堪任滅除眾生無明闇蔽。」

法幢菩薩曰：「我能堪忍常行法施度脫眾生。」

日幢菩薩曰：「我能堪任恒以安樂成熟眾生。」

月幢菩薩曰：「我能堪忍以諸功德成熟眾生。」

善眼菩薩曰：「我能堪任與諸眾生自性安樂。」

觀自在菩薩曰：「我能堪任於諸惡趣拔濟眾生。」

得大勢菩薩曰：「我能堪任度諸惡趣未度眾生。」

普賢菩薩曰：「我能堪忍令諸眾生憶念過去經歷受苦便得解脫。」

善數菩薩曰：「我能堪任調伏一切難調眾生。」

妙意菩薩曰：「我能堪任樂小法者度令成熟。」

善順菩薩曰：「我能堪任成熟下劣少智眾生。」

光積菩薩曰：「我能堪任拔濟墮於畜生趣者令得解脫。」

不思議菩薩曰：「我能堪任愍念成熟餓鬼眾生令得解脫。」

大威力菩薩曰：「我能堪任為諸眾生閉惡趣門。」

無諍論菩薩曰：「我能堪任為諸眾生示解脫道。」

賢吉祥菩薩曰：「我能堪任究竟斷除眾生苦惱。」

月光菩薩曰：「我能堪任與諸眾生畢竟安樂。」

日光菩薩曰：「我能堪任於諸眾生未純熟者令得成熟。」

無垢菩薩曰：「我能堪任令諸眾生所有志樂皆得圓滿。」

斷疑菩薩曰：「我能堪任度脫一切下劣眾生。」

無畏菩薩曰：「我能堪任攝受眾生稱讚利益。」

慧勝菩薩曰：「我能堪任隨順種種勝解眾生皆得成熟。」

光明菩薩曰：「我能堪任恒以正勤拔濟眾生。」

無量菩薩曰：「我能堪任為諸眾生於一切法示無為道。」

無畏菩薩曰：「我能堪任隨諸眾生種種志樂皆能示現。」

寶勝菩薩曰：「我能堪任示諸眾生妙珍寶聚。」

妙慧菩薩曰：「我能堪任令諸眾生見者歡喜皆得成熟。」



56

寶藏菩薩曰：「我能堪任度脫眾生離諸障礙。」

寶賢菩薩曰：「我能堪任令諸眾生自識宿命皆得成就。」

寶手菩薩曰：「我能堪任以諸珍寶惠施眾生令得安樂。」

勝意菩薩曰：「我能堪任令諸眾生永離貧窮。」

喜見菩薩曰：「我能堪任施諸眾生一切樂具。」

金剛菩薩曰：「我能堪任為諸眾生開示正道。」

福相菩薩曰：「我能堪任悅可眾生令得度脫。」

法超菩薩曰：「我能堪任淨除眾垢而演說法。」

無垢菩薩曰：「我能堪任愛護眾生悉令成熟。」

法現菩薩曰：「我能堪任常以正法度脫眾生。」

空寂菩薩曰：「我能堪任令諸眾生滅煩惱毒。」

月勝菩薩曰：「我能堪任為諸眾生示法方所。」

師子意菩薩曰：「我能堪任常以法施利益眾生。」

童子光菩薩曰：「我能堪任從卑下處拔出眾生。」

覺吉祥菩薩曰：「我能堪任開示正道閉惡趣門。」

金光菩薩曰：「我能堪任示現身相成熟眾生。」

吉祥菩薩曰：「我能堪任與諸眾生常作利益。」

持世菩薩曰：「我能堪任為諸眾生閉地獄門。」

甘露菩薩曰：「我能堪任令諸眾生超度生死。」

網明童子曰：「我能堪任於後末世為諸眾生示現光明滅除煩惱。」

爾時舍利弗聞諸菩薩作如是等勇猛弘誓成熟眾生，歎未曾有，白

佛言：「希有世尊！此諸菩薩摩訶薩不可思議，具足大悲方便善巧，

勇猛精進而自莊嚴，一切眾生無能測量、不可沮壞，所有光明無能障

蔽。世尊！我當稱讚是諸菩薩未曾有事。所謂堪任有來求索頭目耳鼻

身體手足，一切諸物無所悋惜。世尊！我常思惟，若有人能逼迫如是

諸菩薩等，從其求索若內若外一切財物心無怯弱，當知皆是不可思議

解脫菩薩。」



57

佛言：「舍利弗！如是如是，如汝所言。是諸菩薩智慧方便三昧

境界，一切聲聞及辟支佛所不能知。舍利弗！此諸菩薩摩訶薩能現諸

佛神通變化，滿足眾生諸所欲樂，而於諸法心無所動。若有眾生樂為

居士憍慢放逸，菩薩爾時為成熟故，現大居士威德之身而為說法。若

有眾生恃大勢力而自憍慢， 菩薩爾時為調伏故，現那羅延大力之身而

為說法。若有眾生志求涅槃，菩薩爾時為度脫故，現聲聞身而為說法。

若有眾生樂觀緣起，菩薩爾時為度脫故，現緣覺身而為說法。若有眾

生志求菩提，菩薩爾時為度脫故，即現佛身令入佛智。如是舍利弗！

是諸菩薩種種方便成就眾生，悉令安住於佛法 中。所以者何？唯有

如來智慧解脫究竟涅槃，更無餘乘而得度脫，以是義故名為如來。如

來如實覺了如故，名為如來。知諸眾生種種欲樂，悉能示 現，故名

如來。成就一切善法根本，斷於一切不善根本，故名如來。能示眾生

解脫之道，故名如來。能令眾生遠離邪道住於正道，故名如來。演說

諸法真實空義，故名如來。舍利弗！菩薩如是知諸眾生種種志樂，隨

應說法令得解脫。為諸愚夫開示實智，不動法界能現種種幻化莊嚴，

令諸眾生次第當得趣涅槃岸。

「復次舍利弗！在家菩薩住於慈愍不惱害心，應修二施。何者為

二？一者法施，二者財施。出家菩薩應修四施。何等為四？一者筆施，

二者墨施，三者經本施，四者說法施。無生法忍菩薩應住三施。何等

為三？所謂王位布施，妻子布施，頭目支分悉皆布施。如是施者名為

大施，名極妙施。」

舍利弗白佛言：「世尊！是諸菩薩於貪瞋癡不怖畏耶？」

佛言：「舍利弗！一切菩薩有二犯戒。何等為二？一者瞋相應犯，

二者癡相應犯。如是二犯，名大破戒。舍利弗！因貪犯者，為過微細

難可捨離。因瞋犯者，為過麁重易可捨離。因癡犯者，為過深重復難

捨離。所以者何？貪結能為諸有種子，生死蔓莚連持不絕，以是義故

微細難斷。因瞋犯者，墮於惡趣可速除斷。因癡犯者，當墮八種大地



58

獄中難可解脫。

「復次舍利弗！若有菩薩犯波羅夷者，應對清淨十比丘前，以質

直心殷重懺悔。犯僧殘者，對五淨僧殷重懺悔。若為女人染心所觸，

及因相顧而生愛著，應對一二清淨僧前殷重懺悔。舍利弗！若諸菩薩

成就五無間罪，犯波羅夷、或犯僧殘戒、犯塔、犯僧及犯餘罪，菩薩

應當於三十五佛前，晝夜獨處殷重懺悔。應自稱云：『我某甲。歸依

佛、歸依法、歸依僧。

「『南無釋迦牟尼佛 南無金剛不壞佛 南無寶光佛 南無龍尊

王佛 南無精進軍佛 南無精進喜佛 南無寶火佛 南無寶月光佛

南無現無愚佛南無寶月佛 南無無垢佛 南無離垢佛 南無勇施佛 南無

清淨佛 南無清淨施佛 南無娑留那佛 南無水天佛 南無堅德佛 南無

栴檀功德佛 南無無量掬光佛 南無光德佛 南無無憂德佛 南無那羅延

佛 南無功德花佛 南無蓮花光遊戲神通佛 南無財功德佛 南無德念佛

南無善名稱功德佛 南無紅炎帝幢王佛 南無善遊步功德佛 南無鬪戰

勝佛 南無善遊步佛 南無周匝莊嚴功德佛 南無寶花遊步佛 南無寶蓮

花善住娑羅樹王佛

「『如是等一切世界諸佛世尊常住在世，是諸世尊當慈念我。若

我此生、若我前生，從無始生死已來所作眾罪，若自作、若教他作、

見作隨喜；若 塔、若僧、若四方僧物，若自取、若教他取、見取隨喜；

五無間罪，若自作、若教他作、見作隨喜；十不善道，若自作、若教

他作、見作隨喜；所作罪障，或有覆藏、或不覆藏，應墮地獄、餓鬼、

畜生、諸餘惡趣、邊地下賤及蔑戾車；如是等處所作罪障，今皆懺悔。

「『今諸佛世尊當證知我、當憶念我。我復於諸佛世尊前作如是

言：「若我此生、若於餘生，曾行布施、或守淨戒，乃至施與畜生一

摶之食，或修淨行所有善根，成就眾生所有善根，修行菩提所有善根，

及無上智所有善根，一切合集校計籌量，皆悉迴向阿耨多羅三藐三菩

提。如過去未來現在諸佛所作迴向，我亦如是迴向。」



59

「『眾罪皆懺悔， 諸福盡隨喜， 及請佛功德， 願成無上智。去

來現在佛， 於眾生最勝， 無量功德海， 我今歸命禮。』

「如是舍利弗！菩薩應當一心觀此三十五佛而為上首，復應頂禮

一切如來，應作如是清淨懺悔。菩薩若能滅除此罪，爾時諸佛即現其

身，為度一切諸眾生故，示現如是種種之相，而於法界亦無所動，隨

諸眾生種種樂欲，悉令圓滿皆得解脫。復次舍利弗！菩薩若入大悲三

昧，則能示現地獄、畜生、閻魔羅界成熟眾生。菩薩若入大莊嚴三昧，

則能示現長者之身成熟眾生。若入殊勝三昧，則能示現轉輪王身成熟

眾生。若入熾然威光三昧，則能示現帝釋梵王殊妙色身成熟眾生。菩

薩若入一向三昧，則能示現聲聞之身成熟眾生。菩薩若入清淨三昧，

則能示現辟支佛身成熟眾生。菩薩若入寂靜三 昧，則能示現諸佛色身

成熟眾生。菩薩如是入一切法自在三昧，隨其志樂現種種身成熟眾生，

或現帝釋身、或現梵王身、或現轉輪聖王身，皆為成熟諸眾生故，而

於法界亦無所動。何以故？菩薩雖復隨順眾生種種示現，不見身相及

生相無所得故。舍利弗！於意云何？如師子王大哮吼時，諸小野干能

堪任不？」

舍利弗言：「不也。世尊！」

「又舍利弗！如大香象其所負重，驢堪任不？」

「不也。世尊！」

「又如帝釋及梵天王威德自在，貧賤之人能堪任不？」

「不也。世尊！」

「又如大力金翅鳥王翱翔運動，諸餘小鳥能堪任不？」

「不也。世尊！」

佛言：「舍利弗！是諸菩薩所有善根勇猛之力，依出離智淨諸罪

垢、遠離憂悔，得見諸佛及得三昧，亦復如是。如斯罪障，非諸凡夫



60

聲聞緣覺所能除滅。菩薩若能稱彼佛名，晝夜常行是三種法，能滅諸

罪遠離憂悔，得諸三昧。」

爾時優波離從禪定起，往詣佛所頂禮佛足，右遶三匝却住一面，

白佛言：「世尊！我於靜處獨坐思惟，作如是念：『世尊所說波羅提

木叉清淨戒學， 為聲聞、緣覺、菩薩乘者作是說言，寧捨身命終不

捨戒。世尊！若佛在世、若滅度後，云何名為聲聞緣覺波羅提木叉？

云何名為菩薩乘者波羅提木 叉？』世尊說我於持律中最為第一，我當

云何能了毘尼善巧之義？若我從佛親聞受持逮無所畏，然後乃能為他

廣說。今此大眾諸來菩薩及比丘僧悉皆集會，善哉世尊！唯願廣說決

定毘尼斷除疑悔。」

爾時世尊告優波離：「汝今當知，聲聞、菩薩學清淨戒，所發心、

所修行異。優波離！有聲聞乘持清淨戒，於菩薩乘名大破戒。有菩薩

乘持清淨戒， 於聲聞乘名大破戒。云何名為聲聞乘人雖持淨戒，於

菩薩乘名大破戒？優波離！聲聞乘人乃至不應起於一念更受後身，是

名聲聞持清淨戒，然於菩薩名大破戒。云何菩薩持清淨戒於聲聞乘名

大破戒？菩薩摩訶薩修行大乘，能於無量阿僧祇劫堪忍受身不生厭患，

是名菩薩持清淨戒，於聲聞乘名大破戒。以是義故，為菩薩乘說不盡

護戒，為聲聞乘說盡護戒。為諸菩薩說開遮戒，為諸聲聞說唯遮戒。

為菩薩乘說深心戒，為聲聞乘說次第戒。云何菩薩持不盡護戒，聲聞

乘者持盡護戒？菩薩乘人雖持淨戒，於諸眾生應當隨順，聲聞乘人不

應隨順。是故菩薩持不盡護戒，聲聞乘人持盡護戒。云何名為菩薩持

開遮戒，聲聞乘人持唯遮戒？若諸菩薩於大乘中發趣修行，日初分時

有所犯戒，於日中分不離一切智心，如是菩薩戒身不壞。若日中分有

所犯戒，於日後分不離一切智心，如是菩薩戒身不壞。若日後分有所

犯戒，於夜初分不離一切智心，如是菩薩戒身不壞。若夜初分有所犯

戒，於夜中分不離一切智心，如是菩薩戒身不壞。若夜中分有所犯戒，



61

於夜後分不離一切智心，如是菩薩戒身不壞。若夜後分有所犯戒，於

日初分不離一切智心， 如是菩薩戒身不壞。以是義故，菩薩乘人持

開遮戒，設有所犯不應失念，妄生憂悔自惱其心。於聲聞乘有所犯者，

便為破壞聲聞淨戒。何以故？聲聞持戒，斷除煩惱如救頭然，所有志

樂但求涅槃，以是義故，名聲聞乘持唯遮戒。

「復次優波離！云何菩薩持深入戒，聲聞乘人持次第戒？菩薩乘

人於恒沙劫受五欲樂遊戲自在，未曾捨離菩提之心，如是菩薩不名失

戒。所以者何？ 菩薩善能守護安住菩提之心，乃至夢中一切結使不為

其患，而是菩薩所有煩惱漸漸當盡，不應一生便盡諸結。聲聞乘者成

熟善根如救頭然，乃至一念不憙受生。以是義故，大乘之人持深入戒，

說有開遮，名不盡護。聲聞乘人持次第戒，名曰唯遮，名為盡護。何

以故？優波離！求大乘者，於阿耨多羅三藐三菩提甚為難得，具大莊

嚴乃能成就。是故菩薩雖於無量阿僧祇劫往來生死，終不生於厭離之

心。以是義故，如來觀察為大乘人，不應一向說厭離法，不應一向說

於速證涅槃之法。應當為說慈喜相應甚深微妙無染之法，遠離憂悔無

繫著法，無障無礙性空之法。菩薩聞已，於生死中而無厭 倦，決定

圓滿無上菩提。」

爾時優波離白佛言：「世尊！若有菩薩貪心相應而犯於戒，或有

菩薩瞋心相應而犯於戒，或有菩薩癡心相應而犯於戒。世尊！如是菩

薩於三犯中何者

為重？」

爾時世尊告優波離言：「若諸菩薩修行大乘如恒沙劫，貪心相

應而犯戒者，其罪尚輕。若一瞋心而犯於戒，其罪甚重。何以故？

因貪犯戒攝受眾生， 因瞋犯戒棄捨眾生。優波離！所有諸結能攝眾

生，菩薩於此不應生畏。所有諸結能捨眾生，菩薩於此應生怖畏。

優波離！如佛所說，貪欲難捨為過微細，瞋恚易捨為過麁重，癡難



62

捨離過復麁重。優波離！於煩惱中，若難捨離小犯之罪，是諸菩薩

應當堪忍。若易捨離大犯之罪，如是煩惱乃至夢中不應忍受。以是

義故，大乘之人因貪犯戒，我說是人不名為犯。因瞋犯戒為大犯戒，

名大過患、名大墮落，於佛法中是大留難。優波離！若諸菩薩於毘

尼中無善方便，貪相應犯便生怖畏，瞋相應犯不生怖畏。若諸菩薩

於毘尼中有善方便，貪相應犯不生怖畏，瞋相應犯生大怖畏。」

爾時文殊師利法王子在大眾中白佛言：「世尊！一切諸法畢竟

毘尼，何所調伏？」

佛告文殊師利：「若諸凡夫了知諸法究竟毘尼，如來終不說於

調伏。以不知故，如來為令覺了諸法畢竟毘尼，漸次為說諸毘尼

法。」爾時優波離白佛言：「世尊！如來說此決定毘尼，文殊師利

於是法中未有所說。善哉世尊！願令文殊師利為少解說。」

佛告文殊師利：「汝今當說究竟毘尼善巧之義，是優波離願樂

欲聞。」

爾時文殊師利法王子語優波離言：「一切諸法畢竟寂滅，心寂

滅故名究竟毘尼。一切諸法我不可得，無染著故名不悔毘尼。一切

諸法本性清淨，無顛倒故名最勝毘尼。一切諸法如如實際，離諸見

故名清淨毘尼。一切諸法不來不去，無分別故名不思議毘尼。一切

諸法無住無著，念念滅故名淨諸趣毘尼。一切諸法住虛空際，離諸

相故名自性遠離毘尼。一切諸法無去來今，不可得故名三世平等毘

尼。一切諸法不可安立，心平等故名永斷疑惑毘尼。優波離！是為

法界究竟毘尼，諸佛世尊依此成道。若善男子於是法中不善觀察，

則為遠離如來淨戒。」

時優波離白佛言：「世尊！文殊師利所說諸法不可思議。」

爾時世尊告優波離言：「文殊師利所說之法，依不可思議無礙

解脫。以是義故，凡所說法離諸心相謂心解脫，增上慢人令得離於



63

增上慢故。」優波離白佛言：「世尊！云何聲聞及菩薩乘增上慢

者？」

佛告優波離：「若有比丘作是思惟：『我斷貪欲。』名增上慢。

『我斷瞋恚及以愚癡。』名增上慢。『貪欲法異、諸佛法異。』名

增上慢。『瞋恚法異、諸佛法異。』名增上慢。『愚癡法異、諸佛

法異。』名增上慢。謂有所得，名增上慢。謂有所證，名增上慢。

謂有解脫，名增上慢。見諸法空， 名增上慢。見於無相，名增上慢。

見於無願，名增上慢。見於無生，名增上慢。見無所作，名增上慢。

見有諸法，名增上慢。見法無常，名增上慢。謂諸法空何用修習？

名增上慢。優波離！是名聲聞乘人增上慢者。云何名為菩薩乘人增

上慢者？若諸菩薩作是思惟：『我當發心求一切智。』名增上慢。

『我當修行六波羅蜜。』名增上慢。『唯依般若波羅蜜而得解脫，

更無餘法而得出離。』名增上慢。『此法甚深、此非甚深。』名增

上慢。『此法是淨、此法非淨。』名增上慢。『此諸佛法、此緣覺

法、此聲聞法。』名增上慢。『此法應作、此不應作。』名增上慢。

『此是深法、此非深法。』名增上慢。『此是近法、此非近法。』名

增上慢。『此是正道、此是邪道。』名增上慢。『我於阿耨多羅三藐

三菩提為疾得耶？不疾得耶？』名增上慢。『一切諸法不可思議，無

能知者。我能了知。』名增上慢。乃至於不可思議阿耨多羅三藐三

菩提而起思惟，為大執著，是名菩薩增上慢 者。」

爾時優波離白佛言：「世尊！云何比丘離增上慢？」

佛告優波離：「若於一切不思議法無所執著，是名究竟無增上

慢。」爾時世尊欲重宣此義而說偈言：

「一切戲論從心起，不應分別法非法，如是見法不思議，彼人處世常

安樂。凡夫迷惑隨心轉，多劫輪迴諸有中，若知法性皆無性，是名真

實不思議。若有比丘念諸佛，非善思惟非正念，於佛妄生分別想，而



64

此分別無真實。若有思惟於空法，如是凡夫住邪道，但以文字說於空，

文字與空何可得？若有思惟寂靜法，是心非有本無生，心行覺觀皆戲

論，無念名為見諸法。一切諸法無思念，有心有念盡皆空，若人愛樂

觀察空，於此無念勿生念。法同草木無知覺，若離於心不可得，眾生

自性無所有，一切諸法皆如是。如因日光眼能見，夜則緣離無所覩，

若眼自能見色者，何故待緣方能了？ 眼常因彼諸光明， 能見種種青

黃色， 當知見性依眾緣， 是故知眼不能見。設有聞諸悅意聲， 聞

已即滅而無住， 推其去處不可得， 以分別故生聲想。一切諸法但言

聲， 文字於中假安立， 是聲無有法非法， 凡愚不知妄生著。我為

世間歎布施， 而施根本不可得， 所說中而演說， 是故佛法不思

議。我常歎說持淨戒，

亦無眾生破戒者， 破戒之性猶虛空， 清淨持戒亦如是。我說忍辱

為最勝， 無見無生為忍性， 實無少法可瞋者， 由是說名殊勝忍。

我說晝夜常精進， 寤寐恒覺為無上， 雖經多劫勤修行， 然於所作

無增減。禪定解脫及三昧， 開示世間如實門， 法性本來無所動，

隨順假說諸禪定。觀察覺了名智慧， 了知諸法名智人， 諸法自性無

所有， 亦無觀察了知者。我常歎說修苦行， 愛樂頭陀寂靜法， 能

知諸法不可得， 是名清淨知足人。我說地獄諸苦事， 死入大怖惡道

中， 無量眾生起厭心， 實無惡趣可來往。刀杖鉾矟眾苦具， 亦無

有能造作者， 由分別故而見有， 無量楚毒迫其身。園林種種妙花敷，

宮殿眾寶相輝映， 亦無有人能作者， 皆從分別妄心生。虛偽之法誑

世間， 凡夫繫著生顛倒， 猶如分別諸幻焰， 於此取捨悉皆空。我

說發趣菩提心， 利益世間最殊勝， 而實菩提不可得， 亦無發趣菩

提者。心性清淨常光明， 真實無偽無愛染， 凡夫分別生貪著， 而

彼煩惱本來空。諸法自性常寂靜， 何有貪欲及瞋癡？ 不見生貪離欲

處， 爾乃名為得涅槃， 其心未曾生染著， 由是成就大菩提。於無

數劫修眾行， 度脫無量諸眾生， 眾生自性不可得， 實無眾生可度



65

者， 譬如世間大幻師， 化作無邊千億眾， 還復害此諸化人， 於此

幻化無增損。一切眾生如幻化， 求其邊際不可得， 若知如是無邊性，

斯人處世無疲厭。了知諸法如實相， 常行生死即涅槃， 於諸欲中實

無染， 調伏眾生言離欲。大悲利益諸眾生， 而實無人無壽者， 不

見眾生而利益， 當知此事甚為難。如以空拳誘小兒， 示言有物令歡

喜， 開手拳空無所見， 小兒於此復號啼。如是諸佛難思議， 善巧

調伏眾生類， 了知法性無所有， 假名安立示世間。以大慈悲勸說言，

於我法中最安樂， 汝應出家捨恩愛， 當得沙門殊勝果。既已出家勤

修習， 如所修行得涅槃， 復觀諸法如實相， 實無諸果而可得。果

無所有而得證， 於此方生希有心， 快哉大悲人師子， 善說相應如

實法。一切諸法如虛空， 安立百千名句義， 或說名為禪解脫， 或

名根力或菩提。而此根力本無生， 禪定菩提亦非有， 無色無形不可

取， 但以方便示眾生。我說修行有所證， 當知遠離一切相， 若謂

於中有所得， 是則非證沙門果。諸法自性無所有， 當於何處言得證，

所說得證為無得， 如是了知乃名得。眾生得果名殊勝， 我說眾生本

不生， 尚無眾生而可得， 云何當有得果者？ 譬如良田無種子， 於

中終不有牙生， 如是眾生不可得， 當於何所而言證？ 一切眾生性

寂滅， 無有得其根本者，若能了知如是法， 斯人滅度永無餘。過

去無數百千佛， 無有能度眾生者， 若此眾生真實有， 畢竟無能

得涅槃。一切諸法皆寂滅， 未曾有法可生者， 若能如是見諸法，

彼人已出於三界。是則無礙佛菩提， 於中究竟無所有， 若能了知

如是法， 我說名為離欲人。」

爾時世尊說此偈已，二百比丘增上慢者，諸漏永盡心得解脫。六

萬菩薩得無生忍。爾時優波離白佛言：「世尊！當何名此經？我等云

何奉持？」

佛告優波離：「此經名為『決定毘尼』，亦名『摧滅心識』，汝

應受持。」



66

佛說此經已，尊者優波離，諸比丘眾，文殊師利并諸菩薩摩訶薩，

及一切世間天、人、阿修羅等，聞佛所說，皆大歡喜，信受奉行。

大寶積經卷第九十


	大眾閱藏經典彙編 CBETA2018 版
	汇编说明 
	佛经安置须知
	读诵佛经须知
	保宁勇禅师示看经警策文
	起诵仪
	请佛发愿
	南无本师释迦牟尼佛南无本师释迦牟尼佛南无本师释迦牟尼佛
	南无香云盖菩萨摩诃萨（三称）


