
1

大眾閱藏經典彙編 CBETA2018版

大寶積經
（一百二十卷：第81卷至第86卷）

大唐三藏菩提流志奉 詔譯



2

汇编说明

佛教经典分经律论三藏，佛陀一生言教就保存在经藏中，阅读佛经

仿佛得预法会，亲聆圣音，是后人学习佛法最直接的途径，更是末法时代

树立正知正见、防止误入相似佛法的最可靠的依止方法，自然功德无量。

能遍阅佛经或三藏，把一代圣教尽数熏入八识田中，直至成佛永为道种，

是古今众多佛弟子的毕生心愿和梦想。

本汇编是大众阅藏网汇编 12 辑之外的 11 部大经之一的《佛說長

阿含經》。

本汇编采用台湾中华电子佛典协会（CBETA）2018 电子版《大

正新修大藏经》（电子《大正藏》）第 1 冊 No. 1 後秦弘始年佛陀耶舍

共竺佛念譯的《佛說長阿含經》（22 卷）为底本。本汇编只有一册。

CBETA 为中华电子佛典协会（Chinese Buddhist Electronic Text

Association）的简称，成立于 1998 年，免费提供电子佛典数据库供

各界作非营利性使用，其发布的电子佛典数据库可以在网络上下载。

大众阅藏网，是一群正信佛子为倡导大众阅藏而设立的公益性文化

传播平台，祈愿在三宝的加持护念下，使读经阅藏能普及到广大信众中去。

宗旨：本佛宗经，闻思正见

理念：阅藏很重要，人人能做到，活动无中心，引导有僧宝。

目标：让阅藏流行起来！

大众阅藏经书汇编的第 1 辑免费申请，“ 大众阅藏” 邮箱：

yuezang@vip.163.com。官网网址：http://www.yuezang.org；

大眾閱藏網

二〇一八年十一月

mailto:yuezang@vip.163.com
http://www.yuezang.org/


3

佛经安置须知

1. 经典应恭敬放在清净高处以及其他书籍的上面，不可随意

扔放床上、座椅上等不净处。

2. 凡经书等法宝阅毕，可辗转流通，赠送其他道友，不可任

意烧毁或丢弃。

3. 如手捧或装于口袋携带时，不得低于腰部，不可挟腋下。

4. 不得口吹经上灰尘，应以专用净布拭去。

5. 不可在经典所在的地方，有种种污秽行为。

读诵佛经须知

1. 经典乃三世诸佛之师，如来法身舍利，亦当作真佛看，不

可作纸墨等看。礼诵持念，种种修持，皆当以诚敬为主。

2. 不可躺着看经书，以口水沾指翻经页，不可以污手触经。

3. 经书上不可涂写。不得一边散心杂话，一边看经书。

4. 中断不看时，应夹放纸条、书签做记号。不可折页、折角，

或经书面朝下作“人”字形搁置。

保宁勇禅师示看经警策文

夫看经之法后学须知：当净三业。若三业无亏，则百福俱集。三业

者，身、口、意业也。

（一）端身正坐，如对圣容，则身业净也。

（二）口无杂言，断诸嬉笑，则口业净也。

（三）意不散乱，屏息万缘，则意业净也。

内心既寂，外境俱捐。方契悟于真源，庶研穷于法理，可谓水

澄珠莹，云散月明。义海涌于胸襟，智岳凝于耳目。辄莫容易，实

非小缘。心法双忘，自他俱利。若能如是，真报佛恩。



4

起诵仪

请佛发愿

稽首禮諸佛 及法比丘僧 我今為自利 亦利諸有情

與諸善同修 正聞大藏經 傳承三聖學 令正法久住

南无本师释迦牟尼佛
南无本师释迦牟尼佛
南无本师释迦牟尼佛

香赞

（一遍）

炉香乍爇. 法界蒙薰. 诸佛海会悉遥闻.

随处结祥云.诚意方殷.诸佛现全身.

南无香云盖菩萨摩诃萨（三称）

开经偈

（一遍）

无上甚深微妙法 百千万劫难遭遇

我今见闻得受持 愿解如来真实义

讽诵经时 当愿众生：

顺佛所说 总持不忘.

（注：此阅藏仪轨可以根据需要自行调整）



5

大寶積經卷第八十一

隋三藏法師闍那崛多譯

護國菩薩會第十八之二

爾時佛復告護國言：「護國！我念往昔過無量阿僧祇劫復過阿僧祇，

不可稱量、不可思惟、無有譬喻、不可計算、不可得說。是時有佛出世，

名曰成利慧多陀阿伽度、阿羅訶、三藐三佛陀、明行足、善逝、世間解、

無上士、調御丈夫、天人師、佛、世尊。爾時有王名曰焰意。護國！彼焰

意王治化之時，此閻浮提縱廣一萬六千由旬。護國！彼時此閻浮提內有二

萬諸城，彼一一城有千俱致家。護國！時彼焰意王自所住城名曰寶光明，

東西十二由旬，南北七由旬，七寶所成。寶牆七重以為圍遶，一一牆間相

去八步，牢固難壞。護國！彼國眾生壽命十俱致那由他歲。護國！爾時彼

焰意王初生一子名曰福焰，端正殊特身色具足，世間無雙瞻者無厭。護國！

時彼王子初生之日，於其生處有七寶藏自然出現，其王宮內亦有七寶藏自

然出現上高七人。護國！彼王子生時，閻浮提內一切眾生皆大歡喜踊躍無

量，若有眾生被繫閉牢獄枷鎖著身者自然解脫。護國！彼福焰王子世間所

有工巧術藝，於七日內皆悉學成。護國！彼福焰王子於日初分，時有淨居

諸天來告彼王子言：『童子！汝莫放逸，應善觀無常。童子！命不久停，

至於後世如是速 疾，恒須觀察生大怖畏，造業必受如影隨形。』時淨居諸

天復為童子說此偈言：

「『童子謹慎莫放逸，亦莫隨順放逸者，棄捨放逸佛所讚，若受放逸

諸佛訶。常自調順不放逸，一切能施無妬嫉，慈悲念於諸眾生，彼人不久

當作佛。

「『過去無量佛，現在及未來一切從善起， 住不放逸道。飲食及衣服，

金銀瓔珞等，俱致劫布施，為求無上道。手足耳鼻等，求者歡喜施，真心

求功德，不久得成佛。王位威勢力，妻子及眷屬，有為如幻化，速捨莫戀



6

著。壽命不久停，如坏器易壞， 假借世不久，此亦無常定。父母及眷屬，

惡道無能救，眾生造善惡，如影恒逐形。多求於欲海，相害不為利，而無

濟拔者，虛受疲勞苦。今欲作他利，求寂無上道，乾枯皮肉髓，汝莫以為

苦。諸佛出世難，寂滅法難聞，勤事善知識，能破諸魔眾。捨離惡知識，

能住於正道，遮蔽惡邪徑，善哉精進住。汝莫惜身命，持心如金剛，正問

諸師道，莫捨正信意。一切過去佛，常樂阿蘭若，汝應順彼學，應樂在空

閑。棄捨於恩愛，妻子眷屬等，己身及壽命，以求廣大智。』」

爾時世尊復告護國菩薩言：「善男子！其福焰王子從彼諸天聞此偈已，

於十年內未曾睡眠、未曾戲笑、未曾歌舞、未曾喜樂、未曾踊躍、未曾放

逸， 不入園苑、不樂眷屬、不貪王位，於資財城郭不生樂心，如是一切內

外諸物皆悉棄捨，唯入禪定住於靜室而自思惟：『一切法無常、無強無力、

無有堅牢，暫現而滅。王位無味、無有自在，恩愛別離，怨憎相會，無可

貪著，妄生愛樂皆由愚癡，虛妄誑惑無一實也，唯有解脫寂滅為樂。而諸

凡夫愚癡所醉常樂處之，橫生優劣之相。我今在此凡愚眾中，應住默然思

不放逸。』護國！爾時彼焰意大王為此童子更別立城名勝喜樂，有七重寶

牆以為圍遶。其城南北有七百街巷，其街牆壁七寶所成，金鈴羅網以覆其

上，更以真珠眾寶羅網重覆其上。一一巷首皆有八萬四千寶柱，於諸寶柱

上繫六萬寶繩共相鉤連，諸寶繩間懸十四俱致寶多羅樹，微風吹動出妙音

聲，猶如百千音樂不鼓自鳴。一一諸街巷首安置五百童女、盛壯少年善解

歌舞，為一切眾生愛樂之故。其焰意王復更告令一切，汝等諸人從今已去，

晝夜莫作餘事，唯作歌舞嬉戲，令諸眾生歡喜受樂。四方來者悉令歡喜，

乃至不聽出一麁言，欲令王子心生愛樂。復於巷首安置種種布施之具，所

謂衣服、飲食、瓔珞、床敷氈褥、車乘輦輿、象馬牛羊、五行之具，金銀

琉璃、車璩馬 瑙、珊瑚虎魄、真珠等寶，塗香末香、燒香薰香、種種花鬘

等。若須衣者與衣，須食與食，須飲與飲，須乘與乘，隨其所須而施與之。

更於處處安諸珍寶等聚，擬諸眾人之所受用。又於城中造作宮殿，擬為王

子遊戲之處。其地皆以眾寶間錯，於其城上起大高樓眾寶莊嚴。於城中央

造一大殿，殿內安置千萬床敷。於殿四邊造諸園苑，其園苑內有諸樹木，

一切花果諸喜樂樹具足充滿。



7

「護國！彼園苑中造七寶池，其池四面有四寶階道。何等為四？所謂

金、銀、瑠璃、頗梨。於一方面有二師子，百寶所成。彼二師子各吐香水

入彼池內。其池四邊復各有二寶師子，各各引水而出其池，常有優鉢羅花、

波頭摩花、俱物頭花、奔陀利花。其池四岸寶樹圍遶，復有樹木諸花果等

周匝遍滿。復有八百寶樹，是諸寶樹以諸寶繩共相連繫，一一寶樹各懸繒

幡。其池四面復有億數寶多羅樹，於其樹間繫以寶繩懸諸金鈴，微風吹動

出微妙 音，如百千樂不鼓自鳴。恐諸埃塵，以大寶網彌覆地上。於彼殿內

安置千萬七寶床敷，諸寶床上各敷五百種褥。於殿中間敷一高座，其座七

寶所成高於七人，復於座上敷八萬俱致微妙衣服。其高座前置寶香鑪燒沈

水香，夜三晝三散諸名花。以金羅網彌覆殿上，其羅網邊懸金蓮花，復以

真珠羅網覆金網上，復有八萬明淨珍寶以為光明。於其園內又置九百萬寶

聚，一一寶聚高一由旬，出大光明照彼世界。

「護國！於彼園內復有諸鳥，所謂鸚鵡、鸜鵒鴻鶴、俱繫羅鳥、孔雀

鵝鴈，及以鴛鴦、俱那羅鳥、迦陵頻伽鳥、命命鳥。彼等諸鳥若欲鳴時，

皆作人聲微妙和雅，猶如諸天歡喜園內諸鳥之音，凡所出聲皆欲令王子生

歡喜故。又復別為王子建立厨饍，日別辦具五百種味以供王子。爾時大王。

又勅國內諸城邑一切童子普告令集，童子之數凡有八十俱致。其諸童子，

或年始二十或有過者，悉能善解一切工巧伎藝嚴飾鮮潔，皆令入於勝喜樂

城。而彼童子等各有父母，復將千萬俱致婇女擬諸童子驅馳使役，童子眷

屬亦皆奉獻千萬童女以為給使，乃至國內大富長者及以人民亦各送千萬俱

致婇女。是諸婇女年始十六，不長不短、不白不黑、不麁不細，皆悉端正

世間無比，善解音樂及以歌舞，善於戲笑言語調柔顏色和悅，若老若少皆

能慰喻，一切伎能悉善通達身相具足，其口香氣如優鉢羅花，身諸毛孔出

栴檀香，微妙清潔猶如天女。福焰王子處此宮內，婇女眾等常作音樂種種

供養。爾時王子聞此音樂已作如是念。今者此等為我作大怨讐奪我善法。

我應棄捨。

「王子爾時見諸樂事不喜不樂，譬如丈夫臨被刑戮，雖見色欲不生歡

喜。如是如是，福焰王子在彼女眾之時心無歡喜，在彼城內與諸眷屬同會

聚集亦不歡喜。從是已來經於十年，不取色相、不取聲香味觸等相，唯作



8

是念：『我今何時脫此怨讐？我於何時行不放逸當得解脫？』爾時諸女白

焰意王 言：『大天當知，今此王子共我等聚，不相喜樂亦不受樂。』」

佛言：「護國！爾時焰意王與八萬小王前後圍遶，詣向福焰王子所。

到已流淚滿面遍身，戰掉不能自勝，憂愁苦惱迷悶躄地。須臾復起，起向

福焰王子而說偈言：

「『汝有最妙大果報，有誰為汝作不善，而不受於最勝樂，汝不受樂

我憂苦，願汝受樂施我喜，若有觸擾向我說，我能與彼極重罪。汝觀此城

妙蓮花，是我思惟為汝作，世間所少速當說，我能示現如帝釋。汝今面目

如青蓮，云何顰眉不暢適？今此婇女甚殊特，微妙清淨等諸天，各各善解

諸伎術，歌舞音樂悉能通。汝應與此相娛樂，云何憂愁如毒箭？汝今應當

快受樂，非是憂愁苦惱時。園林池苑甚茂盛，花果枝葉欝扶疎，寬博如天

妙果林。汝今正是上年時，顏色憔悴如枯花，但應受樂莫憂苦，流泉浴池

猶如天，微妙香水洗浴身，諸花開敷群蜂遶，汝今云何不愛樂？鵝鴈鸚鵡

及鴻鶴，命命俱那微妙聲，香山雪山無有異 誰有見聞不愛樂？眾寶勝殿真

珠網，琉璃嚴淨如天宮，寶座莊嚴妙衣覆，金鈴羅網出妙音，種種音聲甚

殊特。街衢道路及巷首，千數婇女作音樂，猶如喜園天玉女，何故迷亂不

受樂？童子婇女如天身，為汝受樂故聚集，父母為汝泣墮淚，我如喪失所

愛子，愁憂悵怏何可住。』

「爾時福焰王子以偈報父王言：

「『如彼具足功德者，觀諸有為生死苦，厭離煩惱欲求脫，棄捨一切

世間欲。見諸眾生沒死網，常求解脫遠欲樂，思惟菩提最為勝，唯願父王

聽我說。無人為我作惡事，我自不樂諸欲樂，一切恩愛如怨讐，增長煩惱

向惡趣。此諸婇女愚人樂，增長魔業繫縛纏，遠離功德增不善，又令未來

墮惡趣。諸聖呵責此五欲，我今云何樂苦本？如此婇女假外色，唯有皮囊

盛筋骨，肉血屎尿內不淨，此真死屍云何樂？歌舞音樂伎術等，如幻如夢

誑愚癡，愚癡分別失正道，我豈隨順作愛業？園林花果至冬時，枯顇萎黃

皆墮落，無常散壞不久留，壽命無定癡放逸。心如大海不知足，恩愛增長

求無厭，常為諸欲相殘害，我如須彌風不動。父母兄弟姊妹等，妻子朋友

諸眷屬，王位百官及勢力，若墮惡道無能救。我等今者如草露，亦如電光



9

不暫停，心意散亂無定所，思惟見是不放逸。咄哉少年不久住，咄哉壽命

如濬流，咄哉有為如浮雲，咄哉三界求王位。智者來教莫放逸，無有菩薩

貪世間，若欲作佛救拔他，父王放逸不作佛。若隨諸欲為愛奴，彼失功德

無善路，若於今身貪殺生，如鳥在網欲求活。境界猶如惡毒蛇，諸陰猶如

怨害賊，其心著有無利益，猶如空村無依怙。父王園林如毒樹，無常瀑水

悉漂沒，我今云何而可樂？我見世間無正行，猶如劫盡盛火燃，眾生於中

受大苦，我為是等解脫故，當速成辦如法船。眾生久睡無自覺，病來長久

我欲治，為拔毒箭令安樂，除彼邪徑住正道。繫縛三界無能出，我為說法

令脫免，眾生貧窮無法財，我施善教令其富。惡趣道中迷沒者，我當教示

以善導，我欲摧拔諸愛樹，行諸慈悲燃智燈，令見三界大火聚，又興慈悲

起大雲。如波羅蜜普遍覆，利益眾生如電光，道品總持以為雨，清涼能滅

熱惱焰。我為是故生王家，在於有為不樂欲，我為利益眾生故，隨世受生

求菩提。一向不樂諸有樂，父王我在怨讐中，智者云何樂此路？有眼不墮

於高岸。若求菩提捨放逸，一切世間順諸趣，唯我當欲逆彼行。大王我言

終不虛，唯願父王還本宮。願捨世間王位等，隨彼須者所受用，若受放逸

貪王位，億數王位我不欲，若處宮內無得道，唯當寂靜無畏處，若樂五欲

無能辦。我向山林處寂靜，至於彼所求菩提，三世如來在蘭若，正覺菩提

不在欲。』」

爾時世尊說此偈已，告護國菩薩言：「善男子！爾時彼福焰王子為父

王說偈已，在於宮殿與諸婇女相隨經行而心不安，唯住三種威儀而住。何

謂為 三？所謂若行若住若坐，而不眠臥。處在高樓第八重上，夜半時間於

上空中見淨居諸天在空而行，讚佛功德乃至法僧功德。護國！時彼福焰王

子聞彼諸天讚歎佛已，身毛皆竪遍體戰慄，合十指掌，以偈告彼諸天言：

「『善哉諸天輩，憐愍我等苦，莫生疲倦心，我欲有所問。汝行於虛

空，讚歎誰功德？我聞此讚聲，心生大歡喜。』」

佛告護國：「爾時彼天以偈報福焰王子言：

「『童子汝不聞，如來出興世，佛名吉利意，無歸為作歸。能知人心

行，福智具足滿，聖眾具禪定，百千那由他。』



10

「爾時福焰王子復以偈告彼諸天言：

「『我未覩彼色，汝為我說相，我若得見聞，問彼菩提道。云何化眾

生？云何當來世，於眾生中尊？為我解說之。』

「爾時淨居諸天以偈報福焰王子言：

「『世尊髮潤澤，右旋而青色，頂高如雪山，白毫等淨日，清淨如琉

璃，妙色而右旋。耳目甚脩廣，色如青蓮花。方頰如師子，脣如頻婆果。

口齒甚齊密，清淨如珂雪，具足滿四十。 四牙甚鋒利，舌長能覆面。

威德大自在，為諸眾生等，放億數光明，遍滿三千界，乾竭諸惡道。無上

最勝尊，妙聲覆真實，能令聞者喜，滿諸眾生願。勝彼如意珠，不缺減功

德，隨順於道分，莊嚴於法鬘。音聲百千種，演暢無虛說，勝於一切天，

過諸梵天音。他聞發歡喜，勝諸緊那羅，迦陵俱翅羅，鴛鴦及鴻鶴，俱那

羅梵聲，和合種種聲，音詞不雜亂，能令義顯現。妙淨如琉璃，能令智者

樂，教令發道心，心淨生踊躍，隨順他心智，能決疑者問。彼尊法王者，

自在大世尊，有是勝法音，項直肩圓滿。肘臂傭過膝，指掌縵網長，七處

皆平滿，慈悲舉勝手，安慰諸眾生，身色如真金。一一毛右旋，臍輪深且

密，陰藏如馬王，髀如象王鼻。鹿王纖長膞，足下蓮花文，千輻網具足。

迴顧如象王，遊步如師子，舉身皆相稱。猶如釋天杖，空中雨天花，於上

變成蓋，去住恒隨逐。法王希有事，若得利無利，若得樂及苦，若得名不

名。若讚若毀呰，一切無染著，猶如花在水，亦如師子王， 眾生中無

比。』」

爾時世尊告護國菩薩言：「護國！爾時福焰王子從彼諸天聞說歎佛功

德乃至法僧功德已，歡喜踊躍不能自勝。護國！爾時福焰王子復作是念：

『如是諸佛世尊有如是大眾，成就如是覺證最勝妙法，如是聖眾弟子成就

我不得見。我今值遇生死諸惡苦惱，如是生死無有義利。諸凡夫輩執著我

見，在家多諸過患，貪欲無厭智者呵毀，放逸無明黑暗之所覆蔽。如是諸

行難可穿徹，如是識心甚難降伏，如是名色甚深難覺，如是六入而不自在，

如是惡觸果報受持，如是愚癡多諸過患，如是渴愛堅縛不捨，如是諸取甚

難捨離，如是諸有無有聖道，如是生者甚難解脫，如是老者能壞少年，如

是病者損減壯色，如是死者無有潤澤，如是生者多諸衰惱，如是往來無有



11

利益。如是微妙如來正教甚可愛樂。何可以愛好故，為諸煩惱迷惑其心，

為諸惡覺濁亂不淨。心常放逸，常與愚癡等輩而為朋友；不善思惟，心常

染著煩惱生死；樂惡知識，常與如是諸惡俱者。尚不能辦世間淨善，何況

能得阿耨多羅三藐三菩提也。如我今者即於此樓東面投身而去，若從門出

恐諸眷屬為作障礙。』」

佛告護國：「爾時福焰王子欲向吉利意如來邊，即向彼如來方面絕身。

復作是言：『若彼如來是一切知見者，亦應念我。』護國！爾時吉利意如

來、阿羅呵、三藐三佛陀，即伸右手放大光明照福焰王子。即於光中出一

蓮花，大如車輪有百千葉。然彼蓮花放百千光明，其光明盛照福焰王子身。

爾時福焰王子即自見身處彼蓮花。既住花中，合十指掌曲躬向吉利意如來、

多陀阿伽度、阿羅呵、三藐三佛陀，口三唱言南無佛陀耶、南無佛陀耶。

護 國！爾時吉利意如來還攝光明，福焰王子即乘佛光至如來前，舉身投地

如大樹倒，禮彼如來一千拜已。護國！爾時福焰王子以偈白世尊言：

「『我久得重病，今值大醫王，於苦厄難中，世尊濟拔我。願尊為我

說，云何住法中，當得大福利？唯願尊顯說。世尊我於先，夜半諸天來，

教我莫放逸。聞此天教已，恐怖來此處，今問大世尊，云何不放逸？我今

失正道，願為作商主；我今如生盲，願為我作眼；我今臨險岸，願尊救濟

度。唯願大慈悲，令我生正信，如病困篤者，願尊速療治。我今如貧人，

願尊見攝受；我今被繫縛，願尊能為解；我心大疑惑，願決我癡網。示我

修行處，云何得菩提？我今沒大水，願示度濟我；我處大闇中，願燃大法

炬；我身有大瘡，願治速令差；我身有毒箭，願尊能為拔；常墮諸惡道，

願慈救濟我。諸有執著者，迴邪住正道，我沒憂慼河，願度至彼岸，得住

八聖道。我壽命短促，求善多障礙，願從今去後，得住真如命。我今身閑

靜，已離於諸難， 作福必獲報，願為我決疑。世尊為我說，菩薩不放逸，

而向無上道，未來證菩提，能解諸有縛。』」

爾時佛告護國菩薩言：「護國！爾時吉利意如來知福焰王子心已，為

其廣說諸菩薩行。其福焰王子聞此法已，即得陀羅尼名曰解脫，亦得五神

通。即時上昇虛空，化作眾花以散佛上，如是重散。護國！爾時福焰王子

從空下已，即以偈讚彼吉利意如來言：



12

「『敬禮金色尊，面淨如滿月，敬禮智無比，離垢三界尊。髮淨光潤

澤，頂高如須彌，觀者無厭足，眉間白毫相。清淨妙光明，目如青蓮花，

微妙甚殊特，慈悲心哀愍，觀示諸世間。如來廣長舌，軟薄如赤銅，出能

遍覆面，說法教道眾，敬禮微妙聲。齒白如珂雪，堅實如金剛，齊密具四

十。熈怡微笑時，教化無量眾，敬禮美實言，尊色世無比。放光照諸剎，

梵天及護世，彼光悉不現。鹿王纖傭膊，行步如象王，亦復如師子，安祥

遊步時，地動諸山震。世尊具身相，皮膚軟妙澤，身如紫金色，威光無與

比，觀者無厭足。苦行無數劫，樂施無疲倦，慈心向眾生，故禮大悲父。

尊常樂施戒，堅住忍精進，禪定及般若，總持智無比，是故我敬禮。世尊

說法時，降伏諸外道，處眾如師子，醫王除三垢，聞者皆歡喜，是故我今

禮。身口意清淨，三界無染著，如蓮花處水。尊聲如梵天，如迦陵伽音，

度過三界岸，是故我敬禮。尊觀諸世間，如幻亦如夢，復如伎兒戲，說諸

法無我。眾生及命者，亦如水中月，空寂無生處。如是知世已，為彼作方

便，百千諸法門，慈悲攝教眾。眾生多諸患，諸毒常熾然，觀察熱惱已，

猶如大醫王，常行於世間，拔濟無數眾，生老病死苦，愛離怨憎會，憂悲

苦惱等。觀世苦惱已，慈悲能度脫，常行於世間。世界如車輪，天人或畜

生，地獄餓鬼中，迷惑無導師。世尊為彼等，示現最勝導。過去有諸佛，

法王離世間，亦說此聖道，如今世尊說。清淨無穢濁，勝於大梵天，亦勝

揵闥婆，及與諸天女。如是等諸音，如來聲最勝，為世間解說，真實潤益

忍。種種方便說，具足諸功德，百千那由數，諸眾生聞已，證三乘寂滅。

若有供養彼，得勝上妙樂，無量天人等，當得正真道。或得於人王，大富

長者等，或領一天下，二三四天下，轉輪聖帝王，十善化眾生，七寶具足

樂，皆由供養佛。或作釋梵王，四天大王處，兜率化樂天，他化須夜摩，

斯由供養佛，來世作正覺。如是供養佛，或見或聞聲，無有空過者，除多

眾生苦，得證甘露處，最妙無老病。世尊知正道，善說正道處，能斷諸惡

道，令住無畏路。無垢大聖道，能為眾生依，若人求福德，須於佛邊種。

以是因緣故，當得無盡藏，多數俱致劫，彼福不可盡，乃至未成佛，當得

清淨剎，微妙如他化，得已大歡喜。彼妙剎土中，所有眾生輩，身口意清

淨。如是等功德，斯由供養佛。若彼眾生輩，求天及涅槃，及以人中樂，



13

福報等無量，斯皆不可盡。大名勝供養，復於百剎中，無量百千眾，當說

大名稱。斯由歎佛德，如來除熱惱，能令眾解脫，慈悲見歡喜。諸根寂清

淨，人中最勝王，無量功德聚，是故我頂禮。我已得五通，虛空能飛上，

聽尊妙音聲。未來若作佛，為眾宣微妙，度脫無量眾。我讚功德聚，無垢

清淨福，天人諸龍等，夜叉乾闥婆，雜類眾生輩，來世願成佛。』」

爾時世尊說此偈已，復告護國菩薩言：「護國！爾時焰意大王過彼夜

已，聞彼童子宮內哭聲，聞已馳向勝喜樂城。到已問諸綵女輩言：『汝等

今者為何哭耶？』時彼諸女白大王言：『大王當知，福焰王子於今夜中忽

然不見。』護國！爾時焰意王聞此語已，迷悶躄地如大樹倒，須臾乃起。

大聲悲泣啼哭懊惱，巡遶彼城經百千匝。護國！爾時彼處護城天神告焰意

王言：『大王當知，東方去此有佛世尊名曰成利慧。大王！王子今在彼處，

頂禮承事供養彼佛世尊。』爾時焰意王聞天告已，即時與童子宮內諸綵女

等，及王部從八萬四千俱致百千那由他眾，向於東方往詣成利慧如來、阿

羅呵、三藐三佛陀所。到已頂禮佛足，却住一面，以偈歎佛：

「『敬禮功德智慧海，人中丈夫無等等，三界最勝無有比，天王修羅

皆供養。眾中殊特最極尊，觀佛色相無厭足，三十二相莊嚴身，猶如須彌

寶清淨。佛身微妙紫金色，見者無厭我頂禮，無量百千億數劫，如來苦行

無厭倦。無量劫數供養佛，百千俱致不可數，往昔布施難思議，是故身光

甚嚴淨。布施持戒禪定慧，忍辱精進善方便，世尊身色甚清淨，勝於日月

摩尼光。釋梵光明隱不現，佛現妙色為世間，或現在於兜率天，或復示現

欲下生，或現清淨白象身，夢中右脇入母胎，佛身現處如虛空，如影水月

夢幻化，佛身應現亦如是。又復示現初生時，或行七步示丈夫，唱言天人

我最上，我能救脫諸苦眾。於諸法中無疑惑，為眾示現始學書，成就禪定

寂靜處。示現在於婇女中，捨於父母及妻子，眷屬宗親戀慕啼，捨家處林

恒獨步，俱致數天恒圍遶，恒常讚歎不生厭，久已降伏四種魔，此剎示現

始降伏，久已轉於無始輪，今以慈悲示初轉。觀於世間著常想，在眾唱言

我涅槃，見諸世間樂生死，世尊為說寂滅處，福智方便無比喻，身放光明

照多剎。諸方菩薩尋光來，頂禮世尊不思議，法王為說微妙法，心生歡喜

證清淨。為眾現身同世間，佛身無來亦無去，如來住法如幻化，是故頂禮



14

大丈夫。善哉世尊說妙道，為眾顯於菩提路，為我顯示勝法門，是故我今

證此法。如來為我所示現，我證皆為眾生說，佛智無惱三界尊，我今歎佛

證功德，願共世間諸眾生，速證寂滅無上道。』」

爾時世尊說此偈已，復告護國菩薩言：「護國！爾時彼成利慧如來知

焰意王深信心已，如應說法，令住不退轉地於阿耨多羅三藐三菩提中。護

國！爾時彼福焰王子白成利慧如來言：『世尊！我今欲請如來及比丘僧入

我城內，唯願世尊慈愍聽許。』爾時成利慧如來憐愍王子故默然受請。護

國！爾時福焰王子知佛許已，白其父母、告諸眷屬并婇女等言：『尊等當

知，我今以勝喜樂城并莊嚴具悉以奉施彼如來及比丘僧，終無悔也。唯願

父母及諸眷屬生隨喜心。』爾時父母眷屬一時同聲唱言：『善哉善哉。我

皆隨喜。』護國！爾時福焰王子即時更好莊嚴勝喜樂城，奉施如來。爾時

王子為佛及僧日別辦具五百種味上妙飲食供佛及僧。復為比丘造僧伽藍，

皆以七寶莊嚴其房，舍內敷置雜色種種繒褥數百千重。又為比丘僧日別造

新淨衣，布施眾僧隨意所樂。復更為造經行之處，皆以眾寶莊嚴其地，上

覆寶網經行兩邊，種諸樹木花果種種諸花，謂憂鉢花、波頭摩花、分陀利

等，一切眾花無不具足。時彼王子如是供養佛及眾僧經三億俱致歲，於其

中間未曾睡眠不愛身命，唯念供養佛及眾僧。其間無貪欲心、無瞋害心，

於王位處不生樂心， 於一切處棄捨身命，況復餘物。復於如來有所說法，

皆悉受持終無忘失，乃至一句未曾重問如來。於其時間亦不洗浴，亦不以

蘇油塗摩其身，亦不洗足亦不坐臥，唯除食時及大小便利，乃至終無疲倦

之想。而彼如來涅槃時，自取赤真檀為積聚闍毘如來身。於闍毘如來身處，

以種種上妙供具供養舍利。又於閻浮提內處處，以諸華鬘名香種種音樂，

乃至旛蓋寶幢供養舍利。如是供養已，為其舍利復更別造九十九俱致寶塔。

彼諸塔等七寶所成，復以雜寶真珠羅網以覆塔上。又為諸塔造七寶蓋，彼

一一塔奉施五百寶蓋，又於一一塔所奉施音樂數百千種。於閻浮提內處處

悉令種諸妙花樹，於一一塔所前然百千燈，一一燈器盛千斛油。又復更以

一切諸香，塗香末香燒香及諸花鬘等，供養彼塔。爾時福焰王子如是供養

經俱致歲已，於後出家。既出家已，唯畜三衣常行乞食，樂於頭陀恒坐不

臥，於餘時間未曾睡眠，亦不從人有所求索，施與一切心不望報，常為他



15

人解說正法。如是經四俱致 歲，乃至若有以一善言讚歎者心尚不受，何況

受人利養之物。若聽法時無疲倦想，常有諸天承事供養。爾時彼國土內王

與大臣夫人婇女，一切人民并諸眷屬，悉皆隨從學彼王子出家修道。

「護國！爾時淨居諸天子等見是事已，作如是念：『今此國內一切人

民並學王子出家，今此國內盡是三寶，我等今者應作檀越供養彼等，即是

供養三寶利益世間。』彼如來涅槃後，正法住世經六萬四俱致歲，皆是福

焰比丘之所住持。其福焰比丘從此已來常如是供養，如是次第供養九十四

俱致諸 佛，彼一一佛悉皆如上供養之行。護國！於汝意云何？其焰意王豈

異人乎？莫作異見，則今無量壽如來是也。護國！於汝意云何？彼福焰王

子豈異人乎？莫作異見，則我身是也。爾時其守護城天神者豈異人乎？則

阿閦佛是也。」

爾時世尊復告護國菩薩言：「護國！是故若諸菩薩摩訶薩，若欲得阿

耨多羅三藐三菩提者，應當學彼福焰王子深心至誠所修諸行，能捨一切憎

愛心。是故我常勤修如是苦行故，得成於阿耨多羅三藐三菩提。然未來世

有諸比丘，愛重名利貪著眷屬，於諸善法自然損減，常為我慢怨賊之所損

害，甚可憐愍。以貪利故遠離正法，虛然出家污沙門行。但有口言我是菩

薩，然其內心純行諂曲，身心昏濁沒煩惱泥，纔有形相違於本道。捨已誓

願，貪著衣服飲食、房舍臥具湯藥等事，心無慚愧，不避恥辱無有威儀。

離佛境界，心恒貪著。護國！若有得聞如是法者，應當覺知彼惡知識。惡

知識者求名貪利，不應親近。」

爾時世尊欲重宣此義，以偈頌曰：

「多行於放逸，遠離十力處。心常貪利養，及諸眷屬等，棄捨佛菩提，

千種諸功德。詐聖求名利，惡性無慚恥，姦諂無羞愧。彼專為利事，入於

佛法中，隨順諸煩惱，速疾墮惡趣。口言我大德，勝在阿蘭若，心恒念聚

落。彼等為貪故，心多諸覺觀，彼人遠解脫，猶如天與地，行者應遠離，

如畏惡毒蛇。彼不樂佛法，并諸功德僧，棄捨離善道，常行於邪徑，失於

無量善，為諸有覆蔽。聞我往昔行，真實誠心信，應當學我行，多俱致劫

數。如是法難得，應發大忍心，我有所說處，勤劬當奉行。若當欲成佛，

妙勝大乘中，應念彼王行，諸功德無量。思惟真實已，應住彼教中，如是



16

菩提道，當見如佛說。深思諸功德，聖人種性處，當應如教行。若捨如是

教，則失功德味，當生惡趣中，愚癡無有別，生彼已當悔。勸住山林者，

慎莫自讚譽，亦勿毀他行，寧常自呵責。昔背億數佛，斯由我慢心，莫惜

己身命，恩愛處悉捨。如我說此經，法中生敬心，若能如說行，菩提不為

難。此乘大仙說，聞已莫生疑，是故佛法中，應住如聖教。精勤捨身命，

如我教莫違，若不信此教，於後悔無益。」

爾時世尊說此偈已，復告護國菩薩言：「護國！若有菩薩常行五波羅

蜜無有休息，若有菩薩於此經中能如法行能如教住，復自唱言：『我如教

住、我如教行。』於前行五波羅蜜功德者，欲比此功德，百分不及一，百

千分不及一，百千俱致分不及一，算數過算數分不及一，哥羅分不及一，

譬喻分不及一，憂波尼沙陀分不及一。」

佛說此經時，三十那由他天及人阿修羅等，未曾發阿耨多羅三藐三菩

提心者皆悉發心，得不退轉於阿耨多羅三藐三菩提。復有七千比丘，盡諸

有漏心得解脫。

爾時長老護國菩薩白佛言：「世尊！此法本有何名？我等云何奉持？」

作是請已，爾時佛告護國菩薩：「善男子！言此法本名『不空誓清淨行』，

如是受持。亦名『善丈夫遊戲菩薩行決定毘尼』，如是受持。亦名『真實

義具足』，如是受持。亦名『福焰菩薩大士往昔本行』，如是受持。」

佛說是法已，長老護國菩薩及諸天、人、阿修羅、乾闥婆等，聞佛所

說，歡喜奉行。

大寶積經卷第八十一

大寶積經卷第八十二

曹魏三藏法師康僧鎧譯

郁伽長者會第十九

如是我聞：

一時佛在舍衛國祇陀林中給孤窮精舍，與大比丘僧千二百五十人俱，菩

薩五千人，彌勒菩薩、文殊師利菩薩、斷正道菩薩、觀世音菩薩、得大勢菩



17

薩、如是等而為上首。爾時世尊與於無量百千大眾恭敬圍遶而演說法。爾時

郁伽長者與五百眷屬出舍衛大城，詣祇陀林給孤窮精舍。到已禮佛足，遶三

匝已却坐一面。爾時復有法施(丹本愛敬)長者、名稱長者、善與長者、耶奢

達多長者、善財長者、愛行長者、給孤窮長者、龍德長者、實喜長者，是等

各與五百長者，俱出舍衛大城詣祇陀林給孤窮精舍。到已禮佛足，遶三匝已

却坐一面。是等一切及與眷屬，皆向大乘厚種善根，決定至於無上正 道。爾

時郁伽長者知諸長者皆悉集已，承佛神力向佛合掌，白佛言：「世尊！欲有

所問，願垂聽許。」說是語已，世尊告曰：「長者！如來常聽恣汝所問。隨

汝所疑，我隨汝問而當演說悅可汝心。」

時郁伽長者聞是語已，白佛言：「世尊！若善男子善女人發阿耨多羅三

藐三菩提心，解向大乘、信於大乘、欲集大乘、欲乘大乘、知於大乘，護諸

眾生、安慰撫喻一切眾生、為欲安樂一切眾生，堅固莊嚴，我要當度於未度

者、脫未脫者、無安慰者當安慰之、未涅槃者當令涅槃，荷擔一切作大橋 船。

聞無量佛智，欲修佛智，發大莊嚴，知生死中無量苦患，於無量阿僧祇劫心

無憂惱，於無量劫流轉生死而心無倦。世尊！是中若有住菩薩乘善男子善女

人！或有出家修集法行、或有在家修集法行。善哉世尊哀愍人、天、阿修羅。

世尊守護大乘不斷三寶，為一切智久住世故。世尊！唯願演說在家菩薩戒德

行處。云何在家菩薩住在家地，如來所勅隨順修行而不損壞助菩提法，於現

法中無纏覆業得增勝行？世尊！云何出家菩薩捨所珍愛而行出家？當教是等：

云何行法？云何修善？出家菩薩云何可住？云何不住？」

如是請已，爾時世尊告郁伽長者：「善哉善哉！長者！如汝所問，是汝

等所宜。長者諦聽，善思念之。今為汝說在家出家菩薩所住學得勝行。」郁

伽白言：「如是世尊！受教而聽。」

佛言：「長者！在家菩薩應歸依佛、歸依法、歸依僧，以此三寶功德迴

向無上正真之道。長者！云何在家菩薩歸依於佛？我要得成於佛身三十二相

以自莊嚴，持此善根集三十二丈夫相，為集此故勤行精進。長者！是名在家

菩薩歸依於佛。長者！云何在家菩薩歸依於法？長者！而是菩薩恭敬於法及

說法者，為法欲法樂法、極樂助法住法持法護法、堅住於法、讚歎於法、住

於法行、增法求法，以法為力，施法器仗，唯法為務。我成阿耨多羅三藐三



18

菩提已，當以正法等施一切人、天、阿修羅。長者！是名在家菩薩歸依於法。

長者！云何在家菩薩歸依於僧？長者！若是菩薩見須陀洹、斯陀含、阿那含、

阿羅漢，及與凡夫若見聲聞乘，皆悉敬順速起承迎，好語善音右遶彼人。應

當如是思念：『我等得無上正真道時，為成聲聞功德利故而演說法。』雖生

恭敬心不住中。長者！是名在家菩薩歸依於僧。

「長者！在家菩薩成就四法，歸依於佛。何等四？不捨菩提心，不廢勸

發菩提之心，不捨大悲，於餘乘中終不生心。長者！是名在家菩薩成就四法

歸依於佛。長者！在家菩薩成就四法，歸依於法。何等四？於法師人親近依

附，聽聞法已善思念之，如所聞法為人演說，以此說法功德迴向無上正真之

道。長者！是名在家菩薩成就四法歸依於法。長者！在家菩薩成就四法，歸

依於僧。若有未定入聲聞乘勸令發於一切智心，若以財攝若以法攝，依於不

退菩薩之僧、不依聲聞僧，求聲聞德心不住中。長者！是名在家菩薩成就四

法歸依於僧。

「復次長者！在家菩薩見如來已修於念佛，是名歸依佛。聞於法已修於

念法，是名歸依法。見於如來聲聞僧已而不忘失菩提之心，是名歸依僧。復

次長者！若菩薩願常與佛俱而行於施，是名歸依佛。守護正法而行於施，是

名歸依法。以此布施迴向無上道，是名歸依僧。

「復次長者！在家菩薩作善丈夫業、不作不善丈夫之業。長者！云何名

為善丈夫業、非是不善丈夫之業？長者！是在家菩薩如法集聚錢財封邑，非

不如法。平直正求非麁惡求不逼切他。如法得封起無常想，不生慳想憙捨無

悋。給事父母妻子奴婢諸作使者，以如法財而給施之，所謂親友眷屬知識，

然後施法。復次長者！在家菩薩荷負重擔發大精進，所謂一切諸眾生等五陰

重擔，捨於聲聞緣覺之擔，教化眾生而無疲倦。自捨己樂為眾生故，利衰毀

譽稱譏苦樂而不傾動，超過世法。財富無量而無憍逸，失利名稱無有憂慼，

善觀業行守護正行，見毀禁者而不生瞋，諸有所趣善住所覺，除去輕躁滿足

智慧，助成他務捨己所作，無所希望有所為作，而不中捨知恩念恩。善為所

作施貧封祿，有勢力者折大憍慢，於無勢力而慰喻之。除他憂箭忍下劣者，

除捨憍慢及增上慢，恭敬尊重親近多聞諮問明慧。所見正直、所行無為，無

有幻惑。於諸眾生無有作愛，修善無足多聞無厭，所作堅固與賢聖同。於非



19

聖者生大悲心，親友堅固怨親同等，等心眾生。於一切法無有悋惜，如聞開

示思所聞義。於諸欲樂生無常想，不貪愛身觀命如露，觀於財物如幻雲想，

於男女所如閉獄想，於眷屬所生於苦想，於在田宅生死屍想，於所求財毀善

根想，於其家中生繫閉想，於親族所生獄卒想，於夜於晝生無異想，於不堅

身生堅施想，於不堅命生堅命想，於不堅財生堅施想。彼云何名於不堅身生

堅施想？他有所作悉皆為之作務使命，名不堅身生堅施想。不失本善增現善

根，是不堅命生堅施想。降伏慳悋而行布施，是不堅財生堅施想。長者！是

名在家菩薩如是修集善丈夫行，於諸如來無一切過，名相應語、名為法語，

無有異想向無上道。

「復次長者！在家菩薩應受善戒，所謂五戒。彼樂不殺，放捨刀杖，羞

愧堅誓不殺一切諸眾生等。不惱一切，等心眾生常行慈心。彼應不盜，自財

知足，於他財物不生希望，除捨於貪不起愚癡，於他封祿不生貪著，乃至草

葉不與不取。離彼邪婬，自足妻色不希他妻，不以染心視他女色，其心厭患

一向苦惱心常背捨。若於自妻生欲覺想，應生不淨驚怖之想，是結使力是故

為欲，非我所為。常生無常想、苦、無我想、不淨之想。彼人應作如是思念：

『我當乃至不生欲念，況二和合體相摩觸。』應離妄語，諦語、實語，如說

如作不誑於他。善心成就先思而行，隨所見聞如實而說。守護於法， 寧捨身

命終不妄語。彼應離酒，不醉不亂、不妄所說、不自輕躁亦不嘲譁、不相牽

掣，應住正念然後知之。若心欲捨一切財賄，須食與食、須飲施 飲。若施他

時應生是念：『念是檀波羅蜜時，隨彼所欲我當給施。又我當使求者滿足。

若施彼酒當攝是人，得於正念令無狂惑。何以故？悉滿他欲是檀波羅蜜。』

長者！是故菩薩以酒施人，於佛無過。長者！若在家菩薩以此受持五戒功德，

迴向阿耨多羅三藐三菩提，善護五戒。又復應當離於兩 舌，若有諍訟應當和

合。離於惡言，出愛軟語，先語問訊不毀辱他。利益他語、法語、時語、實

語、捨語、調伏語、不戲笑語，如說如作不生貪癡， 常安一切心不毀壞，常

修忍力以自莊嚴。常應正見，離諸邪見，不禮餘天今當供佛。

「復次長者！在家菩薩若在村落、城邑郡縣、人眾中住，隨所住處為眾

說法，不信眾生勸導令信，不孝眾生不識父母沙門婆羅門、不識長幼不順教

誨無所畏避，勸令孝順。若少聞者勸令多聞，慳者勸施，毀禁勸戒，瞋者勸



20

忍，懈怠勸進，亂念勸定，無慧勸慧，貧者給財，病者施藥，無護作護、無

歸作歸、無依作依。彼人應隨如是諸處念行是法，不令一人墮於惡道。長

者，如是菩薩一一勸導，乃至第七，欲令眾生住於德行。隨如是處不能令

住，而是菩薩於此眾生應生大悲，堅發一切智慧莊嚴，作如是言：『我若

不調是惡眾生，我終不成無上正真道。何以故？我為是故發誓莊嚴，不為

以調無諂無偽具戒德行發大莊嚴。我當勤發如是精進，令所作不空，眾生

見我即得信敬。』長者！若菩薩在如是城邑村落中住，不教眾生令墮惡道，

而是菩薩諸佛所訶。長者！是故菩薩應當如是莊嚴大莊嚴，我今應當修行

是行，住諸城邑村落郡縣，不令一人墮於惡道。長者！猶如城邑有善明醫，

令一眾生病毒而死多眾訶責。如是長者！若是菩薩隨所住處不教眾生令墮

惡道，而是菩薩則為諸佛之所訶責。

「復次長者！在家菩薩善修學行。所謂家者名殺善根、名不捨過害助善業，

是故名家。云何名在？一切結使在中住故，故名為在。又復住於不善覺 故、

住不調伏、住無慚愧愚小凡夫、住不善行諸惡過咎，是故名家。又復在家，

一切苦惱悉在中現害先善根，故名在家。又復家者，在是中住無惡不造，

在是中住則於父母沙門婆羅門不好敬順，是名為家。又復家者，長愛枝條

憂悲苦惱悉在中生，招集殺縛、呵打瞋罵、惡言出生，是故名家。未作善

根掉動不造，已作善根悉令散滅，智者所呵，謂諸佛聲聞若住是中墮於惡

道，若住是中墮貪瞋癡，是故名家。若住是中，妨廢戒聚、定聚、慧聚、

解脫聚、解脫知見聚，是故名家。若住是中，父母妻息、姊妹親友、眷屬

知識貪愛所攝，常思念財貪欲無滿，如海吞流終不滿足。若在家住，如火

焚薪，思處無定如風不住。在家消身猶如服毒，一切眾苦皆悉來歸，是故

應捨如離怨家。若住在家聖法作障，多起諍緣常相違逆。住在家中，善惡

緣雜多諸事務。在家無常不得久住，是不停法。在家極苦，求守護故多諸

憂慮謂怨親所。在家無我，到計我所。在家誑惑，無有實事現似如實。在

家離 別，多人傳處。在家如幻，多容集聚無實眾生。在家如夢，興衰代故。

在家如露，速破落故。家如蜜滴，須臾味故。家如刺網，貪著色聲香味觸

故。家如針口虫，不善覺食故。家如毒蛇，互相侵故。家多希望，心躑躅

故。在家多怖，王賊水火所劫奪故。家多論議，多過患故。如是長者！在



21

家菩薩名善知家。

「復次長者！在家菩薩住在家中，善調伏施，分別、柔軟，應作是觀：若

施彼已則是我有，餘家中者非是我有；已施者堅，餘者不堅；已施後樂，

餘者現樂；已施不護，餘者守護；若已施者非愛所縛，餘者增愛；若已施

者非我所心，餘者我有；已施無怖，餘者怖畏；若已施者是道基柱，餘是

魔 柱；已施無盡，餘者有盡；已施者樂，餘守護苦；已施離結，餘者增結；

已施大封，餘者非封；若已施者是丈夫業，其餘在者非丈夫業；若已施者

諸佛所讚，其餘在者凡夫所讚。如是長者！在家菩薩應堅住施。

「復次長者！在家菩薩若見乞者應起三想。何等為三？善知識想，他世富

想，菩提基想。復有三想：順如來教想，欲果報想，降伏魔想。復有三想：

於求者所起親眷屬想，於四攝法起攝取想，於無邊生起出離想；應當如是

生是三想。復有三想。何等為三？除貪欲想，除瞋恚想，除愚癡想。生是

三想。何以故？長者！是人貪欲、瞋恚、愚癡俱得微薄。長者！云何三事

俱得微薄？若施財時心無貪著，是名貪薄。於乞者所生於慈心，是名瞋薄。

若布施已迴向無上正真之道，是名癡薄。長者！是名施者貪瞋癡薄。

「復次長者！在家菩薩見乞者已，修趣滿足六波羅蜜想。何等為六？

若是菩薩隨所有物無不施心，是名修趣滿檀波羅蜜。依菩提心施，是名修

趣滿尸波羅蜜。於求者所不生瞋訶，是名修趣滿忍波羅蜜。若布施時不生

自己乏少之想，是名修趣滿進波羅蜜。若布施已心不憂悔倍生歡喜，是名

修趣滿禪波羅蜜。若布施已，不得諸法不望果報，是明慧者不住諸法，隨

無所住向無上道，是名修趣滿般若波羅蜜。是名菩薩見乞求者修趣滿於六

波羅蜜。

「復次長者！在家菩薩於世八法應生放捨，彼人於家財賄妻子不生憂

喜，假使忘失不生憂愁。應如是觀：有為如幻是妄想相，父母妻子、奴婢

使人、親友眷屬悉非我有，我不為是造不善業，此非我宜；是現伴侶非他

世侶，是樂伴侶非苦伴侶，我非護彼我之所護；施調人慧進不放逸，助菩

提法諸善根等，此是我有隨我所至彼亦隨去。何以故？父母妻子、男女親

屬、知識作使不能救我，非我歸依、非我舍宅、非我洲渚、非我蔭覆、非

我我所，是陰界入非我我所，況父母妻子當是我所？父母妻子是業所為，



22

我善惡業亦隨受報，彼亦隨業受善惡報。長者！而是菩薩去來坐起常觀是

事，不為父母妻子眷屬、奴婢作使造身口意惡不善業猶如毛分。

「是故長者！在家菩薩於已妻所應起三想。何等三？無常想，變易想，

壞敗想。長者！是名在家菩薩於己妻所生於三想。在家菩薩於己妻所復生

三 想。何等三？是娛樂伴非他世伴，是飲食伴非業報伴，是樂時伴非苦時

伴。長者！是名在家菩薩於己妻所生於三想。復生三想。何等三？不好想，

臭穢想，可惡想。是名三。復生三想。何等三？怨家想，魁膾想，詐親想。

是名三。復生三想。何等三？羅剎想，毘舍遮想，鬼魅想。是名三。復生

三想。何等三？非我所想，非攝受想，乞求想。是名三。復生三想。何等

三？持身惡行想，持口惡行想，持意惡行想。是名三。復生三想。何等

三？欲覺想，瞋覺想，害覺想。是名三。復生三想。何等三？黑闇想，污

戒想，繫縛想。是名三。復生三想。何等三？障戒想，障定想，障慧想。

是名三。復生三想。何等三？諂曲想，羂網想，猫伺想。是名三。復生三

想。何等三？災患想，熱惱想，病亂想。是名三。復生三想。何等三？妖

媚想，作衰想，霜雹想。是名三。復生三想。何等三？病想，老想，死想。

是名三。復生三想：魔想，魔女想，可畏想。是名三。復生三想：憂想，

哭想，苦惱想。復生三想：大雌狼想，摩竭魚想，大雌猫想。復生三想：

黑蛇想，尸守魚想，奪精氣想。復生三想：無救想，無歸想，無護想。復

生三想：母 想，姊想，妹想。復生三想：賊想，殺想，獄卒想。復生三想：

瀑水想，波浪想，洄澓想。復生三想：淤泥想，溺泥想，混濁想。復生三

想：盲想， 杻想，械想。復生三想：火坑想，刀坑想，草炬想。復生三想：

無利想，刺想，毒想。復生三想：繫獄想，讁罰想，刀劍想。復生三想：

鬪諍想，言訟想，閉繫想。復生三想：怨憎會想，愛別離想，病想。略說

乃至一切鬪諍想，一切滓濁想，一切不善根想。長者！在家菩薩於己妻所，

應生如是相貌觀念。

「復次長者！在家菩薩於自子所不應極愛。長者！若於子所生於極愛，

非他人所則為自毀。應以三法而自呵責。何等三？菩提道是平等之心，非

不平等心；菩提道是正行所得，非是邪行；菩提道是無異行得，非雜行得。

復應呵己心，於自子所生怨家想、惡知識想、非善知識想，違逆佛智平等



23

之慈害我善根。彼應隨處自調於心，如愛其子一切亦然，如愛自身一切亦

然。應修是觀：我異處來、子異處來。何以故？一切眾生曾為我子，我亦

是彼諸眾生子。終不生念我子彼非。何以故？去至六趣而復為怨、或復為

子，我其當作等親非親。我以何故於其所親倍生愛與，於非親所一切不

與？我若生於愛不愛心，不於非親所一切不與。我若生於愛不愛心，不能

趣法。何以故？不等之行至不等處，行平等行至於等處。我不應行是不等

行，我學等心一切眾生疾至一切智。

「長者！在家菩薩於諸財物，不生我所想、攝護想，不繫於彼、不想

不愛、不生結使。

「復次長者！在家菩薩若有乞者來至其所有所求索，隨所施財應至心

念：『我所施財及不施財，俱當散滅不滿所願，必當歸死。我不捨財，財

當捨 我。我今當捨令作堅財，然後乃死。捨此財已，死時無恨歡喜無悔。』

若不能施，應以四事白於乞者：『今我力劣善根未熟，於大乘中我是初行，

其心未堪自在行施，我是著相住我我所。善大丈夫！今向汝悔勿生嫌恨，

我當如是勤行精進，滿足一切眾生所願。』長者！在家菩薩應當如是白於

乞者。

「復次長者！在家菩薩聞過去佛語，若不值佛及與聖僧，彼應敬禮十

方諸佛，諸佛本行乃至成佛悉生隨喜。如是晝夜各三時，淨身口意業、淨

於慈善，具足慚愧清淨之服，所集善根以菩提心而生隨喜，柔軟善作恭敬

斷慢。修行三分誦三分法，專心悔過諸不善業更不造新，一切福業悉生隨

喜，集滿相好。勸請諸佛轉於法輪，於說悉受持一切法。願佛久壽增長善

根，令我國土亦復如是。

「復次長者！在家菩薩受持八戒修沙門行，應當親近淨戒德行沙門婆

羅門，依止給使不見其過；若見沙門越於戒行不應不敬。又佛如來是應供、

正遍覺，戒行所勳，定、慧、解脫、解脫知見所勳。袈裟無有滓濁，一切

結染皆悉捨離。仙聖之幢倍生恭敬，於彼比丘生大悲心，彼不應為如此惡

行。諸佛世尊名寂、調伏、一切悉知，聖幢相服不寂不調、不伏不知，作

此非法。如世尊說，不輕未學，非是彼過是結使咎，以結使故現造是惡。

此佛法中有於出法，是人能出則有是處。若解是結，修行正觀得至初果，



24

定趣無上正真之道。何以故？智能害結。世尊又說，人則不應妄輕量人，

則為自傷。如來所知非我所知，是故不應瞋嫌害彼。

「復次長者！在家菩薩若入僧坊，在門而住，五體敬禮然後乃入。當

如是觀：此處即是空行之處、無相行處、無作行處、慈悲喜捨四梵行處。

是正行正住所安之處，我當何時捨於家垢？我當何時住如是行？應生如是

欲出家心。無有在家修集無上正覺之道，皆悉出家趣空閑林修集得成無上

正道。在家多塵污，出家妙好。在家具縛，出家無礙。在家多垢，出家捨

離。在家惡攝，出家善攝。在家沒於愛欲淤泥，出家遠離愛欲淤泥。在家

凡俱，出家智俱。在家邪命，出家淨命。在家多垢，出家無垢。在家衰減，

出家無減。在家處憂，出家歡喜。在家則是眾惡梯隥，出家離隥。在家繫

縛，出家解脫。在家畏懼，出家無畏。在家謫罰，出家無罰。在家多患，

出家無患。在家煩熱，出家無熱。在家多求苦，出家無求樂。在家掉動，

出家無動。在家貧苦，出家無苦。在家怯弱，出家無怯。在家下賤，出家

尊貴。在家熾然，出家寂靜。在家利他，出家自利。在家之人無潤精氣，

出家之人有大滋潤。在家結樂，出家滅樂。在家增刺，出家無刺。在家成

小法，出家成大法。在家不調，出家調伏。在家離戒，出家護戒。在家增

長淚乳血海，出家乾竭淚乳血海。在家之人諸佛聲聞緣覺所呵，出家之人

諸佛聲聞緣覺所讚。在家無足，出家知足。在家魔喜，出家魔憂。在家不

降伏，出家降伏。在家奴僕，出家為主。在家生死際，出家涅槃際。在家

墮落，出家拔墮。在家闇冥，出家明炤。在家之人根不自在，出家之人諸

根自在。在家狂逸，出家不逸。在家不相應，出家相應。在家下觀，出家

上觀。在家多營，出家少營。在家少力，出家大力。在家諂曲，出家正直。

在家多憂，出家無憂。在家箭俱，出家除箭。在家病患，出家無病。在家

老法，出家壯法。在家放逸命，出家修慧命。在家誑詐，出家無詐。在家

多作，出家無作。在家毒器，出家甘露器。在家災患，出家無災害。在家

不捨，出家放捨。在家之人取於毒果，出家之人取無毒果。在家之人不愛

相應，出家不與不愛相應。在家癡重，出家智輕。在家失方便，出家淨方

便。在家失正意，出家淨正意。在家失至意，出家淨至意。在家之人不能

作救，出家作救。在家造窮 劣，出家不造窮。在家非舍，出家作舍。在家



25

非歸，出家作歸。在家多怒，出家多慈。在家負擔，出家捨擔。在家不盡

一切諍訟，出家盡諍。在家有過，出家無過。在家怱務，出家閑務。在家

熱惱，出家離熱。在家多讎，出家無讎。在家貯聚，出家無聚。在家財堅，

出家德堅。在家憂俱，出家寂憂。在家損耗，出家增益。在家易得，出家

之人億劫難得。在家易作，出家難作。在家順流，出家逆流。在家處流，

出家船栰。在家結河，出家越 度。在家此岸，出家彼岸。在家纏縛，出家

離纏。在家嫌恨，出家寂恨。在家王法，出家佛法。在家愛染污，出家離

染。在家生苦，出家生樂。在家淺近，出家深遠。在家易伴，出家難伴。

在家妻伴，出家心伴。在家怱務，出家離務。在家逼他苦，出家樂他。在

家財施，出家法施。在家持魔幢， 出家持佛幢。在家巢窟，出家離巢。在

家非道，出家離非道。在家稠林，出家離林。如是長者！在家菩薩漸次思

念，我恒河沙等設於大祀，為諸眾生一日悉施，善調法中生出家心，是則

堅實施已畢足。我今應當堅修戒聞。彼入僧坊禮如來塔生於三想，我亦當

得如是供養，我亦當得慜一切眾生留於舍利。我如是學、如是行、如是精

進，疾得阿耨多羅三藐三菩提。設作一切佛諸事已，如佛如來入於涅槃。

是入僧坊觀於一切諸比丘德，誰是多聞？ 誰是說法？誰是持律？誰持阿

含？何等比丘持菩薩藏？誰阿練兒？何等比丘少欲乞食、著糞掃衣獨處離

欲？誰是修行？誰是坐禪？誰是營事？誰是寺主？悉觀彼行，隨誰人欲不

生譏呵。若在寺廟及往聚落，有所言說善護口業。若有比丘乏於衣鉢病藥

所須，隨應給與不令起瞋。何以故？諸天及人有妬嫉結，應倍護彼。凡夫

人心非阿羅漢，凡夫起過非阿羅漢。彼近多聞為修聞故，親說法者修行決

定，近持律者調伏結使不墮犯中，親近持於菩薩藏人於學修行六波羅蜜及

修方便，近阿練兒修學獨處，親近修行修學端坐。若有比丘未定位者，須

衣施衣、須鉢施鉢，勸彼比丘發無上心。何以故？此非勝處財法攝彼。如

是長者！在家菩薩如是善知沙門之行。若有沙門鬪訟諍競而和合之，捨於

身命守護正法。長者！在家菩薩見病比丘，捨自肉血令彼病愈。長者！在

家菩薩未開施心，不先請他、施已心悔，一切善本以菩提心而為上首。長

者、在家菩薩住在家地，如佛教行不忘不失助菩提法，現法無染得增勝

法。」



26

爾時郁伽長者及諸長者，一切同聲歡喜讚歎：「希有世尊！善說在家

過患，而猶未知出家戒行出家功德。世尊！我等亦觀在家多過、出家德大。

唯願世尊！哀愍我等願得出家。」

說是語已，佛告長者：「出家甚難一向淨行。」

時諸長者白言：「世尊！實如聖教。唯願世尊聽我出家，當如教行。」

爾時世尊即聽出家。告彌勒菩薩、一切淨菩薩：「汝善丈夫！令是等

出家。」時彌勒等令九千長者悉皆出家，是長者等受出家戒。是時復有千

長者等，發阿耨多羅三藐三菩提心。

爾時郁伽長者白言：「世尊已說在家過患功德。善哉世尊！願說出家

菩薩戒聞功德之行。云何菩薩善妙法中調伏出家，禮拜起住去來進止？」

佛告長者：「善思念之，當為汝說。出家菩薩應如是學、如是住行。」

「唯然世尊！受教而聽。」

佛言：「長者！出家菩薩應如是學。我以何緣捨業出家？為修慧故，

勤加精進如救頭然。應作是念：我今應住於四聖種樂行頭陀。長者！云何

出家菩薩修四聖種？是出家菩薩隨所有衣應生知足，歎美知足不為衣故而

行妄語。若不得衣，不想不念不生憂惱；設令得衣心不生著。雖服著衣而

無繫著不貪不住，知其過咎知於出離隨是知足。不自稱譽不毀他人。長者！

出家之人隨所乞食隨所敷具，亦當知足而生歎美，不為敷具而起妄語，不

得不念不生憂惱，得不染著無染心畜不悋不繫，知其過咎知出離行隨是知

足，終不自稱毀於他人。樂斷樂離、樂於修習，於此樂斷樂離樂修不自稱

譽。長者！ 是名出家菩薩住四聖種。

「復次長者！出家菩薩以十功德持著身衣。何等十？為慚恥故，為覆

形故，為蚊虻故，為風暴故，不為軟觸不為好故，為於沙門表戒相故，此

染色衣令諸人天阿修羅等生塔想故而受持之，解脫而染非欲染衣，寂靜所

宜非結所宜，著此染衣不起諸惡修諸善業，不為好故著染服衣，知聖道已

我如是 作，於一念頃不持染結。長者！是名出家菩薩十事功德持著身衣。

「復次長者！出家菩薩見十事故，盡其形壽不捨乞食。何等十？我今

自活不由他活。若有眾生施我食者，要令安住於三歸處然後受食。若不施

食，於是眾生生大悲心。為彼眾生勤行精進，令是眾生所作辦已後食其食。



27

又我不違佛所教勅，為殖滿足根本因故、依降伏慢積聚無見頂因緣故，不

為女人丈夫男女共和合故平等乞食。於諸眾生生平等心，集一切智莊嚴具

故。長者！出家菩薩見此十利！盡壽不捨於乞食法。若有至心敬信來請！

爾時應去。若有請者不至心請！觀有自利！利彼因緣即便應去。

「復次長者！出家菩薩見十利故，終不捨於阿練兒處。何等十？自在

除去故，無我持故，捨臥具愛故，寂無愛故，處無可利故，阿練兒處捨身

命故， 捨眾閙故，如來法中所作作故，寂定適意故，專念無留難故。長者！

是名出家菩薩見十德利，盡壽不捨阿練兒處。長者！若阿練兒欲聽法故，

有和上阿闍梨因緣事故，為問病故至村聚中，當作是念：今夜還去。若為

讀誦在房舍住，應作是念：我今故在阿練若處，住阿練兒處與法相應，於

一切物無有諍想，於一切法無障礙想集法無厭。長者！出家菩薩在阿練兒

處作如是觀：我以何緣住阿練兒處？非但空處名為沙門，是中多有不調不

寂、不堅不相應亦住是中，所謂麞鹿獼猴、鳥獸師子虎狼、賊旃陀羅，是

等無有沙門功德。是故我應具阿練兒行沙門義利，謂繫念不亂，得陀羅尼，

修大慈大 悲，五通自在，滿六波羅蜜，不捨一切智心，修行方便，常以法

施攝取眾生教化眾生。不捨攝法，修行六念，勤進修聞，繫念修集正相應

行，不證果智，守護正法，信於業報，是名正見。斷於一切妄想分別，是

正思惟。隨所解法而為演說，是名正語。除盡業滿，是名正業。斷除結習，

是名正命。勤趣於定，是名正進。不忘諸法，是名正念。得一切智知，是

名正定。解空不驚、無相不怖、無願不怯，心不執有，依義不依語、依智

不依識、依法不依人、依了義經不依不了義經。長者！是名出家菩薩住沙

門法。

「復次長者！出家菩薩不應親近多人眾中。我應捨彼我之善根，終不

捨於一切眾生故，修於善根。長者！出家菩薩有四親近，如來所許。何等

為四？ 長者！出家菩薩親近聽法，是佛所許。親近成熟一切眾生，是佛所

許。供養如來，是佛所許。親近不捨一切智心，是佛所許。長者！是名出

家菩薩四種親近如來所許。長者！親近是四，勿親近餘。

「復次長者！出家菩薩住阿練兒處，應如是念：『我以何故來在此

處？我來至此為怖何事？畏誰故來？畏眾閙故、畏親近故、畏貪瞋癡故、



28

畏狂慢 故、畏惱熱故、畏慳貪故、畏於色聲香味觸故、畏於陰魔煩惱魔死

魔天魔故、無常常畏、無我我畏、苦中樂畏、不淨淨畏、心意識畏、現在

捶打畏、我見畏、我我所畏、惡知識畏、利養畏、非時語畏、不見言見畏、

不聞言聞畏、不念言念畏、不識言識畏、沙門垢畏、欲界色界無色界畏、

一切諸道生死處畏、地獄畏、畜生畏、餓鬼畏，我今怖懼如是等畏，來至

於此阿練兒處，不住在家憒閙眾中，若不修行不修念處則不相應，脫是畏

故來至此 處。過去無量菩薩摩訶薩，一切皆住阿練兒處，解脫諸畏得於無

畏，得無畏阿耨多羅三藐三菩提。未來菩薩亦復如是，住阿練兒處脫一切

畏，得於無畏無上正道。現在菩薩摩訶薩亦復如是，住阿練兒處修行無畏，

得於無畏阿耨多羅三藐三菩提，脫一切畏。是故我今欲得無畏脫一切畏，

住阿練兒 處。』

「復次長者！出家菩薩住阿練兒處，無怖無畏，應如是學。若有畏者，

皆由著我、皆由執我，我為初首。皆由愛我，起我、見我、想我、持我，

妄想於我、守護於我。若住阿練兒處不捨執我，是為失利。長者！若住阿

練兒處無有我想，是住阿練兒處。無有見著，是住阿練兒處。不住我我所，

是住阿練兒處。長者當知，無涅槃想，是住阿練兒處，況煩惱想。長者！

謂阿練兒處者，不依著於一切諸法，不住諸法，於諸法無礙，不依色聲香

味觸 住，住一切法平等無垢，住善調心，棄一切畏住於無畏，住脫一切結

流大河，住於聖種，住於少欲，住於知足易滿易養，住充滿智，住如聞修

行；住於解脫，觀空無相無作門故；住解脫知見，斷繫縛故；住於邊際，

順因緣故；住所住已辦，究竟淨故。長者！猶如空處藥木叢林不怖不畏。

如是長 者！出家菩薩住阿練兒處，應自生心猶如草木牆壁等想、猶如幻想，

是中誰畏誰怖？是以應以無畏觀身，此身非我非我所，無眾生、無壽命、

無人、無丈夫、無少年。所言畏者，空名無實，我今不應以無實生畏，如

彼空處藥木叢林無主無護。應如是知一切法已，如是善住阿練兒處。何以

故？斷憂諍故名阿練兒，無生無護名阿練兒。

「復次長者！出家菩薩住阿練兒處，應如是學。漸順戒聚，次修定聚，

住阿練兒處集於慧聚，住阿練兒處習解脫聚，住阿練兒處生解脫知見聚，

住阿練兒處敷助菩提法，住阿練兒處集於十二頭陀功德，住阿練兒處諦方



29

便故，住阿練兒處善知陰故，住阿練兒處等法界故，住阿練兒處削除諸入

故，住阿練兒處不忘菩提心故，住阿練兒處觀空無畏故，住阿練兒處不失

一切諸善根故，住阿練兒處佛所讚歎，住阿練兒處菩薩所讚，住阿練兒處

諸聖所 譽，住阿練兒處欲解脫者之所依故，住阿練兒處欲一切智者應住是

處。

「復次長者！出家菩薩住阿練兒處，以少許事滿六波羅蜜。何以故？

住阿練兒處不惜身命，是名出家菩薩住阿練兒處修習滿於檀波羅蜜。長者！

出家菩薩住頭陀戒、身口意戒，是名出家菩薩住阿練兒處修習滿於尸波羅

蜜。長者！云何出家菩薩住阿練兒修習滿於忍波羅蜜？於諸眾生無瞋恚心

忍一切智。長者！是名出家菩薩住阿練兒處修習滿於忍波羅蜜。長者！云

何出家菩薩住阿練兒處修習滿於進波羅蜜？而是菩薩應如是學，我不離是

處要當得於無生法忍。長者！是名出家菩薩住阿練兒處修習滿於進波羅蜜。

長者！云何出家菩薩住阿練兒處修習滿於禪波羅蜜？長者！出家菩薩住阿

練兒處， 捨於禪定教化眾生修諸善根。長者！是名出家菩薩住阿練兒處修

習滿於禪波羅蜜。長者！云何出家菩薩住阿練兒處修習滿於般若波羅蜜。

長者！是出家菩薩住阿練兒處，應如是學，如我此身空處亦爾，如我此身

菩提亦爾，如如無妄想、如空無妄想。長者！是名出家菩薩住阿練兒處修

滿般若波羅 蜜。長者！出家菩薩住阿練兒處，如是修滿六波羅蜜。長者！

出家菩薩成就四法，知阿練兒處。何等四？淨戒、多聞、思惟相應、如法

修行，是名出家菩薩知住阿練兒處。復次長者！出家菩薩若結增上不應親

彼，住阿練兒處應摧伏結。復次長者！出家菩薩住阿練兒處，應修五通，

為化天龍夜叉乾闥婆故。復次長者！出家菩薩應如佛教住阿練兒處。是中

我應滿於一切清淨之善，善法所勳，後至城邑聚落說法。長者！是名出家

菩薩如是四法住阿練兒處。

「復次長者！出家菩薩從阿練兒處起，受法讀誦，詣於和上阿闍梨所，

上中下坐，是我福田；不應懈怠，是我自業；不嫉於彼，應為彼使。應如

是 觀，如來、應供、正遍覺，一切天世魔梵沙門婆羅門供養福田。佛是一

切眾生之父，佛不生心求於給使。我今欲學，我亦當為一切眾生作於給使，

我不求他為我給使。何以故？長者！若有比丘重於給使，失法功德。若以



30

財攝，彼當云何？欲使我作故以財攝我，非為法故自失己信。若財攝給使，

無大報利。若向和上阿闍梨所，知其心意應如所作，莫令和上阿闍梨不信

於我、不敬愛我。彼捨身命為讚誦法故，稱滿其意為功德利，捨於利養讚

歎於法。長者！若是菩薩於他人所受持讀誦一四句偈、施戒忍進定慧相應

集菩提道，於是師所為法恭敬。如上諸師受持文字章句偈頌，於無量劫應

為彼 使，不生諂偽一切供養。長者當知，不報其恩況不敬法。長者！若信

起善念，念佛法僧、念於無漏、念寂調伏，於無量劫給侍，使令供養和上，

猶不報滿和上之恩，長者應如是知。長者當知，若聞法已有無量報得無量

智，我應無量供養和上。

「復次長者！出家菩薩如出家法住。長者！云何名為如出家法住？是

出家菩薩聞淨戒已，應如是學修四淨戒。何等為四？謂住聖種樂於頭陀，

不親近於在家出家，不諂曲住阿練兒處。復次長者！出家菩薩聞淨戒已，

復應如是學四淨戒。何等四？謂身淨戒亦不得身，謂口淨戒亦不得口，離

於諸見發一切智心。長者！是名四淨戒。復次長者！出家菩薩聞淨戒已，

應如是學於四淨戒。何等四？離於我想，棄於我所，遠斷常見，解因緣法。

長者！是名四淨戒。復次長者！出家菩薩聞淨戒已，應如是學於四淨戒。

何等四？謂陰無所有，界如法界，入如空聚，不住假名。長者！是名四淨

戒。復次長者！出家菩薩聞淨戒已，應如是學於四淨戒。何等四？知我不

得我，聞覺於他令心清淨，心不樂住一切法等，無有動搖。長者！是名四

淨戒。復次長者！出家菩薩聞淨戒已，應如是學於四淨戒。何等四？所謂

解空，不畏無相，一切眾生起於大悲，入於無我。長者！是名出家菩薩四

種淨戒。

「復次長者！出家菩薩聞淨三昧已，應如是學何等淨三昧？謂一切法

無所有。無有二心、正業心、一處心。無動搖心、無戲論心、無亂閙心、

無依止心。於心自在無有馳散，不住心界，見心如幻。觀一切法等如法界，

無行無住，又亦無起不得內外，三昧同等。住如是法，說名三昧。如是長

者！是名出家菩薩觀淨定聚。

「復次長者！出家菩薩聞淨慧聚，聞已應觀何等名為清淨慧聚？是菩

薩應如是修學，知於緣法分別智、辯智、疾智、眾生智、攝外眾生智。如



31

是長者！出家菩薩觀淨慧聚。

「復次長者！出家菩薩應如是學，所謂慧者名無繫縛，以無身故；無

所執持、無動無住、無形無相、無生無行，如虛空故。長者！若如是觀，

名為菩薩住於出家。」

說是法時，八千眾生發阿耨多羅三藐三菩提心。是諸長者得無生法忍。

三萬二千眾生遠塵離垢得法眼淨。

爾時郁伽長者歡喜踊躍，以價直百千衣奉上供佛，白言：「世尊！以

此善根普施一切諸眾生等，令諸在家菩薩摩訶薩成就如佛所教戒法，諸出

家菩薩願令滿足一切諸法，亦令滿足如佛所教。世尊！云何在家菩薩住在

家地學出家戒？」

如是問已，佛告長者：「在家菩薩具足五法，住在家地學出家戒。何

等為五？長者！菩薩住在家地中，不悋一切所有財物，與於一切智心相應，

不望果報。復次長者！在家菩薩住在家地，具淨梵行，不習欲想況二和合。

復次長者！在家菩薩至於空處修習四禪，以方便力不入正位。復次長者！

在家菩薩住在家地，應極精進學於智慧，一切眾生以慈相應。復次長者！

在家菩薩住在家地，守護於法亦勸他人。長者！是名在家菩薩住在家地，

具足五法學出家戒。」

爾時郁伽長者白言：「世尊！我在家中如世尊教，當如是住增廣佛道，

諸出家戒我亦當學。」

爾時世尊即便微笑。諸佛常法，若微笑時，種種色光青黃赤白從面門

出，遍照無量無邊世界，上過梵世蔽日月光，還遶身三匝入如來頂。爾時

阿難。見佛微笑，從坐而起，整於衣服偏袒右肩，右膝著地而白佛言：

「大德世尊以何緣笑？諸佛世尊非無緣笑。」

佛告阿難：「汝今見是郁伽長者供如來不？欲修行法作師子吼。」阿

難白言：「已見。世尊！已見。善逝！」

「阿難！是郁伽長者住在家地，是賢劫中如來，應供，正遍覺出現於

世，常在家供養恭敬是諸如來、護持正法，常在家中住出家戒，廣聞如來

無上菩提。」

爾時大德阿難語郁伽長者：「汝見何利樂在家中？有聖智不？」



32

答言：「大德！不成大悲不應自謂我是安樂。大德阿難！菩薩摩訶薩

忍一切苦不捨眾生。」

說是語已，佛告阿難：「是郁伽長者住在家地，是賢劫中多化眾生，

非出家菩薩百劫百千劫。何以故？阿難！百千出家菩薩所有功德，不如是

郁伽長者所有功德。」

大德阿難白佛言：「世尊！此經何名？云何受持？」

佛告阿難：「是經名『郁伽長者所問』，亦名『在家出家菩薩戒』，

亦名『殷重給事師長品』。阿難！若有菩薩得聞是經，是大精進，非下精

進住於梵行百千萬倍所不能及也。是故阿難！欲自住進、欲勸他進、欲自

住於一切功德、欲勸他住，應聽此經受持讀誦，廣為人說如說修行。阿難！

我以是法付囑於汝受持讀誦。何以故？阿難！此法具足一切功德。阿難！

若有菩薩與是法相應，則不離與如來相應。阿難！若有菩薩離於是法則為

離佛。若有菩薩離於是法，離受持讀誦如說修行，是離見於一切諸佛。何

以故？阿難！佛出世事，皆於此經而顯示之。阿難！假令三千大千世界滿

中大火，應從中過為正覺故，往聽此經受持讀誦如說修行。阿難！若令三

千大千世界滿中七寶恭敬奉施，為聞此法受持讀誦如說修行。阿難！若為

過去一切諸佛起七寶塔，以一切供而供養之。阿難！若現在佛及聲聞僧，

以諸樂具盡壽供養。阿難！未來諸佛及諸菩薩，悉為奴僕及為弟子而供養

之。不聞是經， 不受不持、不讀不誦、不轉不住，離是等法，不名供養諸

佛如來。阿難！若有菩薩聞於是經，受持讀誦為他廣說如說修行，而是菩

薩已為供養三世佛已。何以故？阿難！如說修行則是如來調伏之法。」

說是語已，大德阿難、郁伽長者、乾闥婆、世間天人、阿修羅等，聞

佛所說，皆大歡喜。

大寶積經卷第八十二

大寶積經卷第八十三

大唐三藏菩提流志奉 詔譯

無盡伏藏會第二十之一

如是我聞：



33

一時佛在王舍城耆闍崛山，與大比丘眾一千人俱，皆悉成就殊勝功德能

師子吼。菩薩摩訶薩五百人，一切皆得陀羅尼門辯才無礙，證無生忍住不退

轉，具諸三昧遊戲神通，善知眾生心行所趣，其名曰：日幢菩薩、月幢菩薩、

普光菩薩、月王菩薩、照高峯菩薩、毘盧遮那菩薩、師子慧菩薩、功德寶光

菩薩、一切義成菩薩、成就宿緣菩薩、成就願行菩薩、空慧菩薩、等心菩薩、

喜愛菩薩、樂眾菩薩、戰勝菩薩、慧行菩薩、電得菩薩、勝辯菩 薩、師子吼

菩薩、妙言音菩薩、能警覺菩薩、巧轉行菩薩、寂滅行菩薩，如是等菩薩摩

訶薩而為上首。復有釋提桓因、四大天王、娑婆世界主梵天 王，及大威德諸

天龍、夜叉、乾闥婆、阿修羅、迦樓羅、緊那羅、摩睺羅伽，如是等無量諸

大眾俱。

爾時電得菩薩見諸大眾寂然清淨，諸大龍象皆悉已集，即從座起，偏袒

右肩右膝著地，合掌向佛白言：「世尊！我有少疑今欲諮問，唯願如來見垂

聽許。」

爾時世尊告電得菩薩言：「如來、應、正等覺恣汝所問，當為汝說。」

電得菩薩白佛言：「世尊！菩薩摩訶薩成就何法，能滿眾生一切所欲，

不為諸過之所染著，隨其根性方便引導，令彼眾生身壞命終不墮惡趣，決定

當得證於平等，處世無染猶如蓮花，不動法界遊諸佛剎，常不離佛不見色身，

住三解脫不入正位，隨眾生欲嚴淨佛土，於剎那頃速能成就阿耨多羅三藐三

菩提？」

爾時電得菩薩摩訶薩即於佛前以偈問曰：

「無上人中尊，無邊知見者，安住於共法，利益諸世間。等心視眾生，

為世所依怙，示諸邪正道，令畢竟安樂。積集勝功德，猶如眾寶聚，世間智

慧日，三界應供尊。願說最上乘，成就菩薩道，面相如滿月，具足奢摩他。

開示寂靜法，能滅諸煩惱，願說菩薩行，饒益諸眾生。佛剎并壽命，色身與

眷屬，三業及諸法，一切皆清淨。唯願如來說，清淨菩薩行，云何降伏魔？

云何而說法？云何不忘失，唯願為宣說，云何勇進者，遍入於生死，安住一

相中，於法常無動？云何諸佛所，親近而供養，常觀佛色身，畢竟離諸相？

雖證三解脫，如鳥飛空界，未具諸功德，終不入涅槃？知諸根性欲，隨順無

所畏，亦不生染著，成熟彼眾生？先施世間樂，後令發淨心，具足殊勝智，



34

證無上菩提？如是深妙義，唯願如來說。」

爾時世尊告電得菩薩摩訶薩言：「善哉善哉！善男子！乃能問佛如是之

義，利益安樂無量眾生，攝受現在世間天人，及未來世諸菩薩等。是故電得！

應當諦聽善思念之，當為汝說。」

電得菩薩言：「唯然世尊！願樂欲聞。

佛告電得：「菩薩摩訶薩有五種伏藏，大伏藏、無盡伏藏、遍無盡伏藏、

無邊伏藏，菩薩具足如是伏藏，永離貧窮，即能成就如上所說殊勝功德，以

少功力速疾當得阿耨多羅三藐三菩提。云何為五？所謂貪行伏藏、瞋行伏藏、

癡行伏藏、等分行伏藏、諸法伏藏。電得！云何名為菩薩摩訶薩貪行伏藏？

謂諸眾生貪行相應顛倒繫縛，隨行諸相種種分別，於色聲香味觸法等諸境界

中，執著堅固耽樂昏迷。菩薩於彼諸眾生等種種心行應如實知，彼諸眾生何

所樂欲？於何境界染習增強？具足成就何等信解？往昔曾種何等善根？於何

乘中當得發趣？所有善根久如成熟？菩薩為斷諸眾生等一切欲故， 令彼善心

常相續故，審諦觀察而為療治。電得當知，眾生根行差別難識，一切聲聞辟

支佛所不能知，何況凡夫及諸外道。是故電得！或有眾生雖著諸欲，亦能成

熟阿耨多羅三藐三菩提。或有眾生纔觸欲境，或以染心發於語言，便得成熟

無上明脫。或有眾生覩諸妙色心生欲染，彼色變壞即便覺知， 欲惱便息深念

無常，則能成熟無上明脫。或有眾生雖見女人不生貪著，於後思念方起染心，

想彼形容而生愛戀。或有眾生於其夢中見可意色，心生貪著繫念追求。或有

眾生聞女人聲便生貪愛，有時暫見離貪染心，便得成熟無上明脫。是故電得！

菩薩於是種種貪病及以貪藥善巧了知，而於法界無有二相，於此迷惑法界眾

生起大悲心。電得！若貪瞋癡、若法界智，無有少法而可得者。菩薩作是念

言：『如我所見，是諸眾生於此無相自性空寂假名安立和合法中，起於貪欲

瞋恚愚癡。我當於此如實觀察，為彼迷惑貪欲眾生，住於大悲成滿昔願，不

動法界以無功用智而成熟之。』若有丈夫於彼女人妄生淨想起重貪染，菩薩

即便示現女身，端正殊妙色相具足，珍寶瓔珞種種莊嚴，猶如天女昔所未見，

隨彼眾生令其愛著。極貪戀已量彼堪任，方便拔其貪欲毒箭。以自在力還變

女身，現其人前而為說法，令彼眾生通達法界，便沒不現。若有女人於彼丈

夫心生愛染，菩薩便為現丈夫身，乃至拔其貪欲毒箭，而為說法令入法界，



35

便沒不現。電得！是諸貪行二萬一千，及彼諸行八萬四千，菩薩無功用智出

生無量億千法門，開曉眾生悉令解脫， 而亦不念我為眾生如是說法，亦無眾

生得解脫者。電得！譬如無熱龍王以業力故於其宮內出四大河，為諸眾生水

陸住者，夏時熱惱而作清涼，潤澤花果滋實五穀，令諸眾生安隱快樂。而彼

龍王不作是念：『我今令此河水流出，已出、當出。』然於四河常自汎滿為

眾生用。菩薩亦復如是成就昔願， 以無功用智說四聖諦，滅除一切生死熱惱，

普施人天聖解脫樂。而是菩薩亦不念言：『我今說法，已說、當說。』任運

住於大悲之心，觀察眾生隨應說法。

「復次電得！譬如帝釋有十二那由他諸天女等，以彼帝釋自在力故現其

多身，令諸天女於彼欲樂皆得滿足，各自念言：『我今獨與帝釋歡娛。』而

是帝釋實無所染。菩薩亦復如是，於諸眾生應可度者，隨其意樂而成熟之，

然是菩薩亦無染著。復次電得！譬如日輪出山峯時，光明普遍照閻浮提，所

照之處青黃赤白種種形色皆悉顯現，而彼日輪一色一光無差別相。菩薩亦復

如是，智慧日輪照於法界，出彼眾生執著山峯，所緣一相隨其意樂而為說法，

然於法界無有二相。電得！是名菩薩摩訶薩貪行伏藏。菩薩證得此伏藏已，

或於一劫或過一劫，隨諸眾生種種意樂現無量身，以種種言詞而為說法，然

於法界亦無二相。復次電得！譬如真金，由工巧力隨意所作種種瓔珞莊嚴之

具，其相各異而彼金性無有差別。菩薩亦復如是，善觀法界，隨諸眾生種種

意樂現無量身，以種種言詞而為說法，然於法界亦無二相，是為常入法界一

相。菩薩獲得如是伏藏，能為眾生種種說法。彼聞法已，具足富有無盡聖財，

生死貧窮悉皆永斷。

「復次電得！云何名為菩薩摩訶薩瞋行伏藏？謂諸眾生憍慢相應，計我

我所住自他相，從久遠來不修慈忍，瞋恚熱惱自壞其心，於佛法僧不生憶念，

瞋毒所覆迷惑於法。菩薩於彼多瞋眾生終不起於損害傷惱，唯作是念：『奇

哉眾生愚癡迷惑，乃於諸法本性寂靜無垢濁無和合無違諍遠離法中，顛倒相

應妄生瞋恨。』如是念已，住大悲心常自懇惻，設有支解其身分者，為欲調

伏瞋行眾生，安住忍辱。若彼無量瞋行眾生，互相違背心懷恚恨，是業成已

當墮毒蛇惡趣之中。住忍菩薩以慈念力化此眾生，能令不受惡趣之報，決定

當得證於平等。是名菩薩善巧方便，滅除眾生瞋恚之行。



36

「復次電得！菩薩若見瞋惱眾生，作是念言：『一切諸法本性清淨，此

諸眾生隨相而行妄生分別，於此平等無違法中而起瞋心。彼諸眾生於法界性

不能了知。若此眾生見法性者，終不於他而生忿害，以不了知法界本性是故

生瞋。』菩薩於彼多瞋眾生，倍增慈愍住於大悲，成滿昔願，以無功用智為

壞眾生瞋恚行故，開示演說種種法門，而亦不念我為眾生除瞋說法。何以

故？菩薩善觀法界相故。是為菩薩安住法界無差別相滅煩惱行。電得！譬如

不除黑闇得現光明，亦非無能除黑闇者。如是黑闇及光明性，皆如虛空無有

差別。菩薩亦復如是，依此法界無差別智，善巧說法摧滅種種瞋行眾生， 不

於法界而作差別。電得！譬如日輪所出光明，隨所照處皆日輪攝。菩薩亦復

如是，為欲調伏滅除瞋行，所有言說皆是法輪，不於法界而作差別。如是瞋

行二萬一千，及彼諸行八萬四千，菩薩成就無功用智，隨彼眾生種種瞋行而

為說法，不作是念：『我為眾生今現說法，已說、當說。』是名菩薩摩訶薩

瞋行伏藏。菩薩證得此伏藏已，若於一劫若過一劫，隨諸眾生種種意樂，以

種種文字語言方便演說，不能得其瞋行邊際，而是菩薩智慧辯才亦不可盡。

是名菩薩善說法界無差別相，獲得如是瞋行伏藏。

「復次電得！云何名為菩薩摩訶薩癡行伏藏？電得！諸菩薩等如是之行

甚為難事，謂諸眾生隨惑行者、惱害他者、無明胎[穀-禾+卵]所纏裹者、如

蠶處繭自繫縛者、於法界中無方便者、不善觀察所應行者、著我見者、行邪

道者、住鈍行者、難出離者，為如是等迷惑眾生，從初發心起大加行，不生

疲苦亦無懈怠。如是思惟：『應以何緣、何等勝解、云何說法，令此眾生入

菩薩行而得解脫？』菩薩往昔善觀法界，以無功用智住於大悲，知彼眾生迷

法界已，隨力所堪而為說法，悉令調伏。亦不念言：『我今說法，已說、當

說。』以彼往昔誓願力故，善觀緣起自然演出百千法門，斷除眾生無明業行

令得解脫。電得！譬如良醫善療眾病，先善綜習醫方諸論，纔見病相皆悉了

知，呪藥所施無不除愈。菩薩亦復如是，善觀法界以無功用智，為彼積集癡

行眾生，隨其根性開示演說百千法門悉令明了。電得！是名菩薩摩訶薩癡行

伏藏。菩薩證得此伏藏已，善觀緣起，為如是等癡行眾生，若於一劫若過一

劫，隨其性欲以種種文字語言善巧演說，不能得其癡行邊際，而是菩薩智慧

辯才亦不可盡。是名菩薩於一切法無差別相善巧宣說，獲得如是癡行伏藏。



37

如是癡行二萬一千，及彼諸行八萬四千，菩薩為斷如是行故，開示演說百千

法門。是名菩薩癡行伏藏。

「復次電得！云何名為菩薩摩訶薩等分行伏藏？譬如四面鏡輪，清徹明

淨無諸垢翳，懸於四衢，所對色像皆於中現無有增減。而此明鏡亦不念言：

『我能現此種種色像。』然善磨瑩此鏡輪已，一切諸相自然而現。菩薩亦

復如是，法界鏡輪善磨瑩已，住無功用三昧，隨諸眾生心行差別，開示演

說百千法門，悉令了知皆得解脫，不起法相及眾生相。何以故？菩薩善觀

法界相故，於此四行相應眾生如實了知，隨其根性而為說法，而於法界及

眾生界，如實觀察無有二相。爾所法界及眾生界，明見無二無差別故。電

得！譬如虛空，無有種種差別之相亦無建立。菩薩亦復如是，善觀法界，

了一切法入於一相。亦由往昔誓願力故，隨眾生行種種說法，而於法界無

有差別。電得！此等分行二萬一千，及彼諸行八萬四千，菩薩觀察悉皆明

了。譬如良醫知病授藥，以無功用智種種說法，是名菩薩摩訶薩等分行伏

藏。菩薩證得此伏藏已，為諸眾生若一劫若過一劫，隨其志樂以種種言詞

善巧宣說， 不能得其諸行邊際，菩薩智慧辯才亦不可盡。是名菩薩善說法

界無差別相，獲得如是等分行伏藏。

大寶積經卷第八十三

大寶積經卷第八十四

大唐三藏菩提流志奉 詔譯

無盡伏藏會第二十之二

「復次電得！菩薩成就如是智已，於諸眾生根行意樂善巧了知。若見多

貪眾生，為欲調伏療其病故，示同凡夫現受諸欲，具有妻子家業資生，猶如

蓮花而不染著。有諸眾生癡無智慧，不知菩薩善巧方便而作是念：『何有智

者貪受諸欲？不異凡夫。』便謂菩薩遠離菩提。如是眾生心不淨故，起大瞋

忿不生敬信，由此業故身壞命終墮大地獄。復以菩薩密化因緣罪報畢已，決

定當得入於平等。電得！譬如猛火隨投草木，一切熾然悉成於火。菩薩亦復

如是，智火熾然，所有眾生若貪瞋癡、若善不善，菩薩於彼與之同行，一切

熾然皆成智慧。是名菩薩不共之法。又如須彌山王不共之相，所謂四面四寶



38

所成。隨諸眾生青黃赤白種種色相，彼若往詣瑠璃面者，皆同一色如彼琉璃，

詣金色面皆如金色，銀、頗梨色悉皆同等。菩薩亦復如是，得不共法，隨諸

眾生若貪瞋癡，若善不善，至菩薩所與之同行，一切皆令入菩薩智。彼心不

淨自惡業故，或墮地獄、餓鬼、畜生、閻摩羅界。以是菩薩不共功德及願力

故，罪報畢已決定當得阿耨多羅三藐三菩提。

「電得！過去無量無邊阿僧祇劫五濁世時，有佛出現，號曰寶聚功德聲

如來、應供、正遍知、明行足、善逝、世間解、無上士、調御丈夫、天人師、

佛、世尊。時世壽命百二十歲，如我今日。彼諸眾生極重貪欲瞋恚愚癡煩惱

覆蔽，違逆父母兄弟朋友，不順和上及阿闍梨，不知恩德。常懷毒害姦詐賊

心，互相破壞非理而行，於佛法僧不生敬信，慳悋鄙弊行餓鬼法。彼佛剎中

有如是等諸惡眾生難可調伏。時彼世尊亦以往昔誓願力故，於此惡世得阿耨

多羅三藐三菩提。其佛復有二萬二千大聲聞眾。彼時有王名曰廣授，自在王

化統閻浮提，於佛法中信心清淨，請彼如來及比丘眾於夏安居廣設供養。爾

時有一法師比丘名為無垢，具足辯才善巧說法眾所樂聞，開示眾生常不疲倦。

凡所說法無有希求，容相熙怡先言問訊，色力具足顏貌端嚴，為諸眾生之所

樂見，供養恭敬尊重讚歎。復有新學年少比丘，常隨無垢出入王宮無有障礙，

種種供養衣服飲食臥具醫藥。時彼眾中多有比丘，不知修習身戒心慧，不敬

佛法及以眾僧，常見斷見及我見等，謗於佛法輕躁難調。不攝諸根住於非法，

無沙門行自稱沙門，身口意業悉皆邪僻。時彼世尊過安居已便入涅槃。其王

廣授以赤栴檀闍維供養，造立八十俱胝寶塔，以赤栴檀而為欄楯，四面皆有

金色蓮花。無垢比丘，佛所記別多聞第一，於佛滅後弘宣正法。隨所遊行城

邑聚落，教化無量百千眾生，皆令住於阿耨多羅三藐三菩提。爾時多有諸惡

比丘，不知修行常懷嫉妬，為魔所惑，詣彼王所而作是言：『王所師敬無垢

比丘，出入王宮無有禁制。而彼比丘未離貪欲，非時而食香鬘嚴身，實非梵

行不應供養。我為此事來告於王，莫於過後佛正法中而生不信。』時有一魔

名為極惡，即自變身作比丘像，復詣王所如前重說。時廣授王數聞此語，即

作是念：『無垢比丘精勤有智我所尊重，若有此事終無是處。』作是念已，

爾時魔眾於虛空中便現半身，向彼王所而說偈言：

「『王應學伎藝，善識於機宜，廣授不能知，非是人王相。佛羅漢弟子，



39

已具於大智，如是語不依，云何隨斷見？比丘為利益，告汝以誠言，斷見惡

趣人，實非修梵行。彼人於宮內，共婇女娛樂，王應與侍從，親覩離疑心。』

王聞如是事，心生大驚怖，即便將侍從，速疾詣宮中。無垢時在宮，演說第

一義，諸法自性空，無我無壽者。王與諸兵眾，俱為魔所惑，見宮中婇女，

圍遶於比丘，瞋猛如醉象，便勅旃陀羅：

『比丘污我宮，當治以苦法。』臣佐及眷屬，皆為魔所持，於無罪比丘，

隨忿而生害。魁膾持刀進，無垢便悲泣。王語：『汝非法， 何故而復悲？』

無垢白王言：『是事難自表，且待須臾間，我當有明證。』王聞比丘言，即

止於魁膾，『當試作何事，汝應速宣說。』成就勝意樂，行慈利世者，合十

指爪掌，而發於誓言：

『大王汝當知，若實無此事，願地六種動，空中雨妙花。』當發如是言，

大地六種動，空界雨天花，魔眾懷憂惱。王時生淨信，禮足求歡喜『我

當墮地獄，無依願覆護。咄哉遇此惡，如何起毒心？無覆無所依，所從唯惡

友；十方我無護，唯有於大師。我當捨王位，盡壽歸依住。』比丘知彼王，

及眷屬志樂，為說第一義，王聞得正信。與百億眷屬，捨王位出家，修習頭

陀行，不受他人請。 時王後宮內，婇女八萬人，聞說第一義，皆住不退轉。

王依於佛教，二十四年中，日夜常懺悔，罪業猶不盡。百俱胝眷屬，惡心向

法師，由此命終後，墮於無間獄。多億年受苦，罪畢遇如來，以昔恐怖因，

餘報常羸劣。次第轉修習，供養千億佛，各於餘國中，悉皆成正覺，俱同一

名字，號功德名稱。時彼廣授王，慈忍比丘所，由起毒害意，於多億歲中，

受昔惡業對，墮大叫地獄。畢此業報已，還得於人身，值普眼如來，親近

常供養。由此轉奉事，八十俱胝佛，然後成正覺，今則我身是。彼比丘欲害，

無罪法師者，當來得作佛，彌勒菩薩是。時彼王宮內，八萬諸婇女，淨信植

眾德，承事無量佛。於今復發行，大願利眾生，當奉千億佛，各成等正覺。

我今告汝等，一切勿生害，修慈佛所讚，速得大菩提。

「是故電得！於諸眾生根性志樂不能善知，應一切時勿生害心。電得！

譬如諸山，須彌為最。如來智慧亦復如是，於諸智中最尊無上。譬如一切諸

水之中，海為最勝。如來智慧亦復如是，於諸智中最為深大。又如諸國王中，

轉輪聖王最為尊上。如來智慧亦復如是，於諸智中為無上上。電得，如來成



40

就如是智故，一切眾生貪瞋癡行心心轉變，如來悉知，一彈指頃皆能攝受。

電得！如來成就一切種智，如明眼人自觀掌中五菴羅果，不用功力明了無疑。

如來亦爾，了知一切眾生心行，於大眾中種種說法。無量無數佛世界中貪行

相應諸眾生等，為貪熱惱晝夜尋思虛過於時，我悉知見。為貪熱惱起於身口

種種之業，我悉知見。瞋行眾生瞋忿覆心互相憎嫉，以毒害故墮無間處，我

悉知見。癡行相應諸眾生等，無明闇迷惑執著樂隨邪見，我悉了知。有堪任

者、不堪任者，有增進者、有退失者，於如來乘種善根者、於緣覺乘種善根

者、於聲聞乘種善根者，我悉了知。如來成就如是智慧，處大眾中能了眾生

心行差別，知非時故默然捨住，但作是念：『此諸眾生於法迷惑不能解了。』

如來具足殊勝根力善知時故，堪調伏者、勝志樂者、能堪忍者、受善言者，

我悉了知。如是知已，於彼眾生攝受利益。是故電得！初業菩薩未入正位，

於諸眾生勝志樂行不能善知，若在家若出家皆不應起嫌害之心，勿於長夜自

致衰惱。是故菩薩從初發心，當於一切住大乘者生於佛想，於餘眾生雖復見

彼作諸惡業，而亦不起損害之心。何以故？如來常 說，若諸眾生於白淨法

有少缺減，終不能得入於涅槃。菩薩若見貪行眾生，應作是念：『彼為貪欲

熱惱所燒，是我過咎。』見彼瞋恚及以愚癡熱惱燒者，皆悉念言是我之罪。

何以故？我見一切眾生病苦，應為求藥方便療治。我先誓願除眾生病，而今

捨置，是我過咎。菩薩成就如是意樂，自省其 過，於諸眾生深起慈心。若

遇殺害割截身分，於彼怨所生反報心，無有是處。電得！菩薩如是正修行時，

過去所有不善之業永盡無餘，未來不善終不更起。

「電得！乃往古昔無量阿僧祇劫然燈佛前，有佛名勝生如來、應供、正

遍知、明行足、善逝、世間解、無上士、調御丈夫、天人師、佛、世尊，出

現於世。世界名光明。在安隱王城林中而住。爾時有旃陀羅名為可畏，兇險

好殺安忍無慈，手塗於血見者皆懼。時旃陀羅繫牛其舍方入欲殺，牛見驚怖

掣繩奔走，往於勝生如來林所。時旃陀羅持刀隨逐，彼牛惶怖墜於深坑，其

命將終楚痛號吼。時旃陀羅見是牛已更增忿怒，便入坑中持刀欲殺。未下之

頃，爾時勝生如來於彼林中，無量百千大眾圍遶，廣為分別緣起法門，所謂

無明緣行、行緣識、識緣名色、名色緣六入、六入緣觸、觸緣受、受緣愛、

愛緣取、取緣有、有緣生、生緣老死憂悲苦惱，如是因緣一切皆是純大苦集。



41

電得！於此緣中，無明於行無思無覺，行於無明亦無思無覺，乃至生於老死

無思無覺，老死於生亦無思無覺。如是諸法性不可得，無行無念無我我所，

本性清淨各不相知。凡夫不聞如是法故，執色是我、我有諸色、色屬於我，

乃至受想行識亦復如是。由此執著我我所故，無常計常、苦計為樂、不淨計

淨、無我計我，生四顛倒。顛倒見故，無明迷惑不正思惟，隨心染著不能破

壞，有愛繫縛生死輪迴相續不斷。智者善觀法界相故，不見有少我人眾生乃

至壽命生老病死、繫縛殺害而可得者。電得！爾時可畏旃陀羅於是時中，遙

聞如來說法之聲，即便覺悟尋止殺心，棄所持刀從坑而出。往詣佛所頂禮雙

足却住一面，白言：『世尊！我今願欲於佛法中出家為 道。』佛言：『可

爾。善來比丘。』即成沙門得具足戒。爾時勝生如來知彼意樂漸已成熟，廣

為演說諸菩薩行。可畏聞已證無生忍，於佛法中永不退轉。彼牛得聞如來所

說緣起法句，其聲微妙心生喜悅，命終之後生兜率天，得見彌勒成就正信。

如是電得！諸眾生行甚深微密難識難知。是故電得！ 菩薩欲求阿耨多羅三

藐三菩提者，應當善知眾生根行，於一切眾生中住平等心無礙之心，於一切

法常無染著，捨諸所有、修持淨戒、安住忍辱、發起精進、入諸禪定、如實

觀察一切法性。電得！菩薩圓滿如是六法，速能證得阿耨多羅三藐三菩提。

云何圓滿？所謂依止一切智智而修行故。

「電得！何者是諸菩薩法伏藏？所謂菩薩見一切色，如實了知本來不生

自性清淨。菩薩於色得善巧故，則能成就四無礙辯。何等為四？所謂義無礙、

法無礙、詞無礙、樂說無礙。義無礙者，於諸色義無罣礙故。云何色義？謂

第一義。云何第一義？謂色不可得故。成就如是第一義智，名義無礙。法無

礙者，於諸色法如實觀察、如實了知，名法無礙。詞無礙者，謂於諸色以無

礙智善巧言詞種種分別，名詞無礙。樂說無礙者，謂於諸色隨眾生機開示演

說，無染無著，名樂說無礙。菩薩成就如是智已，普於一切迷惑執著色法眾

生，隨其性欲，以無功用智如應說法，而於法界不作二相；廣說乃至香味觸

法亦復如是。電得！是名諸菩薩摩訶薩法伏藏。菩薩證得此伏藏已，為欲調

伏於如是等諸境界中迷惑眾生，隨其意樂於一一處，若一劫若過一劫，以種

種言詞善巧宣說，亦不能得諸處邊際，菩薩智慧亦無損減，不離法界隨順無

二無差別故，是名菩薩善巧演說一切諸法無差別相。獲得如是法伏藏已，能



42

為眾生如應說法，令得具足無盡法財，生死貧窮悉令永斷。電得！是名菩薩

摩訶薩五種伏藏，大伏藏、無盡伏藏、遍無盡伏藏、無邊伏 藏。菩薩成就

如是伏藏，圓滿殊勝諸功德故，少用功力速得阿耨多羅三藐三菩提。」

說此伏藏法門時，電得菩薩得陀羅尼，五百菩薩得電光明三昧，三萬六

千天子發阿耨多羅三藐三菩提心。爾時月幢菩薩白佛言：「世尊！如佛所說

無功用智，是義云何？」

佛告月幢：「若有菩薩於善法中身心相應攀緣造作，是名功用。若有菩

薩身心調柔無念無依離修行相，以彼成就往昔願智，億千佛剎所可施為種種

示現，而於法界亦無所動，常演說法無少法相。以四攝法成熟眾生，亦無眾

生而可度者。嚴淨一切諸佛剎土，而亦不見不淨佛剎。常念諸佛不觀色相，

遊諸佛剎不離法界。是名菩薩無功用智。菩薩成就如是智故，滿足眾生一切

希望，而於所作亦無染著。」

爾時世尊說此無功用智時，三千大千世界六種震動，釋提桓因與忉利天，

於上空中雨曼陀羅花、優鉢羅花、拘物頭花、波頭摩花、分陀利花、栴檀末

香而散佛上。天鼓自鳴，大光遍照，昔未曾見，眾生遇者身得清涼。

爾時世尊告電得菩薩言：「過去如來、應、正等覺，皆於此處開示演說

如是法門。未來諸佛當出於世，亦於此處開示演說如是法門。現在無量阿僧

祇世界中諸佛如來，為此法門不斷絕故，放大光明。」

爾時長老阿難從座而起，偏袒右肩右膝著地，合掌向佛白言：「世尊！

當何名此經？我當云何奉持？」佛告阿難：「此經名為『無盡伏藏』，亦名

『說一切法無差別相』，以是名字汝當奉持。」

佛說此經已，電得菩薩、長老阿難，及諸四眾，一切世間天、人、阿修

羅、乾闥婆等，聞佛所說，皆大歡喜，信受奉行。

大寶積經卷第八十四

大寶積經卷第八十五

大唐三藏菩提流志奉 詔譯

授幻師跋陀羅記會第二十一



43

如是我聞：

一時佛在王舍城耆闍崛山中，與大比丘眾千二百五十人俱，皆阿羅漢，

眾所知識。菩薩摩訶薩五十人，得大神通變現自在，證無生忍及陀羅尼，其

名曰：師子菩薩、師子慧菩薩、妙栴檀菩薩、調御菩薩、大調御菩薩、光勝

菩薩、光現菩薩、光威菩薩、光嚴菩薩、明覺菩薩、眾上菩薩、調御眾生菩

薩，及賢劫中一切菩薩，彌勒菩薩摩訶薩、文殊師利法王子等而為上首。復

有四大天王、釋提桓因、娑婆世界主大梵天王，并諸無量天龍、夜叉、阿修

羅、乾闥婆、緊那羅、摩睺羅伽等眾所圍遶。如來世尊大名稱故普聞世間，

所謂如來、應供、正遍知、明行足、善逝、世間解、無上士、調御丈 夫、天

人師、佛、世尊，一切知者、一切見者，成就十力、四無所畏、四無礙解、

十八不共法、大慈大悲，五眼具足，記說神變、教誨神變、神通神變皆悉圓

滿。能以三千大千世界大地城邑草木叢林須彌山等、大海江河諸天宮殿，置

一毛端令住虛空，或經一劫或過一劫，隨念所期而不傾動。

時王舍城國王大臣、婆羅門居士、一切人民，皆於如來深生尊重，以諸

上妙飲食衣服臥具湯藥恭敬供養。於彼城中有一幻師名跋陀羅，善閑異論工

巧呪術，於諸幻師最為上首。摩竭提國唯除見諦之人，及於正信優婆塞優婆

夷等，諸餘愚人皆被幻惑無不歸信。時彼幻師聞於如來功德名稱，便生是 念：

「今此城中一切眾生，悉皆於我生尊重心，唯有瞿曇沙門猶未信伏，我今應

當往彼較試。彼若歸我，摩竭提人必皆於我倍加恭敬。」時彼幻師宿殖善緣

成熟時至，及由世尊威德力故，從王舍城往耆闍崛山。覩佛光明踰百千日，

面輪嚴好猶如滿月，身相圓滿如尼拘陀樹，毫相清淨如摩尼光，其目紺色如

青蓮花，乃至梵天無能見頂，以六十種清淨音聲為眾說法。而此幻師雖覩如

來威德特尊，猶懷邪慢，復更念言：「我今應當試驗於彼。若是一切知見之

者應知我意。」作是念已，前禮佛足而作是言：「願於明日受我微供。」

爾時世尊觀彼幻師及王舍城諸眾生等根熟時至，為成熟故默然受請。時

彼幻師既見世尊受其請已，復作是念：「今此瞿曇不識我意，定知非是一切

智人。」即便辭退作禮而去。

尊者目連時在會中，既覩斯事前白佛言：「此跋陀羅欲於如來及比丘眾

有所欺誑，唯願世尊勿受其請。」



44

佛告目連：「莫作是念。然貪瞋癡能為誑惑，我於是事久已斷滅，證得

諸法本無生故。我於長劫安住正行，何有人能欺誑我者？汝今當知，彼之所

作非真幻化，如來所作是真幻化。所以者何？現證諸法皆如幻故。假使一切

諸眾生類，皆成幻術如跋陀羅，比於如來，百分千分乃至算數譬喻所不能

及。」復告目連：「於意云何？彼之幻師頗能變現三千大千所有世界令嚴飾

不？」

答言：「不也。」

「目連當知，我今能於一毛端中變現莊嚴恒沙世界，猶未盡於如來神力。

目連當知，有大風輪名為碎壞，彼能破壞三千世界。復有風輪名毘嵐婆，能

壞世界復能成立。復有風輪名為鼓動，彼風常能旋轉世界。復有風輪名為安

住，彼風能行有頂之處。復有風輪名為飄散，彼能飄散須彌山王及黑山 等。

復有風輪名為猛焰，劫火燒時能飄猛焰上至梵天。復有風輪名為止息，劫火

燒時彼能止息劫火所燒。復有風輪名為清涼，能使一雲普覆三千大千世界。

復有風輪名為遍霔，劫火燒時普於世界降霔大雨。復有風輪名為乾竭，劫水

漂時能令彼水悉皆枯涸。如是風輪，我若具說窮劫不盡。目連當 知，於意云

何？此之幻師能於如是諸風輪中暫安住不？」

答言：「不也。」

佛言目連：「如來能於如是風輪，行住坐臥得無搖動。又復能以如是風

輪內芥子中，現諸風輪所作之事，然於芥子無增無損，而諸風輪不相妨礙。

目連當知，如來成就幻術之法無有限極。」

爾時尊者大目乾連及諸大眾，聞於如來作是說時，生希有心頂禮佛足，

同聲唱言：「我等今者遇大威德神通導師，獲大饒益。若有得聞如來世尊如

是神力深生信解，此人必當獲大善利，發於阿耨多羅三藐三菩提心。」

時彼幻師即於其夜詣王舍城，於最下劣穢惡之處，化作道場寬廣平正，

繒綵幡蓋種種莊嚴，散諸花香覆以寶帳。復現八千諸寶行樹，其寶樹下一一

皆有師子之座，無量敷具悉皆嚴好。為欲供養諸比丘故，而復化為百味飲食，

并現五百給侍之人，服以白衣飾以嚴具。

作是化已，時四天王來至會中，告幻師言：「汝於明日為供如來，化作

如是無量嚴具，由是因緣獲大功德。我今為欲助於汝故，供養如來，於此化



45

為第二道場。頗能聽不？」時彼幻師聞是語已，生奇特心，即便聽許。於是

四王即便變現無量殊妙莊嚴之具，倍於幻師幻化之事。

時天帝釋復與三萬諸天子等來詣道場，語幻師言：「我今亦欲因汝供養

莊嚴道場。」幻師驚悚又便聽許。於是天帝為如來故化作堂宇，猶如三十三

天殊勝之殿。又復化作波利質多、俱鞞陀羅、天妙樹等，次第行列。

幻師爾時見斯事已，嗟歎驚悔欲攝所化，盡其呪術幻化之事宛然如故。

便自思念：「此為甚奇。我從昔來於所變化隱現從心。而於今時不能隱沒，

必由為彼如來故然。」

時天帝釋知彼心念，告幻師言：「汝於今者為如來故莊嚴道場，無能隱

沒。以是當知，若復有人於如來所，乃至發於一念之心，由斯善本畢竟能作

般涅槃因。」彼聞天帝作如是說，心甚歡喜。

過夜分已，往如來所白言：「世尊！我於今時營辦已訖，願垂哀慜。」

爾時世尊於晨朝時著衣持鉢，與諸大眾恭敬圍遶，入王舍城赴彼幻師道

場之所。摩竭提國外道梵志婆羅門等，咸願如來為於幻師之所幻惑，為欲見

故皆來集會。諸比丘、比丘尼、優婆塞、優婆夷，樂欲見聞如來神變及師子

吼，亦皆集會。爾時如來以佛神力，令彼幻師、帝釋、四王各見世尊在於已

所莊嚴之處。彼時幻師既見是已，捨於憍慢，前禮佛足，白言：「世尊！今

於如來悔過發露。我先於佛妄生欺誑，幻化種種莊嚴之事。後雖漸悔，無能

隱沒。」

爾時世尊告幻師言：「一切眾生及諸資具皆是幻化，謂由於業之所幻故。

諸比丘眾亦是幻化，謂由於法之所幻故。我身亦幻，智所幻故。三千大千一

切世界亦皆是幻，一切眾生共所幻故。凡所有法無非是幻，因緣和合之所幻

故。汝今應以幻化飲食隨次而行。」

時彼幻師與四天王、釋提桓因并來眷屬，及所幻化給侍人等，即持飲食

施佛及僧，同會眾人悉皆充足。爾時摩訶迦葉而說偈曰：

「知食是幻化，受者亦復然，了此平等時，乃名為淨施。」

大目乾連曰：

「知座是幻化，坐者亦復然，了此平等時，乃名為淨施。」

舍利弗曰：



46

「如化給侍人，受者心亦然，施者能如是，乃名為淨施。」

須菩提曰：

「勿以施為施，勿以受為受，施者能如是，乃名為淨施。」

阿難陀曰：

「所施如虛空，受者不可得，遠離於身心，其施最清淨。」

光幢菩薩曰：

「譬如彼幻師，幻化莊嚴事，諸法皆如是，愚人不覺知。」

光嚴菩薩曰：

「如座及諸樹，皆幻心所為，幻心與虛空，何有少差別？」

師子菩薩曰：

「野干未曾聞，師子所哮吼，其心無所懼，嘷叫林樹間，適聞師子聲，

藏竄而無所。幻師亦如是，不對如來前，常於外道中，自讚超過佛。幻師雖

造作，幻術有其邊，如來所成就，幻術無窮盡，一切諸天魔，莫能知邊際。」

師子慧菩薩曰：

「了知給侍人，飲食并食者，一切皆幻化，善施無過上。」

彌勒菩薩曰：

「如火得蘇油，展轉而增盛，世尊對幻師，幻化亦如是。」

文殊師利菩薩曰：

「此會眾善事，如本未曾為，一切法皆然，常等於前際。」

爾時世尊為欲成熟彼幻師故，化一長者入於會中，謂幻師曰：「汝今於

此欲何所作？」

幻師答言：「我為供養沙門瞿曇設諸飲食。」

長者告言：「莫作是說。如來今者與諸比丘，在闍王宮受供而食。」佛

神力故，令彼幻師見於如來與諸比丘在彼而食。又復化作第二長者，謂幻師

言：「汝何所作？」

幻師答言：「我為供養沙門瞿曇。」

長者復言：「莫作是說。如來今者與諸比丘，在於梵志里巷之中巡行乞

食。」佛神力故，令彼幻師還見如來與諸聖眾在里巷中巡行乞食。又復化作

第三長者，告幻師言：「如來今者在彼醫王耆婆園中，為諸四眾宣說妙法。」



47

佛神力故，令彼幻師皆見如是。

次復化作釋提桓因，來詣幻師而復告言：「如來今在三十三天為眾說

法。」彼時幻師復見如來在天眾中演諸法要。爾時幻師復於林樹花葉之間，

及諸一切師子座上，并王舍城里巷垣牆室宅堂殿及諸勝處，皆見如來具諸相

好。亦於一切諸如來所，自見己身悔過發露。

彼時幻師唯見佛身，餘無所見，歡喜踊躍而便獲於念佛三昧。從三昧起

合掌向佛，而說偈言：

「我昔於閻浮，幻化無過上，今比佛神通，無能及少分。由是方了知，

諸佛難思力，隨心能變現，化佛如恒沙。所見諸如來，皆具於相好，願尊為

顯示，何者是真佛？於此諸如來，我欲修供養，願尊為我說，何者為勝果？

若人於佛所，不生尊重心，如是諸凡夫，退失於安樂。今於世尊前，發露先

所犯，妄試如來罪，永願滅無餘。梵釋并大眾，願皆證知我，為度諸群生，

今發菩提心。以智慧光明，覺悟於世間，施與甘露法，悉皆令充滿。若人於

佛所，見如是神變，及聞悅意言，勝行無礙智。何有明慧者，不發菩提心？

願示菩提道，及遍清淨行。何等為修行，二乘不能入？云何所行處，尊重而

供養？云何具威儀，及離諸疑悔？云何於多聞，無厭修堅實？云何為人說，

令樂於正法，無希利養心，及善知恩報？云何於眾生，常為不壞友？云何近

善友，捨離惡知識？云何值諸佛，供養心無倦？云何為學處，尊重及清淨？

云何定種姓，成就如理心？及捨不如理，具足正思惟？云何無怯弱，不為魔

所攝，思惟於義理，不捨諸眾生？云何不應捨，不取而攝取，得入於正行，

具足善方便？云何修慈悲，成就諸神通，證於無礙辯，及得陀羅尼？云何獲

法忍，清淨之辯才，當捨應捨法，得入甚深義？云何於誓願，一切皆圓滿，

於諸波羅蜜，而得不退轉？我於如是法，當願勤修行，唯願大悲尊，為我廣

宣說。」

爾時世尊以偈答曰：

「若了一切法，皆同於幻化，是人則能現，百億諸佛身，往於俱胝剎，

度脫諸眾生。譬如跋陀羅，無色現眾色，不生亦不滅，無住無去來。世尊變

化身，及與比丘眾，亦無有生滅，乃至於涅槃。此皆是如來，不思議神變，

亦如幻化者，現象馬軍陣。迷惑諸眾生，妄見為真實，如是象馬軍，無性亦



48

無生。諸佛無色相，無去亦無來，住於我見人，妄生於佛想。不應以色相，

種族及生處，乃至梵音聲，而欲觀如來。亦難以心識，分別於諸佛，諸佛法

性身，超過於三世。自性離諸相，不墮於法數，所現諸如來，自性無生起，

亦無蘊界處，住於無所依，如是佛法身，非五眼能見。若謂我見佛，是則不

能見，以無見為見，如空中鳥跡。如汝所見佛，及餘未見者，平等如虛空，

一相無差別。戒定慧解脫，及解脫知見，一切諸如來，功德無差別，皆住於

空性，於法無所著，一切皆幻化，無性亦無生。供養一如來，則供於多佛，

諸佛之法身，平等無差別。如是一切佛，咸能生福利，普施諸如來，皆獲於

大果。同證於平等，清淨之法性，是故諸如來，無種種差別。如汝先所問，

何者為真佛？當捨散亂心，諦聽我宣說。應住正念慧，觀察於諸法，一切皆

無生，妄見為真實。色相若有生，則應亦有滅，是故諸如來，畢竟無有生。

彼亦非己生，亦無有散滅，由是觀如來，以無見為見，如汝所見佛，不依止

方所。一切諸凡夫，皆依於五蘊，應當於彼蘊，如佛而觀察。諸佛及諸法，

乃至於眾生，以無相為相，無有依止者，若作是觀察，速證於菩提。諸法皆

非有，由妄分別生，因緣體性空，離作者性故。如是能了達，因緣作者空，

彼則能了知，離染清淨法，以清淨法眼，得見諸如來。」

時彼幻師聞是說已得順法忍，五千眾生發阿耨多羅三藐三菩提心，二百

菩薩證無生忍。爾時世尊飯食已訖，欲滿幻師所施願故，復說偈言：

「能於所施物，施者及受人，等無分別心，是則施圓滿。」

爾時阿難白佛言：「世尊！我等願於如來以佛神力加持幻師，今所施設

莊嚴之事，於七日中令不隱沒。」是時如來為眾請故，令彼幻師幻化道場，

滿足七日嚴飾如故。爾時如來與諸比丘及大菩薩，天、龍、夜叉、乾闥婆等

恭敬圍遶，還耆闍崛山為眾說法。

爾時幻師復往佛所頂禮佛足，右遶三匝却住一面，而白佛言：「世尊！

願為演說諸菩薩道，勤修行者速當得至菩提道場。」佛言：「諦聽，善思念

之，當為汝說。」

幻師白言：「唯然世尊！願樂欲聞。」

佛言：「善男子！有四種法是菩薩道。若能修行，速當得至菩提道場。

云何為四？一者於菩提心永不退失，二者於諸眾生常無棄捨，三者一切善根



49

求無厭足，四者護持正法起大精進。善男子！菩薩復有四法遍清淨行。云何

為四？一者律儀清淨，二者意樂清淨，三者智慧清淨，四者受生清淨。復有

四法，唯菩薩行，非彼二乘之所能入。云何為四？一者修習禪定而不隨生，

二者於甚深義心能簡擇，三者於諸眾生起大悲心，四者種種辯才演法無 礙。

復有四法所行之處。云何為四？一者樂住閑寂，二者厭於憒閙，三者於諸眾

生起大慈心，四者能了諸行無有去來。復有四法尊重供養。云何為 四？一者

不惜身命，二者心常歡悅，三者捨離憍慢，四者如說修行。復有四法威儀具

足：一者知時，二者知處，三者寂靜，四者真實。

「復有四法能離疑悔。云何為四？一者於惡作事應預防護，二者於諸智

人當樂親近，三者於所聞義常善思惟，四者不以慈心不舉他過。復有四法多

聞無厭。云何為四？一者增長自他正智慧故，二者於他疑惑能斷除故，三者

於佛正法能攝受故，四者於諸如來讚無盡故。復有四法多聞堅實。云何為

四？一者聞正法已能善解了，二者聞正法已不作諸惡，三者聞正法已為他開

示，四者聞正法已迴向菩提。復有四法說法利益。云何為四？一者常受他人

香味飲食，二者恒受衣服種種供養，三者令魔眷屬勢力羸弱，四者諸天護持

魔不得便。復有四法令他信樂所說之法。云何為四？一者心少欲故，二者常

知足故，三者語柔軟故，四者身順法故。復有四法能演正法無有希望。云何

為四？一者於生死中恒懷怖畏，二者不求世間利養親友，三者於諸眾生常生

擁護，四者於諸聖種而能修習。復有四法知恩報恩。云何為四？一者勸諸眾

生趣菩提故，二者知所作業不失壞故，三者慈愛眾生如己身故，四者善能修

行菩薩事故。復有四法於諸眾生為不壞友。云何為四？一者能被忍辱大甲冑

故，二者福利眾生不求報故，三者於大悲心常不退故，四者雖多惱害亦不捨

故。復有四法於諸善友應當親近。云何為四？一者成就善巧方便，二者成就

殊勝意樂，三者成就菩薩正行，四者成就勸讚菩提。復有四法於諸惡友應當

捨離。云何為四？一者讚說二乘，二者令退菩提，三者增長惡法，四者損壞

諸善。復有四法得值諸佛。云何為四？一者恒以一心專念佛故，二者稱讚如

來諸功德故，三者所受律儀遍清淨故，四者以勝意樂發弘願故。復有四法供

養諸佛心無懈惓。云何為四？一者應自慶快我今供養最上福田，二者由我供

養一切眾生亦當供養，三者因供養已於菩提心當得堅固，四者覩於如來三十



50

二相善根增長。復有四法於諸學處生尊重心。云何為 四？一者超過惡道，二

者得生善趣，三者尊重如來，四者圓滿諸願。復有四法所應學處。云何為

四？一者於菩提心常不捨離，二者於諸眾生心行平 等，三者於波羅蜜精進修

行，四者聞無量法不生恐怖。復有四法學處清淨。云何為四？一者不造諸惡，

二者深解空性，三者不謗諸佛，四者滅壞諸 見。復有四法三昧種姓。云何為

四？一者離憒閙故，二者樂寂靜故，三者心無亂故，四者善根增故。復有四

法如理之心應當成就。云何為四？一者所修善法迴趣菩提，二者心常宴寂無

有執著，三者於解脫門常勤修習，四者曾不求證二乘涅槃。復有四法不如理

心應當捨離。云何為四？一者於諸生死有所怖畏，二者於所修行不生信受，

三者於祕密教不求勝解，四者於諸善根而不修習。復有四法正思惟心應善修

學。云何為四？一者菩薩乃至為一眾生，於無量劫受生死苦；二者應先了知

一切眾生根性差別，而為說法令捨煩惱；三者應當斷一切惡、修一切善，降

伏魔軍，證於阿耨多羅三藐三菩 提；四者當為三千大千世界無量眾生，以一

梵音演諸法要。復有四法無怯弱心魔不能摧。云何為四？一者觀一切法猶如

幻化，二者常與如理正智相 應，三者於一切法無所分別，四者於一切相無所

執著。復有四法思惟於義。云何為四？一者知一切法從因緣生，二者知無少

法名為起者，三者知緣生法彼即無起，四者知法無生亦無滅壞。復有四法不

捨眾生。云何為四？一者不捨弘願，二者忍於疲苦，三者不惜身命，四者恒

修四攝。復有四法不應捨離。云何為四？一者於諸布施而不捨離，二者成熟

眾生而不捨離，三者常自覺察而不捨離，四者增長他善而不捨離。復有四法

常應攝受。云何為 四？一者微少善根亦當修習，二者增長他善心無懈怠，三

者聞說施戒則能信受，四者不求一切利養名譽。復有四法入於正行。云何為

四？一者成就通智，二者住大三昧，三者修習空性，四者無所執著。復有四

法善巧方便。云何為四？一者菩薩於諸發心，以菩提心而為上首，乃至煩惱

猶令順趣無上菩提，何況發起諸善心等；二者觀諸眾生乃至住於邪見之者皆

為法器；三者了知諸法無有自性；四者修習解脫於三昧門無執著想。復有四

法修大慈 心。云何為四？一者修大慈心救護眾生，二者修大慈心度脫眾生，

三者修大慈心覺悟眾生，四者修大慈心為令眾生入涅槃故。復有四法修大悲

心。云何為四？一者修大悲心為令眾生離諸惡道住善趣故，二者修大悲心為



51

令眾生捨諸惡行習善法故，三者修大悲心為令眾生離於小乘入大乘故，四者

修大悲心為令眾生離於生死得涅槃故。復有四法成就神通。云何為四？一者

不惜身命無愛戀故，二者了一切法如幻化故，三者於諸眾生起尊重故，四者

修奢摩他無散亂故。復有四法得無礙辯。云何為四？一者隨順於義不隨於文，

二者隨順於法不隨於人，三者了達諸法離於文字，四者依了文字演說無 盡。

復有四法得陀羅尼。云何為四？一者於諸多聞無有厭足，二者於多聞者恭敬

供養，三者以種種名說真實義，四者隨祕密教能正趣入。復有四法能得法忍。

云何為四？一者多修勝解，二者無有退轉，三者資糧圓滿，四者精勤無倦。

復有四法得淨辯才。云何為四？一者於說法人無所違逆，二者尊重法師恭敬

聽受，三者不以多聞而自憍慢，四者於少聞者不生輕賤。復有四法應當捨離。

云何為四？一者於貪瞋癡應當捨離，二者於聲聞乘應當捨 離，三者於緣覺乘

應當捨離，四者於善法想應當捨離。復有四法入甚深義。云何為四？一者於

有為法深達緣起，二者於祕密義能正了知，三者於諸法性深生正解，四者於

一切法了達空義。復有四法令願圓滿。云何為四？一者尸羅清淨，二者淨除

惡業，三者無有諂誑，四者增長善根。復有四法於諸波羅蜜而得不退轉。云

何為四？一者以善巧方便能於一波羅蜜遍通諸波羅蜜，二者以善巧方便隨了

一眾生遍了一切眾生，三者以善巧方便證於一法清淨遍證一切諸法清淨，四

者以善巧方便了知一佛遍能了知一切諸佛。何以故？由於法性無差別故。」

佛說如是菩薩四法門時，幻師跋陀羅證無生忍，心懷踊悅，即昇虛空其

身去地七多羅量。爾時世尊熙怡微笑，從其面門放無量光，其光普照諸佛世

界，還於如來頂上而沒。爾時尊者阿難作是念言：「如來、應、正等覺現此

微笑非無因緣。」即從座起，偏袒右肩右膝著地，合掌向佛，以偈問曰：

「普聞三界遍知尊，威德智處難思者，已達菩提功德岸，今現微笑有何

緣？十方五趣諸眾生，心行種性上中下，如來於彼悉能了，今現微笑有何

緣？人天八部諸大眾，所出種種妙音聲，比於如來清淨音，乃至不及歌羅分。

世尊光明遍十方，普照無量諸佛剎，日月摩尼梵天光，無有能比如來者。已

了性空甚深法，無我無人及眾生，有無二邊皆捨離，善知三際如水月。今誰

趣於最上乘，紹繼如來法種性，生於廣大三寶中？微笑因緣願宣說。如來所

現微笑光，為彼諸乘有差別，於膝於肩而沒者，如斯為彼二乘人。今者所放



52

無量光，此光入於如來頂，天中勝者為何人，於此佛乘當授記？」

爾時世尊告阿難言：「汝今見是跋陀羅不？」白言：「已見。」

佛告阿難：「此善男子，過於九萬二千劫，於大莊嚴土善化劫中當得成

佛，號曰神變王如來、應、正等覺。彼佛國土人民熾盛安隱豐樂，地平柔軟

如兜羅綿，花果諸樹次第行列，幢幡寶蓋以為莊嚴，眾樂自鳴妙香充遍，所

須飲食應念而至，諸所受用資生之具，如忉利天而無有異。彼國常現種種莊

嚴，是故號為大莊嚴土。於彼國內一切人民，皆住大乘深信堅固。彼神變王

如來壽十千歲，正法住世滿百億年。臨涅槃時，授名稱菩薩阿耨多羅三藐三

菩提記，告言：『汝於來世次當作佛，號一切最勝如來、應、正等覺。』」

時跋陀羅聞於如來如是記已，從空而下，頂禮佛足而作是言：「我今歸

命如來、應、正等覺及法、比丘。」如是慇懃無量俱胝數百千遍。復作是言：

「如佛世尊以於真如無有異故，說一切法不異真如，乃至無有差別、無有缺

減、無有分別、無生無作。我今歸依亦復如是。」爾時尊者阿難謂跋陀羅言：

「汝若如佛所說真如而歸依者，汝今豈於佛法性中有所得耶？」

幻師答言：「我身即是如來法性。所以者何？我及如來無二無別，一切

諸法皆真如故。言真如者，則一切法無差別性，一切眾生亦復如是。尊者當

知，言無二者，無所分別是為無二。何以故？遍知諸法但有名字，是佛智

故。」

尊者阿難前白佛言：「奇哉世尊！此跋陀羅乃有如是智慧辯才。昔以幻

化惑亂世間，今時復以智慧惑亂。」佛告跋陀羅言：「善男子！汝實爾耶？」

跋陀羅言：「如佛所作惑亂之事，我亦如是惑亂世間。所以者何？謂佛

世尊於無我中說有眾生及壽命者，此於世間是大惑亂。如於如來證菩提已，

不見少法是生死往來而說生死往來。如我意者，唯有如來是大惑亂。」

佛言：「善男子！善哉善哉，如汝所說。諸佛如來於無我中乃至無有生

死往來，而隨世俗說眾生等。亦無少法名為涅槃，然為證得涅槃法故說於涅

槃。」

時跋陀羅聞是說已，前白佛言：「我願出家作於比丘。」

爾時世尊告彌勒菩薩摩訶薩言：「汝當與是善男子剃除鬚髮授具足戒。」

彌勒菩薩承佛教旨，即與出家受於具戒。



53

既出家已，復白佛言：「世尊！此出家者唯形相耳非真出家。若諸菩薩

真出家者，謂離諸相處於三界成熟眾生，方可名為真出家也。」說是語時，

五千眾生發阿耨多羅三藐三菩提心，皆於諸漏心得解脫。

爾時阿難白佛言：「世尊！當何名此經？我等云何奉持？」

佛告阿難：「此經名為『授幻師跋陀羅記法門』，亦名『漸證菩提法

門』。若有眾生於未來世欲見如來及為眾生作佛事者，當於此經受持讀誦廣

為人說。所以者何？是人則為已見如來，亦已為他施作佛事。是故阿難！若

於此經受持讀誦流通之者，則為哀愍利樂眾生。若欲發趣無上菩提，亦於此

經當勤修習。此經能出無上菩提，此經能生無上菩提，是故此經亦復名為

『出生菩提』。若有受持此經典者，當知諸佛止住其身，何況於中如理修

行。」

時跋陀羅復白佛言：「世尊！此經亦名『發覺善根』。何以故？今於佛所得

聞是經，一切善根皆現前故。」佛說是經已，尊者阿難及跋陀羅，天人大眾、

阿修羅、乾闥婆等，聞佛所說，皆大歡喜，信受奉行。

大寶積經卷第八十五




	大眾閱藏經典彙編 CBETA2018 版
	汇编说明 
	佛经安置须知
	读诵佛经须知
	保宁勇禅师示看经警策文
	起诵仪
	请佛发愿
	南无本师释迦牟尼佛南无本师释迦牟尼佛南无本师释迦牟尼佛
	南无香云盖菩萨摩诃萨（三称）


