
1

積經大寶積經

大眾閱藏經典彙編 CBETA2018 版

大寶積經
（一百二十卷：第61卷至第65卷）

大唐三藏法師菩提流志奉 詔譯



2

汇编说明

佛教经典分经律论三藏，佛陀一生言教就保存在经藏中，阅读佛经仿佛

得预法会，亲聆圣音，是后人学习佛法最直接的途径，更是末法时代树立正知

正见、防止误入相似佛法的最可靠的依止方法，自然功德无量。能遍阅佛经

或三藏，把一代圣教尽数熏入八识田中，直至成佛永为道种，是古今众多佛

弟子的毕生心愿和梦想。

本汇编是大众阅藏网汇编 12 辑之外的 11 部大经之一的《佛說長阿含

經》。

本汇编采用台湾中华电子佛典协会（CBETA）2018 电子版《大

正新修大藏经》（电子《大正藏》）第 1 冊 No.1後秦弘始年佛陀耶舍共竺

佛念譯的《佛說長阿含經》（22卷）为底本。本汇编只有一册。

CBETA 为中华电子佛典协会（Chinese Buddhist Electronic Text
Association）的简称，成立于 1998 年，免费提供电子佛典数据库供各

界作非营利性使用，其发布的电子佛典数据库可以在网络上下载。

大众阅藏网，是一群正信佛子为倡导大众阅藏而设立的公益性文化传播平

台，祈愿在三宝的加持护念下，使读经阅藏能普及到广大信众中去。

宗旨：本佛宗经，闻思正见

理念：阅藏很重要，人人能做到，活动无中心，引导有僧宝。

目标：让阅藏流行起来！

大众阅藏经书汇编的第 1 辑免费申请，“ 大众阅藏” 邮箱：

yuezang@vip.163.com。官网网址：http://www.yuezang.org；

大眾閱藏網

二〇一八年十一月

mailto:yuezang@vip.163.com
http://www.yuezang.org/


3

佛经安置须知

1. 经典应恭敬放在清净高处以及其他书籍的上面，不可随意

扔放床上、座椅上等不净处。

2. 凡经书等法宝阅毕，可辗转流通，赠送其他道友，不可任

意烧毁或丢弃。

3. 如手捧或装于口袋携带时，不得低于腰部，不可挟腋下。

4. 不得口吹经上灰尘，应以专用净布拭去。

5. 不可在经典所在的地方，有种种污秽行为。

读诵佛经须知

1. 经典乃三世诸佛之师，如来法身舍利，亦当作真佛看，不

可作纸墨等看。礼诵持念，种种修持，皆当以诚敬为主。

2. 不可躺着看经书，以口水沾指翻经页，不可以污手触经。

3. 经书上不可涂写。不得一边散心杂话，一边看经书。

4. 中断不看时，应夹放纸条、书签做记号。不可折页、折角，或经

书面朝下作“人”字形搁置。

保宁勇禅师示看经警策文

夫看经之法后学须知：当净三业。若三业无亏，则百福俱集。三业者，

身、口、意业也。

（一）端身正坐，如对圣容，则身业净也。

（二）口无杂言，断诸嬉笑，则口业净也。

（三）意不散乱，屏息万缘，则意业净也。

内心既寂，外境俱捐。方契悟于真源，庶研穷于法理，可谓水澄珠

莹，云散月明。义海涌于胸襟，智岳凝于耳目。辄莫容易，实非小缘。

心法双忘，自他俱利。若能如是，真报佛恩。



4

起诵仪

请佛发愿

稽首禮諸佛 及法比丘僧 我今為自利 亦利諸有情

與諸善同修 正聞大藏經 傳承三聖學 令正法久住

南无本师释迦牟尼佛
南无本师释迦牟尼佛
南无本师释迦牟尼佛

香赞

（一遍）

炉香乍爇. 法界蒙薰. 诸佛海会悉遥闻.

随处结祥云.诚意方殷.诸佛现全身.

南无香云盖菩萨摩诃萨（三称）

开经偈

（一遍）

无上甚深微妙法 百千万劫难遭遇

我今见闻得受持 愿解如来真实义

讽诵经时 当愿众生：

顺佛所说 总持不忘.

（注：此阅藏仪轨可以根据需要自行调整）



5

大寶積經卷第六十一

北齊三藏那連提耶舍譯

菩薩見實會第十六序品第一

如是我聞：

一時佛在迦毘羅國尼居陀林，與大比丘眾千二百五十人俱，其名

曰：優樓毘螺迦葉、伽耶迦葉、那提迦葉、摩訶迦葉、舍利弗、大目

犍連，一切皆是大阿羅漢，諸漏已盡無復煩惱，其心自在，心善解脫、

慧善解脫，如大龍象，所作已辦，皆棄重擔，逮得己利，盡諸有結。

於正教中心得善解，於一切法心無所礙，到於彼岸自得解脫，解脫眷

屬自得調伏，調伏眷屬自得寂定，寂定眷屬自得度脫，度脫眷屬已到

彼岸，彼岸眷屬已到陸地，陸地眷屬自得安隱，安隱眷屬自得寂滅，

寂滅眷屬自破煩惱，破煩惱眷屬自得沙門，沙門眷屬自得息惡，息惡

眷屬自婆羅門，婆羅門眷屬自除惡法，除惡法眷屬自了知諸法，了知

諸法眷屬自能得度，能度眷屬自具諸德，具諸德眷屬自無煩惱，無煩

惱眷屬自離五支，離五支眷屬自得離障，離障眷屬自得靜 意，靜意眷

屬自具六通，具六通眷屬自離憎愛解脫，離憎愛解脫眷屬自守護一心，

守護一心眷屬自念門具足，念門具足眷屬自依四依，四依眷屬自離種

種諸見，離種種諸見眷屬自棄諸希望，棄諸希望眷屬自得盡行，盡行

眷屬自得事訖，事訖眷屬自修，自修眷屬自無濁念，無濁念眷屬自斷

有覺，斷有覺眷屬自倚身行，倚身行眷屬自得樂不動，樂不動眷屬自

心善解脫，心善解脫眷屬自慧善解脫，慧善解脫眷屬自得賢聖。賢聖

眷屬如是等比，得離枝葉除去皮膚，唯有心實堅固而住。

爾時世尊於其後夜露地而坐，時比丘眾四面圍遶。爾時世尊默然

而住，觀比丘眾，告諸比丘：「汝等諸人訪覓一人堪能往化淨飯王者。」

爾時慧命阿若憍陳如即從坐起，偏袒右肩，右膝著地，合掌向佛即便



6

作禮，白佛言：「世尊！我當往化淨飯王耶？」佛言：「汝止憍陳如！

汝今具足大師之德， 不應往彼。」時有慧命婆澁摸及大名耶輸陀、優

樓毘螺迦葉、摩訶迦葉、舍利弗、大目連等，各白佛言：「世尊！我

等堪能往化淨飯王也。」佛告摩訶目連：「汝等且止。汝等皆悉具足

大師尊重之法，不應往化。」

爾時大德摩訶目連即作是念：「世尊今者欲令誰往化淨飯王耶？」

爾時目連即入如實三昧，以三昧力莊嚴其心，即得見佛意之所念在於

慧命迦盧陀 夷，欲令往化淨飯王耳。譬如重閣樓窓之中，日從東入光

照西壁。如是目連見世尊心專在迦盧陀夷，欲令化王，亦復如是。爾

時慧命目連即從定起， 往迦盧陀夷所。到已白言：「世尊心念知汝堪

能往化淨飯王。迦盧陀夷！汝今應當發大勇猛速往化王。」目連作是

語已，時慧命迦盧陀夷白目連言：「凡庶難化，何況國王。何以故？

剎利種姓灌頂大王有自在力，難可化故。大目連！譬如聚積眾柴，若

二若三乃至千載，如此柴聚經多年歲甚大乾 燥。于時有人放火燒之，

成大火聚。於意云何？此之火聚寧為大不？」目連言：「甚大。」「若

復有人更以無量蘇油溉灌，此火增盛不？」大目連 言：「轉熾倍盛。」

「於意云何？此火可近不？」目連言：「難可得近。」「如是大目連！

剎利種姓灌頂大王，難可教化不可得近，亦復如是。大目連！譬如狂

象之牙可觸以不？」目連言：「不可觸也。」「如是大目連！灌頂剎

利難可教化，亦復如是。」

時慧命目連復白優陀夷言：「世尊心念知汝堪能往化淨飯王也。」

優陀夷復白目連言：「世尊實垂顧念，謂我堪能往化淨飯王耶？」目

連答言：「世尊實誠念汝，謂汝堪能教化父王。」

爾時世尊自告優陀夷言：「優陀夷！汝可入城教化父王。何以故？

唯我與汝堪能教化淨飯王耳。優陀夷！我諸聲聞弟子之中，汝能教化

諸邑聚落最為第一。」

爾時世尊即以偈頌告優陀夷言：



7

「諦聽優陀夷！ 汝能善教導，

必令釋種喜， 往化最勝王。

王今受悟時， 兼利諸天人，

必得到彼岸， 汝當速往化。

釋種淨飯王， 今懷恨亂濁，

住念惠不行， 猶如墜高崖。

戀惜子高位， 慧心盡迷沒，

如商失重寶， 追念生大苦。

如天墜宮殿， 追戀五慾樂，

未知佛正法， 悲哀大惱亂。

自念失七寶， 及與人四道，

憶此聖王位， 口出非法言。

王時悲亂言， 不覺己及他，

如奪精魂鬼， 執持於人身。

猶在雞羅山， 一切無所見，

如是惱恨障， 應見不復覩。

亦如睡眠死， 己心不自了，

憂恨迷惑障， 王不識自喜。

如婦夫婿亡， 悲淚生憂悔，

王今癡惱亂， 哀戀生大苦。

汝具巧方便， 往化淨飯王，

摧倒邪慢憧， 當建正法燈。

更無有能化， 淨飯大王者，

唯汝優陀夷， 過去曾同行。

優陀夷當知， 曾有大國王，

名曰增長實， 聲名震十方。

如法作國主， 一切皆歸化，



8

能以正法治， 王領四天下。

城邑悉滿中， 花果香園苑，

多諸賢聖眾， 無有雜惡人。

芳林甚稠密， 地淨無棘刺，

多饒淨妙等， 花池莊嚴好。

人民廣殷盛， 棄惡常善住，

閉諸惡趣門， 必昇妙天道。

彼王昔有子， 曾廣供養佛，

備修諸善根， 具足諸功德，

名曰妙堅惠， 億眾所供養，

常見色欲過， 棄家樂閑靜。

父王勅子言： 『汝可受五慾，

婇女自娛樂， 遊觀寶宮池，

我今為汝辦， 翫弄無乏少。

云何不愛樂？ 汝當說其意。

知諸趣善妙， 汝愛寶宅中，

女寶常圍遶， 妙境甚可樂，

諸仙處閑林， 猶捨退還家，

受諸色欲樂， 況汝無乏少？

婇女眾圍遶， 王臣皆隨從，

臺館若天宮， 應受五欲樂。

諸女甚端正， 美麗若天人，

善奏歌舞樂， 可以自娛意。

目如優波葉， 脣赤若含丹，

面滿廣黛眉， 平額姝咽頸，

膺平缺骨滿， 臂如象王鼻，

掌如蓮花色， 指圓傭纖好，



9

舌薄廣紅赤， 美言若甘露，

齒素利齊密， 珠瓔寶衣服，

臍深腹不現， 脊如金剛杵，

髀股傭圓直， 伊尼鹿王[蹲-酋+(十/田/ㄙ)]，

行步如鵝王， 皆各瞻視汝，

盛年甚可愛， 堪能存後嗣。

汝及眾麗人， 猶如春花開，

盛年色未退， 應當速受樂。』

堅慧白父王： 『王言非正理，

若有如法語， 所勅不敢違。

王聽我今說， 樂善真實語，

乃至於夢中， 不起婬欲想。

父王今此言， 智者所不許，

愚者樂此事， 明人常所厭。

何故明目人， 而羨盲瞽導？

豈有岸上人， 反樂沈溺者？

何有解脫人， 而復樂牢獄？

豈有安樂人， 欽羨眾苦者？

我意觀父王， 如盲溺獄者，

如夢受五欲， 復為欲所溺。

父王如盲冥， 我目見殊勝，

王為欲所漂， 我今甚厭賤。

欲如毒藥器， 亦如毒蛇頭，

如利刀劍矟， 亦如大猛火。』

王臣勸化時， 堅慧悉不許，

捐親及國土， 棄欲而出家。

如蛇脫故皮， 亦如棄涕唾，



10

遠離於過惡， 絕望永出家。

堅慧捨俗時， 臣子隨出家，

其人名月施， 棄欲隨堅慧。

童子出家已， 并及大臣子，

成就四梵住， 具足五神通。

深見五塵過， 超絕於欲界，

轉正妙法輪， 直生梵天上。

童子出家已， 父王起嫌恨，

月施詣王所， 善化令王喜。

優陀夷當知， 昔時堅慧者，

遠離於五欲， 今即我身是。

優陀夷當知， 彼時增實王，

豈為異人乎？ 淨飯王是也。

優陀夷當知， 隨我出家者，

月施汝身是， 亦曾化增實。

是故優陀夷， 今應化父王，

必有大利益， 昔曾教化故。」

爾時慧命優陀夷受佛教已，默然許可。時優陀夷過夜曉已至於食

時，著衣持鉢入迦毘城。時有釋種一千餘人，集在王門，皆有所須。

時淨飯王聞佛如來到迦毘城在尼居林，起嫌恨意：「此兒出家，退我

種族富貴大樂。如其在家，應紹金輪王四天下，如法統領民無逆命，

七寶具足。其七者何？一曰輪寶，二曰象寶，三曰馬寶，四曰摩尼寶，

五稱女寶，六曰主藏臣寶，七稱導師寶。具足千子，勇健難當顏容美

妙，能摧強敵護四天下。不以刀杖料理國土，如法治正自然泰平。我

得輪王自在快樂，彼應尊重供養於我。以兒出家故，所應得者悉皆墜

落。」作是念已勅諸釋種，一切不得至我兒所敬信聽法，若有犯者當

斬其首。



11

時有釋種名曰喜面，不在眾中不聞王教，見優陀夷即往其所，稽

首白言：「善來尊者！得平安耶？世尊安樂少病少惱起居輕利，在路

不疲，供饌不乏也？」時優陀夷報喜面言：「如來安樂少病少惱起居

輕利，在路不疲，飲食無乏。」

時有釋種名曰善覺，見喜面共優陀夷在屏處語，亦詣其所，白言：

「大德！自遠而來，比康吉耶？世尊起居安樂少病少惱，在路不疲，

供饌無乏耶？」優陀夷答言：「如來聖御安樂，在路不疲，無所乏少。」

爾時復有二釋種，一名無憂、二名離憂，見喜面、善覺共優陀夷

在於屏處，亦復棄眾往詣其所，白優陀夷言：「善來至此，氣力好耶？

世尊起居安樂耶？遠涉途路得無疲耶？」優陀夷報言：「如來聖御安

樂，涉路不疲。」時二釋種重白言：「如來途路何故無乏也？」優陀

夷報言：「以四天王及天帝釋、諸梵天王常來供養，故無所乏。」

時諸釋種俱白優陀夷言：「我等今欲詣佛至世尊所供養聽法，恐

不獲遂。何以故？淨飯大王向有勅旨，勅諸釋種悉皆不聽至佛所供養

聽法。如有犯者當斬其首。慮王憲故，不得禮拜供養聽受正法。」時

優陀夷聞此語已，知其父王有大怨恨。「我今作何方便至王所也？」

作是念已，「我當舉高七多羅樹，於虛空中結加趺坐至於王所。」

爾時慧命優陀夷即入如實三昧，以其三昧莊嚴其心，復以神力舉

高七多羅樹，於虛空中加趺而坐，飛空往詣淨飯王所。時王遙見優陀

夷以神通力於虛空中加趺而來，從座而起合掌恭敬，向優陀夷而說偈

言：

「染服大師從何來？ 成就威儀難見者，

若有所須願速說， 我今誠心必奉給。」

爾時慧命優陀夷以偈答曰：

「我是大王子之子， 大王即是我祖父。

我為如來行乞食， 得食奉送大善逝。

大王今日獲善利， 王兒人天最尊上，



12

威德光明照十方， 猶如秋月日中時。

如日處空離雲霧， 光明晃曜普皆照，

如是最勝王聖子， 威德光顯聞十方。

猶如秋日初出時， 蔽諸螢火光普照，

如是最勝王聖子， 伏諸外道獨顯曜。

猶如日中盛隆熾， 凌於星辰故不現，

如是最勝王聖子， 降伏外道自光顯。

猶如日中凌月明， 令月失光明不現，

是王聖子伏外道， 如日盛明月隱照。

如禽獸聞師子吼， 水陸空行散還穴，

驚奔逃走迷諸方， 以師子聲難忍故。

大聖如來震吼時， 邪外道聞無我聲，

假使無知至有頂， 聞此無我皆悉怖。

盲冥愚癡人天中， 有目如來示明炬，

為作明燈除愚闇， 興舉無上智光輪。

顯示邪正等不等， 教導世間道非道，

為失路者示其路， 拔慾淤泥置岸上。

如興雲蔭覆枯池， 注雨充足原隰滿，

如是大王仙聖子， 興建法雨潤人天。

如水沾地及山川， 并諸百卉叢林樹，

藥草條莖及枝蔓， 諸花蓊蔚遍山好。

如是十力四無畏， 具足十八不共樹，

一切智果花莊嚴， 王仙聖子微妙身。

如須彌山處大海， 嚴好不動天樂居，

如斯善逝大王子， 沙門海中最第一。

忉利天主舍脂夫， 於天眾中奇特妙，

如斯世尊大王子， 沙門眾中最殊妙。



13

吼說祕奧甚深法， 以悲鬘電遍一切，

如來龍王降法雨， 念處池水細注下。

持戒威德如日輪， 以三昧力除惱闇，

智慧光滅煩惱愛， 大牟尼日照世間。

具足念處摩尼寶， 戒定船栰渡彼岸，

覺支寶礦禪浩滿， 復求畢叉入佛海。

清淨戒根堅難動， 三昧樹葉念處枝，

七覺華空堅樹身， 無我堅固成佛樹。

戒林中行大力者， 三昧調伏德山依，

三解脫門為境界， 佛十力牙是王子。

正見無著牟尼尊， 能降強敵勝牛王，

恐怖種種諸外道， 是大王子無畏吼。

尸羅德藏妙莊嚴， 禪定寂滅無量衣，

具智牟尼解脫境， 能施財物如長者。

遠離諸惡集諸善， 滅諸煩惱善慧根，

慧施天人修羅等， 光明晃曜王聖子。

戒雲空慧以為電， 八支細雨能潤澤，

牟尼能與勝苗子， 王子猶如大龍雨。」

爾時淨飯王以偈問曰：

「勝士得來安樂耶？ 至於飲食無乏少，

身無疲勞床臥具， 如花在岸不蔫萎。」

爾時優陀夷以偈答曰：

「禪定境界具神力， 身心安樂遍充滿，

牟尼神慮依寂止， 猶如金蓮不枯燥。」

爾時淨飯王以偈問曰：

「昔以旌鼓自驚悟， 美音箏笛及簫瑟，

妙好伎女以自娛； 今獨林中不苦耶？」



14

爾時優陀夷以偈對曰：

「禪定寂定為境界， 巧能修學三昧樂，

行住坐臥依諸善， 心常喜樂無苦惱。」

爾時淨飯王以偈問曰：

「無價寶床常安臥， 眠時美女眾在側，

周圍廣設明燈樹， 如何闇臥不悒慼？」

爾時優陀夷以偈答曰：

「牟尼眠時臥聖床， 慈為氈褥悲樂枕，

佛住喜心常怡悅， 捨三有趣不悒慼。」

爾時淨飯王以偈問曰：

「諸健釋種常圍遶， 博達多聞以為伴，

殿舍天宮中長養； 如何今日樂林間？」

爾時優陀夷以偈對曰：

「如法生子恒現前， 同修寂止在其側，

心好閑林修諸定， 離畏導師樂山林。」

爾時淨飯王以偈問曰：

「童子昔日在宮時， 以天浴池而澡沐，

亦用香澤塗其身； 今在林中誰為洗？」

爾時優陀夷以偈對曰：

「諸法池水戒善岸， 牟尼自浴并浴他，

己及諸子浮不濕， 自度以訖及群生。」

爾時淨飯王以偈問曰：

「昔種種香常熏體， 金線真珠以嚴身，

常著天子妙衣服； 今在林間用何飾？」

爾時優陀夷以偈對曰：

「功德鬘嚴戒香熏， 禪定瓔珞慚愧衣，

通明解脫自莊嚴， 光明威德曜林中。」



15

爾時淨飯王以偈問曰：

「昔以刀劍弓箭矛， 健士執持常防衛，

亦用寶蓋恒覆蔭； 今獨林中誰守護？」

爾時優陀夷以偈對曰：

「慈悲忍辱自防衛， 聲聞弟子眷屬力，

以功德法定無怖， 十力雄猛四無畏。」

爾時淨飯大王以偈讚曰：

「善哉善說我子德， 久修善法不退轉。

汝進食訖將飯去， 我亦往詣牟尼王。」

爾時優陀夷復白王言：「大王！婆伽婆是大眾師善御群生，是大

仙人能善安住沙門眾中沙門中王，光明普照。譬如十五日夜淨月圓滿

眾星圍遶，光明甚盛照耀一切。世尊亦爾，在沙門眾中光明照耀，亦

復如是。譬如秋日在於空中無諸雲翳。彼婆伽婆亦復如是，在大眾中

光明照耀亦復如是。譬如帝釋天中之王坐善法堂，諸天之中光明顯赫。

彼婆伽婆在於眾中光明晃曜，亦復如是。譬如須夜摩天、兜率陀天王、

化樂天王、他化自在天王，在天眾中光明顯耀威德獨尊。彼婆伽婆於

沙門眾中威德顯赫亦復如是，猶如娑婆世界主大梵天王，與百億梵眾

之所圍遶，光明晃耀威德獨尊。彼婆伽婆在沙門眾中光明顯赫威德尊

勝，亦復如是。」

爾時淨飯王聞說婆伽婆道德已，心作是念：「此乃世尊聲聞弟子，

猶有如是大神通、大威力、大功德，何況如來。」復念：「太子本生

之時，大地六種十八相動，動、遍動、等遍動，踊、遍踊、等遍踊，

吼、遍吼、等遍吼，震、遍震、等遍震，起、遍起、等遍起，覺、遍

覺、等遍覺，放大光明。無人扶持行於七步，空中二道流水注下洗浴

其身。自然而有真金聖座，於虛空中化成天蓋，諸天禮拜。乃至未出

家時，不為五欲之所迷惑。凡有所作決定不退，隨說能作。一切時中

堅固大力，不作妄語、不違信行。本作是言：『我成阿耨多羅三藐三



16

菩提，自度己訖，復當度王。』」時王念佛為菩薩時本誓願故，說是

偈言：

「若有初生已， 明智言不虛，

所說事不異， 智者誰不信？

若有初生時， 世親說無等，

必作天人尊， 智者誰不信？

若有不能惜， 寶聚如雪山，

離於貪悋者， 智者誰不信？

若能於夢中， 不作虛妄語，

如說如修行， 智者誰不信？

如刀劍之語， 不能惱令瞋，

離於忿怒事， 智者誰不信？

無有能欺者， 貪瞋亦不染，

具足智慧王， 智者誰不信？

一切妙五慾， 及以種種報，

無有能繫縛， 智者誰不信？

種種希有事， 及以眾妙物，

無有能怖畏， 智者誰不信？

以諸美妙言， 明人善巧說，

無有能惑縛， 智者誰不信？

以諸順義語， 諸欲決定句，

於此不能縛， 智者誰不信？

以諸軍駕力， 及以種種護，

能出於妙城， 智者誰不信？

棄捨妙欲樂， 為求甘露行，

悕望於菩提， 智者誰不信？

六年修苦行， 勇猛無能當，



17

求於勝菩提， 智者誰不信？

六年麁少食， 求於勝菩提，

利安諸世間， 智者誰不信？

六年為魔擾， 相續求短缺，

不能得其便， 智者誰不信？

遠離五欲過， 不求於他物，

常利益世間， 智者誰不信？

不從他聞法， 自然成菩提，

寂定難可覺， 智者誰不信？

梵天自勸請， 勤求佛世尊，

如請而演說， 智者誰不信？

哀憐愍我故， 來到尼俱園，

為度諸釋種， 智者誰不信？

如來自度已， 度我於有海，

憶念本誓願， 智者誰不信？

今正得利時， 知佛一切智，

為憐愍我故， 智者誰不信？

我今當往詣， 見人導師身。」

作是思念時， 自省是人王。

爾時淨飯王久思量已，白慧命優陀夷言：「比丘！汝今至此更何

所須？」時優陀夷以偈答言：

「本為利益大王故， 我今乘通來至此。

若於十力起一信， 男女皆得趣善道，

十力功德無邊際， 大仙為諸釋種來。

欣欣之事今方至， 人主應當發信心，

大王名稱必增長， 遍滿三千大千界。

汝子既是人王藏， 具足十力慈悲心，



18

遊行十方心無礙， 如花在水不染著。

自度四流諸有已， 亦度人天四瀑河，

安置無畏洲岸上， 大王應當信導師。

拔去四流三毒箭， 亦降群生勝醫師，

於眾醫中最尊上， 大王應當深敬信。

亦能降伏諸軍眾， 魔王眷屬惡親黨，

證於寂滅妙菩提， 大王應當深敬信。

諸人天王咸勸請， 為度眾生說妙法，

敷演無上甘露藥， 人中牛王應當信。

隱蔽一切外道眾， 轉過稱量妙法輪，

化度無量億眾生， 大雄人王應當信。

無明厚覆黑暗中， 自眼清淨復淨他，

說法能除諸盲翳， 大雄人王應當信。

老病死畏逼迫者， 說除老病不死法，

令世間眾昇善趣， 大雄人王應當信。

三火所燒世間眾， 如地洞然以水滅，

說於八正聖為人， 大雄牛王應當信。

除斷三穢吐諸惡， 能離世間三垢濁，

遊行十方甚奇妙， 勇猛牛王應當信。

如父愛子愍世間， 十力大慈心普潤，

起大悲愍度眾生， 勇猛牛王應當信。

難調能調婆伽婆， 所應度者今悉度，

能滅熾然諸煩惱， 勇猛大王應當信。

眾生墮於三有海， 猶如船舫能濟渡，

十力大悲救世間， 勇猛牛王應當信。

無量功德端正身， 大悲遊行化世間，

令久濁心得清淨， 勇猛大王應當信。



19

如摩尼寶澄清水， 遊行世間淨眾生，

除斷群迷競亂濁， 勇猛大王應當信。

如摩尼珠性清淨， 能令智者心歡欣，

世尊離惡心皎潔， 令諸明人欣慕樂，

於世間最起信心， 能使天人離苦擔，

捨諸有趣得寂滅， 勇猛大王應當信。

功德聚中說少分， 如在虛空鳥一跡，

佛功德岸我不知， 大王應當深敬信。」

爾時淨飯王聞慧命優陀夷善說世尊為菩薩時所修功德，即自念知

如來本誓：「我得度已必當度王。」如是念已，深生敬信，復白慧命

優陀夷言：「比丘！汝今即是我子之子。汝可食竟速還佛所，將食奉

佛。我今亦當往見世尊。」爾時慧命優陀夷知淨飯王得於敬信，飯食

已訖，即持餚饌奉上如來。

爾時佛告諸比丘言：「優陀夷教化淨飯王得於正信。諸比丘！今

日諸天世人大得利益。」

爾時世尊讚歎優陀夷言：「善哉善哉！汝於今日得大福德，以淨

飯王得敬信故。」爾時佛告諸比丘言：「迦盧陀夷化淨飯王所得功德，

若是色者，十方世界恒沙佛剎所不容受，以功德聚廣大無量故。」

大寶積經卷第六十一

大寶積經卷第六十二

北齊三藏那連提耶舍譯

菩薩見實會第十六之二淨飯王詣佛品第二

爾時世尊飯食澡手洗鉢器已，現其瑞相。即時毘沙門天王，以無



20

量那由他百千億眾夜叉圍遶，譬如壯士屈申臂頃，一念之中從天宮沒

佛前而現，頭面禮足住立北方，於虛空中夜叉大眾前後圍遶，合掌恭

敬佛及眾僧。提頭賴吒天王，以無量百千那由他乾闥婆眾前後圍遶，

亦如壯士屈申臂頃，從天宮沒，於如來前頭面禮足，住在東方，於虛

空中恭敬世尊及比丘眾。爾時毘樓勒叉天王，以無量百千那由他鳩槃

茶眾之所圍遶，亦如壯士屈伸臂頃從天宮沒，在於佛前頭面禮足，住

於南方，在虛空中合掌恭敬如來及比丘眾。爾時西方毘樓博叉天王，

以無量百千那由他諸龍前後圍遶，亦如壯士屈伸臂頃從天宮沒，於如

來前頭面禮足，住在西方，於虛空中合掌恭敬如來及比丘眾。

釋提桓因天王亦復如是，無量那由他百千圍遶，從三十三天沒，

住於佛前頭面禮足，於虛空中恭敬如來及比丘眾。夜摩天王、兜率陀

天王、化樂天 王、他化自在天王、娑婆世界主大梵天王、光音天王、

遍淨天王、廣果天王、淨居天王，各以無量百千那由他天眾之所圍遶，

於彼天沒，住於佛前頭面禮足，在虛空中恭敬如來及比丘眾，亦復如

是。

爾時毘摩質多阿修羅王，與六十那由他眷屬前後圍遶，猶如壯士

屈伸臂頃於自宮沒，住於佛前頭面禮足，現恭敬相，却住一面。金翅

鳥王亦與八萬六千迦樓羅眾眷屬圍遶，於自宮沒，住於佛前頭面禮足。

及諸外道其有八億，從諸方來，而說偈言：

「於淨虛空中， 十五夜滿月，

超過諸星眾， 光明獨顯耀。

佛如淨月輪， 滅闇除三垢，

能超諸外道， 猶如空中月。

秋日千光明， 能除諸暗冥，

超出明月光， 開布蓮花池。

佛光過於日， 普照大千界，

如來能開現， 聲聞蓮花林。



21

天主憍尸迦， 住在善法堂，

出過諸大眾， 金剛杵光耀。

十力功德山， 兩足尊勝王，

超過諸外道， 猶如釋天王。

須夜摩天王， 天眾所供養，

住在天眾中， 光赫坐寶座。

十力無邊威， 超過惡道趣，

無畏光明德， 顯說八正道。

如兜率天王， 在宮眾圍遶，

超過諸天眾， 宿善而光耀。

調御天人師， 八部所供養，

超過諸世間， 無畏顯說法。

如化樂天王， 在於天宮中，

超過諸天眾， 功德獨光顯。

佛超諸世間， 離濁出三界，

能調未調王， 具十力光照。

如自在天王， 住居天宮中，

超過諸天眾， 宿善而晃耀。

如是佛光明， 具足十力行，

超過天人眾， 本善功德故。

如大梵天王， 超過諸梵眾，

光耀說甜美， 顯於八正路。

如來勝梵天， 沙門眾中王，

光明照三界， 轉於四諦法。

知見眾集已， 天人龍聽法，

人中最勝王， 吐宣八正語。

虛空可度量， 海可瓶量盡，



22

須彌山可稱， 佛德難可知。」

爾時淨飯王白釋種言：「諸人者，如日欲出先現瑞相，所謂明星

出時，當知日出不久。迦盧陀夷亦復如是，於佛如來一切種智先現瑞

相。比丘所說如來功德，即是一切智相。諸仁者！速辦好乘，我當往

詣至如來所。」時釋種臣言：「善哉大王！今正是時。所須之具，今

悉已辦。」爾時大王勅諸臣言：「從迦毘羅城乃至尼俱陀林，於其中

間精治道路，以好軟沙遍布其地，散種種花、懸諸繒綵，作唱伎樂種

種歌舞。」

爾時大王乘好車乘出迦毘羅城，詣尼俱園。於彼乘後有八萬白象，

以種種寶間錯莊嚴。於其象上各立七寶殿堂，甚奇微妙。於其象後，

各嚴八萬寶 馬，於其馬上各有金幢。其馬及幢各以七寶莊嚴，微妙第

一。是時城中有無量人，嚴飾車乘。諸所服飾，青馬青車、青蓋嚴飾，

執持青刀，衣服皆 青，鞍韉鞦轡悉亦青色，各持青幢，一一車後百青

衣人之所圍遶。復有釋種等各各嚴飾種種好車，青黃白赤雜色莊嚴，

雜色車馬雜色嚴飾，一一車馬皆有百人雜色莊嚴，亦復如是。

爾時世尊遙見王來，告諸比丘：「汝若欲見三十三天遊戲眾者，

當觀釋種出迦毘羅城。何以故？釋種遊行與天無異故。」爾時世尊而

說偈言：

「其迦毘羅妙城中， 淨飯大王及眷屬，

最勝人王今方至， 諦聽諦聽我當說。

象馬車乘過百千， 種種莊嚴甚殊妙，

從迦毘羅而引出， 人王寶藏及諸乘。

青馬青車青莊嚴， 將從衣服悉青色，

靴帽刀拂咸亦青， 青鞭青轡青鈴網，

青衣人持青幢蓋， 人馬皆青甚殊妙。

黃馬黃車黃莊飾， 將從衣服悉黃色，

靴帽刀拂皆亦黃， 黃鞭黃轡黃鈴網，



23

黃衣人持黃幢蓋， 人馬皆黃甚殊妙。

赤馬赤車赤莊飾， 將從衣服悉赤色，

靴帽刀拂皆亦赤， 赤鞭赤轡赤鈴網，

赤衣人持赤幢蓋， 人馬皆赤甚殊妙。

白馬白車白莊嚴， 將從衣服悉白色，

靴帽刀拂皆亦白， 白鞭白轡白鈴網，

白衣人持白幢蓋， 人馬皆白甚微妙。

雜色車馬雜莊嚴， 將從衣服悉雜色，

靴帽刀拂皆亦雜， 雜色鞭轡雜鈴網，

雜色衣人持幢蓋， 人馬皆雜甚微妙。

彼諸車後莊嚴象， 其數足滿八十千，

金鞍金韉金莊飾， 象背皆有七寶殿。

種種莊飾妙龍馬， 其數亦滿八十千，

七寶莊嚴甚奇麗， 眾妙服飾從車後。

以諸妙花散御路， 用五種香熏其地，

懸諸瓶香并繒綵， 壯士戲人歌舞輩，

種種莊嚴遍其路， 作諸音樂從王後。」

爾時淨飯王及諸侍從至尼俱樹園，下車而入，步眾導從前後圍遶。

爾時世尊知父王心深生怨恨，為度王故，過於人上在虛空中自在遊行。

如來行時， 娑婆世界主大梵天王在如來右，釋提桓因在如來左，須夜

摩天王、兜率陀天王、化樂天王、他化自在天王，各各執持種種天蓋

供養如來。爾時毘沙門王提頭賴吒天王在佛東面，偏袒右肩，右膝著

地合掌向佛，現恭敬相。毘樓勒叉王、毘樓博叉王在佛西面，亦偏袒

右肩右，膝著地合掌向佛，現恭敬相。爾時四天王天、三十三天、夜

摩天、兜率陀天、化樂天、他化自在諸天子等，在虛空中雨天優鉢羅

花、栴檀末香、曼陀羅花，作天伎樂及以歌 舞；復於虛空中雨諸香水，

從昔以來未曾見聞優鉢羅華、旃檀香末，供養如來。



24

爾時世尊示現神通，以通力故，令人見天差別之相。時淨飯王見

諸天子供養如來，生希有心。復見嚴飾七寶重閣滿虛空中，見已作是

說言：「如來本昔作童子時，不以四天下轉輪聖王生於顧戀。何以故

今在三千大千世界中為大法王，統領天人富貴自在？今此世尊為正法

王，我今於此為人圍遶，世尊乃有天人侍衛。」爾時淨飯王偏袒右肩，

右膝著地頭面禮足，合掌向佛而作是言：「世尊初生之時，無人扶持

而行七步，觀察十方而作是言：『我於世間最尊最勝，當得度脫老病

死邊。』我於爾時頭面禮世尊足。復於後時至於田村，閻浮樹下坐於

清涼，日雖西移影初不動，復有六天童子合掌作禮在如來前。我於爾

時頭面作禮大牟尼足。我今第三復亦頭面禮世尊足。」爾時淨飯王而

說偈言：

「兩足世尊初生時， 無人扶持行七步，

自說我於世最勝， 爾時我禮明智者。

牟尼踰城至田村， 閻浮樹影蔭不移，

六天童子修供養， 我時復禮世應供。

今是第三稽首禮， 恭敬憐愍世間尊，

堪受人天微妙供， 世無如佛何有勝。

世尊本號悉達多， 字為父母所喜樂，

始知如來名稱實， 得願滿足獲甘露。」

爾時欲界諸天與世尊敷師子座，以天妙衣敷在座上及尼俱園，復

以天劫波樹衣彌覆虛空。爾時世尊從空而下，在師子座加趺而坐。時

淨飯王及諸眷屬，頭面禮足退坐一面。欲色二界諸天子等亦頭面禮足，

於虛空中退坐一面。

爾時世尊而說偈言：

「淨飯大王及眷屬， 來詣世尊設供養，

從迦毘羅妙城出， 趣尼俱陀可樂園。

佛與無量眾圍遶， 阿修羅王及龍王，



25

鳩槃荼王金翅王， 乾闥婆王并眷屬，

夜叉大王鬼神眾， 緊那羅王悉皆集，

欲界天王并天子， 一切皆生欣喜心。

六欲諸天既如是， 梵輔梵身梵天眾，

遍淨諸天并眷屬， 乃至廣果淨居天，

沙門大眾婆羅門， 僧佉衛世尼乾子，

及餘一切諸外道， 修行種種異術士，

斯等諸方皆來集。 如來示現自神力，

令淨飯王及釋種， 獲得信心欣喜成。

如來普為一切眾， 以微妙語善義句，

世尊意在淨飯王， 現化種種勝神力。

王本不許佛出家， 相師本昔相童子，

在家必作轉輪王， 無量億眾所供養，

滿足聖王七種寶， 亦復具有四神通，

如法正治護國土， 王四天下剎利王。

爾時菩薩發是言： 『我昔無量那由劫，

於一切時常實語， 大王諦聽我今說。

大王昔來於我所， 實自初無信敬心，

欲以輪王令我作， 以四天下生戀惜。

譬如本昔有神龜， 隨海水潮在陸地，

其海潮水迴還去， 龜便墜墮深井中。

井中舊鼈問海龜， 汝本何處今至此？

廣智海龜答井鼈， 我遇海潮墜此井，

其海潮水還源時， 我行遲遲遂不及，

以斯我今失時節， 墮此小井共汝住。

井鼈復問海龜言， 其海多少井中水，

豈復寬廣於此耶？ 為大為小願速說。



26

廣智海龜答井鼈， 無智住人穿鑿處，

我於大海水中居， 在彼經歷多年載，

猶尚不知海處中， 況復了達其彼岸。』

如是大王都不知， 我之神通威德力，

欲以輪王四天下， 世間勢貴戀惜我。

我今現作法輪王， 統領三千大千界，

如法正治離刀仗， 得於八部最勝供。

我今稱頌昔日言， 故來應現此大眾，

以神通力修其心， 用慈悲念召集眾，

一切諸有皆雲會， 莫不為王得淨信。」

阿修羅王授記品第三

爾時世尊現其瑞相，以是相故，時毘摩質多阿修羅王作是念言：

「我今最初供養世尊。」時毘摩質多阿修羅王，與其徒眾六十那由他，

婇女眷屬亦六十那由他，以其海中無價寶珠及餘海中所無悉採供養。

爾時阿修羅王化作六十那由他七寶車，一一寶車復化六十那由他調順

之馬，一一調馬復化七寶鈴網莊飾馬上，復化真金鈴釧以飾馬脚，一

一馬亦復化作七寶纏髻[肆-聿+((稯-禾)-凶+(鬯-匕))]尾，一一調馬

復以真金鞦轡，彼諸調馬皆以七寶為角。彼諸調馬車上七寶莊嚴，軒

蓋皆用七寶，在虛空中隨車行住。一一軒蓋皆懸七寶旒蘇鈴帶，一一

軒蓋皆化寶網彌覆其上。彼諸車馬軒蓋鈴網，為風所吹出微妙音奪人

視聽，猶如善擊百伎音樂出種種聲，令人喜樂奪人心意。一一寶車在

虛空中去地六十由旬，一一車後作諸音樂，一一車上皆有阿修羅女，

種種嚴飾在其車上。是諸女等，或有立舞、或有坐舞、或有唱歌、或

身動轉、或散栴檀末香、或散優鉢羅末、或雨沈水末、或雨多摩羅拔、

或雨天諸末香、或散阿修羅香末、或雨金末，或雨曼陀羅花、摩訶曼

陀羅花、曼殊沙花、摩訶曼殊沙花、波盧沙迦花、摩訶波盧沙迦花、



27

迦迦羅婆 花、摩訶迦迦羅婆花、波吒梨花、摩訶波吒梨花、質多羅波

吒梨花、摩訶質多羅波吒梨花，悉皆化作用供養佛。或散金花、銀花、

毘琉璃花、頗梨 花、赤真珠花、馬瑙花、車璩花，或持七寶以散世尊。

有散衣服，或以手環臂脚、鉀釧寶冠寶鬘莊嚴之具、金鎖銀鎖真珠繩

貫或長或短、或有七寶項巾及諸瓔珞金銀耳璫、或以七寶盛髮之帒，

以散於佛。或以頂鬘在臂鈴釧動搖發聲，或以七寶填鬘以金莊嚴，或

以金填七寶莊嚴。有執金網、有捉金旒蘇、有持摩尼旒蘇、有持真珠

旒蘇，或持金蓋銀蓋、或持毘琉璃蓋、有持七寶蓋者，或持種種寶幢、

或持種種色幡，或雨香水者，皆為供養佛故。或有合掌說偈讚歎曰：

「歸命丈夫調御師， 歸命丈夫最勝士，

歸命丈夫兩足尊， 歸命丈夫無等倫。

歸命明照世間者， 歸命最上大智海，

歸命具足功德林， 歸命最勝微妙山。

歸命具足功德聚， 歸命滅除諸煩惱，

歸命修諸淨行師， 歸命淨行無斷絕。

歸命無依不怯弱， 歸命無懈無悼動，

歸命決定發精進， 歸命決定滿足者。」

爾時阿修羅王亦復化作六十那由他七寶帳幕，甚奇微妙雜色莊嚴。

一一帳幕浮遊之下亦復化作六十那由他七寶大地，彼諸地上亦復化作

六十那由他樓櫓却敵，七寶合成微妙第一。一一却敵亦復化作六十那

由他重閣殿堂，七寶莊嚴。一一堂殿復有六十那由他門戶窓牖，七寶

莊飾。一一門戶金門銀扇雜寶彫飾，其諸門閫一一皆用毘琉璃寶，一

一門樞皆用車璩。復以車璩為柱，一一柱上以赤真珠以為櫨栱、馬瑙

為地。其銀門者悉用金扇、毘琉璃為閫、車璩彫鏤馬瑙為樞、赤珠為

柱、白玉為栱、頗梨為地。毘琉璃門戶，頗梨為扇、金為門閫、銀為

戶樞、白玉為柱、馬瑙為栱、赤真珠為地。頗梨門戶，毘琉璃為扇、

馬瑙為閫、赤珠為樞、以金為柱、銀為基栱、白玉為地。馬瑙門戶白



28

玉莊飾，赤真珠寶以為閫扇、銀為戶樞、琉璃為柱、金為基栱、頗梨

為地。赤真珠戶馬瑙莊飾，白玉閫扇、銀為戶樞、毘琉璃柱、頗梨基

栱、黃金為地。白玉門戶馬瑙莊飾，金為閫扇、毘琉璃樞、白銀為柱、

頗梨為地、赤真珠寶以為基栱。彼諸門戶，一一戶中化作六十那由他

師子之座，七寶合成。以諸天人阿修羅衣彌覆其上，或敷迦旃陵伽衣、

或敷憍奢耶衣。其座兩頭置朱色枕。彼諸座前有七寶几，一一几上有

於六億阿修羅王種種衣服，所謂諸天樹衣、芻摩羅衣、憍奢耶衣、迦

尸迦衣。一一師子座上，各各皆有二修羅女眾寶莊嚴，一一女人皆持

七寶多羅樹葉以為其扇。一一座中皆有化修羅子在於座上，兩女俠侍，

持七寶扇。彼諸門戶亦復化作六十那由他七寶幢蓋，於金門戶化作青

幢黃柄頗梨間錯，於銀門戶化作黃幢赤真珠柄白銀間錯，於毘琉璃門

化作赤真珠幢黃金為柄頗梨交錯，頗梨門戶化作雜色寶幢黃金為柄白

銀交錯。青幢黃頭，黃幢青頭，赤幢白頭，白幢赤頭，雜色幢者七寶

為頭。彼諸寶幕及諸殿堂，於虛空中遶佛三匝，猶如三十三天伊羅婆

那龍象在空遊行，俱持毘陀羅婆樹梨耶多羅樹供養諸天。彼諸帳幕於

虛空中右遶三匝，亦復如是。彼諸寶幕却敵之中，及以地上重閣殿堂，

有諸門戶、師子之座、莊嚴寶蓋、寶幢幡花，雨天真檀末香、天優波

羅末香、沈水末香，復雨曼陀羅花、摩訶曼陀羅花、曼殊沙花、摩訶

曼殊沙花、迦迦羅婆花、摩訶迦迦羅婆花、波吒梨花、摩訶波吒梨花、

質多羅波吒梨花、摩訶質多羅波吒梨花、金花銀花、毘琉璃花、頗梨

花、一切眾寶花。雨金、雨銀、雨天樹衣。彼諸修羅王子手中悉持如

是寶珠，以珠力故隨意所須皆能降雨。

爾時迦毘羅城四門之外各各縱廣六十由旬，以阿修羅王威神之力，

放光遍照六十由旬，上照六萬由旬，周圍遍滿供養之具。彼諸浮遊帳

幕遶佛而住。時迦毘羅城中積曼陀羅花舉高七丈，天上香水成泥。以

佛神力，令其香氣遍滿三千大千世界。於此三千大千世界中所有住大

乘者，彼諸眾生聞其香氣，乃至初發阿耨多羅三藐三菩提心得不退轉，



29

況復久修。時毘摩質多阿修羅王乘七寶車遶佛三匝，以妙天真檀末以

散佛上，而說讚曰：

「我今歸依婆伽婆， 能施天人無畏者，

歸依最勝不可動， 悕望無上妙菩提。

我今歸依婆伽婆， 心喜不墮三惡趣，

是故我今歸依佛， 悕求無譬妙菩提。

我今歸依婆伽婆， 能除生死大苦海，

能斷曠野離惱淨， 堪能引導眾生師。

我今歸依婆伽婆， 以此歸依不求生，

老死所逼大苦惱， 世尊為諸天人歸。」

爾時毘摩質多阿修羅王以偈歎佛，右遶三匝。時彼諸馬瓔珞莊嚴，

彼諸車莊嚴，彼諸阿修羅、阿修羅女莊嚴，彼諸幡幢寶蓋鈴網等為風

所吹，出深妙聲稱心奪聽。譬如具足百伎音樂，善巧奏擊出深妙音，

稱意音聲甚可聽採奪人耳目。如是諸馬莊嚴瓔珞乃至鈴網，為風所吹

出微妙音，如巧奏擊百種音聲甚可愛樂。爾時毘摩阿修羅王遶佛三匝，

雨天真檀末香、優鉢羅末、沈水末香、多摩羅末，種種阿修羅香末從

空而下。雨天曼陀羅花、摩訶曼陀羅花、曼殊沙花、摩訶曼殊沙花、

波盧沙迦花、摩訶波盧沙迦花、迦迦羅婆花、摩訶迦迦羅婆花、波吒

梨花、摩訶波吒梨花、質多羅波吒梨花、摩訶質多羅波吒梨花。復有

種種化花，雨金花、銀花、毘琉璃花乃至七寶眾花、從空而下。雨天

香水、阿修羅香水，從空而下。以香水故，迦毘羅城內外縱廣六十由

旬悉成香泥，以其泥香遍滿三千大千世界，所有菩薩聞其香者，於阿

耨多羅三藐三菩提得不退轉。

爾時毘摩質多阿修羅王遶佛三匝，以佛神力，於虛空中作天伎樂

及阿修羅音聲。彼諸音樂，以佛神力，其音遍滿三千大千世界皆悉聞

知，所有住大乘者聞其聲已，悉於阿耨多羅三藐三菩提得不退轉。無

量百千阿修羅女或歌或舞、或奏音樂、或身動轉，又散天真檀末、優



30

鉢羅末、沈水末、多摩羅拔香、曼陀羅花、摩訶曼陀羅花、曼殊沙花、

摩訶曼殊沙花、波盧沙花、摩訶波盧沙花、迦迦羅婆花、摩訶迦迦羅

婆花、波吒梨花、摩訶波吒梨花、質多羅樹花、摩訶質多羅樹花、金

花、銀花、毘琉璃花、眾寶雜花，又雨化花以散佛上。又散諸天衣服、

臂脚鈴釧，以散佛上。腰瓔珞、手臂瓔珞、指環項巾、七寶之鬘、金

鎖銀鎖、真珠之貫、摩尼瓔珞、半月珠瓔，於兩肩上七寶衣瓔、種種

寶瓔、兩耳璫璩、盛髮寶帒、莊嚴頂冠，種種旒蘇、種種香旒蘇、種

種真珠旒蘇、種種摩尼旒蘇，或雨天種種寶蓋金末香水。又阿修羅女

手把赤真珠以散佛上，又捉寶散者、又捉種種珠散者，皆為供養佛 故。

毘摩質多阿修羅王與其眷屬，皆悉相順而說偈言：

「我常如是心， 值遇佛世尊，

歸依如來故， 未來常供養。」

爾時波羅陀阿修羅王所設供養，亦如毘摩質多阿修羅王等無有異，

乘七寶車右遶三匝，以偈讚佛：

「我禮得實十力士， 亦禮離怖無畏者，

決定得於不共法， 歸命導引諸世間。

我禮斷除結縛者， 亦禮出離生死道，

我禮到岸住陸地， 將導貧乏眾生師。

我禮深智不思議， 與眾和合不悼動，

於諸趣中心解脫， 猶如蓮花不著水。

牟尼本修諸空法， 離諸揀擇得無相，

於一切處無所願， 我禮如空無所依。」

爾時善臂阿修羅王所設供養廣大無量，如毘摩阿修羅王等無有異，

乘眾寶輦右遶三匝，散諸金粟，以偈讚曰：

「大牟尼尊無等倫， 天上天下亦無比，

佛知眾生如陽焰， 非真實有唯想轉。

於此無作無受者， 亦無士夫空無我，



31

離諸所作無體性， 說於一切寂定法。

於善逝法得信解， 觀一切法悉平等，

彼當得作導師子， 順佛言教如父說。

我今讚歎所得福， 唯佛智解能照知，

我以福德悉無餘， 迴施眾生皆作佛。」

爾時復有跋墀毘盧遮那阿修羅王，所設供養亦如毘摩質多阿修羅

王等無有異，乘七寶車遶佛三匝，散以銀花，說偈歎曰：

「我今禮佛妙好相， 度生死海到彼岸，

自身得度復度他， 安置彼岸無畏處。

唯佛大慧知群生， 倒見叢林無智者，

迷惑焰水計為實， 無等悲心皆已知。

世尊妙人見眾生， 如幻陽焰如光影，

牟尼如法生善子， 三有中行不染污。

大自在人知非實， 知諸法性彼此空，

愚癡如夢受欲樂， 佛子知已修諸行。」

爾時羅睺羅阿修羅王所設供養，亦如毘摩質多阿修羅所設供養，

乘七寶車遶佛三匝，以質多羅波吒梨花以散佛上，說偈讚曰：

「大仙如來神妙身， 超過一切諸天人，

既如須彌比芥子， 復似大海譬牛跡。

如來顏容甚端正， 眾相莊嚴第一最，

超過一切色中上， 如日出現螢息照。

世尊無量威德聚， 超過一切威德者，

令諸威德不能現， 如日出時螢光隱。

大聖世尊智慧海， 超過遍覆三有界，

蔽諸外道令不現， 如日盛明月光沒。」

爾時睒婆利阿修羅王所設供養，亦如毘摩質多阿修羅王。修供養

已，乘七寶車遶佛三匝，用摩訶波吒梨花以散於佛，說偈讚曰：



32

「樂奢摩他智慧者， 能除三毒貪瞋癡，

引導眾生出世間， 猶如甘雨滅塵焰。

世尊熾然正法眼， 亦如蘇投大盛火，

能斷煩惱疑網盡， 亦如火燒大壙野。

顏容端正甚微妙， 眾相莊嚴最第一，

超過一切諸妙色， 如日出時螢光隱。

如來秉持諸善根， 無量億萬那由劫，

能除煩惱及惡業， 如食甘露去身毒。

吹除一切無明冥， 如夜明炬照黑闇，

如來示現正法眼， 猶如珠師顯寶價。」

爾時樂戰阿修羅王所設供養，亦如毘摩質多阿修羅王。設供養已，

乘七寶車遶佛三匝，散眾寶花，以偈讚曰：

「難調惡心佛能調， 如勇健士降勝敵，

善得柔軟心自在， 我禮心調無畏者。

能調諸根離怨對， 離畏無畏得安隱，

世尊煩惱不更發， 消伏毒害悉無餘。

那羅延力善修慈， 於愛憎中心平等，

如來知諸眾生相， 不為六道之所攝。

離諸想心竭有愛， 放智慧光破諸闇，

於諸法中心不著， 牟尼超過無等倫。」

爾時善目阿修羅王所設供養，亦如毘摩質多阿修羅王。修供養已，

乘七寶車遶佛三匝，奉眾寶藏以獻於佛，說偈歎曰：

「大雄久已知， 諸法真實相，

所謂法名者， 各各和合假。

一切諸法體， 種種求不得，

所言此法者， 說唯是假名。

離名名體性， 諸相亦如是，



33

無相亦無名， 已離三種法。

所言解說者， 實無可顯說，

說者說亦無， 解者亦復然。

如是知於法， 無上牟尼子，

於諸法不著， 修行大名稱。」

爾時伏三界阿修羅王所設供養，亦如毘摩質多阿修羅王。修供養

已，乘七寶車遶佛三匝，用真珠瓔珞以奉如來，說偈歎曰：

「我今歎佛離怨敵， 顏容端正戒智力，

一切世間無如佛， 以無比身伏讐對。

色力光明照三有， 修諸善業得端正，

以布施力得其相， 八十種好悉嚴淨。

淨持戒力無能動， 明人思量所不得，

佛持戒心清淨故， 人中師子所作成。

如來智力更無比， 以無怖畏勝三界，

如師子王眾中吼， 超過一切諸外道。」

爾時毘盧遮那阿修羅王所設供養，亦如毘摩質多阿修羅王。設供

養已，乘七寶車遶佛三匝，手執眾寶以散如來，復以偈頌而讚歎曰：

「諸眾皆集牟尼所， 淨心瞻仰如來面，

一切現前覩世尊， 斯則如來不共相。

佛以一音演說法， 種種隨心各皆解，

世尊說應眾生機， 斯則如來不共相。

佛以一音演說法， 眾生隨類各得解，

稱意所欲知其義， 斯則如來不共相。

佛以一音演說法， 或有修進或調伏，

或有獲得無學果， 斯則如來不共法。」

爾時目真隣陀阿修羅王所設供養，亦如毘摩質多阿修羅王。修供

養已，乘七寶車遶佛三匝，手執赤真珠以散佛上，說偈讚曰：



34

「欣喜淨心敬信佛， 離於傲慢無邪見，

順佛阿含不放逸， 是為修行無比子。

諸法自性不可得， 如夢行欲悉皆虛，

但隨想起非實有， 世尊知法亦如是。

如秋時雲水中月， 迷惑無智愚眾生，

不能惑著明智人， 深樂佛法精進者。

妙人最妙不錯悟， 於佛法中不放逸，

分別諸法悉如夢， 得見如實妙三昧。」

爾時毘摩質多阿修羅王等有六十那由他阿修羅設供養已，皆各合

掌作禮而住，欣欣踊躍情意充滿喜樂稱心，菩提之心流注不絕。

爾時世尊知彼諸阿修羅信心供養已，如諸佛法示現微笑相，從其

面門放無量色光，青黃赤白紅紫頗梨亦如金銀及以雜色，從口出已，

遶佛三匝還從頂入。爾時慧命馬勝比丘從坐而起，偏袒右肩，右膝著

地合掌向佛，為佛作禮，以偈問曰：

「雄猛牟尼現瑞相， 愍世間者非無因，

人中最勝願為說， 大仙所現之因緣。

憐愍世間現瑞應， 見諸修羅勝供養，

欲授修羅決定記， 令我等輩得欣欣。

朝有勝心無有疑， 此眾中有發心者，

世尊知其信根已， 人中師子現此瑞。

朝日誰發清淨心？ 誰於人中生勝信？

世尊知其信根已， 現此最妙之瑞相。

今此大眾皆有疑， 皆見如來現微笑，

誰復朝日降魔怨？ 現此瑞相為此人。

善哉降怨大仙尊， 願斷大眾心猶豫，

願尊速說勿踟蹰， 斷此大眾之疑網。」

爾時世尊以偈答馬勝比丘曰：



35

「善哉比丘所問義， 我所現瑞利世間，

我說果報無有餘， 汝今一心善諦聽。

諸阿修羅供養佛， 為求無上勝菩提，

修羅心意無所依， 如手在空不障礙。

此等供養世尊已， 阿修羅眾心清淨，

大智皆捨修羅道， 於人天中久受樂。

此等於其未來世， 值遇恒沙人師子，

於善名劫得成佛， 如來皆號為善名。

數滿六十那由他， 名振十方照世間，

演說無依無著法， 廣能度勝天人眾。

彼諸佛土甚嚴淨， 佛知世間離五濁，

淨佛國土三千界， 滿足六十那由他。

彼國無諸三惡趣， 以欣喜心土田淨，

彼佛雄猛除諸難， 演說無上大乘法。

彼等諸佛得壽命， 住世六十那由劫，

演說無所依止法， 一一導師皆亦然。

彼諸如來滅度後， 世間智者盡皆滅，

滿足六十那由劫， 彼佛正法住在世。

是諸如來各各度， 如恒河沙眾生聚，

彼諸如來等無量， 土壽法住亦如是。

彼諸善逝能成熟， 六十那由眾生數，

皆令安住大乘中， 各各紹繼三寶種。

今此授記為修羅， 利世間者大仙說。」

天人聞斯授記已， 身心踊躍得淨信。

大寶積經卷第六十二



36

大寶積經卷第六十三

北齊三藏那連提耶舍譯

菩薩見實會第十六之三本事品第四

爾時慧命摩訶迦葉見諸阿修羅王供養佛已，生希有心，作是思惟：

「世尊本修菩薩行時作何善根，得是果報？」時迦葉即入如實三昧，

以其三昧嚴心力故，憶念過去阿僧祇阿僧祇劫如來所修一切功德，於

彼彼道彼彼生中所修善根皆為滿足無上菩提，以此善根得住不退轉地，

彼諸善根皆得念知。爾時迦葉憶念如來大善根時，作如是心：「如佛

所習善根廣大。如來一一發心善根，如十方世界恒沙剎土其中眾生皆

得人身，得人身已眾生如恒沙劫供養善逝，亦如修羅一一眾生如恒沙

劫供養如來已，不能報如來一發心善根。」爾時慧命摩訶迦葉從三昧

起，以偈讚曰：

「一一如來牟尼尊， 發心廣大向菩提，

此修羅等所供養， 佛迦羅分不及一。

世尊應供人中上， 如須彌山真檀聚，

人天中勝所供養， 由度功德彼岸故。

人中師子應受供， 過諸恒河沙數等，

譬如大海滿中水， 香水和合而供養。

具足功德應受供， 多於恒河沙數等，

積滿花聚而供養， 猶如斫迦婆羅山。

自然大士應受供， 如須彌山燈明炷，

大海以為香油器， 以燈供養諸勝者。

應受供養大威勢， 多於恒河沙數等，

造立塔廟而供養， 由度功德彼岸故。

人中堅固應受供， 以諸廣大勝寶蓋，



37

其蓋遍覆三千界， 經於那由他劫數。

憐愍世間人中尊， 無邊功德應受供，

以諸寶幢所供養， 遍滿十方諸世界。

於不思議億劫數， 以廣大幡而供養，

滿恒河沙諸世界， 經於無量億劫數。

供養如來人師子， 起於分別作譬喻，

大論師中師子子， 諦聽諦聽諸天人。

我及諸來在此眾， 若如恒河沙數等，

諸有十方世界眾， 一切皆當得作佛。

具足十力人師子， 彼佛頭數如恒沙，

一一皆有恒沙頭， 於一一頭如恒沙。

各各皆有恒沙口， 彼於一一無量口，

有於無量沙數舌， 以舌讚歎於如來。

彼諸如來說不盡， 功德彼岸不可到，

一切智智不可量， 由度功德彼岸故。」

爾時世尊告諸比丘言：「善哉善哉！諸比丘！我諸聲聞端直而住，

有智有法亦如梵天，乃能入我功德海中。何以故？如來具足無量功德，

具足不思議功德。諸比丘！如來功德聚不可思議。諸比丘！如來功德

聚若是色者，一一發心所得功德，如恒河沙等世界中所不容受。何以

故？諸比丘！如來一一發心功德，一切智所攀緣處，如恒沙等諸佛、

如恒沙等劫，不能思量、說不可盡。何以故？如來本修菩薩行時，無

一發心不為利益一切眾生、眾生所攝者，無一發心不為一切眾生。眾

生界無邊際，其中眾生亦無邊際。所有眾生界無邊際，如來一一發心

功德亦無邊際。何以故？如眾生界無邊際、如眾生界不可量，如來一

一發心功德聚不可窮盡，皆為憐愍利益安樂一切眾生故，是故發心。

假使一切眾生供養時，不能報如來一發心功德。何以故？ 彼諸眾生供

養如來，皆為悕望雜食世報故。菩薩本發心，離於雜食求世報心，為



38

利益安樂眾生故，欲令眾生背於生死趣向涅槃。如來本修菩薩行時，為

利益安樂眾生，離於雜食不求世報。」

佛告諸比丘：「於過去世無量無邊流轉生死阿僧祇不可思議無始

世界不可說劫中，有佛號曰因陀幢王出現於世，如來、應供、正遍知、

明行足、善逝、世間解、無上士、調御丈夫、天人師、佛、婆伽婆。

彼佛如來以一一發心，如恒沙等世界中曾為眾生作利益安樂思量發心。

比丘！彼因陀幢如來作佛時，恒河沙世界同一佛剎。其因陀幢如來、

應供、正遍知國土嚴淨，離於惡趣及以八難。是因陀幢如來、應供、

正遍知其國土中，所有眾生住正定聚。其邪定眾生、增上慢眾生一向

皆無，不淨身業、不淨口業、不淨意業一切皆無，亦無惡趣煩惱作惡

趣業。何以故？因陀幢如來教是眾生，令其發心止一切惡，以其善法

授令修學。是因陀幢如來國土中，曾得五種樂，所謂一得欲樂、二得

出家樂、三得禪樂、四得三摩跋提樂、五得無上菩提樂。彼諸眾生雖

受其樂而不貪著。譬如蜜蜂但取其味不取花色，彼諸眾生亦復如是，

雖受其樂而不取著。譬如飛鳥空中而行不著其空。如是眾生雖受其樂

而不取著，亦復如是。是因陀幢如來、應供、正遍知其佛土中，所有

眾生無有憂苦、唯有喜樂，亦無不苦不樂受。愚癡無故，唯有稱心之

樂。何以故？彼諸眾生本修善故。由彼因陀幢如來本修菩薩行時現諸

相好，令彼眾生不作一切惡，安置眾生修習善法，彼等次第離諸惡道

安於善處，彼等於一切種不善業一向悉無。其所作業得果報時，心不

欣樂。生苦受者無有是處，不作惡業不受苦果故。愚癡無故，不苦不

樂受亦無。彼因陀幢如來佛土中，一切時恒無惡風暴雨亦無毒熱。彼

諸眾生時節變易苦，一切皆無。彼因陀幢如來本修菩薩行時，彼佛土

中其諸眾生，一切身業智、上首智順轉演說開示正顯。如是一切口業

智、上首智順轉演說開示正顯，如是一切意業智、上首智順轉演說開

示正顯。如是彼諸眾生從彼菩薩聞已，彼諸眾生一切身業、一切口業、

一切意業智、上首智順轉迴向，以善業故愚癡報不生。以其愚癡故，



39

受不苦不樂受；彼諸眾生於彼佛土中，苦受、不苦不樂受一向皆無，

以離愚癡故。彼諸眾生生彼國土時，其因陀幢如來教化已，於法敬重。

若遊行時，思量於法、愛欲於法、染著於法。彼等心生愛欲染著，於

法遊行時無有苦受，行住坐臥睡寤乃至無有威儀之苦。彼諸眾生在國

土中無惡可順，以無惡故無苦可生。於善無著，以是因緣，彼諸眾生

善順無故變易苦無；於諸法中不生貪著，是故壞苦不生。亦無怨憎會

苦。何以故？由彼眾生於一切眾生中得住平等心現前，是故無有怨憎

會苦。亦無愛別離苦。何以故？由彼眾生於一切法不著故，其愛別離

苦從愛而生，是故無有愛別離苦。苦苦亦無。何以故？於樂受不生著

故。唯有行苦，所謂無常苦。何以故？彼佛唯說第一義故。彼佛住世

經恒沙劫，於彼佛剎無一眾生與佛競論者來生其國。何以故？由彼如

來本行菩薩時成熟眾生故。」

佛告諸比丘：「於意云何？能以下善根、少善根、不善習善根、

不善相應善根、非大精進善根、非善趣善根、非善發善根、非善迴向

善根，可能利益如是等眾生能與樂除苦耶？可能淨如是廣大國土成熟

如是多眾生耶？」

諸比丘言：「不也。世尊！」

佛復告諸比丘言：「於意云何？可以下心、怯弱不善根相應心、

非精進心、非善集根心、非善趣心、非善發善根心、非善迴向心，可

能利益如是等眾生思惟與樂能除苦耶？可能嚴淨如是廣大佛剎成熟如

是多眾生耶？」

諸比丘言：「不也。世尊！」

佛復告諸比丘言：「於意云何？可以下信、少信、羸信怯弱信、

不善相應信、非精進信、非善集善根信、非善趣信、非善發善根信、

非善迴向信，能利益如是等眾生除苦與樂耶？能嚴淨如是廣大佛剎成

熟如是多眾生耶？」

諸比丘言：「不也。世尊！」



40

佛復告諸比丘：「於意云何？可以下戒、少戒、羸戒、非精進戒、

非善集善根戒、非善趣戒、非善發善根戒、非善迴向戒，能利益如是

等眾生除苦與樂耶？能嚴淨如是廣大佛剎成熟如是多眾生耶？」

諸比丘言：「不也。世尊！」

佛復告諸比丘言：「於意云何？頗以下精進、少精進、羸精進、

怯弱精進、非相應精進、非精進精進、非善集善根精進、非善趣精進、

非善發善根精進、非善迴向精進，能利益如是等眾生除苦與樂耶？及

能嚴淨如是廣大佛剎成熟如是多眾生耶？」

諸比丘言：「不也。婆伽婆。」

佛復告諸比丘：「於汝意云何？頗以下念、少念、羸念、怯弱念、

非相應善根念、非精進念、非善集善根念、非善趣念、非善發善根念、

非善迴向念，能利益眾生及思惟與樂耶？及能嚴淨如是廣大佛剎成熟

多眾生耶？」

諸比丘言：「不也。世尊。」

佛復告諸比丘言：「於汝意云何？頗以下定、少定、羸定、怯弱

定、非相應善根定、非精進定、非善集善根定、非善趣定、非善發善

根定、非善迴向定，能利益眾生思惟與樂耶？能嚴淨如是廣大佛剎及

能成熟如是多眾生耶？」

諸比丘言：「不也。世尊！」

佛復告諸比丘言：「於汝意云何？頗以下慧、少慧、羸慧、怯弱

慧、非相應善根慧、非精進慧、非善集善根慧、非善趣慧、非善發善

根慧、非善迴向慧，能利益眾生思惟與樂耶？能嚴淨如是廣大佛剎及

能成熟如是多眾生耶？」

諸比丘言：「不也。世尊！」

佛告諸比丘言：「諸比丘！實如是，不以少善根、少戒、少信、

少精進、少念、少定、少慧，能利益眾生及思惟與樂離苦耶，能嚴淨

廣大佛剎成熟如是多眾生耶。」



41

佛告諸比丘：「於意云何？彼時因陀幢如來，汝知誰也？」如來

問已，諸比丘默然不答。

當於爾時，東方過如恒沙等諸佛世界，有世界名曰月光莊嚴。彼

土有佛，號高威德王如來、應供、正遍知，今現住世。文殊師利在彼

眾中，即知釋迦牟尼心念已，即白高威德王佛言：「今釋迦如來在娑

婆世界說法。世尊！我今往彼見釋迦如來，禮拜聽法供養恭敬。」作

是請已，時高威德王如來告文殊師利：「任意而去。今正是時。」

爾時文殊師利童子從座而起，偏袒右肩，右膝著地，頭面禮高威

德王如來，右遶三匝。譬如壯士屈伸臂頃，時文殊師利在彼月光莊嚴

世界中沒，釋迦牟尼佛前出。頭面接足敬禮如來，却坐一面，白佛言：

「世尊！昔時因陀幢如來者，今即世尊是也。何以故？由是世尊具足

不可思議諸善方便，能成熟眾生淨佛國土，恒不疲倦亦無厭足故，世

尊安置眾生住菩薩乘亦無厭足。若有實語人作正語者，勝中之勝、勝

中之妙、勝中上首、最勝中最勝言， 佛如是者，當知釋迦牟尼佛真實

無異。」時文殊師利而說偈言：

「雄猛巧方便， 憐愍諸世間，

現大威神力， 成熟眾生故。

已於過去世， 曾作八億佛，

猶自有神力， 無心取正覺。

六十一三千， 清淨佛國土，

淺識不知佛， 牟尼巧方便。

不捨初發心， 彼彼處處現，

更於未來世， 示現無量佛。」

伽樓羅王授記品第五

爾時復有八億六千萬金翅鳥王，見諸阿修羅供養世尊及得授記已，

於如來所生無等敬信踊躍欣喜，為供養故，化作八億六千萬殿堂，純



42

以諸天七寶莊飾甚奇微妙。一一殿堂七重鈎欄四寶所成微妙第一，所

謂金、銀、琉璃、頗梨、金鈎欄者金為尋梁及作眾柱，銀為曲[木*零]。

銀鈎欄者銀為尋梁及作眾柱，金為曲[木*零]。毘琉璃鈎欄以毘琉璃而

為梁柱，頗梨為[木*零]。頗梨鈎欄頗梨梁柱，毘琉璃[木*零]。彼諸

殿堂周匝四面垂七寶鈴，所謂金、銀、琉璃、頗梨、真珠、車璩、馬

瑙，其寶精奇微妙第一。是諸殿堂復以七寶羅網覆上，所謂金網、銀

網、毘琉璃網、頗梨寶網、赤真珠網、車璩之網、馬瑙網等，微妙第

一。復更化作八億六千萬七寶之蓋，微妙奇特，所謂金銀乃至馬瑙。

復更化作八億六千萬七寶妙幢，所謂金銀乃至馬瑙，青幢黃頭、黃幢

青頭、赤幢白頭、白幢赤頭、雜色之幢純色為頭、純色之幢雜色為頭。

復更化作八億六千萬七寶妙幡，有種種色嚴淨第一。復更化作八億六

千萬七寶之帳，所謂金銀乃至馬瑙，寶線織成微妙第一。

爾時諸金翅鳥王持是八億六千萬七寶殿堂、八億六千萬七寶之蓋、

八億六千萬七寶之幢、八億六千萬七寶之幡、八億六千萬七寶之帳，

悉以奉獻如來世尊。既奉獻已，彼諸鳥王及供養具，於虛空中遶佛三

匝。譬如[嘌-示+土]羅婆那象王於三十三天，頂戴諸天乘空而遊，詣

波利質多羅樹。彼諸鳥王持是殿堂蓋幢幡帳，飛騰虛空遶佛三匝，亦

復如是。爾時彼諸鳥王敬遶佛已，却住一面，曲躬合掌，眾共一音以

偈讚曰：

「歸命出離生死者， 歸命救度生死人，

歸命無等堅固士， 歸命無上無等聖。

願我當得堅固身， 三十二相自嚴飾，

復有八十隨形好， 唯願我等如導師。

願我圓光具威德， 形顏功德皆成就，

願得第一佛威儀， 令他心淨證寂滅。

願具持戒三摩提， 亦得諸佛上智慧，

願悉作佛度群有， 如佛今作世導師。



43

世尊我願具十力， 亦到十八不共岸，

成佛智慧過世間， 如今如來上中上。

亦知眾生無體性， 如幻如夢無所依，

宣說如響如虛空， 如佛今日為眾說。」

爾時世尊知諸鳥王得敬信已，現微笑相。是時慧命馬勝比丘見佛

微笑，以偈問曰：

「人中無上勝導師， 非是無事現微笑，

愍世間者為我說， 現此微笑何因緣？

彼諸鳥王已供佛， 寶殿幢幡空中現，

令此天人生希奇， 願兩足尊說是義。

一切大眾合掌住， 深心清淨皆欣喜，

願聞金翅未來果， 願兩足尊說此義。

人中最勝若說已， 一切大眾皆無疑，

大眾離疑得無畏， 如來智能令欣喜。

大眾欣喜得無畏， 離諸過惡心清淨，

彼眾樂聞如來說， 猶如弟子受師言。

願斷大眾心所疑， 願佛攝受令欣躍，

大眾欣喜皆來集， 願說金翅當來果。」

爾時世尊以偈答慧命馬勝言：

「十力真實超一切， 八枝梵聲悉具足，

降伏諸根為馬勝， 說於金翅未來果。

善哉馬勝問是義， 我現微笑愍世間，

諦聽彼報以悅意， 心當欣喜除疑網。

鳥王於我設妙供， 為求無上菩提果，

十種智力四無畏， 得彼法故成導師。

復求十八不共法， 此等金翅供善逝，

亦求堅固不壞身， 三十二相八十好，



44

求佛淨戒三摩提， 諸佛境界大智慧，

成就淨土度世間， 金翅求此供養我。

彼等信心供我已， 智者能離畜生趣，

當必得生於天上， 此是惡道最後身。

彼等後如恒沙劫， 常生人中及天上，

供養無量諸佛已， 當得作佛伏諸根。

彼佛國土無惡趣， 具足身相離八難，

彼佛同名普端正， 其劫名曰須彌幢。

八億四千萬歲中， 憐愍世間故住世，

彼時一切諸善逝， 住壽佛事皆悉同。

彼佛離熱度煩惱， 一一諸佛八十會，

一一會中八億人， 離於憍慢得自在。

以彼本有金色身， 大力常懷憍慢故，

後成佛時為眾生， 除斷憍慢轉法輪。

彼等過去已曾為， 修極苦行仙人眾，

其數八億六千萬， 凡所修行為神通。

彼諸仙人得通時， 歎己苦行為希有，

不犯禁戒具功德， 居住林中生憍慢。

以慢故生金翅中， 以通心故具神力，

戒清淨故得見佛， 以慢故忘菩提心。」

如是佛授菩提記， 及說金翅本所生，

大眾聞已皆欣喜， 喜已皆成菩提器。

龍女授記品第六

爾時九億六千萬龍女，見諸阿修羅伽樓羅供養世尊及授記已，心

生欣喜。彼得欣喜踊悅稱心，於世尊所起心供養，化作九億六千萬蓋，

皆七寶成。毘琉璃網以覆其上，赤真珠寶以為網緣，金為蓋莖，毘琉



45

璃寶以為蓋子，數有百千，雜寶旒蘇垂下四面。化作九億六千萬馬，

青馬青色青形青光，諸莊嚴具一切皆青，毘琉璃寶以為繮鞚。於上虛

空中化作大威德摩尼寶車，於其車上復有寶殿，縱廣正等六十由旬，

其殿遍覆諸來大眾。其殿四面化作九億六千萬眾寶旒蘇，周遍垂下甚

奇微妙，其諸光彩奪人心目。化作寶網彌覆殿上，復有寶鈴懸殿四廂。

化作七寶鶬鵠白鴿，以次飛行遶殿四面。又復化作九億六千萬種諸龍

音樂。時諸龍女乘彼青馬各擲寶蓋，於虛空中自然遊行。是諸龍女各

取樂器奏諸音聲，遶佛三匝，以天旃檀末、天沈水末、多摩羅葉末、

天真金末及諸龍花，并復化作種種之花而散佛上。復以優波羅花旒蘇、

種種雜色眾花旒蘇、種種無量雜香旒蘇，種種無量雜色之衣，種種無

量雜色瓔珞，以用散佛廣設供養，亦如彼諸阿修羅王。

爾時九億六千萬龍女作音樂時，以佛神力，其聲遍滿三千大千佛

之世界。其中眾生聞是聲者，於阿耨多羅三藐三菩提得不退轉。於大

威德眾寶殿中， 及寶旒蘇眾鳥行間，諸寶鈴網微風吹擊出妙音聲，其

聲和雅甚可愛樂。譬如百伎音樂善巧學人之所擊作，所出音聲和雅可

愛。於彼大威德殿乃至鈴網所出之聲，亦復如是。此聲亦遍三千大千

佛之世界，其中眾生若聞聲者，於阿耨多羅三藐三菩提亦不退轉。

爾時彼諸龍女復更雨於種種天花、種種天香，與水俱下，其香花

氣順風、逆風、不順不逆皆悉能去。以香水故，於迦毘羅城縱廣正等

六十由旬皆成香泥。其香泥氣遍滿三千大千世界，其中眾生聞是香氣，

亦於阿耨多羅三藐三菩提得不退轉。

爾時彼諸龍女供養佛已，及九億六千萬蓋、九億六千萬馬、九億

六千萬音樂、一切眾寶莊嚴供具，於虛空中頭面禮佛，右遶三匝，却

住一面，曲躬合掌以偈讚曰：

「諸龍婦等有智慧， 心意踊悅生欣喜，

供養釋迦牟尼佛， 願求安隱大菩提。

化作九億六千萬， 寶蓋及與妙莊嚴，



46

供養善逝善調心， 出離一切諸障礙。

復化九億六千萬， 妙馬及與莊飾具，

馬與莊嚴皆青色， 亦復更有青色幢。

彼馬一切空中行， 詣於佛所作供養，

龍婦咸有信敬心， 頭面頂禮如來足。

於龍宮中化音樂， 為供養故而持來，

來已奉上釋迦文， 應受供養大導師。

善逝令彼音樂聲， 遍滿三千大千界，

無量眾生得聞已， 皆悉不退菩提心。」

彼諸龍女於空中， 化作一大眾寶殿，

縱廣由旬有六十， 遍覆十方一切眾。

寶名威德熾然光， 普照十方大千界，

彼諸龍女大眾前， 淨心欣喜供養佛。

生於踊悅無等心， 為求安隱菩提果：

「願令我等當作佛， 利益一切眾生故。

我等願於無量眾， 說法度諸煩惱纏，

亦如十力大導師， 現救苦惱眾生等。

一切諸法如幻焰， 亦如水沫不堅實，

又如注雨所起泡， 當知諸法無有主。

眾生如像亦如影， 如是觀察世間已，

唯願我等為眾說， 法性真如及實際。

如佛無過善見法， 虛偽妄相誑愚者，

如幻莊嚴無有實， 唯能惑亂諸凡夫。

眾生於法迷無智， 不知諸法如實性，

導師已見彼彼法， 復能令他眾生解。

虛空興雲遍覆地， 見彼空雲猶如影，

彼無體實無所依， 亦復如影無有實。



47

如是眾生無體性， 唯能誑惑諸根門，

佛智如是見有趣， 但能誑惑無智者。

世間尊重以此業， 於智慧人作利益，

如來示現無體性， 一切眾生真實故。

唯以實法悅預子， 生死泥中作橋梁，

愚癡實法非境界， 由於著聲不求義。

以佛無邊我歸依， 具足示現真實者，

能與愚夫作親救， 歸趣舍宅善知識。

如是為求大菩提， 我等供養尊導師，

願得作佛覺寤他， 我益世間猶如佛。」

爾時世尊知諸龍女得深信已，現微笑相。爾時慧命馬勝比丘以偈

問曰：

「於世智中勝智者， 最勝導師現微笑，

尊重堅固德如山， 今現微笑非無因。

人中最上勝尊主， 願為說此笑因緣，

天人龍鬼若得聞， 於佛皆生大欣喜。

世間導師於世聞， 常知一切因緣法，

無有一法佛不解， 因緣種類佛悉知。

唯願善逝見為說， 如佛所知笑因緣，

一切大眾若得聞， 皆生欣喜除疑網。

如來妙法有大利， 此等大眾必當獲，

大眾若得寂定心， 由味妙法利益故。

佛力令斷分別已， 唯樂菩提聽佛說，

若得聞於笑因緣， 當必成就於佛道。

若人於法情有疑， 其心掉動生苦惱，

現今此會大眾是， 不知微笑因緣故。

大眾堪能斷疑網， 唯願導師令除滅，



48

速為眾說度我等， 以何因緣現微笑？

誰於今日心清淨？ 誰於今日降魔怨？

誰於佛所生敬信？ 誰於今日供養佛？

唯願導師大眾前， 演說誰有如是力，

我等聞已生喜心， 生喜心已得安樂。

此諸大眾咸敬禮， 一切皆有疑網心，

願說笑因生喜故， 唯願世尊斷眾疑。

此諸天人得聞已， 大眾當得無疑網，

若得聞於如來說， 一切當得欣喜心。」

爾時世尊以偈答慧命馬勝言：

「善哉善哉慧馬勝， 能問如來笑因緣，

見諸龍女供養已， 我愍世間故微笑。

我今為汝說彼果， 離諸過惡至心聽，

我今所為現微笑， 汝馬勝等聽我語。

此諸龍女心無著， 求大菩提修進行，

以智慧修世間空， 決定安住菩提道。

於此無作無受者， 亦無生者養育者，

但有諸法無餘事， 其法亦妄如焰像。

以知恩故供養我， 能以智慧知真實，

善哉佛解諸世間， 所謂能見空無主。

彼樂此空善修習， 雖設供養猶如幻，

於勝菩提所發願， 觀彼菩提亦無著。

此以無等供養佛， 亦觀眾生空寂已，

永離龍道惡趣身， 與彼帝釋天中住。

在忉利天極受樂， 盡彼天子壽命已，

無能毀訾彼名稱， 復得生彼夜摩天。

居止夜摩天宮時， 具受彼天勝妙樂，



49

諸佛子等住彼中， 乃至盡彼天壽量。

此諸佛子具受樂， 盡彼夜摩天壽已，

復得往生兜率天， 與彼處天同其類。

為諸天女常圍遶， 具受彼天勝妙樂，

心無所著住善道， 譬如蓮花水不污。

彼天能以大智慧， 觀察一切世間空，

猶如畫石字不滅， 彼念不失亦如是。

彼諸天子居彼天， 具受彼中勝妙樂，

於彼善道盡壽已， 當更往生化樂天。

彼得善名無能毀， 為諸天女勝供養，

雖住天宮心無著， 乃至盡彼天壽限。

於彼化樂天宮中， 具受彼天勝樂報，

彼智慧者命盡已， 於一切法得究竟。

往生他化自在天， 作大商主信清淨，

住彼天中心無染， 如是住時愛樂法。

彼等居彼天宮殿， 受彼極妙五欲樂，

無愚癡者住善道， 乃至盡彼限壽量。

雖受天欲見其過， 樂求寂定及涅槃，

修習獲得禪定已， 命終即生梵天中。

於梵宮中善知禪， 受彼禪果寂滅樂，

智慧無等住一劫， 願求無上大菩提。

住彼梵宮一劫時， 善住威儀求智慧，

方便以利益世間， 廣作無邊無有量。

智住梵宮樂在禪， 於禪不著而寂滅，

知著禪樂亦是過， 諸根寂定求菩提。

於一切處心信解， 皆得安住菩薩行，

知諸禪定虛誑相， 唯求寂滅大涅槃。



50

彼諸佛子於彼中， 求於安隱菩提果，

在彼梵宮心清淨， 思利世間善調心。

諸梵天等自然教， 彼說梵教非出世，

唯有諸佛菩提道， 究竟能得出世間。

梵天當時生信已， 發心安住於佛法，

知本梵天自然教， 非是究竟出世道。

於善逝法彼相應， 為於世間說是法，

如彼法眼所說果， 令彼聞者速能知。

彼等住彼梵宮時， 作諸利益世間已，

能令無量那由他， 億眾安住菩提道。

彼於無量那由劫， 當得供養一切佛，

後於未來星宿劫， 諸根寂靜當作佛。

諸天人龍阿修羅， 金翅夜叉乾闥婆，

鳩槃茶鬼緊那羅， 一切大眾皆欣喜。

彼等一切佛教化， 於佛法中得力已，

皆悉欣喜合指掌， 稽首頂禮於佛足。」

大寶積經卷第六十三

大寶積經卷第六十四

北齊三藏那連提耶舍譯

菩薩見實會第十六之四龍王授記品第七

爾時難陀優波難陀龍王等九億諸龍，見諸龍女設妙供養，及聞龍

女得授記已，生希有心未曾有心，作是思惟：「乃至如來、世尊、應、

正遍知希有未有，以是如來知諸眾生機根深信如來，無有少分不見不



51

聞不證如來正法，是其善說能令大眾聞已現知無有時節，隨機授法必

令得果，令諸智者現得證知。乃至女人動轉輕躁智慧淺短，猶得解佛

所說深法，況餘智者善能安住如來法中諸弟子眾。」如諸女人欲心增

上、瞋心增上、癡心增上，猶能得知如來所說。是故難陀、優波難陀

龍王及諸龍等，於如來所生希有心生未有心，為供養故，遍閻浮提諸

山大海興雲遍覆一切世間，普雨香水以成香泥。彼香泥氣充滿三千大

千佛剎，其中眾生聞香氣者，皆不退於阿耨多羅三藐三菩提。於迦毘

羅城縱廣正等六十由旬，雨赤真珠遍覆其地，復以無價種種眾寶周匝

遍覆尼拘陀園。復以龍華化成妙堂，縱廣正等六十由旬，椽柱梁壁皆

用七寶。復更化作無量樂器，為供養故擊出妙音。於彼龍花微妙堂中，

化作九億種種雜色眾花旒蘇懸於堂上，以毘琉璃網覆諸寶柱，以無價

寶遍布堂下。其寶柔軟，譬如三十三天般籌緘婆羅石，其石之色如毘

琉璃，石觸柔軟如迦遮隣提迦衣，微妙可樂繫人眼目，令諸天人愛戀

繫念。彼諸寶等亦復如是。彼諸種種摩尼寶中，或有出於涼冷光焰，

有出青水、有出赤水、有出白水、有出黃水，或復有出雜色之水，或

復有出涼樂之風。或有寶珠隨諸眾生所須之事皆悉出之，或復有寶出

於腴澤，或有摩尼堪為明鏡，一切大眾皆現其中，於迦毘羅大城之中

所出人民，隨其多少皆現寶中。一切大眾皆悉覩見佛及聲聞。作此種

種神通變化，以彼摩尼寶神力故，於其地中出於種種雜色寶蓋，及以

種種雜色寶幢，亦有種種雜色寶幡。復出種種雜花旒蘇，亦有種種雜

香旒蘇，復有種種雜寶旒蘇，復出種種真珠旒蘇。復出種種雜色龍幡，

復出種種眾寶鈴網。復出種種雜色良馬，諸所出者皆是龍力。

爾時難陀、優波難陀龍王及九億龍，驅彼良馬隨而步行右遶三匝，

以妙迦遮隣提迦柔軟之寶而散世尊。於彼堂下地中所出種種眾寶上昇

虛空，雨於如來及聲聞上。復以諸龍無量樂器，於虛空中自然出好微

妙音聲，供養於佛。爾時九億諸龍遶佛三匝已，在於佛前合掌默然念

佛功德，瞻仰如來目不暫捨。樂佛功德，深心安住阿耨多羅三藐三菩



52

提故。彼等少時合掌默然念佛功德已，偏袒右肩，右膝著地合掌向佛，

五體投地為佛作禮，眾共一音以偈讚曰：

「久修威儀百福相， 悲心離垢行具足，

棄捨無盡眾寶地， 世尊出於迦毘城。

於六年中修苦行， 如來不得甘露道，

善逝意猶不退悶， 以其久修智慧故。

如來真是天人師， 為世間故修苦行，

世人聞已尚不堪， 況復能以目親覩。

牟尼過去捨頭目， 如聖所集菩提心，

我等聞是不生樂， 由聞如來苦行故。

如佛本作忍辱仙， 為迦利王截手足，

及劓耳鼻不生恚， 我等聞是不能忍。

如佛以身上秤盤， 為鳥歸投不捨棄，

我等聞已亦不樂， 如來過去甚勤苦。

何故我等心不樂？ 以世尊行極苦故，

於如來所作惡者， 墮惡道時佛復悲。

具足聖慧大導師， 云何能行不害心？

修習道行無瘡疣， 唯願佛說安樂行。

今此龍眾已發心， 求於善逝菩提行，

如佛所說悉能行， 唯願速說菩提道。

此諸龍眾甚渴仰， 唯求不死不生處，

願說如來安隱行， 令此眾生易受化。」

爾時世尊見諸龍眾設其供養及聞發願，知深信已，佛於爾時現微

笑相。諸佛法爾，若現微笑，即於面門放種種色無量光明，其光遍照

上至梵天，照已還來從佛頂入。爾時慧命馬勝比丘以偈問曰：

「善哉沙門大牟尼， 非是無因現微笑，

慈悲導師唯願說， 無等善慧笑因緣。



53

大眾瞻仰求欲聞， 世尊無量功德行，

於笑生疑心不樂， 唯願法王斷眾疑。

誰於釋迦佛法中， 今生敬信心欣喜？

誰令今日魔波旬， 心意迷亂不欣樂？

誰於今日能恭事， 功德法父大導師？

誰作第一勝供養？ 願釋師子上上說。

此諸大眾合指掌， 皆悉對佛瞻仰住，

唯願導師除疑網， 為眾演說笑因緣。

大眾聞已生欣喜， 能知世尊正法教，

大智世尊令眾喜， 隨順正教善安住。」

爾時世尊以偈答慧命馬勝曰：

「深廣智慧大眾師， 說時梵音具八種，

清淨其心離穢濁， 諦聽我說笑因緣。

此諸龍王敬信心， 於我設供超一切，

是等為求佛菩提， 利益一切世間故。

悲心增上觀眾生， 無有導師云何樂？

我云何得大菩提， 成熟眾生不疲勞？

深樂寂定具智慧， 乘安樂乘心清淨，

於空無相及無願， 無量劫來久已修。

其心平等觀世間， 如佛所得智慧相，

慈悲喜心皆平等， 為令世間安隱故。

第一悲心憐愍者， 當得作佛稱其意，

彼等觀察世間已， 當成導師號無怨。

彼等當得甘露時， 無有魔怨亦無餘，

恒常演說無我法， 一向無有世俗說。

彼諸如來具大悲， 令諸眾生入佛智，

是諸善逝說法時， 一切眾生皆信解。



54

彼等世世修道時， 成熟眾生不為難，

彼所成熟聞法已， 當得解脫證甘露。

諸聞法者悉解脫， 是諸眾生皆端嚴，

一切眾生皆能知， 彼諸如來所說法，

一切鬼神及畜生， 無有不解彼佛語，

一切皆得念法已， 能解如來甘露法。

無有眾生聞佛說， 當時不生愛樂心，

愛樂彼佛所說者， 一切皆悉得甘露。

彼時所有受化者， 當得解脫生老病，

及解脫死憂悲苦， 聞佛說已心無垢。」

如是釋迦牟尼佛， 說諸龍意答佛子，

如彼堅智心中轉， 為得無等菩提故。

如來授彼諸龍記， 大眾聞已皆欣喜，

大眾喜已歸依佛， 一切皆悉心寂靜。

鳩槃茶授記品第八

爾時復有諸鳩槃茶一億八千萬，見諸阿修羅、伽樓羅、龍女、龍

王等，供養如來聞授記已，稱其心意踊躍欣喜，生希有心得未曾有：

「如來世尊功德智慧微妙殊勝，得如是等希有供養不怪不喜，以佛智

慧於諸智慧最尊勝故。譬如大海不增不減。何以故？以深廣故。如是

世尊得勝供養心無增減，亦復如是。何以故？於一切法無所疑故。」

爾時一億八千萬鳩槃茶等為供養故，化作一億八千萬蓋，皆是七寶之

所成就，金線寶蓋、銀線寶蓋、毘琉璃線眾寶之蓋、頗梨珠線眾寶之

蓋、赤真珠線眾寶之蓋、馬瑙珠線眾寶之蓋、車璩珠線眾寶之蓋。彼

諸鳩槃茶於眾寶蓋懸寶旒蘇，有種種色，金線寶蓋銀線旒蘇，銀線寶

蓋金線旒蘇，毘琉璃蓋頗梨旒蘇，頗梨寶蓋毘琉璃線以為旒蘇，赤真

珠蓋車璩旒蘇，車璩寶蓋赤真珠線以為旒蘇，馬瑙寶蓋頗梨旒蘇。又



55

復化作一億八千萬眾寶之車，亦種種色甚奇微妙，所謂金、銀、琉璃、

頗梨、真珠、車璩、馬瑙。於其車上復更化作一億八千萬眾寶之蓋與

車相連，一一寶蓋皆有百子，其諸蓋莖皆用金銀及以頗梨毘琉璃等。

於彼寶蓋復化種種寶花旒蘇嚴飾其蓋，所謂金花旒蘇、銀花旒蘇、毘

琉璃花以為旒蘇、頗梨旒蘇、赤寶旒蘇、龍珠旒蘇、赤真珠花以為旒

蘇，復以赤真珠網彌覆其上。又復化作鳩槃茶樂，出種種聲而用樂佛。

復更化作一億八千萬眾寶色馬，調伏駿疾以駕其車。

爾時鳩槃茶等各乘寶車遶佛三匝，以七寶花而散佛上。爾時彼諸

鳩槃茶等從車而下來至佛前，頭面禮已，復遶三匝，曲躬合掌住立一

面，以偈讚曰：

「不增不減大牟尼， 譬如須彌諸山王，

受此無上供養者， 如來以得無畏故。

觀諸眾生但有名， 及但有用不取著，

導師以修寂滅定， 是故智者無貢高。

牟尼知世猶如幻， 亦如夢中受欲樂，

復似水月春時焰， 如是觀察悉無餘。

譬如乾城無有實， 於十方求不可得，

其城無實但有名， 佛見世法悉如是。

一切人天所供養， 寶車寶蓋及音樂，

幢花旒蘇合掌等， 世尊觀知如影響。

我等設是供養已， 願我當來得作佛，

亦願我知世如夢， 知已說法如世尊。

我等見諸苦惱者， 生老病死之所逼，

願知無死佛菩提， 說令聞者得解脫。

於諸無智眾生所， 願得菩提為說法，

演說無有垢濁法， 無道眾中為作導。」

爾時世尊知諸鳩槃茶等深生信已，現微笑相。爾時慧命馬勝比丘



56

以偈問曰：

「佛非無因現微笑， 不怪一切為希有，

如來不怪而現笑， 我今願聞此因緣。

一切天人皆有疑， 見佛口中現微笑，

唯願斷除諸疑網， 演說世尊微笑事。

誰於正法得深信？ 誰能如法見慈父？

誰佛所讚行供養？ 人中勝者我願聞。

今日誰於有為行， 見其過患能棄捨？

今日誰能住實際？ 清淨心者我願聞。

誰能降魔及眷屬？ 誰能令佛心欣喜？

誰能得深有為底？ 我願得聞斷疑心。

一切大眾合掌住， 為聞如來笑因緣，

願斷一切眾生疑， 兩足尊者說彼記。」

爾時世尊以偈答慧命馬勝言：

「善哉馬勝問是義， 汝於世間大利益。

以汝問笑因緣故， 諦聽馬勝我今說。

鳩槃茶眾供養我， 於寂滅法心得住，

彼等見我不驚怪， 心生希有起願求。

彼等今日供養我， 其心簡擇寂滅法，

以深心信起大悲， 於失道者能作道。

愍眾生故供養我， 為失道者起慈心，

此等賢智作是已， 得捨鬼身生忉利。

天主恒以慈悲心， 在天數數教導彼，

彼於諸法得無疑， 得為帝釋親眷屬。

彼於無量恒沙劫， 一一國土行佛行，

被大弘誓堅固鎧， 供養具大正法者。

彼於無量諸國土， 心無疲倦令清淨，



57

利益大眾作導師， 當得作佛號不怪。

彼於諸國行行時， 是國人必知成佛，

以此方便未來世， 雖度眾生無怪心。

為求無上安隱道， 淨諸國土都不怪，

於所作事心無著， 於大菩提亦如是。

所問笑因我已答， 眾生疑心皆得斷，

大眾離疑得欣喜， 以定得知彼供養。」

乾闥婆授記品第九

爾時復有三億六千萬乾闥婆眾，見諸阿修羅、迦樓羅、龍女、龍

王、鳩槃茶等，供養世尊聞受記已，稱其心意欣喜踊悅，生希有心得

未曾有，歎言：「希有未曾有事。乃至如來所說法界無有變異而示有

作善根增長，雖無作者而示作業。」彼乾闥婆等於此法中如是知已，

於如來所心生尊重，發阿耨多羅三藐三菩提心。彼欣喜已為供佛故，

化作三億六千萬頭[嘌-示+土]羅婆那大龍象王，皆有六牙。一一牙上

化作七池，一一池中化七蓮花，一一蓮花化作千葉，一一葉上化七玉

女，一一葉間化七侍女，以天諸寶為莊嚴具而用莊飾，復執天香而用

供養。復於一一[嘌-示+土]羅婆那象王頭上化作三億六千萬蓋，七寶

旒蘇懸蓋四邊，七寶羅網以覆蓋上。復於一一[嘌-示+土]羅婆那象王

頭上化作三億六千萬帳，皆是諸天妙香所成，繒綵旒蘇懸帳四邊。化

作三億六千萬頭[嘌-示+土]羅婆那大象王已，彼乾闥婆等各乘其象鼓

天音樂，於虛空中旋遶如來三十六匝，以天旃檀末、天沈水末、天多

摩羅葉末、天真金末、曼陀羅花、摩訶曼陀羅花、曼殊沙花、摩訶曼

殊沙花、波樓沙花、摩訶波樓沙花、迦迦羅婆花、摩訶迦迦羅婆花，

又復化作七寶之花而散佛上。彼乾闥婆等散香花時，是香花氣逆風順

風縱橫皆去。復雨種種天妙香水，雨香水時於迦毘羅城縱廣正等六十

由旬皆成香泥。其香泥氣，充滿三千大千世界，其中眾生聞香氣者，



58

皆悉不退阿耨多羅三藐三菩提。奏音樂時，其諸音聲遍滿三千大千世

界，其中眾生聞此聲者亦得不退阿耨多羅三藐三菩提。如是一一諸乾

闥婆，各於三億六千萬象王頭上設其供養，令諸玉女有作樂者、有作

歌者、有作舞者。彼諸玉女作歌舞時，令諸大眾一心觀望。復有玉女

動身手者、散旃檀末者、散沈水末者，廣作供養如阿修羅所設之事等

無異也。

爾時乾闥婆等各乘[嘌-示+土]羅婆那大象王頭，於虛空中遶佛三

十六匝已，各從象下復遶三匝，頭面禮佛曲躬合掌，在一面住，以偈

讚曰：

「世尊勝慧出有頂， 自既出已復度他，

一切世間無如佛， 相好光顏極端正。

人中最妙無邊稱， 示現世間不思議，

不見一法性相異， 而令眾生住於善。

無有變異真如法， 但有言說無餘義，

無有用事及用者， 雖然佛化諸群生。

不來不去亦不生， 佛能演說如是法，

雖說諸法體性空， 世雄而令修習道。

無有一法能自作， 世間明者說有作，

諸法各各不覺知， 世尊示現一切作。

如車多集眾分支， 彼支不知自能作，

其車功用現可見， 佛說諸法亦如是。

諸法各各不相教， 亦不迭互相覺寤，

一切亦復不相依， 法本不生亦不死。

佛為世諦如是說， 世諦諸法不全無，

如世諦法體性住， 如是知已為眾說。

世尊如是說諸法， 大悲所作甚奇特，

諸法體性不可見， 如來方便說其性。



59

我等願作無邊稱， 具百福相大導師，

大悲利益諸世間， 願作世親如今佛。

我等願於闇障者， 隨順貪駃欲流者，

渴愛所纏百苦者， 救濟度脫如世尊。

我等願於眾苦者， 不見彼岸魔縛者，

走如猨猴輕躁者， 救濟度脫如世尊。

我等願於盲冥者， 六趣往來疲勞者，

於己自壞業果者， 救濟度脫如世尊。」

爾時世尊知彼三億六千萬乾闥婆眾深生信已，現微笑相。爾時慧

命馬勝比丘以偈問曰：

「無邊威德現微笑， 導師如是非無因。

願佛速說此因緣， 斷除眾生諸疑網。

今見世尊微笑已， 大眾皆悉為疑網，

一切願聞微笑義， 唯願大悲斷眾疑。

誰於佛法生敬信？ 能得離於諸疑網？

佛知眾生深信已， 人天勝者故現笑。

誰有智慧能隨順， 如來所說真如法，

知其念慧解行已？ 在大眾中現微笑。

一切大眾無異心， 唯欲樂聞雄猛說，

合十指掌在首頂， 一心瞻仰如來面。

離諸穢濁無憂慮， 世眼現在故欣喜，

為除一切心疑惑， 願大悲說笑因緣。」

爾時世尊以偈答慧命馬勝言：

「我所現笑為世故， 善哉汝問正是時，

大眾善根當增長， 為我微笑授記事。

馬勝諦聽我所說， 導師所現此微笑，

我今當正說彼義， 汝應欣喜聽我說。



60

乾闥婆王敬信佛， 其心清淨生欣喜，

依於實法入法已， 於佛正法生希奇。

諸法寂滅安不動， 此等大眾趣實際，

如乾闥城如是入， 供養於我無有等。

如是諸法無有生， 一切亦復不盡滅，

大眾思惟如幻住， 未能解了生疑惑。

不可說法方便說， 我以真實故如是，

彼等入我正法已， 乘大龍象供養佛。

觀察菩提無生滅， 乾闥婆王供養我，

悲愍愚迷眾生等， 是故求大一切智。

彼等發願當作佛， 令諸愚迷失智者，

入真實法安住已， 使得不死寂滅句。

此等作是供養已， 捨離鬼身心喜悅，

定得往生天宮中， 恒與帝釋相親近。

得值多億那由他， 供養無垢諸善逝，

從一佛剎至一剎， 於諸佛所得聞法。

彼等修淨佛行已， 所得佛土亦清淨，

化無量眾發道心， 令其增長佛種子。

知諸世間性空已， 亦以此法教導他，

令眾安住一切智， 住世無量那由劫。

彼佛同號無邊慧， 一一諸佛住於世，

皆悉無量那由劫， 演說佛道令他聞。」

如是釋迦牟尼佛， 說乾闥婆供養報，

與其授記令得聞， 馬勝所問笑因緣。

大眾聞已皆欣喜， 知彼佛記甚可樂，

聞是無等佛記已， 皆悉歸依釋迦文。



61

大寶積經卷第六十四

大寶積經卷第六十五

北齊三藏那連提耶舍譯

菩薩見實會第十六之五夜叉授記品第十

爾時復有八億夜叉，見諸阿修羅、伽樓羅、龍女、龍王、鳩槃荼、

乾闥婆等，供養如來聞授記已，欣喜踊悅皆得稱心，生希有心得未曾

有。知佛世尊智慧無盡最尊最勝無所罣礙不可思議，復更得聞法門次

第。於佛世尊作導師想，復於佛所作無盡慧想。彼諸夜叉知佛智慧無

有盡已，於佛正法生愛樂心。彼於佛法甚愛樂已，為供養故發勤精進，

亦以偈讚曰：

「我等今讚利世者， 以佛智力具足故，

無盡無量如大海， 故人師子身無等。

須彌可得知輕重， 虛空可得知廣狹，

如來所有智慧力， 一切不能得測量。

知諸眾生敬信心， 是故應受皆已度，

於其度者知所趣， 故佛無比亦無等。

隨彼所修善惡界， 一切生處受其身，

知彼根信所應受， 故佛無比亦無等。

貪欲惡行瞋恚行， 及以癡行佛悉知，

憍慢嫉妬亦如是， 故佛無比亦無等。

眾生於此多所失， 如來善知彼業道，

世尊知彼甚捷利， 故佛無比亦無等。

善逝善見諸世間， 隨其方面所失者，



62

及以語言所喪失， 世尊見彼悉無餘。

於六道中幾時住， 隨彼多少所受苦，

及其所受種種身， 世尊一切悉知見。

隨其煩惱力所起， 造作方便及與業，

隨業所受種種苦， 導師一切悉了知。

隨其所求解脫道， 於佛法中已出家，

精勤修學聖道已， 盡諸煩惱佛悉知。

於佛法中有凡夫， 雖得出家不知義，

誹謗明人微妙法， 世尊亦復善見彼。

彼諸誹謗正法人， 業行所得眾苦惱，

隨其地獄久近住， 如來亦能具足知。

於佛深得敬信已， 出家受持正法藏，

觀察諸法皆悉空， 斷除一切諸有道。

不願一切諸趣身， 觀察此身猶如幻，

知諸音聲亦如響， 堅住道者佛亦知。

讚歎無等大導師， 我今所得福德聚，

以此福德願成佛， 亦願眾生成自然。」

爾時世尊知夜叉眾深心信已，現微笑相。爾時慧命馬勝比丘以偈

問曰：

「人中師子所現笑， 唯願說其笑因緣，

一切諸佛非無因， 而現微笑人中月。

今此大眾皆懷疑， 以見導師微笑故，

唯願世尊除其疑， 皆令此眾得欣喜。

今於佛所得信者， 及知微妙正法者，

其心堅固不動者， 願佛宣說令彼聞。

此諸大眾皆懷疑， 一切瞻仰如來面，

今日當有何等事， 唯願世尊斷彼疑。



63

今日誰現大神力， 今日誰發大精進，

今日佛共誰親友， 於此大眾願顯現。

善哉牟尼愍世間， 唯願斷除諸疑惑，

天人大眾若得聞， 今日必當大欣喜。」

爾時世尊以偈答慧命馬勝曰：

「善哉馬勝汝所問， 今當大利諸世間，

由汝能問笑因緣， 故歎汝善解我意。

我今盡當答彼義， 汝當一心專諦聽，

知諸夜叉心意已， 我為世間現微笑。

夜叉諸眾心敬信， 以知菩提寂滅故，

歎佛真實功德已， 發心趣向大菩提。

為知諸法空寂故， 除遣一切所有相，

於諸趣中願捨已， 發心趣向大菩提。

以禪定力知諸陰， 但是世諦不取著，

不著諸有如蓮花， 發心趣向大菩提。

於諸有中障礙事， 彼見空故不為縛，

知佛菩提無上已， 彼等能修菩提行。

諸生老死皆悉空， 此即無上菩提道，

知法自性空寂已， 能得安隱大菩提。

知陰自性空寂已， 寂靜菩提性亦難，

所修菩提行亦空， 此智能知非凡了。

能觀智慧性自空， 所觀境界皆寂滅，

知者亦空知是已， 是人能修菩提道。

當知空亦性自空， 相願亦復無體性，

若有人能如是知， 是人能修真實行。

天人大眾聞是已， 心生欣喜獲利益，

一切於佛敬信已， 心住菩提寂靜句。



64

今此殊勝供養已， 夜叉之眾心清淨，

此諸智者捨鬼道， 於善趣中久受樂。

彼於未來多億佛， 以神通力一念中，

於多佛土修供養， 即於佛所獲得忍。

於諸世界不起相， 智者能以神力往，

觀此世間猶如化， 智者遊行無所著。

此等勇猛供諸佛， 當得無上大菩提，

亦得無上淨佛土， 其中當度無量眾。

彼等當成世間解， 一切同號無邊智，

名聞十方壽千劫， 寂滅智慧壽命等。

彼等所有聲聞眾， 猶如靜夜諸星宿，

彼悉易得大菩提， 一切無有苦難事。」

天人大眾聞是已， 為於菩提心踊悅，

其心堅固發精勤， 以精進力持諸行。

緊那羅授記品第十一

爾時復有八億緊那羅眾，大樹緊那羅王以為上首，見諸阿修羅、

伽樓羅、龍女、龍王、鳩槃荼、乾闥婆、夜叉等，供養如來及聞授記

已，甚生希有未曾有心，作是思量：「此實希有未曾有事。以其眾生

不可得故、無命者故、無生者故、無有人故、無摩那婆故、無養育故、

無壽者故、無有我故、亦無我所故，以諸陰故名為眾生。一切諸陰亦

不可得，以其界故名為眾生。一切諸界亦不可得，以有入故名為眾生。

一切諸入亦不可得，以有業故得有果報。而彼行業亦不可得，無上菩

提亦不可得，一切菩薩亦不可得，一切諸佛亦不可得。世尊雖爾而復

與諸菩薩授記，以何義故如來與諸菩薩授記示其名號，顯現業報說其

當來？菩薩大眾復顯諸佛神通之力，又復說於正法之力，亦復顯現莊

嚴佛土，宣說眾生有業有報，又復說於清淨佛剎，示顯菩薩遊諸佛國，



65

從一佛土至一佛土。復演菩薩往彼供養，亦說供養殊勝神變，又列供

具微妙希有。又復說於經若干劫當得作佛，其佛住世經若干劫，其佛

當有若干聲聞，彼佛滅後正法住世經若干劫。何故如來捨諸眾生入般

涅槃？」

爾時大樹緊那羅王生此疑已，與八億緊那羅眾從座而起，偏袒右

肩右膝著地，合掌向佛，以偈問曰：

「我等聞佛所記已， 甚生疑惑。大智慧！

既說授記復言空， 我於二說不能解。

既說空寂離自性， 法界平等無變動，

而復如來受供養， 此事云何？眾中月！

佛既說於無有生， 而復說發菩提心，

於無量智二種說， 此言祕密我不解。

云何言滅不可得， 而人師子說有死？

唯願如實為記說， 除斷我疑令無餘。

云何佛說猶如幻， 又復顯示生天中？

於釋師子如是說， 此祕密教我不解。

佛說諸法無所依， 而復說依善知識，

此是世尊祕密語， 我實不解人中雄。

云何說於無所堪， 復教眾生修諸業？

降伏怨敵天中尊， 祕密之說我不解。

云何佛說性自空， 復言觀空得解脫？

我今於此不能解， 願無邊智斷我疑。

云何佛說事盡滅， 復說諸法性寂滅？

我今唯願無等等， 開顯此等祕密說。

云何端正修伽陀， 顯示諸法如虛空，

而愚癡人毀謗法， 死必墮於大地獄？

大雄恒說諸天道， 又復說於諸餘趣，



66

既言此等由作業， 復道無有作業者。

不可勝者所宣說， 種種差別不可知，

我今於此生疑惑， 唯願世尊見除斷。

既言善業無可集， 復說修行得菩提，

沙門法王如是說， 此亦我等不能解。

云何說法不可盡， 而言謗者罪可畢？

無量智慧願開示， 我於是中大有疑。

如來既說真際法， 復言顛倒及施等，

無翳淨眼滅罪者， 此義唯願為我說。

餘無有能為我等， 宣釋如是所疑事，

唯有如來能斷除， 是故我敬一切智。」

爾時世尊聞大樹緊那羅王等問諸疑已，以偈答曰：

「汝言說空復授記， 於此二事不能解。

諸法若是不空者， 佛不為其說授記。

以何因緣如是說？ 諸法若有體性者，

一切常住不可轉， 彼應不減亦不增。

諸法體性本自空， 猶如平正清淨鏡，

能現一切諸色像， 如是當知一切法。

法界無有變異相， 汝於一切供養物，

一一諸分當觀察， 何等分中而有相？

法界常住無變異， 智者應當如是觀，

諸凡夫人悉迷惑， 無智慧故不能解。

汝言佛說無有生， 復說發心為難解，

汝等今當一心聽， 十力所說祕密義。

凡夫沒溺生死河， 亦復繫心著彼處，

心常懷於想顛倒， 故受生死諸苦惱。

從本已來未聞法， 我若為彼定說者，



67

凡夫愚人於此法， 轉復增長諸疑惑。

彼聞菩提勝利益， 其心專注於彼果，

其心又復生味著， 自然勝智無能過。

汝言無滅復有死， 此二我今不能知，

於此一心應諦聽， 我當為汝真實說。

為彼計常諸眾生， 是故如來說於滅，

恒見諸有皆衰壞， 無有一法是常者。

汝言諸法猶如幻， 復言生天懷疑者，

學人凡夫善趣等， 是法不定故如幻。

如汝所言無有依， 復言依止善知識，

欲求棄捨依止故， 善友為說無所依。

汝言畢竟無堪能， 復言有作我不解，

當觀車為眾分成， 亦觀車有所作事。

若復有人著於我， 亦復取於我所為，

我為是等說無堪， 雖復如是非無作。

汝言一切性自空， 復疑觀空得解脫，

顛倒愚癡無智者， 不能了知體性空。

從於妄想分別生， 虛妄攀緣故被縛，

為化如是眾生故， 善逝說於性非有。

如汝所說事盡滅， 一切諸法性亦滅，

迷惑無智諸眾生， 妄分別故生渴愛。

譬如渴者見陽焰， 以憶想故增長渴，

愚人復為虛妄害， 於無所有起分別。

渴者妄生見水想， 陽焰之處水本無，

妄想所害諸眾生， 於諸不淨起淨想。

愚癡凡夫愛所縛， 彼穢惡中性無淨，

譬如陽焰似水相， 彼中體性實無水。



68

如是身中無淨色， 身色亦復性非淨，

愚癡凡夫顛倒見， 妄作淨想而被縛。

雖說諸法如虛空， 亦說謗者墮地獄，

愚人聞之生怖畏， 智者雖聞心安隱。

世間體性自空寂， 愚癡無智起我想，

彼等若聞性空教， 怖畏不得更受生。

彼等毀謗妙空法， 皆由計著我見故，

如人繫縛於虛空， 是無智人墮地獄。

我本所說諸善趣， 及為世間說餘道，

說有作業而不失， 亦奪其執有作者。

一切諸趣猶如夢， 我為汝說如是知，

夢中無有去來相， 顛倒見者著去來。

我既演說有作業， 十方推求無作者，

譬如猛風吹諸樹， 其樹相觸則火出。

其風及樹不作念， 言謂我等能出火，

雖復如是而火生， 當知有業無作者。

汝言福德無積聚， 復云善得菩提果，

我今真實為汝說， 汝當專諦至心聽。

譬如世人得長壽， 其命至於百餘歲，

然彼歲數無聚積， 一切緣集亦如是。

汝言諸法無有盡， 復言我說業可畢，

觀空法者無有窮， 隨世法故業有盡。

我雖說有實際法， 顛倒亦非實際外，

顛倒愚癡眾生輩， 不能了知真實際。

緊那羅王當諦聽， 為具智慧勤進者，

一切諸相皆一相， 所謂無相應當知。

若能解入於一字， 我為智者說菩提，



69

一切諸法皆無作， 此說阿字總持門。

一切菩薩之所行， 無邊之相我已說，

此亦能入一切法， 所謂阿字總持門。

一切諸法皆寂滅， 示阿字門令得入，

樹緊那羅應當知， 此亦阿字總持門。

一切諸法無分別， 入此法門已宣說，

緊那羅王應當知， 此亦阿字總持門。

一切諸法無自性， 示阿字門令得入，

樹緊那羅應當知， 此亦阿字總持門。

一切諸法無有邊， 以阿字門說諸法，

緊那羅王應當知， 此亦阿字總持門。

盡無盡法我已說， 應說一切法無盡，

一切十方諸如來， 已說無盡總持門。

一切諸法無有門， 物無有故現非有，

此亦即是總持門， 由是能入阿字門。

於諸不可思議法， 諸佛依實能顯示，

樹緊那羅應當知， 此亦阿字陀羅尼。

一切諸法無所趣， 我為智者說菩提，

此亦即是總持門， 是阿字門應當入。

一切諸法無有來， 若不修者則不得，

此亦是其總持門， 是阿字門應當入。

諸法假名皆當有， 推其自性不可得，

此亦是其總持門， 是阿字門應當入。

一切諸法無自性， 推其自性不可得，

此亦是其總持門， 是陀羅尼佛所說。

一切諸法不可得， 以法自性無故然，

此亦是其總持門， 是阿字門應當入。



70

樹緊那羅應當聽， 一切諸法離思念，

此亦是其總持門， 是陀羅尼善逝說。

諸佛世尊已顯示， 法無實故無障礙，

此亦是其總持門， 當入阿字陀羅尼。

一切諸法無障礙， 無有能障諸法者，

此亦是其總持門， 入阿字門我已說。

一切諸法無有生， 智者當知唯一相，

彼一切法無生者， 當知是法無有名。

一切諸法無有生， 其生本來不可得，

此亦是其總持門， 是阿字門應當入。

若法無實無生者， 不可覩見不可示，

諸法自性不可得， 是故無有能見者。

一切諸法無有比， 是故一相無有相，

譬如虛空無有等， 一切諸法亦復然。

一切諸法無增減， 非一非二非焦惱，

亦非是冷復非熱， 以非有故不可見。

無有曲相及直相， 亦復無有明闇相，

亦無見聞諸相等， 是無所有陀羅尼。

非是諂曲非正直， 無有卷舒諸相等，

亦無瞋恚及欣喜， 復無起作與寂滅。

無有入相及出相， 無進無退無來往，

亦復無眠及無寤， 離覺知相應當知。

非是其眼復非盲， 無有能見及暗障，

亦無開相及閉相， 非是調伏非不調。

非是掉動及止息， 亦非世間非涅槃，

非是真實非虛妄， 如是當知佛境界。

為欲調伏世間故， 斷除汝疑我無疑，



71

第一義中無人能， 除斷一切他疑網。」

爾時大樹緊那羅王聞佛說於總持之門，心大欣喜。既欣喜已發勇

猛心，即時化作八億重閣。此諸重閣或在樹上、或蓮花上、或在山上，

皆是七寶之所莊嚴。彼諸重閣，皆以種種眾寶之蓋種種寶幢而用莊嚴，

復以種種寶花旒蘇、種種雜色繒綵旒蘇而為莊飾。爾時大樹緊那羅王

并及八億緊那羅眾，持香山中所有水陸一切諸花以散佛上。既散佛已，

一一各昇七寶重閣遶佛三匝，復以水陸所有諸花重散如來，復遶三匝。

爾時大樹緊那羅王及與八億緊那羅眾，從重閣下復遶三匝，頂禮佛足

一心合掌，瞻仰世尊目不暫捨，却住一面，思念如來過去現在無量功

德。

爾時世尊知大樹緊那羅王及八億眾深心樂欲，現微笑相。爾時慧

命馬勝比丘以偈問曰：

「善逝非是無緣笑， 天人所供如實說，

眾覩佛笑悉懷疑， 眾見最勝如初月。

妙色世尊誰今日， 於無二法起勝慧？

我於今日懷疑惑， 唯願人尊除我疑。

誰於佛法得淨心， 如來由彼現微笑？

唯願如來為記說， 言說中勝斷我疑。

是時一切諸大眾， 若聞佛說皆欣喜，

願除彼等諸疑惑， 如佛所教皆能行。

是故最勝兩足尊， 除斷疑惑為記說，

願為緊那羅王等， 及為一切諸眾生。」

爾時世尊復以偈頌答馬勝言：

「善哉馬勝知時問， 我今為汝分別說，

由汝問故我顯示， 眾人當得佛功德。

汝當清淨專一心， 聽希有事勿亂意，

所謂善逝最勝智， 無有障礙大知見。



72

緊那羅王設疑問， 為利一切諸眾生，

我今說彼當來果， 諦聽我當斷汝疑。

樹緊那羅八億等， 王及臣民諸眷屬，

是等於我供養已， 從此命終生天上。

從此已後九億劫， 流轉在於人天中，

具足修習五神通， 得智自在心自在。

彼於那由他佛剎， 是人師子遭化生，

身處天宮而不動， 恒受禪悅安隱樂。

彼於九十千萬劫， 在於人天流轉已，

各各自於佛剎中， 皆得成於無上道。

其劫號曰常照曜， 於彼劫中成佛道，

此皆一生補處人， 彼智慧者當得佛。

彼佛國土無一人， 非是修行成熟者，

皆是一生補處人， 無求聲聞二乘者。

一切皆是大菩薩， 為世明者悉生彼，

悉是一生補處人， 後當皆得成佛道。

彼土諸大菩薩眾， 安住弘誓大願中，

我於無量諸佛剎， 皆悉修治令清淨。

彼菩薩願甚廣大， 於長夜中善思量，

以其清淨信樂心， 各自修治已佛剎。

彼諸佛土妙莊嚴， 遠離一切諸煩惱，

其地遍有諸宮林， 解脫一切諸惡道。

所有諸過及八難， 彼佛國土悉皆無，

既修清淨佛剎已， 眾生便即易調伏。」

如是世尊天中天， 為緊那羅說授記，

彼時一切諸大眾， 聞已心皆大欣喜。

大寶積經卷第六十五



73


	大眾閱藏經典彙編 CBETA2018 版
	汇编说明 
	佛经安置须知
	读诵佛经须知
	保宁勇禅师示看经警策文
	起诵仪
	请佛发愿
	南无本师释迦牟尼佛南无本师释迦牟尼佛南无本师释迦牟尼佛
	南无香云盖菩萨摩诃萨（三称）


