
1

大眾閱藏經典彙編 CBETA2018 版

大寶積經
（一百二十卷：第6卷至第10卷）

大唐三藏法師菩提流志奉 詔譯



2

汇编说明

佛教经典分经律论三藏，佛陀一生言教就保存在经藏中，阅读佛经仿佛

得预法会，亲聆圣音，是后人学习佛法最直接的途径，更是末法时代树立正知

正见、防止误入相似佛法的最可靠的依止方法，自然功德无量。能遍阅佛经

或三藏，把一代圣教尽数熏入八识田中，直至成佛永为道种，是古今众多佛

弟子的毕生心愿和梦想。

本汇编是大众阅藏网汇编 12 辑之外的 11 部大经之一的《佛說長阿含

經》。

本汇编采用台湾中华电子佛典协会（CBETA）2018 电子版《大

正新修大藏经》（电子《大正藏》）第 1 冊 No.1後秦弘始年佛陀耶舍共竺

佛念譯的《佛說長阿含經》（22卷）为底本。本汇编只有一册。

CBETA 为中华电子佛典协会（Chinese Buddhist Electronic Text
Association）的简称，成立于 1998 年，免费提供电子佛典数据库供各

界作非营利性使用，其发布的电子佛典数据库可以在网络上下载。

大众阅藏网，是一群正信佛子为倡导大众阅藏而设立的公益性文化传播平

台，祈愿在三宝的加持护念下，使读经阅藏能普及到广大信众中去。

宗旨：本佛宗经，闻思正见

理念：阅藏很重要，人人能做到，活动无中心，引导有僧宝。

目标：让阅藏流行起来！

大众阅藏经书汇编的第 1 辑免费申请，“ 大众阅藏” 邮箱：

yuezang@vip.163.com。官网网址：http://www.yuezang.org；

大眾閱藏網

二〇一八年十一月

mailto:yuezang@vip.163.com
http://www.yuezang.org/


3

佛经安置须知

1. 经典应恭敬放在清净高处以及其他书籍的上面，不可随意

扔放床上、座椅上等不净处。

2. 凡经书等法宝阅毕，可辗转流通，赠送其他道友，不可任

意烧毁或丢弃。

3. 如手捧或装于口袋携带时，不得低于腰部，不可挟腋下。

4. 不得口吹经上灰尘，应以专用净布拭去。

5. 不可在经典所在的地方，有种种污秽行为。

读诵佛经须知

1. 经典乃三世诸佛之师，如来法身舍利，亦当作真佛看，不

可作纸墨等看。礼诵持念，种种修持，皆当以诚敬为主。

2. 不可躺着看经书，以口水沾指翻经页，不可以污手触经。

3. 经书上不可涂写。不得一边散心杂话，一边看经书。

4. 中断不看时，应夹放纸条、书签做记号。不可折页、折角，或经

书面朝下作“人”字形搁置。

保宁勇禅师示看经警策文

夫看经之法后学须知：当净三业。若三业无亏，则百福俱集。三业者，

身、口、意业也。

（一）端身正坐，如对圣容，则身业净也。

（二）口无杂言，断诸嬉笑，则口业净也。

（三）意不散乱，屏息万缘，则意业净也。

内心既寂，外境俱捐。方契悟于真源，庶研穷于法理，可谓水澄珠

莹，云散月明。义海涌于胸襟，智岳凝于耳目。辄莫容易，实非小缘。

心法双忘，自他俱利。若能如是，真报佛恩。



4

起诵仪

请佛发愿

稽首禮諸佛 及法比丘僧 我今為自利 亦利諸有情

與諸善同修 正聞大藏經 傳承三聖學 令正法久住

南无本师释迦牟尼佛
南无本师释迦牟尼佛
南无本师释迦牟尼佛

香赞

（一遍）

炉香乍爇. 法界蒙薰. 诸佛海会悉遥闻.

随处结祥云.诚意方殷.诸佛现全身.

南无香云盖菩萨摩诃萨（三称）

开经偈

（一遍）

无上甚深微妙法 百千万劫难遭遇

我今见闻得受持 愿解如来真实义

讽诵经时 当愿众生：

顺佛所说 总持不忘.

（注：此阅藏仪轨可以根据需要自行调整）



5

大寶積經卷第六

大唐三藏菩提流志奉 詔譯

第二無邊莊嚴會出離陀羅尼品第二

爾時無邊莊嚴菩薩摩訶薩白佛言世尊：「云何名為出離諸法陀羅

尼門？」

佛言：「無邊莊嚴！此是出離一切文字印法，一切諸法悉入其中。

云何名入？以平等故。一切諸法皆入平等，亦不見法入於平等，不可

了知、不可得故。於一切法自性如實不分別時，一切諸法悉入其中，

離於無作及有作故。由諸文字及以語業演說諸法，如是二種不如實故。

性平等故，所有文字及以語業皆悉平等。於諸法中所有言說皆非如實，

此是諸法如實句義。所有文字及以語業此二皆無，以無有故，無有真

實開示演說。所言文字及以語業無真實者，即是諸法無差別句、無增

勝句、無建立句，此甚深法不可宣說。一切諸法皆非真實非不真實。

何以故？諸法本性非以文字語業宣說可見可得，一切諸法皆無本性。

如是諸法，非作非不作、非等非不等、非寂靜非不寂靜，然於諸法亦

住寂靜及不寂靜。所言住者，亦無所住亦不變異，亦復不住不變異法。

何以故？法無住故不入算數，非由算數建立言教而能令法入於算數。

一切文字語業演說皆不可得，不住於處及一切處。如是文字及以語業，

無所從來、去無所至、不住中邊。一切文字及於語業，業非業故、非

功用故，以於一切文字語業自性空故，文字語業亦復皆空。亦以文字

語業他性空故，他性亦空。乃至自他性空故，自他性亦空。自他空故

彼則寂靜，若寂靜者彼則寂滅，若寂滅者彼一切法即寂滅門。由彼彼

門得說法名，若說文字，若說語業，彼一切門亦不可得，門清淨故、

無所有故。由彼彼門演說諸法，而於此門究竟清淨，能平等入於一切



6

法，如是厭離。云何厭離？ 謂貪本性。貪本性者彼則清淨，若清淨者

彼則究竟，若究竟者云何有貪？云何有說？

「無邊莊嚴！如是略說，無有分別、無有戲論法門清淨陀羅尼門。

入是門故，能破無明黑闇重障，能隨憶念明法種性，於一切法得入光

明清淨法眼陀羅尼門，及能證得文字差別演說法門。由是門故，便得

入於一切智智，及得近於諸佛如來。於諸法中得為勇健，能破外道降

伏魔軍，令諸眾生增長善根，入於如來祕密之法，隨得法門陀羅尼門。

由是法門，於十力中獲大法光，速疾成就如來之力。無邊莊嚴！諸佛

如來以十力為力、為無上力，超過一切世間之力，能於眾中作師子吼。

何等名為如來十力？無邊莊嚴！如來於此以無上上一切智智，於處非

處以處非處如實了知。此是如來第一之力。由此力故處大仙位，為諸

眾生演說正法，及能為轉無上法輪。唯除如來，天人世間先無有能如

法轉者。復次如來以無分別一切智智，如實了知過去未來現在諸業、

業攝取因善與不善無量行相，無著無礙。此是如來第二之力。復次如

來以無分別一切智智無著無礙，能善了知一切有情無量諸行。此是如

來第三之力。復次如來以無上上一切智智，如實了知種種勝解、無量

勝解、各各勝解所有分別及妄分別。此是如來第四之力。復次如來能

如實知無量界、種種界、無量緣、種種緣世間住處。此是如來第五之

力。復次如來能如實知若因若緣知見趣道。此是如來第六之力。復次

如來以於天眼無礙智見及以無上一切智智，如實了知諸有情等生死之

智。此是如來第七之力。復次如來能如實知靜慮解脫等持等至，離染

清淨能出入智。此是如來第八之力。復次如來宿住憶念作證明智如實

了知。此是如來第九之力。復次如來漏盡智證明智如實了知。此是如

來第十之力。無邊莊嚴！如是無量無上一切智力，以是智力悉成就故，

為諸菩薩及諸眾生於諸佛智得攝受故，於諸法智證清淨故，開示演此

無邊法藏。」

佛復告無邊莊嚴菩薩摩訶薩言：「善男子！汝今當觀如來所說如



7

是甚深、如是難了一切智智力清淨故，所有諸法，說名如來及如來力，

然於彼法亦不可見亦不可說。無邊莊嚴！所言力者，此是如來不可摧

伏無上法門，於彼安住，開示演說此法理趣。由斯理趣建立力故，能

演說此一切諸法無建立 性，以之為力。如是諸力無生起性、無有自性、

離於自性。如是如來十力圓滿，而能開示無量無邊甚深之義。無邊莊

嚴！此是諸佛無上法門。住斯門已，便能演說如來十力，及能說此力

清淨門普清淨門。無邊莊嚴！我當復為諸菩薩等能於法門得清淨故說

陀羅尼，汝應聽受。陀羅尼曰：

「怛姪(地也反)他鉢囉(二合)牟折寧(一) 儞牟折寧(二) 牟折寧

(三) 毘鉢囉(二合)悶折儞(四) 阿折黎(五) 阿毘耶(二合、引)咤儞

(六) 鉢囉(二合)婆怒揭帝(七) 帝誓(八) 摩訶帝誓(九) 阿鉢囉(二

合)底耶(二合)末囉尼(十) 阿那(引)靺囉尼(十一) 阿(引)靺囉拏毘

戍達儞(十二) 儞馱那鉢囉(二合)吠設儞(十三) 突囉阿儞乞屣鉢儞

(十四) 靺虞(十五) 靺虞薩嚩黎(十六) 薩嚩囉尾戍憚儞(十七) 母

達囉(二合)(十八) 母達囉(二合) 尾戍憚儞(十九) 薩鉢唎縛嚟(二十)

三漫多鉢嚟嚩嚟(二十一) 阿揭囉(引、二合)弩麼底(二十二) 遏他(二

合)娑憚儞(二十三) 僧羯囉(二合)尼麼掣憚儞(二十四) 戍嚟(二十五)

戍囉寐唎曳(二合)(二十六) 阿(引)褐囉(二合)尼(二十七) 烏波那末

底(二十八) 儞那嚟(二合)設儞(二十九) 三曼多波嚟普里也(二合)揭

帝(三十) 馱羅(引)弩揭帝(三十一) 阿儞迷設儞(三十二) 阿傘儞迷

設儞(三十三) 陀(引)囉尼揭帝(三十四) 儞馱那鉢唎戍憚儞(三十五)

阿弩達囉毘婆枲儞(三十六) 跋[口*致]囇(二合)(三十七) 跋達囉(二

合) 筏帝(三十八) 莫异(三十九) 莫企筏底(四十) 珊馱(引)囉尼(四

十一) 烏筏馱(引)唎尼(四十二) 阿難多鉢囉(二合)皤吠(四十三)

鉢囉(二合)步(引)多鉢唎嚩嚟(四十四) 設儞(四十五) 鉢唎(二合)些

設儞(四十六) 摩訶嚩迦(引)世(四十七) 阿迦(引)捨娑牟薩囉尼(四

十八) 弭底彌囉迦囉尼(四十九) 薩婆若鉢他(上)毘輸達儞(五十)涅



8

槃那鉢他(上)珊那唎設儞(五十一) 莎訶(五十二)

「無邊莊嚴！此是陀羅尼印法教法門，一切諸法悉入其中。若諸

菩薩於此法中如說修行，具勝辯才差別智慧，能善了知最勝出離陀羅

尼句。云何名為勝出離句？陀羅尼曰：

「娑(上)揭囉阿(上)鉢演多(一) 蘇迷(上)嚧囉怛那娑揭囉珊儞

折耶(二) 阿毘怛儞(三) 阿三毘怛儞(四) 阿卑靺嚟(五) 拔折囉(二

合)珊儞(六) 涅陛設儞(七) 阿乞芻(二合)毘儞(八) 阿僧乞芻(二合)

毘儞(九) 阿乞沙(二合)耶(十) 阿避夜已(二合)(十一) 乞沙(二合)

耶阿鉢演帝(十二) 阿乞師(二合、去)那乞沙演多薩姪里(二合)世

(平)(十三) 阿鉢唎乞沙(二合)曳(十四) 阿毘乞疏(二合)避儞(十五)

阿毘揭嚟(十六) 阿毘揭羅若那揭囉尼(十七) 莎訶(十八)

「無邊莊嚴！此勝出離陀羅尼句，若有菩薩於此法中精勤修習，

則能增長智慧如海，能以大慈慰喻眾生言：『我授汝廣大法藥，破滅

汝等無明黑闇， 拔除汝等無始無終生死煩惱憂苦毒箭，亦令汝等愛縛

當解，超度一切生死瀑流。』作大法光，使諸眾生善根生長，能得究

竟永拔濟故。如是善人為善導首，能令入於一切智智，亦復不令有一

眾生從此無上大智退失。能以大慈普遍一切，令諸眾生於未聽受與義

相應寂滅厭離無生智門得無礙辯。無邊莊嚴！若諸菩薩欲說法時，云

何於此陀羅尼句繫念現前令法不斷？謂諸菩薩處師子座，以無礙辯思

惟如來無量功德。由於方便廣大智慧，令善巧地極清淨故。若諸眾生

於聽法所來雲集時，當於彼所發生大悲，於諸眾生起大慈心，以廣大

智決定理趣，如實開示令不增減。知諸眾生意樂差別，以善分明決定

語業及文字句廣為宣說。由是說故，能令自身善根增長，以清淨法攝

受眾生。如來能以無量譬喻，開示演說如是法聚陀羅尼門。汝等若能

如是宣說無上正法，是則住於佛所作事，速疾圓滿四無所畏。

「無邊莊嚴！如是菩薩以大方便清淨智慧善能修習起神通業，所

有諸法即能攝取廣大智聚。此中何者起神通業？無邊莊嚴！若諸菩薩



9

住神足中，以如虛空無所依想，善能分析大種積聚。如來成就無礙智

見、無邊智見，以智見力於一切法得善巧智，能善決定，無有少法而

可了知，住無所得、住無等等，亦不與俱；住阿蘭若、住無執著、住

清淨智，無有少法不知不見，遠離黑闇無有障礙，善住無量無邊智見。

是故如來平等見覺一切諸法如幻如 夢，及能開示無名法想，是故我等

應隨佛學。如來智慧無有障礙，能善了知一切眾生上中下根，令諸菩

薩安住平等起神通業，由是成就神足現前。由是神足加持之力，於戒

定慧及以解脫智見，淨施法智善能安住。由此能得真實加持，攝受無

量差別神變。於梵世間而得自在，處師子座擊大法鼓，令諸眾會皆悉

歡喜，及為眾生作大利益。

「無邊莊嚴！譬如大鐵輪圍山王，以諸眾生業增上力，於此世界

圍遶而住，不令眾生嗅地獄香、聞地獄聲、見於地獄。如是菩薩於此

法中善修學已， 為諸眾生除滅一切有障礙法，授與一切無障礙法。如

是菩薩以金剛智攝受善巧，於此法教悟入甚深，住無所得甘露灌灑。

云何名得甘露灌灑？謂煩惱魔、蘊魔、天魔所不能損，縱於死時雖有

死魔，亦得自在不起死想。何以故？由彼正士住於空性無相無願，於

一切法無所分別、不生不滅、不墮不 起、不來不去不住、不染不淨，

亦不怯弱，無有障礙、無有所得，捨離憍慢其心謙下，內離迷惑善了

於外，見聞覺知所不能攝。了知諸法皆悉平等， 如實入於如來法中，

以不虛妄無有變異安住真如。此即名為諸菩薩等所入般若波羅蜜門。

於此住已，則能成就無邊智慧。由是慧力，能使入於不思議智及諸如

來祕密言說，於一切法能善了知，隨覺無間等菩提故，隨覺無間不可

思議，等於菩提不可思議。隨覺無間無所分別，等於菩提無所分別。

了知無間及菩提法無所得故，彼亦不作無間差別，不作菩提平等之想。

無間菩提不作不壞、不集不散，於此義中能作業者，於此所說寂靜法

門而不執 著，亦不分別諸業果報，能善了知業果平等，以平等故不得

業果，亦不分別亦不執著。何以故？彼於煩惱及以業障，獲得輕安遠



10

離結因，於諸法門能得照曜，於此陀羅尼品能得光明。彼住如是清淨

門故，能於十方世界遊化，具清淨行無所住著，不為世法之所染污，

於諸世間天人之中堪為福田親近供養。無邊莊嚴！我說供養住第八地

諸善男子功德無量，何況菩薩於如是法而修行者。若於菩提及以眾生，

眾生之法乃至世間之法，無有所得亦不分別及諸戲論，彼人則能了知

此法如說修行，能消世間廣大供養，應以如來供養而供養之。

「無邊莊嚴！若諸菩薩修學此法，於諸供養一切所有皆悉具足，

離諸怖畏乃至能捨一切身命。彼於諸法無所攝受，而能攝受廣大之法。

處無畏座作師子吼。降伏外道及外道法，摧滅波旬及魔軍眾，能除眾

生一切覆障。當以法船渡諸眾生，當示眾生一切智道，當能安住一切

眾生於隨順道，當能令彼一切眾生隨順聖諦不相違逆，當為眾生開示

一切菩提分法，當以法施慰喻眾生，當令眾生能得法喜。無邊莊嚴！

若有於此陀羅尼門能忍信受，則與得受菩提記人等無有異。彼既聞法，

當於己身而自授記。如來法王施設此法開此法藏，而能安立此陀羅尼

印，及能建立此諸法門攝受我等。是我等父、哀愍我者。無邊莊嚴！

若有菩薩以勝意樂能於我所起於父想，彼人當得入如來數如我無異。

無邊莊嚴！於此陀羅尼門法品之中，此是第二出離陀羅尼印演說法藏。」

清淨陀羅尼品第三之一

爾時世尊觀察四方，作如是類種種神通，以神通力令此眾會諸菩

薩等見於十方無量諸佛，及聞諸佛所說之法。爾時佛告無邊莊嚴：「汝

觀如來於一切法無有所作，無數離數及寂靜數，能作如是自在神通；

如來之力、無畏如是。無邊莊嚴！如來之性，不一不異非不一異，無

所有故非有非無，無有自性非無自性，應如是知如來之性，乃至無有

少法可得。如是見者亦復無有少法可見，若不可見則無所有亦無所取。

無邊莊嚴！如來之性無少真實少不真實。若少真實少不真實，是則應

言有如來性、無如來性。如來之性離有離無亦不曾離。無邊莊嚴！一



11

切諸法自性本性猶如虛空。如是法門，諸佛如來未出世時所未曾說。

無邊莊嚴，若諸菩薩於此法中如是解者，則能發生無量辯才，於諸法

中能為照曜，於佛無畏而作光明。無邊莊嚴！言無畏者， 謂得如來最

上無畏，能於少法不攝受故、不增長故、不可得故、不遍得故、不隨

得故。如來出世若不出世，法不增減、不遍增減。諸法自性本性常 住，

法界住性、法界定性。無邊莊嚴！一切諸法住法定性，如是無有、不

可得故。一切諸法皆妄分別，不以業報而得成就，是故能入一切諸法

無業報門。如是諸法無自性故、不如實故，諸業於果非生滅因，於滅

趣道亦復非因。如來但以世俗施設說一切法有因非因，因自在故、無

有因故。此是如來無畏之地，如來具足無量辯才故能得入大無畏地。

「無邊莊嚴！云何無畏？謂諸如來四無所畏。此四無畏，緣覺尚

無，何況聲聞及餘世間。何等為四？一者，唱言：『我是如來、應、

正等覺，一切知者、一切見者。或有一切天人世間立論於我，言我不

能覺了諸法。無有是處。』由此能得最上無畏，於眾會中正師子吼，

我能演說無上甚深廣大法 教。二者，唱言：『我是一切諸漏盡者。或

有一切天人世間立論於我，諸漏不盡。無有是處。』由此能得住於安

樂，我開示此無量俱胝劫所積集無上法藏。三者，『我所宣說出離覺

了，於彼修習正苦滅盡。或天世間立論於我，若苦盡道不出離者。無

有是處。』我不見此相，我不見此相時得安樂 住，為諸眾生示現此法

種性，於眾會中作師子吼。四者，『我所宣說諸障礙法，於此或有天

人魔梵沙門婆羅門眾立論於我，於彼習行無障礙者。無有是處。』我

不見此相時，得增上安樂住，我於眾中正師子吼，我能轉此無上法輪，

一切外道諸天世間所不能轉。無邊莊嚴！此是如來四無所畏。此中菩

薩勤修學時，速疾獲得無畏之地，於人天中最為殊勝。

「無邊莊嚴！若諸菩薩由善修習虛空相故，則能發生不可思議遍

清淨門。由是門故，於一切法最初了知，見一切法等虛空相無二無別，

一切諸法亦復如是。然於虛空亦不分別亦不戲論，得義善巧。無少法



12

界所從將來，亦不將去，亦不積集，乃能觀察一切諸法無有積集不來

不去，於一切法行無所 行，燃大法炬為諸眾生作法照曜。無邊莊嚴！

汝觀此法能為菩薩幾許利益？幾許事業？謂佛十力、四無所畏，亦復

無有少法可得亦非不得。無邊莊 嚴！一切諸法等虛空相，為得義利開

示演說業所依事及彼業因，於中亦無義利可得。無邊莊嚴！此甚深法

一切世間之所難信。一切世間皆是滅壞虛妄建立，由是於此法毘奈耶

不能信受，亦非世間能知世間皆悉非法。以執著故，言有世間及安住

處，假使乃至法想執著，亦無有法而可執著。由於非法起執著故，則

與如來及所說法共興諍論，又不能了一切諸法自性本性，復與無生法

等相違，是故於此甚深法教不能解了。

「無邊莊嚴！我為一切天人所信，如實語者、無諍論者，如來世

尊息諍論故、捨離蘊故，開示演說如是法教，於中無蘊亦無蘊盡。無

邊莊嚴！一切有者，所謂一切善不善法，於中都無善不善法，善不善

法皆悉寂靜，善不善法各不相知，善不善法不相映蔽，以善不善執著

因緣，是故如來說一切法皆悉無記。以彼真實善不善法不可得故，若

不可得則無有記。何以故？於中無因，無因可見。無邊莊嚴！汝今當

觀一切諸法皆悉無記。若諸菩薩如是覺已，於一切法無記言說亦不可

得。如是法門為諸菩薩於不善法如實見故，得捨圓滿於法不住，以無

記門證入諸法。是無記門彼則非門，若非門者則不可得，若不可得彼

則清淨，此是諸菩薩所入陀羅尼清淨法門。由是門故，得一切法光明

照曜，於諸法中無有愚闇迷惑猶豫，及能獲得無礙法智慧眼清淨。

「無邊莊嚴！於此法中應生願樂。云何願樂？謂於諸法無所取故

無有執著，究竟離捨超過攝藏，無希求故、於善不善一切有為及世間

法不觀待故。此是無上不放逸地、離攀緣地，於諸法中無有所住，不

來不去無所建立，此則說名慧眼清淨究竟遠離。無所取故，善能觀察

捨離一切自性本性，此名慧眼。言慧眼者，所謂盡滅厭離智性。如是

智性，無生無作本性寂靜，亦復不與寂靜相應，斷相應故，亦復非斷



13

亦非無斷，無缺無減，此則名為清淨慧眼無戲論道。由是慧眼得成就

故，以大慈悲攝諸眾生，令其發心住緣眾生無盡妙行，及能覺了一切

諸法無有我人眾生壽者。彼若證得大菩提時，決定當能開示演說無上

法藏，及能清淨陀羅尼門，為諸眾生種性教法不斷盡故應置法印。」

佛復告無邊莊嚴菩薩摩訶薩言：「此陀羅尼清淨法門，一切諸佛

常所護念攝受開演。住於十方三世諸佛，亦皆宣說如是法門，為諸菩

薩開示三世平等法性。由是能於三世諸法如實悟入此之法門，成就菩

薩清淨三世總持慧故。彼諸菩薩無有世想，於善不善了知無二，而能

生長種種善根，身語意業悉皆清淨，能遍清淨無量法門。為得清淨總

持慧故，亦能開演無起作性清淨法教，復能開示一切諸法畢竟空寂猶

如虛空，又能示現廣大慧光。而為開示清淨智故，亦能開示一切諸法

及與菩提如虛空性。而為示現一切智智道清淨故，又能開示清淨道法

即是菩提。隨其所願得圓滿故能正了知，演出實諦方便善巧，而能宣

說無分別諦故，能善開示諸佛智慧，隨順覺了一切義故。無邊莊嚴！

若諸菩薩於此法中善修學者，能速清淨菩提資糧，得住菩提無有遠近，

不與少法共相違背，亦不於此所說諸法而見遠近，不以法及非法隨見

菩提。通達菩提絕諸顯示，能以平等無顯示義了知菩提。及觀諸法寂

靜義時不分別菩提，亦不見寂靜不寂靜義，非寂靜外見不寂靜，無有

少分能觀見想。於一切處能清淨見，亦無少有可能清淨。此是諸菩薩

清淨智門。由此門故，而能隨念諸佛如來無邊法藏陀羅尼門，能遍了

知諸有情類自性本性，為諸有情開示演說此諸法藏。能遍清淨諸智慧

業諸所願求，於阿耨多羅三藐三菩提現等覺已，增上意樂終不退轉，

及能隨念善清淨願，於一切法速得自在而能習行。諸佛如來大慈大悲，

一切如來善巧法藏，皆現在前。及能示現無量無邊大法光明，身常安

住諸佛智境。

「無邊莊嚴！此無量無邊法門，誰之增語？無邊莊嚴！無量無邊

者，謂一切法、地水火風虛空識界皆無量故，欲界色界及無色界、諸



14

有情界無有量 故，然無少分諸有情界可得了知，有情無故。如是如是，

此有情界不可得不可了知，界無有故。是故諸法等涅槃界、趣入涅槃。

一切諸法皆同趣入不可說處，於涅槃界無有少分而可說故。涅槃界中

無有障礙亦無蓋覆障礙，蓋覆永清淨故，是故涅槃界清淨最清淨。是

涅槃界，界亦非界，遠離界故、無有界故、超過界故，然以似界方便

顯說。所言界者，安住非界及非非界，於言說中亦無有界，但以語言

顯說諸法。所有言說及能說者，皆不可得、不可了知。一切言說即非

言說，如是一切言說如虛空性等入虛空。由是地界不能言說、無能說

力，乃至空界不能言說、無能說力。言識界者，由是但以語言顯說諸

法，而彼識界界亦非界，不入諸界、不與界相應非不相應，從虛空生

入於虛空。如是識界，不在內不在外不在中間，隨其空分之所攝受趣

入虛空，不可施設不可覩見。若不可施設彼無所作，餘緣相應說有識

界。此是菩薩之所入門。一切諸法本性自性猶如虛空，以依法界開示

演說，而亦無有諸法之界，界非界故。一切諸法猶如虛空，是故如來

說一切法皆是虛空，量難得故。顯一切法皆虛空性，諸法本性如虛空

故，但以語言開示演說。

「無邊莊嚴！汝觀如來智所演說爾所清淨，彼無法可生亦無法授

與。如是清淨法教，是諸菩薩不顛倒智。是故汝等應當願樂，不由他

緣智得無分別不增分別，及能清淨不可言說理趣法門，由一切法智清

淨故。」

佛告無邊莊嚴：「諸飛鳥類於何所行？」

無邊莊嚴白佛言：「世尊！行於虛空。」

佛復問言：「虛空復何所行？」

答言：「世尊！如是虛空無有所行。」

佛言：「如是如是，一切諸法猶如虛空無有所行，行無所行法不

可得，是故諸法無有所行亦復不行。諸法本性無有可行及無可說，而

此法門為諸菩薩得虛空智清淨故轉。此是無邊光明法門，普遍照耀無



15

量無邊，猶如虛空，彼之光明普遍照耀亦不可見。菩薩得是門已，能

遍觀察十方世界，及能隨見一切世間。無邊莊嚴，此是菩薩智所知地、

通達智地，而非一切他論者地，彼不能說故。此法理趣是不可說法印，

語言顯示不可得故。是故一切諸法不印亦不增印。了知不印，修習善

巧故，以虛空印印一切法。以無相印能示現彼虛空無相，無有為相、

無語言相，以空無故說此虛空。所言虛空，彼無實體故說為空。以真

勝義，應知諸法無言彼岸。無邊莊嚴！我於此中當說陀羅尼印能清淨

句，為虛空句，智清淨故。如空無句，無句清淨。如是應當了無諸句。

其句云何？」即說呪曰：

「毘筏嚟(一) 毘筏囉(引)弩娑呬諦(二) 鉢囉(引、二合)弩儞(三)

儞珊那(上)尾筏囉尼(上)(四) 阿毘夜(二合)筏迦(引)賖珊[木*奈]設

儞(五) 鉢囉(二合)皤(去)嚟(六) 鉢囉(二合)皤(去)囉弭輸達儞(七)

涅毘羯鞞(八) 阿(引)迦(去)賖三摩筏娑囉尼(上)(九) 儞省霓(十)

省(上)伽(上)波揭底(十一) 省(上、去)伽(去)毘牟折儞(十二) 阿(引)

娜(上)馱儞(十三) 阿(引)馱(去)曩毘揭帝(十四) 薑(去)乞沙(二合)

掣(去)那鉢唎羯麼(十五) 遏掣(去)泥(十六) 阿弩鉢掣泥(十七) 阿

三(去)冥(十八) 地毘耶(二合)(十九) 若曩阿(引)呵囉寧(二十) 鉢

囉(二合)攘斫芻毘輸馱儞(二十一) 設黎耶(二合、引)播那耶儞(二十

二) 地孕(二合)祇烏怛囉尼(上)(二十三) 阿喻雞(二十四) 阿毘喻雞

(二十五) 阿三鉢囉(二合)喻雞(二十六) 阿毘鉢囉(二合)喻雞(二十

七) 阿紇囉(二合)鉢馱涅賀嚟(二十八) 涅提賖鉢馱毘輸達儞(二十九)

阿底多(引)那揭多鉢囉(二合)底逾(二合)般那毘輸達儞(三十) 訖唎

(二合)多鉢唎(二合)羯麼毘儞諦(三十一) 曩多(引)囉他(二合)弩揭

諦(三十二) 阿僧羯囉(二合)冥(三十三) 阿訖囉鉢馱毘輸達儞(三十

四) 鉢馱鉢囉(二合)陛馱攘那毘輸達儞(三十五) 涅皤斯(三十六)

阿(去)皤(去)婆毘輸達儞(三十七) 三漫多[木*奈]賖地賖毘耶(二合)

筏盧羯寧(三十八) 弭囉(引)瘧(上)鉢馱涅訶嚟(三十九) 鉢囉(二合)



16

若弭輸地(四十) 嗚(上)皤(去)娑阿鉢囉(二合)冥迦囉尼(四十一) 阿

矩羅波(二合)達摩[木*奈]唎設那弭輸達儞(四十二) 步多(去)遏囉他

(二合)珊[木*奈]唎設儞(四十三) 阿怒耄馱遏他(二合)弭輸誕儞(四

十四) 娑竭囉質多弩鉢囉吠世(四十五) 謎嚧鉢唎僧薩他(二合、引)寧

(四十六) 囉濕弭(二合)鉢囉(二合)多鉢儞(四十七) 薩婆路迦(引)地

鉢帝耶攘囊尾輸誕儞(四十八) 阿鉢囉(二合) 底褐多(四十九) 阿僧

伽攘那[木*奈]唎(二合)設寧(五十)」

佛言：「無邊莊嚴！此諸陀羅尼印能清淨句，演說虛空分段之句，

無有分段遍無分段，無分段故於中無句。無句清淨，由一切法句清淨

故。為彼發趣住大乘者、希求甚深清淨法者，由如來力所加持故，此

諸呪句而得流布。無邊莊嚴！若善男子愛樂現證大菩提者、欲為眾生

作利益者，於此呪句雖未曾聞而能悟解，若有非人或淨居天，持此呪

句當授與彼。若有發趣阿耨多羅三藐三菩提者，諸天子等亦持此呪而

授與之。」即說呪曰：

「烏波僧荷嚟(一) 娑荷嚟(二) 紇唎(二合)(三) 室唎(二合)地

唎(二合)底弭輸誕儞(四) 羯量曩遏他(二合)涅弟閃鉢囉(二合)底皤

底(五) 質多末弩弭攘那弭輸誕儞(六) 阿(引)地耶(二合)怛麼(二合)

麼呬遏馱鉢唎輸誕儞(七) 揭底枲蜜里(二合)底末底(八) 阿(引)褐

囉儞岌多(九) 岌多鉢底(十) 薩嚟(十一) 薩囉筏底(十二)」

佛言：「無邊莊嚴！有諸天神住雪山中，彼等天神若如來力之所

加持，而能授與諸說法者法之光明。」即說呪曰：

「末底弭輸誕儞(一) 蘇育多寐唎曳(二合)(二) 阿竭囉(二合)呬

多鉢馱涅荷唎(三) 阿枳邏(引)枲儞(四) 阿弭邏枲儞(五) 欝他

(引)曩三半寧(六) 弭儞多三麼(引)那鉢底(七) 末底阿揭羅(二合)

怒蘖諦(八)」

大寶積經卷第六



17

大寶積經卷第七

大唐三藏菩提流志奉 制譯

第二無邊莊嚴會清淨陀羅尼品第三之二

爾時佛告無邊莊嚴：「有諸天神住雞羅娑山，彼等天神能令諸說

法者六根清淨，於諸演說開示法時，助其語業令相續說。」即說呪曰：

「鉢囉(二合)多鉢怛底(一) 吠嚧折那筏底(二) 沒陀末底(三)

嚩蘇末底(四) 達摩末底(五) 遏三鉢囉(二合)謀(上)沙筏底(六) 粵

皤珊[木*奈]唎設曩筏底(七) 烏波僧荷囉涅弟賖筏底(八)」

佛言：「無邊莊嚴！有諸天神住娑羅林，彼等天神能令諸說法者

身語意業皆悉清淨，及能令彼言音清徹，謂美妙聲可愛樂聲，及能授

與愛語不相違語。」即說呪曰：

「涅囉(引)藍婆阿孽囉(二合)羯嚟(一) 乞曬麼毘制曳(二) 涅皤

娑筏底(三) 涅荷囉筏底(四) 烏闍筏底(五) 烏波曩酩底(六) 烏波僧

荷囉羯囉尼(上)(七) 阿(引)尾捨他(八) 伊荷馱囉尼目谿(九) 達摩

目谿(十) 達摩波吒嚟(十一)」

佛言：「無邊莊嚴！有諸天神住雪山南面，彼等天神為說法者、

於此法中勤修行者、樂求法者、愛樂法者，益其精氣。」即說呪曰：

「羯唎耶(二合)曩遏他(二合)微薩若儞(一) 驕賖唎耶(二合)怒

孽帝(二) 嗚播(引)耶僧仡唎(二合)呬(引)帝(三) 微寧目帝(四)

扇(引)多鉢那微薩囉儞(五) 烏皤(引上)婆耶賒筏底(六)」

佛言：「無邊莊嚴！有諸天神住大海岸，彼等天神為聞法故，為

諸法師而作安樂。如來為欲利益彼故說此呪句，及天帝釋亦能授與此

諸呪句。此是能攝帝釋等句。」即說呪曰：



18

「麼棄鉢底(一) 麼蘇莽底(二) 泥(引)婆(上)阿囉(二合)若(三)

舍至鉢底(四) 薩婆阿蘇囉曩(五) 涅羅(二合)伽(引)多儞(六) 未而

曬(二合)野(七) 素鉢囉(二合)底瑟恥多(八) 鉢囉(二合)莽阿囉(二

合)娜怒(上)比(九) 阿素囉(上)喃(十) 泥嚩南(上)阿地鉢碪(知臨

反)(十一) 薩(上)(十二) 那布囉塞仡唎(二合)覩(引)呬涅(十三) 泥

微呬庶(上)皤(上)細(十四) 嚩(引)娑嚩薩那(十五) 布爛[木*奈]囉

(十六) 都(十七) 多(引)閉肆(十八) 阿素囉(二合)薩那(十九) 墮喏

(上)阿[起- 巳+乞](其迄反)林(二十) 多嚩(二合)鉢施埵(二十一)

微圖孕(二合)肆多(二十二) 麼訶素囉(二十三) 阿素麗那囉(二合)

鉢囉演底(二十四) 避(引)多囉(二合)悉多(二合)(二十五) 那輸地賒

(二十六) 那莽勃陀肆也(二合)(二十七) 已曷底(二合)使曳(二

合)(二十八) 曩麼獄(去)多囉(二合)(二十九) 摩訶野舍(三十) 泥

嚩(引)阿素囉肆酩(三十一) 僧孽囉(二合)名(上)(三十二) 勃陀攝陀

(三十三) 阿耨多囉(三十四) 室囉(二合)末斯(三十五) 泥嚩微誓耶

(三十六) 那麼勃陀(引)底曩(引)莽斯(三十七) 僧(上)羯囉(二合)麼

闡(引)那(去)斯末捻(引)(三十八) 勃陀囊(引)銘曩嚩呬多(三十九)

微誓曳素(四十) 多多泥嚩(四十一) 阿素囉室者(二合)(四十二)微寧

多[口*梵](四十三) 訖里(二合)多(引)帝(四十四) 囉乞沙(二合)泥

嚩(引)南(上)(四十五) 麼努沙(引)南(四十六) 囉乞沙(二合)三(上)

尾那(四十七) 曳翳訶(四十八) 達麼儞泥世(四十九) 污多囒(二合)

底(五十) 素(引)鉢囉(二合)底瑟恥(二合)多(五十一) 寧疙(魚近反)

里(二合)呬多(五十二) 多嚩(二合)夜(引)阿素(引)囉(五十三) 阿囉

(二合)去灑(二合)娑藥叉緊那囉(五十四) 曩(引)伽鳩盤吒步多儞(五

十五) 毘舍(引)遮那曩嚩多他(五十六) 阿者羅悉他(上、二合)曩(五

十七) 鉢囉(二合) 鉢覩肆(五十八) 印那囉(二合)印那囉(二合)(五

十九) 布囉(二合)塞訖里(二合)多(六十) 阿底嚴毘(引)囉(六十一)

扇(引)旦(引)者(六十二) 阿孽囉(二合)布[口*路]沙(六十三) 細(引)



19

尾囊(六十四) 鉢囉(二合)攘漫覩(引)肆(六十五) 泥末那囉(二

合)(六十六) 勃地麼(引)多他微庶路(二合)多(六十七) 阿(引)末捨

翳訶(六十八)素多囉(二合)肆氏(六十九) 阿囉(二合)乞沙(二合)三

(上)末娜呬多(七十) 娑訶薩囉(二合)泥多囉(二合)(七十一) 素(引)

目佉罨播娑(二合)麗(七十二) 鉢唎嚩(引)履多(七十三) 污波悶攘

(汝陽反)薩嚩(二合)甘羯忙(七十四) 布囉(二合)迷呬覩肆銘(七十五)

野訖唎(二合)檐(七十六) 阿底鉢始遮(七十七) 阿努鉢囉(二合)沒多

(七十八) 阿者羅素鉢唎(二合)底瑟恥(二合)多(七十九) 訖里(二合)

膽呬(八十) 據舍藍布囉(二合)迷(八十一) 麼怒世數(八十二) 忙呬

(引)鉢底(八十三) 布囉嚩(二合)虛牟肆(八十四) 泥嚩(引)南

(上)(八十五) 布[口*誓]印底(八十六) 答嚩忙努(引)沙(上)(八十七)

勃陀肆野(二合)訖唎(二合)得嚩(二合)(八十八) 薩得迦(二合)藍(八

十九) 布闍陛殺底(九十) 帝莫呼(九十一) 摩訶嚩莽寧(九十二) 微

者藍皤嚩南者(九十三) 素庶(引)皤底(九十四) 泥嚩來野肆(去)(九

十五) 莽地野(二合)肆氏(九十六) 野去疏(二合)呬(九十七) 播履嚩

履覩(九十八) 鉢囉(二合)灆磨(九十九) 呵唎磨[合*牛]者(一百) 多

嚩肆迦(一百一) 微舍那阿疙囉(二合)嚩(引)呬(一百二) 娑哆底麼底

(一百三) 素囉多鉢囉(二合)底(一百四) 娑囉多娑多他(一百五) 鉢

囉(二合)部(引)薩建陀(一百六) 阿儞囉者莽囉者(一百七) 摩訶磨霓

(一百八) 摩訶薩建(引)陀(一百九) 摩訶計都(一百十) 素鉢囉(二合)

地者(一百十一) 摩訶磨囉(一百十二) 翳帝藥叉(一百十三) 摩訶帝

喏(一百十四) 阿囉(二合)乞羼(二合)底皤嚩南多嚩(一百十五) 摩護

藥叉鉢唎(二合)嚩(引)[口*路](一百十六) 曳那輸皤肆嚩娑嚩(一百

十七) 摩素薩嚩嚩素底喏(一百十八) 摩訶帝喏摩訶仰儞(一百十九)

摩訶鉢囉(二合)訶囉怒制嚩(一百二十) 阿尾呬(上)娑那耶(引)多替

嚩者(一百二十一) 素名嚧暮囉陀(二合)儞(一百二十二) 多嚩嚩娑嚩

(一百二十三) 薩嚩泥嚩(一百二十四) 布囉塞訖唎(二合)覩(一百二



20

十五) 庶(去引)婆底(一百二十六) 婆嚩曩污婆(引)娑(一百二十七)

鉢囉(二合)磨悶者肆(一百二十八) 底喏娑(一百二十九)」

佛言：「無邊莊嚴！此是能攝帝釋等句。若善男子趣菩提者、於

彼後時有諸眾生攝受法者、及為眾生攝法善巧得安住者，由是諸句，

天帝釋等而當授與此等諸句。」

佛言：「無邊莊嚴！何者是能攝四天王并眷屬句？」而說頌曰：

「於彼住夜叉，無忿無擾亂，

多聞之長子，及父咸恭敬。

刪闍耶夜叉，及諸勝軍旅，

而常擁護彼，愛樂此法者。

持國大神王，恒將諸眷屬，

彼亦常衛護，善說此經者。

醜目之眷屬，自身與軍眾，

若能住此教，一切當擁護。

增長王亦爾，軍旅及諸眾，

愛樂此法者，普皆作衛護。

幢幡大幢力，此住於東方，

大稱羅剎斯，彼皆攝入此。

而於此法門，有能受持者，

自身與眷屬，常親近守護。

藍婆毘羯遮，并及悉馱多，

奚離末底等，此皆住南方。

侍衛於帝釋，彼皆攝入此，

擁護益精氣，一切智者說。

劍離三蜜多，及伽羅繫翅，

并與蜜室多，名稱羅剎斯，

皆住於西方，此等皆攝來，



21

說法了義者，一切常擁護。

實諦有實諦，名稱羅剎斯，

深信於此法，彼住於北方。

佛為擁護故，攝彼來入此，

由如來威力，一切合掌住。」

佛言：「無邊莊嚴！何者是能攝四天王并諸眷屬侍從內宮令入之

句？」即說呪曰：

「散寧微舍儞(一) 摩訶(引)薩嚟(二) 摩訶揭儞(三) 摩訶揭若

儞(四) 鉢囉(二合)步(引)多微誓曳(五) 馱嚩(二合)社阿孽囉(六)

污播嚩(引)薩儞(七) 阿儞邏(引)細曩覩娑呵(八) 曩曩筏囊[木*奈]

賒儞舍(九) 折埵唎(引)路(引)迦播(引)囉儞(十) 覩肆銘囉(引)若曩

污折他(十一) 阿(引)吠設娜(十二) 伊呵薩曼嚩(引)呵囉他(去)(十

三) 勿囉(二合)[口*誓]寧孽囉(二合)呵(十四) 薩迷折突地捨(十五)」

佛言：「無邊莊嚴！何者是摧伏魔波旬句？汝應諦聽善思念之。」即

說呪曰：

「蜜底麗(二合)(一) 蜜多囉嚩底(二) 迦[口*路]寧(三) 迦[口

*路]曩嚩底(四) 微步(引)底(五) 微步(引)多嚩底(六) 鉢囉(二合)

牟折儞(七) 鉢囉(二合)牟折囊嚩底(八) 訖唎(二合)多訖唎(二合)多

嚩底(九) 阿怒仰酩(十) 阿怒仰莽嚩底(十一) 鄔播(引)多掣娜儞(十

二) 伽(引)麼微嚩攘儞(十三) 底唎(二合)瑟曩(二合)娑牟姝(去)殺

儞(十四) 儞孽唎(二合)呬(引)多忙(引)囉嚩藍(十五) 嗢多囉囊嚩底

(十六) 鉢囉(二合)底與(二合)多囉嚩底(十七) 鄔閉(引)去沙怒娑呬

帝(十八) 阿(引)灆麼囊微輸馱儞(十九) 寧那囉(二合)舍曩(二十)

阿三(引)暮(引)訶儞(二十一) 儞瑟(二合)鉢囉(二合)半(引)者寧(二

十二)」

佛言：「無邊莊嚴！此是摧伏魔波旬句。由是句故，不令天魔及

諸軍眾而得其便。」



22

佛言：「無邊莊嚴！何者是能攝彼大梵天句？汝今諦聽善思念之。」

即說呪曰：

「阿地鉢底(一) 摩訶悉他(去、引、二合)曩(上)筏底(二) 娑嚩

(二合)琰訖唎(二合)多(三) 悉他(引、二合)曩酩底(四) 曩曩摩護微

尾馱(五) 鉢囉(二合)底與(二合)播薩他(二合)曩伽囉曩(六) 阿地伽

薩他(二合)曩鉢底(七) 庶馱薩他(引、二合)曩孽覩(八) 娑含(引)鉢

底(九) 阿地羯爛(引、二合)多(十) 微庶(引)馱曩(十一) 庶婆鉢唎

(十二) 鉢囉庶皤(引)地目多(十三) 鉢囉(二合)勃多(二合)室唎(二

合)多(十四) 儞嚩(引)娑囊(十五) 鉢囉(二合)步(引)多(十六) 鉢囉

(二合)皤(十七) 儞孽囉(二合)蹊(引)多伽(上)麼(十八) 娑嚩(二合)

悉底(二合)伽(引)麼(十九) 鉢囉(二合)底與(二合)播薩他(引、二合)

曩(二十)」

佛言：「無邊莊嚴！此是能攝大梵天句。由是句故，大梵諸天能

授與彼諸說法師清淨妙善等引梵行圓滿文句。」

佛言：「無邊莊嚴！何者是淨居諸天法光明句？汝今諦聽善思念

之。」即說呪曰：

「微輸(引)馱曩嚩底(一) 案底麼伽(引)嚕儞(二) 伽(引)麼磨嚩

(三) 鄔娑(引)多(上)儞(四) 鉢囉(二合)涅酩多(引)儞(五) 鉢唎(二

合)演多(六) 鉢囉(二合)底與(二合)波悉他(二合)曩鉢耶(引)(七)

嚩娑(引)曩(八) 阿(引)賴耶微輸(引)馱儞(九) 阿(引)攘鉢演多伽囉

儞(十) 案底麼泥(上)舍(十一) 鉢囉(二合)底與(二合) 播悉他(引、

二合)寧(十二)」

佛言：「無邊莊嚴！此是淨居諸天法光明句，由是呪句而能授與

諸善男子我諸法藏。」

佛言：「無邊莊嚴！若有天王、人王、阿修羅王、迦樓羅王及諸

龍王，或大威德小威德者，若信不信諸眾生等，我皆授與陀羅尼句，

令其信者於此法中獲增上信，其不信者默然捨之，不令得起語言諍論。



23

說此法時，若有來作障礙留難而悉摧伏。此中何者是能攝取淨信者句？」

即說呪曰：

「愚嚧那(上)嚟(一) 阿者鉢麗(二) 娑嚩(二合)毘涅呵(引)囉

(三) 句末泥(四) 涅攘曩鉢囉(二合)底微嚧異寧(五) 只多珊者曩儞

(六) 只多鉢唎(二合)羯酩(七) 只多三(上)鉢囉(二合)娑(引)那儞

(八) 麼曩肆也(二合)(九) 呵唎灑(二合)伽囉儞(十) 微攘曩肆也(二

合)(十一) 阿怒娑嚩(二合)底(十二) 阿怒達麼努閉去灑(二合)寧(十

三) 呬都珊那唎舍儞(十四) 多他阿去殺(二合)囉鉢那(十五) 涅泥

(上)舍(十六) (引)地多(上)嚩底(十七) 野他(引)孽多(十八) 野他努

句路 (上)播麼(十九) 鄔播莽涅泥(上、引)舍(二十) 微庶(引)地多

(二十一) 怛多囉(二合)伽(引)麗(二十二) 曩者羯答微閻(二合)(二

十三) 三(上)鉢囉(二合)娑(引)娜遏他(二合)覩娑麼(二十四) 野他

(引)怒句嬾者目佉(二十五) 鄔波僧賀囉喻儞舍(二十六) 阿(引)舍

耶肆也(二合)(二十七) 微庶(引)地耶(二十八) 野他庶(引)地底(二

十九) 羅去灑(二合)曩羅去灑(二合)儞(三十) 羅去灑(二合)曩嚩底

(三十一) 羅去灑(二合)囊微輸馱儞(三十二) 鉢囉底吠馱遏他(三十

三) 珊那唎(二合)舍儞(三十四) 句舍囉冐他薩謎呵(三十五) 鉢囉

(二合)微者曳(三十六) 娑麼娑囉儞(三十七) 訖唎多(引)怒阿囉(二

合)去史(二合)(三十八) 薩底也(二合)遏替(三十九) 薩底也(二合)

南(上)(四十) 素微輸(引)地帝(四十一)」

佛言：「無邊莊嚴！此是能攝淨信者句及授與句，由是當能授與

說此法師善品及義。善男子！我今復說摧伏不信者句。」即說呪曰：

「去灑(二合)迷(一) 去灑麼嚩底(二) 迷多囉(二合)鉢唎(二合)

羯麼(三) 鉢囉(二合)底與(二合)波娑他(二合、引)寧(四) 伽[口*路]

囊鉢囉(二合)底邏(引)婆(五) 呬多努劍跛(六) 散喏曩儞(七) 僧揭

囉(二合)呵嚩薩覩(二合)(八) 呬多嚩薩覩(九) 散那囉(二合)舍儞

(十) 鉢唎(二合)嚩喏儞耶(十一) 嚩喏儞(十二) 簸跛咩多囉(二



24

合)(十三) 細嚩儞(十四) 曩坦多囉(二合)泥世薩他(二合)答微耶(二

合)(十五) 野多囉(二合)尾揭囉(二合)呵嚩底怒(十六) 薩摩孽爛(二

合)陀(十七) 鉢囉(二合)那(引)邏儞(十八) 鄔波蔗囉珊那唎舍儞(十

九) 儞舍囉(二合)夜微庶(引)馱儞(二十) 阿(引)多麼(二合)怒伽酩

(二十一) 鉢囉(二合)鄔波僧呵囉(二合)儞(二十二) 涅酩多(引)儞

(二十三) 阿怒囉去沙(二合)(二十四) 鉢囉(二合)底與(二合)波娑他

(引、二合)寧(二十五)」

佛言：「無邊莊嚴！此是調伏不信者句，由是不令造諸過惡。直

爾善法尚多憎嫉，何況於此無上法教。是故此諸呪句，為滅一切諸過

惡故，為斷一切煩惱故轉。無邊莊嚴！我見眾生心無淨信，或欲鬪諍、

或欲損害、或欲惱亂，而來親近如來。知彼心所動作，隨其種類，以

諸法門而作覺悟，令其捨離不善尋思，及令發起諸善根因。

「無邊莊嚴！如來安住於十八種不共法中，能善了知眾生心行，

及能了知心所攝法。無邊莊嚴！何等名為十八佛不共法？無邊莊嚴！

所謂如來於某時夜，現覺阿耨多羅三藐三菩提，乃至入於無餘涅槃，

於其中間無有誤失、無卒暴音、無忘失念、無不擇捨、無種種想、無

不定心，精進無退、念無 退、志欲無退、等持無退、慧無退、解脫無

退、解脫智見無退。一切如來身業智為前導隨智而轉，一切如來語業

智為前導隨智而轉，一切如來意業智為前導隨智而轉。如來智見於過

去世無著無礙，如來智見於未來世無著無礙，如來智見於現在世無著

無礙。無邊莊嚴！如來成就此等十八不共法故， 無量智見力悉皆成就

故，能開演此陀羅尼門清淨法品。為於不信一切有情生淨信故，為淨

信者於此法門得清淨智。無邊莊嚴！如來隨所樂欲，以諸無量種種語

言分別解說此陀羅尼門，亦不能說此陀羅尼門斷疑理趣百分之一，乃

至俱胝百千算數及譬喻分。何以故？此諸法門是無量門、不思議門，

此所有門能得一切智智轉故。

「復次無邊莊嚴！由此如來以無量異名，今為汝等開示演說此諸



25

法門，欲令汝等普遍了知無量法門、得陀羅尼故。」即說呪曰：

「怛姪他阿(引)唎曳(一) 阿(引)唎耶(二合)嚩底(二) 阿(引)唎

耶(二合)怒(上)揭帝(三) 儞馱(引)寧(四) 儞馱曩嚩底(五) 嚩覩鉢

囉(二合)酩(六) 嚩囉覩(二合)簸掣那(上)伽囉儞(七) 阿(引)伽(引)

舍微輸(引)馱儞(八) 阿怒去鎩(二合)簸儞(九) 阿寧去鎩(二合)簸儞

(十) 阿微孽多鉢囉酩(十一) 阿怒播孽(上)底儞(十二) 涅畔(引)曩

鉢他微輸(引)馱儞(十三) 微耶(二合)波儞去史(二合)鉢底(十四)

阿怒播(引)那(十五) 寧[口*路](引)馱播囉酩(十六) 薩嚩攘涅畔(引)

曩(去)寧那囉(二合)舍寧(十七)」

佛告無邊莊嚴菩薩言：「此諸陀羅尼印能清淨句、異名說句，由

受持此陀羅尼法門，以少功用證菩薩位差別妙智及近大悲，由隨義覺

證得悟入一切法智。無邊莊嚴！此陀羅尼句是大良藥，以能除破諸重

病故。復能除滅無明無智極黑闇障，隨順明法圓滿轉故。隨何明法圓

滿而轉，謂隨順明法智圓滿故。而能現證宿住智明，隨順明法智善巧

故。而得出生天眼智明，隨順捨離諸煩惱故。能現證得漏盡智明，由

此復能獲得一切所學波羅蜜多、無上智見、一切智智見、一切智智地。

無邊莊嚴！汝觀如來善能如許廣大說法，於諸方便善巧圓滿。無邊莊

嚴！如來如是成就大智，能善安住一切智智力無畏等。此無上寶藏，

於無量俱胝那由他劫所修善根之所積集。以是緣故，能善安住此諸法

門，今為汝等成熟佛法，於法理趣出生善巧，開示演說此陀羅尼清淨

法品。若善男子善女人等，發心求趣大菩提者而欲隨我正修學者、於

我法教欲擁護者、於諸如來無量法藏欲受持者，於此法中當勤修習志

樂精進，住不放逸不著三界，於一切智智心作意善加持者、於諸色緣

清淨善巧善修習者、於受想行識清淨善巧勤修習者、於實諦句出生清

淨勤修習者， 於諸法中應可樂求諸清淨智。無邊莊嚴！由內清淨故一

切法清淨，由內寂靜故一切法寂靜，由內寂滅故一切法寂滅，由內無

所取故一切法無所取，由內不住故諸法不住，由內滅故一切法滅，由



26

內無所作故一切法無所作，由內無來去故一切諸法亦無來去。無邊莊

嚴！此諸門句令諸菩薩內清淨轉，由外本性無分別故不起分別，然能

受持清淨陀羅尼門。捨離貪恚心不貢高，為諸如來之所稱歎，於諸眾

生最為殊勝作無上主，當能證得無礙智說歡喜辯才，於前後際得清淨

智，能遍記[竺-二+別]而能隨念中道之性，及能證得無生法忍，能證

緣起願殊勝性，及於諸願能遍清淨，當能遍持不共一切法智善巧，所

發語言眾皆信受，能於當來雨大法雨。無邊莊嚴！菩薩由得陀羅尼故，

必定當證無生法忍，逮得一切法清淨智，及能出生如是法智，謂一切

法不生不滅。而復證得如是法智，謂虛妄生生不成就。不成就者即便

散壞，散壞法者而無所趣，此一切法皆滅壞門。此滅壞門同無生相，

若是無生彼即無滅，如實觀察一切諸法遠離相已，則不執著則不戲論。

無邊莊嚴！此是諸菩薩無生智門善巧觀察，而能入此諸陀羅尼，由是

速能獲無生忍辯才具足。」

爾時世尊欲重宣此義而說頌曰：

「若法虛妄生， 生已必滅壞，

諸法離於有， 於誰可遍持？

諸法既非有， 無有無可取，

若法不可得， 於何而遍持？

若不了諸法， 自性不可得，

彼則行於相， 不得陀羅尼。

諸法如虛空， 由是說開示，

虛空及開示， 二俱無所有。

此二離於有， 諸法亦空無，

如是解法者， 彼能獲總持。

隨覺無初始， 不分別中後，

諸法離分別， 一切悉空無。

若處無堅實， 不實亦非有，



27

依諸法真理， 云何得遍持？

如是了諸法， 自性無所有，

我今略說彼， 得清淨總持。

諸法如虛空， 亦等於空曠，

以慧常觀察， 彼能獲總持。

諸法無所有， 不生亦不起，

無有無可取， 此云何遍持？

一切法無相， 自性無戲論，

一切皆離相， 說法無所有。

若能如是解， 一切法如理，

彼則無分別， 而能得遍持。

諸法以自性， 無故不可得，

解了無有義， 彼成就總持。

若如是觀察， 一切法不染，

智不分別空， 彼能持諸法。

無常義空義， 苦義及厭離，

若以慧了知， 彼智得增長。

示說無所取， 涅槃如理義，

堅無分別意， 亦不分別法。

由是能受持， 諸法不堅固，

無有無所取， 寂靜空難見。

若解法已說， 於說不分別，

無著無分別， 能持此法門。

若解了相已， 能了於無相，

彼亦於諸法， 不起捨離想。

彼能了此義， 正覺之所說，

善巧說祕密， 彼能隨我覺。



28

若如理觀察， 無量一切法，

彼捨離諸量， 能覺此理趣。

若能觀察法， 無名及無相，

能了達此義， 彼能增長忍。

諸願與殊勝， 及如理觀察，

所願并諸色， 不住能違彼。

了此法門義， 能如理觀察，

於諸法理中， 彼亦無疑惑。

若以慧觀察， 一切諸法相，

決定解了者， 彼則入無相。

彼於此理趣， 能了善安住，

如是無畏者， 能速證佛法。

於法不戲論， 平等無分別，

了法相應已， 於厭離無惑。

於滅不分別， 蘊盡寂靜義，

彼於法平等， 得如理辯才。

能修習慈悲， 利益諸眾生，

善住相應者， 彼覺了無上。

若離眾生相， 能了法無我，

法無戲論義， 如理不戲論。

若聞此法已， 能速得淨信，

彼當見正覺， 彌勒兩足尊。

彼令我歡喜， 於此眾會中，

若有聞此法， 彼能作賢愛。

敬愛如來者， 是則無破壞，

由聞此法已， 能為善賢愛。

若於賢劫中， 欲見諸如來，



29

修學此法門， 能令諸佛喜。

無量壽威光， 阿閦大名稱，

若欲見彼者， 當學此法門。

若欲成菩提， 寂靜最勝法，

或求轉輪位， 當學此法門。

若樂求最上， 善巧總持門，

當於此法學， 常應不放逸。

若欲成廣大， 最上殊勝願，

求證菩提者， 當學此法門。

此經之所說， 陀羅尼法門，

能開示諸法， 此印最無上。

諸法內真實， 以總持開示，

此虛空法門， 善決無邊義。

所說諸善門， 此法能開示，

總持義善巧， 陀羅尼力故。

總持說為慧， 能持一切法，

總持義善巧， 以慧能了知。

於此異多釋， 已善說佛法，

以義正開示， 無上菩提分。

差別智善巧， 於斯正開示，

若於此法學， 證無上菩提。

於此教開示， 無上善法門，

得方便智已， 應當說此法。

未曾說諸法， 此無上種性，

於此義當學， 開示甘露句。

智者若欲求， 諸佛無礙慧，

若於此義學， 當獲最上智。



30

我於往昔時， 無量無數劫，

若不學此法， 不證寂理趣。

由我曾供養， 無量百千佛，

為是能了知， 說此無上法。

我為諸眾生， 作無邊義利，

汝等應當作， 得此陀羅尼。

若能了知此， 陀羅尼門印，

智者由一句， 能入此法門。

我智慧無上， 亦無有數量，

由我具智蘊， 能開示此法。

智者於此求， 隨覺菩提義，

於此義法門， 無畏當勤學。

智者若欲求， 廣大智慧性，

於佛生尊重， 當學此法門。

若欲轉法輪， 及吹大法螺，

智者應如理， 當學此法門。

若欲放光明， 普照無邊際，

求於佛法時， 於此如理學。

於天人世間， 若欲為上首，

彼可學此經， 決定一切法。

欲求廣大智， 發起諸功德，

樂求佛慧時， 於此應隨學。

欲開示法門， 樂求於最勝，

無戲論佛智， 於此義當學。

若欲樂開示， 無礙智所說，

修學此法已， 應說甘露句。

若欲照俱胝， 無量無邊界，



31

彼等於此教， 應當善修學。

此無上法門， 能淨除諸法，

一切法清淨， 於此經中說。

種智兩足尊， 演此廣大法，

於為菩薩說， 此經最無上。」

佛告無邊莊嚴：「是故諸菩薩於此法教生愛樂已，為攝此法令久

住故，復為哀愍諸眾生故，於此法教應當書寫受持讀誦。無邊莊嚴！

若復有人於彼時中聞此法已，於如來所以愛樂心而常思念，彼諸人等

當得如來無邊法藏諸陀羅尼，辯才具足，於一切法速得自在，能具攝

受不可思議佛剎莊嚴聲聞菩薩。無邊莊嚴！若諸菩薩住一切法無戲論

者，由陀羅尼清淨門故，此諸法門常得現前，皆能攝受無量不可思議

殊勝功德。無邊莊嚴！此是第三陀羅尼門清淨法品。無邊莊嚴！於彼

後時若有菩薩欲隨我學此陀羅尼法門者，當親近善友、遠離惡友，為

遍擁護此諸法門，當捨身命受持陀羅尼清淨法印。譬如迦利邸迦月圓

滿時光明照耀，於眾星中最為殊勝。如是此陀羅尼印三品，攝受所有

法門亦復如是，於一切契經中此法光明最為殊勝，一切菩薩皆大尊重，

故能出生無量辯才。此無量辯才，應知即是不放逸地。何者是於不放

逸地？謂於此法作意思惟、如理觀察不生妄念，如是能令遍忍清淨。

若諸菩薩精勤志求不放逸者，於此法門應善修習。為令此法得久住故，

心常謙下尊重於法，書寫經卷不離身手，見有志樂希求法者、發心趣

向大菩提 者，應當為彼開示流布教授讀誦書寫經卷，乃至隨義而為解

釋。如其受持所有法門不應藏匿，願諸眾生得此無上佛法利益我等，

當令一切眾生於諸佛法常不缺減。如是菩薩於法無悋常樂施人，於義

不祕盡皆為說，無少法門而不開示。無邊莊嚴！應為利益安樂諸眾生

故，汝當受持此法門品陀羅尼門能清淨句。」

爾時世尊復告尊者阿難陀曰：「汝當受持此法門品。我諸弟子承

事我者，亦當受持如是經典。」時阿難陀白世尊言：「以佛神力我已



32

受持。我由成就此法門故，無量法門皆得現前。」

佛言：「阿難陀！如是如是，如汝所說。由佛威力及此法門遍清

淨故，諸有受持此法門者，及親事我能受持者，無量法門皆得現前。

是故阿難陀！汝當受持如來法教無量法藏。說此法時，於眾會中無量

菩薩即便獲得大法光明。得法光故，無量諸佛所說法門皆得現前，及

得近於一切智智，如所樂求勝願莊嚴悉能成就。阿難陀！汝觀諸法本

性甚深，如是如來能於無名相法作名相說，又能開示諸法本性，亦復

淨除令見清淨，雖說諸法無法可說亦無能說。」

佛言：「阿難陀！若能如是觀諸法性，便得發生無量智慧。說此

法時，無數菩薩證無生法忍，無量眾生發阿耨多羅三藐三菩提心，於

阿僧祇劫當證無上正等菩提，復能出生無量辯才。」

爾時世尊加持此陀羅尼門，放大光明，其光普照無量無邊諸佛世

界。由此光明，彼諸世界所有菩薩皆悉得聞此陀羅尼，聞此法已能遍

成熟菩提法分。於彼復有無量眾生，皆發阿耨多羅三藐三菩提心。當

於爾時，一切眾生皆得安樂。是時復有諸天，雨天波頭摩華於大眾會

諸菩薩中，唱如是言：「願一切眾生得佛智慧。」

爾時無量辯才菩薩白佛言：「世尊！當何名此法門？我當云何奉

持？」

佛告無量辯才菩薩言：「此法門名『陀羅尼王』，亦名『陀羅尼

印』，亦名『三品所攝善巧』，汝當受持。此是無邊辯才，攝一切義

善巧法門。由此法門，而能照了一切諸法、斷一切疑，是故諸菩薩於

此法門應當奉持。」爾時一切大眾為供養法故，以五色華散於佛上。

佛說此經已，諸菩薩摩訶薩，一切眾會及天、人、阿修羅、乾闥

婆等，聞佛所說，皆大歡喜，信受奉行。

大寶積經卷第七



33

大寶積經卷第八

西晉三藏竺法護奉 詔譯

密迹金剛力士會第三之一

聞如是：

一時佛遊王舍城靈鷲山，與大比丘眾俱四萬二千，菩薩八萬四千。

一切大聖神通以達，各在十方異佛國會故來集此，皆得法忍至不退轉、

一生補處， 逮致總持辯才無礙，周流十方無數佛土神通自娛，棄諸外

學降伏眾魔消諸怨敵，等心眾生，覩一切原，曉了三界眾生根本，普

入一切諸度無極。常處閑靜，善權方便靡所不通。諸佛諮嗟宣揚其德，

修無數劫奉開士行，積功累德億載兆姟，從無限世心平如地，諸佛土

境不可限量。所行清淨，棄眾罣礙除諸陰蓋。其身堅強猶如鉤鎖，得

金剛志致道聖性。大師子吼獨步眾會，體解所入得無所畏，光蔽日月

闡曜真法。等于三世，去來今得寤惑決疑。深入微妙，下於緣起開化

剛強，捐捨斷滅有常之想。一切禪思三昧正受，將護暢達處處所入。

十方聞聲受無重問，不斷三寶訓誨言教，積德無量興隆道寶，過諸聲

聞緣覺之地。行無盡慈遵無極哀，攝四梵行，四恩普濟隨時開度，過

三脫門至三達智。周旋三界猶如日月，往來四域如轉輪聖王，以勇猛

慧度生老死，出入五趣如炬照冥，心無所著猶如蓮華生於污埿，行無

增損猶如虛空無所增愛。頒宣三藏如國明君賜報印綬拜與官號，超俗

八法不以慼忻，遊入八難化眾危厄，以慧成就轉不退輪，解眾廢亂顯

示正真本無之法。發訓超分至一切智，三界為震。佛十八法誨諸愚冥，

離於三毒如吹浮 雲，以道法舟往度眾生，勸十二海脫生死輪，往來三

處濟十二因。諸會菩薩具足功勳，其名曰：月施菩薩、月英菩薩、寂

英菩薩、首英菩薩、光英菩薩、光首菩薩，首積、首寂、鉤鎖、龍忻、

龍施、執像蜜天、緣勝、緣手、常舉手、常下手、寶印手、寶掌、普



34

世、宿王、金剛意、金剛步、不動行迹、過三世度、無量迹、無量意、

海意、堅意、上意、持意、增意、常慘、常笑、喜根、善照威、離垢、

棄惡趣、去眾蓋、極精進、智積、常觀、光世音、大勢至、山頂、虛

空藏、不眴、不慕樂、寶上、寶心、善思、善思義、珠結總、豪王、

淨王、嚴土、寶事、恩施、帝天、水天、帝罔、明罔、喻天、積快、

臂善、白象、香手、眾香手、師子、英普、利意、妙御、大御、寂意、

慈氏、普首、童真，其八萬四千菩薩號各如是。

爾時於是三千大千佛土，大尊巍巍釋、梵、四天王，諸天、龍、

神、阿須輪、迦留羅、真陀羅、摩休勒、揵沓惒，諸王官屬咸來集會。

阿耨達龍王、和輪龍王、摩那斯龍王、多朱龍王、雪色龍王、無量色

龍王、須深龍王，及餘無數百千龍王，并其官屬皆來在會。閑居阿須

輪、須摩質阿須輪、決河阿須輪、順樹阿須輪、瓔珞阿須輪、狂惑阿

須輪、斷絕阿須輪、執鬼阿須輪，各與無數眷屬圍旋，皆來在會。摩

竭國王萍沙及宮人眷屬，皆來在會。諸比丘、比丘尼、清信士、清信

女，主天地神、欲行天、色行天、淨居天，悉來在會。

彼時世尊與無央數百千之眾眷屬圍旋而為說經，頒宣菩薩諸大士

業，其法名曰淨濟廣布道義。何謂菩薩業？以行布施，開化眾生救濟

危厄；修禁戒 業，周滿所願十善之事；行忍辱業，備悉諸相八十種好

嚴飾己身；行精進業，所造德本一切具足無所缺漏；行禪思業，志性

和安成無思議；行智慧 業，斷眾塵勞，成就聖明化諸不達，行博聞業，

致無礙辯，所說如流聽者輒受；行功德業，勸益眾生無限之福；行聖

明業，緣致無量至真辯才；行寂然業，所興發眾不可思議；行正觀業，

棄捨邪行無益之事；行慈心業，常修仁和未嘗懷害；行哀之業，欲濟

眾生不厭終始；行喜之業，樂法之樂而以自娛，亦化眾生使慕道法；

行於護業，斷無量釁示其罪福以法兼利，聽法會業去眾陰蓋令不自大；

行出家業，捐捨恩愛戀恨之心世俗之習；行閑居 業，所立要義不失一

心；行有志業，逮得總持念法不忘以化眾庶；行思念業，其意曉了靡



35

不通達；行遊步業，解義所趣有益不損；行意止業，觀身痛癢心意諸

法；行意斷業，皆斷一切眾罪惡法，普修道義諸行妙法；行神足業，

輕其身心往來趣厄救眾下劣；行諸根業，具足寂靜，眼耳鼻口身心使

定不亂；行諸力業，消眾塵勞瑕穢之非，常能自制亦化眾庶；行覺意

業，暢自然法以達正己；行於道業，越眾邪徑九十六種；行真正業，

致仁義事無有瞋喜；行解辯業，見眾生心而為開闡；行自歸業，己身

自達不須仰人；行善友業，通功勳門濟以慧德；行純性業，普和三世

無有欺惑；行應時業，皆能具足越一切難；行聖賢業；所往殊特與眾

超異；行宴坐業，如所聞法常奉行之；行四恩業，合聚於眾為演經法；

行正法業，順三寶教令不斷絕；曉勸助業，勤化眾生嚴淨佛土；權方

便業，普用具足一切愍智。世尊如是廣為一切宣菩薩業，名曰清淨。

於是金剛力士，名曰密迹，住世尊右，手執金剛前白佛言：「至

未曾有，如來至真快說菩薩號淨濟業經典之要。如向大聖頒宣斯法，

我察思議是一切業，皆入菩薩眾德慧業。所以者何？其妙功德悉諸菩

薩之所娛樂、所化變示，以是所樂攝導眾生。其慧業者，菩薩雅詞多

所悅可。若有菩薩曉了舉要功德之業，修慧明業，是行第一真實至誠。

所以者何？其功德業則是菩薩善權方便，所度無極具足福慶。其斯慧

業，則是菩薩智度無極眾行備悉。以是二業普備一切諸菩薩道而恩廣

濟，諸魔官屬莫能當者，以度魔界。菩薩如是至不退轉，當成無上正

真之道，計於法本。諸不退轉近佛世尊，皆致如來祕密要藏，恣意頒

宣未曾覆匿。」

於時寂意菩薩謂密迹金剛力士：「密迹！所云有二事業，近於如

來慧。仁能樂住宣於如來祕密之業，非諸聲聞緣覺之地所能及逮，況

餘凡庶之所及乎！」時密迹金剛力士默然不報。

時寂意菩薩前白佛言：「密迹力士豈能屈意為斯眾會隨時敷演諸

菩薩密如來祕要？一切眾會普共渴仰欲得聞之。若聞所說心中坦然，

忻喜大悅奉菩薩行，具足成就此要密事，心性調和入無極慈。」



36

佛告密迹金剛力士：「仁能重任為此眾會說菩薩密如來祕要，千

佛勸歎。卿宣諸菩薩道品諸行，眾會樂聞。」密迹金剛力士前白佛言：

「少能堪任為諸眾會宣菩薩密如來祕要。假使如來勸佐威神而見扶接，

乘大慧光承佛聖旨，乃敢宣布諸菩薩密如來祕要。猶如，世尊！夜闇

冥時依燈火明，得見形色往來好醜東西南北所當進退。如是世尊！若

見建立承佛聖旨，所知少小粗舉歎說。」

佛言：「善哉！便時宣之。」

時密迹力士語寂意菩薩：「仁者且聽，及諸來會聞諸菩薩密如來

祕要，勿恐勿怖，無以懷怖。」

時寂意菩薩告諸會者：「如來所宣布四不思議，以是得成無上正

真之道，逮最正覺。何謂為四？所造立業不可思議，志如龍王行不可

計，禪思一心不可稱限，諸佛所行無有邊際；是為四事。仁者當知，

是四不可思議，佛道所行不可思議，為最至尊以成正覺，是故名曰四

不可思議。諸仁集會，若聞菩薩諸佛世尊不可思議，不當恐怖而懷畏

懼，益加踊躍倍抱恭恪乃達大道。」

爾時寂意即如其像三昧正受，令一切眾會聞如來法，無誹謗者各

心忻豫一切來集眾會場地，天雨眾華諸心念華若干種品，散於佛上及

眾會上以用供養。

於是密迹力士語寂意曰：「諦聽諦聽，善思念之。今當宣布諸菩

薩密、如來祕要，夙夜寂然而修惔怕。如來菩薩所言至誠，無分別決

乃授道別，從是以往順從菩薩。五行菩薩，無有諛諂、不為匿訑、不

自貢高；現相應時自在變化；以自在心不計邪侫非法之業；謹慎身行

威儀禮節，開化眾生，口無所說不妄有辭；菩薩威儀不可限量。又次

寂意！隨眾生行，因可開化一切威儀禮節之事，所行學問禪思禮節，

使學若干音響言辭各令明了。男女所行舉動進止威儀禮節，各以大小

乳下嬰孩，應見化者各慎威儀。長老中年少小之類，所可應化威儀禮

節，尊卑豪賤明愚所行開塞達騃。所行多少威儀禮節，因依訓誨應得



37

度者而開化之。地獄、餓鬼、畜生之類，諸天、龍、神、阿須輪、迦

樓羅、真陀羅、摩休勒、若人非人，所應開化而誘導之。比 丘、比丘

尼、清信士、清信女，釋梵四天王、大神妙天，所應開化而訓誨之。

菩薩皆知深淺厚薄難度易化，應病與藥而為說法，使諸貪婬不貪財業，

建立威儀隨其禮節。菩薩在彼無為寂然，以身修行不捨靜默顯身威儀，

若有貪嫉各為示現，不惜身命隨時救濟。身行清淨體演光明，諸在地

獄、餓 鬼、畜生勤苦之患，濟其危厄立在安處令無眾難。若有眾生多

所悋業，隨其所好現若干種珍寶財業，各使得所。頭目肌肉骨節支體

髓腦、妻子群從車馬奴僕衣裘，從志所樂皆施與之。若求甘饍上好衣

被，皆令充意各得其所。受諸眾生無央數身，法界無量舉安無處飽滿

一切。道智無窮各現其身，在於十方不可限極，因緣方便亦不可盡。

以無數身隨時現體，開化眾生各令得所。若有眾生多貪欲者婬想情色，

化現女像端正殊妙，其人見之喜悅敬 向，與共相娛視之無厭如寶明珠，

卒便臭穢顏色甚惡。覩是所變心患厭之，便示死亡益用惡見，因為說

法無常苦空，一切三界猶如幻化無一真諦。聞之則達，便發無上正真

道意逮不退轉。又彼菩薩以一寶蓋覆斯三千大千世界靡不周遍，復能

內之於一芥子。若劫燒時皆舉一切著其一掌，斯身不大亦不增減。其

身供養周於十方諸佛世尊，復變化華如須彌山懷之裓上，成為華蓋貢

上如來。化一香鑪如千佛土、作一燈炬如須彌山，供奉如來，照恒河

沙諸佛國土以貢上佛。以細帛[疊*毛]裹覆其身，灌用麻油以為燈火，

自然己身演其光明，照遍三千大千佛土。若眾生見怪之所以，或得想

念菩薩境界。覩此變化無央數眾皆發道心，得悅可意充實飽滿。被弘

誓鎧現和羅勢執於無極，手持金剛力士侍佛而自顯燿，眾人恐怖自歸

作禮。菩薩大士聽受經法，示大力士在於塚間，大聚眾人自現身死。

形體廣長棄大塚間，又諸禽獸食噉其肉，四足兩足服食其體，壽終之

後皆得生天。緣是為本乃至滅 度，悉是菩薩本願殊特之所致也。所以

者何？其彼菩薩本發意時心自要誓：『設使有人禽獸飛鳥，見我身死



38

來噉肌肉，壽終生天度世得道，奉持禁戒所願者得。』如是寂意！當

作是觀，菩薩所行隨時之儀而開化之。」

密迹金剛力士謂寂意菩薩：「乃往過去久遠世時，是閻浮利天下

廣大周合一域，有八萬四千國，其餘郡縣丘聚無數百千，人民熾盛不

可計限。爾時多有財寶衣食自然周匝充滿，眾奇寶樹交絡屋宅。斯諸

眾生有若干疾、不安眾患多羸瘦者，金痍療瘡疽痛惡疾，又有無數百

千良醫所不能療。眾人得疾積有年歲，無能自安求哀自歸。當是眾人

遭是其厄則無救護，各自稱怨，呼天、龍、神、揵陀羅、真陀羅、摩

休勒、人與非人：『誰能療治消我病 厄？』菩薩爾時為一切首，現為

良醫療眾人疾，常用慈心專精走使侍從其後，猶如奴僕給所當得，以

報恩慈濟人危厄。是故寂意！乃往古世，今斯世尊當爾世時作天帝釋，

名曰善自。在於天上遙見眾人得若干病困厄難言，以天耳聞眾人厄困

呻呼悲嗟，見聞如是興大悲哀，心自念言：『今此眾人委厄甚困無所

歸依。今吾應宜濟眾困厄，其無救者為立善救、無所依者為設眾依、

無所歸者為造受歸。』爾時天下閻浮利中有一大國城名曰具留，彼時

天帝菩薩去國不遠，化作一蟲獸名曰仁良，自然化生在其國界。時天

帝釋往在虛空，以偈告語天下閻浮利人：

「『去此國土不大遠， 而有一蟲名仁良，

其有服食此蟲肉， 則得免濟一切厄。

汝等勿恐莫懷懼， 覩其蟲身恣取肉，

終不抱瞋無厭穢， 斯是神妙好良藥。』」

密迹金剛力士復語寂意菩薩：「爾時彼大國城郡縣村落丘聚眾疾

諸彼病人，聞此音聲咸皆集詣具留大國。到其蟲所，取其肌肉各齎來

歸以救療病，各得除愈，其蟲身肉如故不減。時其國界空野中蟲說是

頌曰：

「『以斯之言要， 令眾成佛道，

使吾妙智慧， 究竟無窮盡。



39

周習學禁戒， 取肌肉施與，

以是至誠辭， 速逮正真道。』」

密迹金剛力士曰：「如是寂意！其天下閻浮利諸有病者，皆往取

是仁良蟲肉悉服食之，療體之病靡不得瘳。於時其蟲愍慈眾生，其身

如故亦不增減， 各各截取復生如故，其身完具亦不缺漏。郡國縣邑州

城大邦諸有苦患，敢來食此仁良蟲肉皆得安隱。七日之中使天下人無

復疾病眾患之難，唯去身病未消心疾婬怒癡疹。時天下人男女大小皆

得安隱無復身患，各心念言：『今我等身，以何方便報答仁良所育慈

養，乃能被荷眾病得愈，身得安隱永無眾患。』諸病愈者普共集會，

詣具留國到仁良蟲所，皆共叉手為仁良蟲說此偈言：

「『仁為是救護， 仁身良醫藥，

咸令我除患， 以何報仁養？』」

爾時仁良蟲自沒其身，現天帝形為大眾人而說頌曰：

「『如吾今日身， 不用眾居業，

不以飲食供， 金銀及珍寶，

不以好象車， 不快馬細車。

男女諸大小， 咸共心和同，

皆改往修來， 身奉行十善。

各相向慈心， 展轉相愍傷，

相見如骨肉， 猶如父母子，

心不懷害念， 乃報其慈養。』」

密迹金剛力士語寂意菩薩：「時彼眾人聞其訓誨，宿福所化，皆

共奉行是十善業，具足清淨不令缺漏。如是寂意！時天下人男女大小

奉行十善，終身沒已不墮惡趣三厄之難，壽終之後自然得生忉利天上。

又天帝釋為講說法開示大業，皆發無上正真道意，應時悉立不退轉地。

寂意當了，是則菩薩所修密行，護身清淨不惜身命以己用施，開化救

濟無數眾生使至大道。」



40

佛告寂意：「菩薩身所行眾密堅固牢強，不可破壞猶如金剛。其

身散以眾人所學從志律故，雖欲毀之不能破壞。眾生以學，從學法住

一切不壞。所宣言教，火不能燒刀不能傷。其身堅強要不可毀，猶如，

寂意！其菩薩身，身順法律調化眾生。其菩薩心，不以寂然、不懷妄

想。一切眾生身悉本無， 其己亦然亦復本空。以了本無，己身本無一

切諸法亦復本無。諸法本無，又解己身以歸本無，一切諸法亦復本無。

諸法本無，己身自然亦歸本無。己以本無，過去當來今現在法亦復本

無。去來今法以了本無，又復己身亦復本無，過去本無、當來本無而

不錯亂。當來本無不與過去本無相違也，過去本無不與現在本無相違

也，現在本無不與過去本無相違也。現在本無不與過去當來相違也，

過去當來本無不與現在本無相違也，其當來本無不與現在本無相違也。

去來今現本無不與現在本無而相違也。其去來今本無行者，諸陰諸種

諸入眾衰四大未曾相違也。設使生死及與無為自然本無，生死本 無，

以無所行本無自然。無行本無，不違本無，諸行本無自然。又族姓子！

所謂本無，其本無者等無有異，不離於欲，無所成立。本無諍訟，是

諍訟者與諸諍訟亦無所諍，以無所諍，其本無者亦無所諍，是則名曰

如來本無。如來無像，歸斯本無，是則名曰如來形像。普現一切諸所

色像，是故形像如來形像一切本空，是則名曰如來之像。是故菩薩現

一切像，如來未曾造現形像。無像無諍，爾乃普現一切眾像，不以本

無有所成立。以本無業自觀其身，諸身本無，自察法身一切諸身，皆

無有身。觀如來身，曉一切身從因緣生，以了法身本所從行，因與法

身乃成法身。無陰種諸入，則曰法身行平等業。消除眾生所見之緣，

若有所聞、所更麁細，猶如，寂意！耆域醫王合集諸藥，以取藥草作

童子形，端正姝好世之希有，所作安諦所有究竟殊異無比，往來周旋

住立安坐臥寐經行，無所缺漏所顯變業。或有大豪國王太子大臣百官

貴姓長者，來到耆域醫王所，視藥童子與共歌戲，相其顏色病皆得除，

便致安隱寂靜無欲。寂意且觀，其耆域醫王療治世間，其餘醫師所不



41

能及也。如是寂意！若菩薩奉行法身，假使眾生婬怒癡盛，男女大小

欲相慕樂即共相娛，貪欲塵勞悉得休息。以得休息於內息想，謂離熱

欲因斯受化，皆是菩薩所願具足。如是寂意！若菩薩行善修法身，斯

諸菩薩則是法身。示以飲食充實斯體，不服摶食以安其身以斷眾饍，

愍傷眾生而現復食，不以飯食入於體裏不著身中，又其法身力不增損。

菩薩法身不知所生亦無有死、無終無始，而隨習俗現有生死。雖現終

沒，解一切法悉無所行。示現所生，暢一切法無為無會。一切諸法雖

有所生悉無所生，皆曉諸行自現其身，諸根闕減而所遊行不毀法身，

則以法身法食法力，以法自歸了如來身。

「寂意！欲知如來身者，即虛空身而無等倫，處於三界為最至尊，

施於眾生身無所歸，不可譬喻而無比類。其身清淨捨垢無塵，其身本

淨而無沾污， 自然鮮明永無塵冥，本性仁和悉無所生。其身寂然，不

為心意識所見拘繫。其身自然，猶如幻化野馬水月。其身已度空無相

願。其身普周十方虛空， 心悉平等了三界本，一切眾生無有吾我。其

身無底不可限量、無作無想。斯身無著無所思念，所住真諦致不可還。

其身無像自然現像、無痛現痛，自然無想而現有想，無生死識而自然

現諸生死識，無地水火風因其示現地水火風四大之身。解諸世間一切

現法皆虛不實，眼無所見、耳無所聞、鼻無嗅香、舌不在味、身不倚

行，永消眾識。意無所受、心無轉移，無心意識，解了真諦未曾進退。

「爾時，寂意！如來法身，若有菩薩以能逮斯如來等身，靡不周

普奉菩薩行。在此三千大千世界，諸四方域郡國縣邑州城大邦，悉化

其身皆遍現之， 一切眾魔不能見知菩薩所為，現若不現悉能明了微妙

之業。雖無所現，普現一切未曾念行見聞知識有所修行開化眾生，不

以身行失四意止。為眾生 類，因現其身無常苦空非身之義，解達諸身

本法悉寂。為眾生現身歸壞敗，其以報應求於身者以是退轉；以是求

報隨四顛倒。其有解覩無作無見，曉知其身猶如草木牆壁瓦石，為諸

眾生現清淨身。如是寂意！曾為菩薩從錠光佛授決以來，致於密身清



42

淨之體。正使菩薩口有所宣悉無言說。又有，寂意！如來所說隨時之

宜，因其想念，說菩薩密身之寂靜，從是轉進而得拔濟所至無際。所

謂菩薩身之祕密，由得自在。菩薩以宣己身寂密，粗舉其 要，假欲具

說，江河沙劫不能究暢。」

密迹金剛力士謂寂意菩薩：「何謂言密？其言清淨，隨眾生類墮

畜生中多少限數，菩薩亦現若干音響言語，其察音響現若干辭，順其

眾生章句言語而演言教，隨時頒宣而與談語，說其苦樂善惡之處。其

菩薩音，一切普入靡所不達。或有歌戲幻化瞋喜演其音句，隨其眾生

言辭音響而入訓誨。因其一切身意所信心所好樂，菩薩悉解而分別之

各使聞了。」

寂意菩薩問密迹力士：「菩薩所化音響如何？」

密迹答曰：「從其眾生一切音響。又菩薩音所順無限，猶如眾生

所生之處心念各異，五趣音辭各各不同，不可稱計。菩薩如是各從音

辭亦無言辭，是則名曰隨眾生音無不達之，曉無所有。當作是觀，一

切眾響所宣言辭，終竟一切不可思議，言無窮極，是為菩薩所化隨時

不可喻盡。自恣頒宣不可計響，或演釋、梵、四天王音，或復恣宣諸

天、龍、神、阿須輪、迦樓羅、真陀羅、揵沓和、摩休勒、人與非人，

隨眾生音上中下聲麁細好醜，而演音響喜悅一切。」於是頌曰：

「以如言辭， 多所解決， 敷演無數，

所說言教。 療以慈心， 達入愍哀，

宣布廣說， 喜悅護意。 天帝合集，

柔軟和調， 若有聞斯， 蔽眾音響。

因從伎樂， 所演悲聲， 頒宣斯出，

經典訓誨。 諸真陀羅， 思好雅頌，

其音喻此， 普悉具足， 聞令欲止，

婬心不興。 一切山神， 皆好音樂，

計於欲界， 眾諸妙音。 諸伎樂出，



43

諸天聲響， 皆悉起此， 誠可愛悅。

其法音聲， 隨時方便， 所宣歌頌，

消瞋恚欲， 除去癡慢， 自大之行，

分別暢了， 行所歸趣。 以聞道術，

宣傳之故， 其在色界， 一切諸天，

皆能悅可， 斯諸天意。 因得聽聞，

殊異言教， 在世發意， 當成佛道。

龍揵陀羅、 摩休勒等， 一切妓樂，

若干種品。 德海若宣， 微妙音教，

眾生皆悅， 心豫踊躍。 入無央數，

若干音響， 閻浮天下， 所居人民。

其音普遍， 入斯眾生， 若得聞者，

悉得度脫。 虛空天神， 及此地祇，

其聲通達， 咸至彼間， 皆得聞教，

莫不悅豫， 僉然決疑， 悉心歡欣。

哀鸞鵠鴈、 赤嘴鵶音、 山鳥孔雀、

鸚鵡鵾鷄、 鴈殊異鳥、 耆域鴛鴦、

若聞此聲、 皆可意悅。 師子虎狼、

熊羆猨猴、 麑鹿騾驢、 野狐諸兔、

象馬狗犬、 牛羊猪類， 聞其音聲，

可意喜悅。 四足二足， 諸有形貌，

其多諸足， 諸無足者， 皆樂聞是，

解知音聲， 宣布受誨， 捨眾邪業。

於斯三千， 諸國有音， 最上中間，

及豪下賤， 地獄餓鬼， 至畜生類，

諸天人民， 眾諸音響， 行無妄見，

唯念至真。 亦無想求， 未曾諍訟，



44

奉行所業， 志存道心。 頒宣令現，

當應時節， 己以專一， 忍眾生諍。

以音教告， 百億國土， 從是通達，

江河沙數， 不倚財業， 心無所行。

諸佛國土， 所有眾魔， 此等得聞，

斯大和聲， 悲哀將護， 所救如是，

出入行步， 悉為興禮。 正使眾生，

有百千億， 其心各抱， 若干志念；

聞是言辭， 不以蔽礙， 叉其十指，

稽首作禮。 臥寐聾瘂、 口不能言、

跛蹇無足， 諸大疾病； 彼若聞此，

微妙善語， 宣暢柔和， 至好音教，

心常懷念。 塵勞危厄， 口所宣說，

億載塵勞， 其得聞是， 清淨法音，

開化烏鳥， 致於清涼。 口所宣布，

眾生悉聞， 諸佛經法， 及諸聖眾，

布施禁戒， 行忍辱事， 精進一心，

智慧之法。 說意所存， 功勳眾行，

億百千劫， 不能暢盡。 本際無底，

其意無量， 演於佛音， 所往無極。」

大寶積經卷第八



45

大寶積經卷第九

西晉三藏竺法護奉 詔譯

密迹金剛力士會第三之二

密迹金剛力士語寂意菩薩：「菩薩所說，口未曾宣污染惡言、不

仁之辭、瞋恚癡言，亦無諛諂，無剛結言、崎嶇之語、調戲俳說、無

益之文，語不妄笑、讒言兩舌、不顧男女、不堅硬，無有麁辭卒暴之

性，不有懷害、無取捨心，不失儀節志亦無結心，無所著，無鬪訟言，

無所倚，無塵勞，無所 舉，無輕放逸，無自恣，無橫理無宜之行，無

非時辭，無貪欲，無非惡，無所愛樂，無有處所亦無非淨，無違時，

無失節，諸根無毀、音聲無瑕，心不懷害亦無偏黨。無恣訑，無覆蔽，

不諍言語，不有怨嫌，無有結恨，不妄受邪非。無自歸，不計吾我，

不嬈他人，不惱彼己。不宣傷害，無殃罪 法。不失所言，無不受行，

無不順業，無不可忍，所宣言和。無種姓事，無輕調之教，去非法之

行。不毀法行，不越時節，不違宜度，不宣須臾。不自歎類，不壞他

伴，於己得譽不以喜悅，見歎他人亦不愁憒。謹慎守節不輕慢人，不

說非宜，不毀有宜，不誹密言。常隨時護，不謗明智，不呵賢 聖，言

不虛妄，不非證明，不入人罪，不求他短。所言轉教不傷筋骨，不稱

他惡。志願無上，不相顏色，不求異黨，不念業便，不行逆事，心常

柔 順。」

密迹力士語寂意：「是為菩薩言行相應，以空慌忽神勇為力，功

德報應所作果實，宣至誠辭從所作報。假使有人行詣大樹下，若復住

立作是觀樹，以觀轉問他人言：『男子！能知此樹所生葉數為有幾枚？』

有大智人，不觀樹木亦未計數，知彼樹葉便口出辭其數如是，與侶俱

坐亦不計之。既未能度至於道德即知其數，來在一切而演若干，其人



46

語詞等無有異。若有來問大江河沙能有幾沙？一一計之能得幾枚幾百

千億兆載垓數。水有幾升斗斛限 數，不可以喻量度，不觀其限亦不數

之，悉知江河沙之多少幾億兆載，皆知水升斗斛限，各各為演若干品

語。唯大聖知，天不能證，諸龍、鬼神、阿須輪、迦樓羅、真陀羅、

揵沓和、摩休勒、人與非人，聲聞緣覺，悉不能證明，獨佛世尊乃能

知之。以是觀之，如來、至真、等正覺慧不可計量，宣萬億音，眾生

皆聞，各得開解。」

密迹金剛力士語寂意菩薩：「乃往過去久遠世時，有一神仙名曰

樓夷。爾時之世有一梵志名曰寂然。時國有一大樹名曰仁賢，其樹枝

葉華實茂盛。其樓夷神仙常處其下，具足十二歲數其樹葉而復觀之。

彼於後日，寂然梵志從城中出，往至仁賢樹所晝夜遊觀。飯食已後數

樹莖葉，又以聖明一心數 之。又曰何謂告啟神仙，我當數之知有幾枚。

時寂然梵志不觀其樹不數其葉，尋時說頌曰：

「『有八千姟八千億葉， 節有九千六百二十，

觚有五枚二百五十， 痱癗六千六百六十。

聖師欲知,葉有若干？ 數其樹莖，分布所在，

并所知解，啟曰如是。 今無放逸，有疑數之。』

「樓夷神仙嗟而說言：『善哉至言，諦辭無欺。吾十二年坐計限

之，其樹葉數亦不數之，悉知本末葉有若干。唯願梵志為我說之，其

音聲行何所以 類？』寂然即曰：『神仙聽之。天不助我亦非世人，以

至誠故傳大正行，皆以真淨無所諍訟。』樓夷神仙，舍利弗是；寂然

梵志，釋師子是。當執持此至真言教，住於至誠以應法宜。」

密迹金剛力士謂寂意：「是則菩薩至密之業、清淨之元。其無極

慧，深入無量、巍巍無限，隨時示現，至真無形不可說名。」

密迹金剛力士復謂寂意菩薩：「何謂心密？心行清淨不失神通，

造立慧業神通自娛，在所示現正住神通，建立大哀無極之業。以神通

化無央數變一切普顯，以誠諦通、智慧為室，現目覩見一切諸法，是



47

則菩薩正真之法。慧通無極普御一切，其神通慧皆顯眾像，解暢諸色

本無有色。其以神通普入諸音等本音響，皆能觀察一切眾生心念所行

因見本淨。常見一切隨時開化，常念識之未曾忽忘。斷去來心，普現

神足無所罣礙，獨步三界不以為拘，悉無所有不造立行。其神通明盡

一切漏，曉了隨時不失其節，現生死難示度世業，所察玄遠。其神通

明皆超聲聞一切緣覺，深入微妙，坐佛樹下降伏魔官，解暢一切諸佛

道法，而轉順時道法聖輪，開化一切十方眾生，使入法律至阿維顏轉

一切法。寂意欲知，是為菩薩心密之業心行清淨。若心真淨， 永無所

歸亦無不喜，性安調和隨行極良，則以普慧三昧定意而行正受，不永

滅度、不厭欲界，設生其中無所繫著不為所縛，所生現決未曾有結。

所以者何？以度一切虛空妄想，解眾塵結顛倒所受，心無所著，由是

之故得脫生老病死。雖有所生悉無所生，以大乘本成就一切諸佛道法，

斯諸佛法救護十方。求之無處而不可得，乃了一切諸佛之法，一切諸

法悉歸佛法，是諸佛之法悉一切法。是一切法及與佛法，不是是法亦

非非法。所以者何？求一切法本末處所而不可得。若求諸法悉無處所

則無有數，超諸住數一切諸法知一切法，則不依倚一切諸法。以不依

倚一切諸法，其求利義便致大衰。其無思求，彼則無利亦無衰折，轉

進學前其見利義，心無憂慼亦不喜歡。其心無憂志無罣礙則無所住，

其無所住乃無雜碎，其無雜碎則無所向，其無所向如是乃向，如是乃

向者爾乃無向，其無所向乃無吾我，其無吾我則無所受，其無所受則

無諍訟，其無諍訟則無鬪亂，其無鬪亂是沙門法。其心平等猶如虛空，

住其平等如虛不隨欲界、不處色界、不著無色。若以一切悉無所著，

無譽無毀。其無譽無毀，謂一切法。斯等皆解如是深義。以能知是六

事之業，宣暢分別亦復如是。以何等故解暢分別？以是之故一切諸法

不可得也。其能解暢分別諸法本無所處、三界悉虛，乃能解暢悉以分

別，是為心密。」

密迹金剛力士復謂寂意菩薩：「其心行密，斯行慈愍不計吾我故，



48

其行悲哀無有眾生故，以行歡喜則無命故，以能濟護乃達無壽故，行

四布施心無慳故，奉行禁戒調和其心故，斯忍辱行盡心之業故，若修

精進思惟寂靜故，其寂一心棄心所在故，其知聖心無所行故，其四意

止無意無念故，若四意斷其心以了以不起不滅故，其神足飛心廣無際

故，以行篤信心無罣礙故，若修精進心行寂靜故，其意已念心行得自

在故，其定意者斯平等心無有若干 故，其智慧根心無想故，其勢力者

順流心本故。若以覺意心分別慧故，奉行道業心無所想故，其寂然者

惔怕靜思故，其觀法心見無著故，修行賢聖究竟解心故，心念於佛其

明慧者心不妄想故，其心思道志不可量故，其思念法心平等故，思念

聖眾心無所住訓誨眾生故。其心湛淨護於正法故，其法諸界心無所壞

故，佛土清淨心等如空故，眾相具足心無別形相故，逮致忍辱心無顛

倒故，阿惟越致心不復迴還故，莊嚴道場在於三界心不墮故，降伏魔

業心攝眾生故，道所訓誨一切法心平等覺故，以轉法輪諸法無轉用心

不還故。現大滅度解生死原，以心平等自然之故。」

密迹金剛力士謂寂意曰：「菩薩若得不起法忍，心則甚密心亦清

淨。心已清淨，便解一切眾生心淨，普無不入其眾生心。入于道心，

一切眾生心趣道心而被照明。猶如虛空普悉平等，遍入一切有形無形

道心。如是一切皆入眾生心行。」

密迹金剛力士說是菩薩身口心密不可思議時，七萬二千諸天人眾

皆發無上正真道意，三萬二千菩薩逮得無所從生法忍，萬四千人遠塵

離垢諸法眼淨， 八千比丘意解無漏。是三千大千世界六反震動，其大

光明普照十方，上虛空中天雨眾華，箜篌樂器不鼓自鳴，其妓樂音中

演出如是：「其有聞是密迹金剛力士所說法誼，若有樂信，是等之人

得立授決，愛喜經典受持讀誦，廣為人說不失道心，積功德本終不虛

妄；曾以供養無央數佛殖眾德本，益於眾生靡不蒙濟。」

於是世尊告寂意：「汝寧聞彼伎樂所暢言響乎？」答曰：「已聞。

世尊！唯然大聖！誰之威神？」



49

佛語寂意：「有菩薩名雷音，從雷音王如來佛國發——其國土名

兩氏——來詣忍界，欲見吾身，稽首作禮啟問法要，欲聽說是如來祕

要法教。在於虛空不現其身，供養如來及斯經典，故雨天華作諸伎樂，

從其伎樂出是輩聲。」

佛說未久，雷音菩薩從虛空下，稽首佛足繞佛七匝，住於佛前白

天師言：「唯然世尊！雷音王如來敬問無量，興起輕便遊步康寧。」

爾時世尊告問雷音菩薩：「善來正士！快哉顧義故致奉現，寧欲聽受

如來祕要經典之慧，今密迹金剛力士承佛威神而頒宣之。」於是眾會，

或有菩薩心自念言：「斯密迹金剛力士，在於何世積眾德本？在何佛

所而發道心？本何誓願所逮辯才廣大無極巍巍如是？」

時佛悉知是諸菩薩心中所念，告寂意菩薩：「乃往過去久遠世時

無央數劫不可思議，爾時有佛，名無量勳寶錦淨王，出現于世，如來、

至真、等正 覺、明行成為、善逝、世間解、無上士、道法御、天人師，

號佛、世尊。世界曰莊嚴，劫名善見。其佛國土有異威德，人民熾盛

皆得安隱，五穀豐收土地大盛，咸共快樂。天人繁熾，地悉平等猶如

砥掌，無沙塵穢荊棘瓦石，唯琉璃水精明月珠玉、珊瑚虎珀硨磲馬瑙

遍布其地。其地柔軟猶如天衣， 有甘美香光色甚好，生其好草如天綩

綖，以足蹈上足下四寸舉足如故。其土快樂，無有大寒亦不大熱。人

民仁慈性行和調，身口心定香芬熏地紺琉璃色。彼國人民普得自在，

皆受訓誨婬怒癡薄，安隱寂靜悉有威力，聞說法言皆識議理。其佛世

尊時諸聲聞眾有十二垓，諸菩薩三千二億。其佛壽命三十六億歲。無

中夭者。斯莊嚴國其中四城，名曰快見，甚大廣長。風雨時節五穀豐

饒，人民安寧強不凌弱各得其所。一一方城廣長各八十萬里、相去四

百里。有一大國，一一大國各有千郡縣及諸村落丘聚。其土人民身長

四里。是時大城快見四方大城，復有大城名曰清淨，王所治處土地廣

長，其城東西長二千五百六十里，南北廣千二百八十里，郡國縣邑各

有一萬。具足快樂。諸遊觀園各有一萬，極甚清淨七寶合成。時有轉



50

輪聖王名曰勇郡王—— 有七寶，一曰金輪，二曰白象有六牙，三曰紺

色馬朱髦尾，四曰明月神珠，五曰玉女妻，六曰主藏聖臣，七曰主兵

大將軍——主四天下，供過去佛殖眾德本威神難量，發無上正真之道

心逮不退轉。在城中央立一屋宅，廣長高大，長廣各六百四十里，以

七寶立七重牆壁欄楯、七重交道、七重寶幔、七重七重深塹。其宅裏

內有四大果園生若干華，一名妙華、二名功勳阿、三名山河、四名春

安。有池水滿，廣長各二十里，皆以眾寶而作欄楯，紫金為池，紫金

琉璃以為底沙，滿八味水合生寶華，鳧鴈鴛鴦異類之鳥遊戲其中。一

浴池名施財，二名上窟，三名上香，四名妙御。中宮婇女七萬六千，

如天玉女，各有好相端正殊好非世之有。其王正后玉女寶及諸婇女，

皆發無上正真道意。王有千子，具足勇猛與眾殊異端正超絕，二十八

相嚴飾其身，志性仁和，亦俱同心發大道意。

「爾時其佛遊在清淨大國，其王勇郡供養無量勳寶罽淨王如來具

足億歲，諸菩薩眾聲聞等，衣被飲食床臥醫藥一切所安，園觀浴池屋

宅講堂，房室精舍高臺樓閣，一一比丘與二侍使給所當得。其王諸子

志性安和無放逸行，常以至心供奉如來聽受經典，不樂愛欲戲笑邪業，

以無放逸聽受經典不以生心，不久即逮興五神通。以得神通踊在虛空，

猶如鴈王飛行自在無所罣礙，從其一觀復至一觀，從縣至縣從國遊國，

從一天下至一天下普行遊觀。以是要偈為大眾說：

「『諸佛興出世， 玄遠甚難值，

人生在世間， 亦甚難得遇。

諸人咸同志， 俱信樂聽經，

於億百千劫， 甚復不可遭。

今人中之雄， 以出于世間，

欲令寂然定， 故說經法義。

從安住世尊， 諮受教訓誨，

求于大聖明， 奉啟佛至言。



51

以聽受經法， 棄捐于惡趣，

以逮聞正法， 得坐極安處，

以逮聞正法， 消除眾塵勞，

因其聽受慧， 得致正真法。』

彼時布宣訓， 而演是甘香，

緣其斯瑞應， 地六反震動。

普布告天人， 諸天舉歎曰，

即時雨天華， 其華若干種，

眾生皆來集， 不可稱計數，

最勝之開化， 皆入于道法。

前稽首足下， 禮於天人尊，

皆俱以叉手， 恭恪而住立。

其最勝聖師， 是逮得是心，

隨時順義理， 而為說經法。

斯等之伴侶， 得聞安住法，

三十六億俱， 悉發大道心。

其三百億眾， 具足不減一，

皆以得清淨， 極上之法眼。

其心以厭患， 於俗之家業，

悉共在彼世， 棄家行學道。

諸人無數眾， 億載兆姟人，

咸啟受經戒， 皆作清信士。

以逮聞經法， 稽首佛足下，

各各前辭別， 悉自還歸家。」

佛告寂意：「爾時王太子并共父王，以栴檀造立樓閣，廣長清淨

好校飾之，作諸窓牖以眾寶成，以牛頭栴檀香一升燒氣遍天下皆有美

香。以是栴檀造立樓閣，廣長高大高四百里，莊嚴校飾，威神顯現巍



52

巍無量。正四方好四角四柱，所作平正安不傾斜。其王勇郡因欲往到

無量勳寶罽淨王如來所，奉視稽首諮問聽受經典，勸王眷屬：『人命

難得，佛興難值，億載時有，經道難聞。宜往奉視諮受經典。』王及

太子夫人婇女、大臣百官人民大小，皆入校露高臺樓閣，坐於百千嚴

飾寶床，以眾華香雜香衣服寶蓋幢幡鼓諸妓樂，以恭恪心奉事尊敬，

寶珠挍露高臺樓閣以貢上之。一切同心仁和之意，上在虛空猶鳳凰王，

與諸眾俱無所罣礙，飛行浮疾往詣佛所。其寶挍露高臺樓閣以到大會，

前詣佛所，斯寶挍露高臺樓閣繞佛七匝還住一面。王及大眾各下以出，

前禮佛足及禮聖眾，繞佛七匝因在前住，白世尊曰：『久服聖音，國

有多事不尋奉現，慚愧無顏。飢虛之情今日乃果。』時佛大聖見王真

心，宮人眷屬故來聽法，則以隨觀從其心本，應病與藥頒宣經法。佛

告大王：『志建大乘有四事法，所遊殊特不違大道。何謂為四？若學

大乘篤信重人，所遊殊特不違道意。何謂為信？若以喜樂奉諸賢聖，

所不當造終不行之。大王恭敬則學大乘，所遊殊特不違大道，若謙恪

聽於賢聖經，至心入耳聞則受持。以不自大學于大乘，所遊殊特不違

大道，以不自大觀見眾聖，稽首作禮一心歸命。若尊精進學于大乘，

所遊殊特不違大道，以用精進輕身口心舉動便宜，行以越度於一切行。

是為四事。』

「佛告王曰：『復有四事，見無放逸，所見擁護。何謂為四？將

護諸根，見愛欲難，曉一切受想知無常，因法得生命根第一。是為四

事。菩薩有四事名曰法王。何謂為四？一曰不捨道心；二曰亦復勸化

他人發意；三曰以諸德本勸助道心，所可聞者意廣無極；四曰一切釋

梵及四天王、其諸聲聞并緣覺地，至于無極無壞弘廣無窮之業。是為

四事。是故大王！當行無放逸常修篤信，好喜無量道法之義常受正法，

以法之樂而以自娛。若以精進求于道法，大王所行不貪境界。所以者

何？大王當解，貪欲無厭猶飲鹹水，其見賢聖智慧之明乃知限節。人

命甚短安少苦多，生無不終當就後世，常畏將來心不可保。今日大王



53

所供養佛，因是德本，以有四事具足勸助。何謂為四？世世財富不可

限量，功德福報不可盡極，聖明之慧而無涯底，辯才之智悉無窮盡；

是為四。復有四事而當勸助。何謂為四？身行清淨功德之業，言行清

淨戒禁具足，心行清淨博聞無厭，其法清淨聖明為黨；是為四。復有

四事勸助德本。何謂為四？善權方便修清淨行，訓誨眾生智度無極；

以清淨業降伏魔官；誓願清淨言行相應，一切諸佛法悉清淨；積功累

德逮見諸佛；是為四。』

「爾時世尊為勇郡轉輪聖王說經中慧分別深義，其王心解即時欣

然，便解身頸無數百千奇珍珠瓔以貢上佛，舉國事佛給所當得，奉持

五戒，盡其形壽淨修梵行。其王中宮夫人婇女從佛聞法心中喜悅，隨

時之心抱柔和意無陰蓋心，脫身衣被奇異寶瓔以覆佛上。啟白報王：

『欲得捨家出為沙門淨修梵行，盡其形壽奉持禁戒。』王即聽之。

「如是寂意！其勇郡王奉無極法逮法財富，稽首佛足繞佛七匝，

與中宮婇女及其官屬入大高臺樓閣挍露，便涌出上於虛空中，須臾之

間即復還服清淨大國。於是聖王以十五日月盛滿時，若干種華出入行

到遊觀之園，中宮眷屬觀見好地。彼時聖王在遊觀園作眾妓樂。其二

正夫人，一名不行步、二名無虛損，從宮中出洗身沐浴適還去已，以

香熏衣坐蓮華臺妙勝床席。有二孩童自然來上夫人膝上結加趺坐，端

正殊好非世所見，有二十八大人之相莊嚴其身適自然現。即時虛空中

百千諸天舉聲歎曰：『是二孩童則法神聖，一名法意、二名法念。』

是二孩童適自然現，時其名法念孩童坐不移夫人膝上，其法意孩童子

化生無損夫人膝上，適加趺坐，異口同音而說頌曰：

「『若有守己身， 能發菩提心，

斯等之學士， 為致善福慶。

以為曾覩見， 護吼興現世，

常以歡悅心， 一志供事佛。

為大神通業， 快得受救護，



54

得消生死輪， 疾滅無所生。

若發菩提心， 未曾忽忘之，

以救攝眾生， 壞破生死難。

其上方境界， 不可計佛土，

彼土而有佛， 號名曰時節。

從彼佛土來， 以用法故舉，

亦欲見功勳， 國土之所有。』

於時二孩童， 各從所坐起，

因便從母膝， 移下在于地。

俱發進其路， 行詣天人尊，

前稽首佛足， 却退叉手住：

『四方宣佛德， 今故來聽經，

佛法甚難致， 聞受亦難遇。

以得聞是法， 當啟人尊勝，

至誠於佛道， 無上正真業。

諸佛之道法， 為甚難得值，

愛樂經義者， 亦復倍難遭。

今日以閑靜， 用親友好法，

隨順之威則， 奉敬信法教。

慕嘉於精進， 所行無放逸，

以得為沙門， 如是處閑居。

愍念住如是， 質朴等無量，

常抱慚愧心， 知博聞難遇。

其慈普具足， 愍念於眾生，

以能達深法， 乃可逮法忍。

計諸威力勢， 其心無怯羸，

攝救諸眾生， 開化一切難。



55

若在於獨處， 造業無思議，

以不貪其身， 壽命根亦然。

於學禁無厭， 我思於道法，

以是能曉了， 逮功勳若斯。

若能學如是， 第一甚難得，

其法王之業， 諮嗟此最上。

斯諸法之要， 報應普備足，

當發往俱到， 聖安住佛所。

其斯諸明智， 受菩薩道行，

奉行清白法， 以用宣布教。

隨時而閑靜， 逮到五神通，

因其識皆念， 所行法惔怕。』

其王二太子， 與夫人婇女，

斯二明智等， 行菩薩之法。

以獲神通慧， 經行虛空中，

往到世尊所， 功勳智慧海。

前稽首佛足， 自歸人中尊，

一切悉和同， 俱往叉手禮。

法意前啟佛， 并餘一切眾，

『唯願大聖尊， 為我說道法。』

最勝知是等， 心中之所念，

則為分別說， 深妙之法義。

是一切諸法， 皆從因緣起，

本無主師教， 從造化現生。

其解內以空， 外則無因緣，

是一切諸法， 慌忽悉空虛。

以能察本末， 無作見清淨，



56

計之猶虛空， 常不可護持。

佛以無數便， 為此等頒宣，

分別敷演此， 深奧之正真。

七十六姟人， 及二億載眾，

一時皆得成， 柔順之法忍。

「是時轉輪聖王勇郡、中宮太子眷屬萬民、繞佛作禮、供養世尊

及與聖眾、晝夜七日畢竟還歸其宮。於是勇郡轉輪聖王獨處宴坐在於

清淨高閣挍露、自心念言：『是吾諸子皆發無上正真道意。今當試之，

何所太子先當逮致無上正真之道為最正覺者？』便勅工師作七寶瓶極

好團圓，作七寶[((十/ 工)*刀)/瓦]顯現微妙，又高七刃為四十九尺，

使諸千太子各各疏名作七寶籌著瓶中，舉瓶著[((十/工)*刀)/瓦]上，

咸共夙夜七日供養，以天華香擣香雜香華蓋幢幡、作眾伎樂，供養寶

瓶所疏名號；十千天子來佐勸助供養名號。時轉輪王過七日後取是七

寶瓶，在中宮夫人婇女諸太子眾前，舉著紫金案上使人舉瓶，令諸太

子各各探籌。有太子名曰淨意得第一籌，適得此籌，於時三千大千國

土六反震動，中宮夫人婇女一切妓樂不鼓自鳴。於寂意所念云何？彼

時淨意太子豈異人乎？莫造異觀。所以者何？則拘留孫如來是也。從

次太子名離名聞兵，則拘那含牟尼佛是也。次有太子名寂根，則迦葉

如來是也。次有太子名一切苦利，則吾身是也。次有太子名雨室，則

彌勒如來是也。次有太子名明月珠服，將來作佛名曰師子。次有太子

於將來世成佛，名曰妙英。次有太子名賢氏，將來成佛名曰供養。次

有太子名曰光首，後成佛時號曰妙華。次有太子名曰蓮華氏，後成佛

時號曰奉養。次有太子名離垢光，後成佛時號曰善目。次有太子名兵

氏，後成佛時號曰快臂。次有太子名曰意妙，後成佛時號曰焰光。次

有太子名曰淨復淨，後成佛時號曰焰味。次有太子名曰富黨，後成佛

時號無退沒。次有太子名曰離垢淨，後成佛時號曰執德。次有太子名

曰堅強，後成佛時號曰寶事。次有太子名曰寶稱，後成佛時號曰無欺



57

世。於是寂意！取要言之，次廣具足。有太子名曰甘鎧莊嚴，第九百

九十九，千不滿一，後成佛時號曰無量德寶稱，在是賢劫立興來世。」

佛言：「如是寂意！有太子名意無量，得最後籌，是王太子當在

最後成行覺道。時其諸太子輕易調戲數數笑之，眾等各言：『我當成

佛時，降魔官屬轉于法輪，開化度脫無量眾生令至滅度。假眾生盡，

後何所設？當何救濟？』其後太子名意無量，目自覩見得最後籌窮底

成佛，應時愁惱：『吾獨何釁窮底得籌？』五體投地猶太山崩，口自

宣言：『諸佛道法不可稱量，眾生之界亦無有限，所願殊特不可思議。』

尋即立一切願：『令我兄弟千人成佛後所教弟子、所度多少、其壽長

短，計合是等一切壽命，與我成佛道時所壽久長若干適同。仁等所有

一切聖眾，我成佛時聖眾獨爾。頒宣經法所化度脫一切眾生，亦復如

是，與仁千人功勳巍巍適等無異不可限量。假使吾身所言至誠合成不

虛，三千大千世界為吾現瑞，六反震動天雨眾華，箜篌樂器不鼓自鳴。』

時意無量國王太子適立斯誓，尋時三千大千世界六反震動，天雨眾華，

箜篌樂器不鼓自鳴。上虛空中諸天百千而歎頌曰：『當如所願最後成

佛，名曰樓由如來、至真、等正覺。』」

佛言：「寂意！何故名之樓由？爾時愁感自投於地，用得下籌自

積誓願，由斯世尊號之樓由(樓由者晉言涕泣)。於彼世時，其王太子

誓願已竟，說此偈言：

「『是諸佛道法， 猶等如虛空，

意覺若如幻， 眾生不可盡。

所願誓吉祥， 戒禁成清淨，

諸仁且聽是， 我所欲誓願：

合集諸仁君， 所壽之有限，

諸重尊聖王， 一切皆盡見。

計是諸佛名， 與我一壽等，

成佛名樓由， 比丘眾如是。



58

其王太子感， 故宣是言辭，

諸天立虛空， 舉聲歎頌曰：

如今清淨人， 所願必當成，

因以眾生故， 會成所要誓。』」

佛告寂意菩薩：「欲知爾時意無量太子乎？」答曰：「不及。」

佛言：「在是賢劫最後成佛號曰樓由，於賢劫中所與諸佛千不滿

一，所度眾生、諸菩薩學、比丘聖眾不及樓由，最後成佛而壽半劫，

所度眾生、菩薩、聲聞一切聖眾，竟於賢劫，與九百九十九佛所度適

等無有差特。」

佛告寂意：「且觀菩薩善權方便成就禁戒而有殊特，具足誓願獨

步獨坐，周旋三界曾無休廢。所以者何？樓由如來獨以一身開化眾生，

與千佛興所度無異，所益無限巍巍若斯。如是寂意！王千太子其後二

子各心念言：『汝等正士所志云何？』法意太子曰：『吾自要誓，諸

人成得佛時，當作金剛力士，常親近佛，在外威儀，省諸如來一切祕

要，常委託依，普聞一切諸佛祕要密迹之事，信樂受憙不懷疑結。』

法念太子曰：『諸正士聽，吾心自誓言，諸仁成佛道，身當勸助使轉

法輪，適見相勸輒轉法輪。』寂意！欲知爾時勇郡轉輪聖王乎？」

答曰：「不及也。」

佛言：「則往過去定光如來是也。其時諸子，此賢劫中千佛興者

是也。從拘留孫為始作佛，至樓由竟千佛也。其法意太子，則今金剛

力士名密迹是 也。其法念太子者，今識其梵天是也。彼時聖王中宮夫

人婇女，今諸來會者是也。彼世之時，王諸太子所勸出家作沙門者，

及所教化，皆此賢劫稍漸受決，當次第成最正覺。寂意！且觀十二緣

起，不亂德本獲報應果，諸所發意不失其功，斯等正士十力普備悉獲

所願。是故寂意！若有菩薩疾欲逮成無上正真道為最正覺，當學斯等

諸正士業，勤修奉行悉存佛道。彼何謂佛道？不以害心於眾生，興乎

慈心奉度無極，習行四恩常修梵行，遵道品法具進神通，行權方便成



59

就德本，是為佛道。」

佛復告寂意：「其道心淨斯性通達，其道和雅志性安隱，其道質

朴而無諛諂，其道廣普無所罣礙，其道平等心無偏黨，其道無畏不犯

眾惡，其道財富施度無極，其道豐饒戒度無極，其道不諮忍度無極，

其道離處進度無極，其道不亂寂度無極，其道善擇智度無極，道歸己

慧奉于大慈，道不曲意至于大哀，道受喜悅行以大喜，道歸妙御至於

大護。其道以除眾苦之惱，消去貪害瞋恚之想。其道趣安心不懷色，

道化難調刈色聲香味細滑之法，道降魔官屬令化去心自大及眾怨賊，

道消除陰種諸入悉無所著，道捨魔事在眾塵勞而得自在，道歸上心離

於聲聞緣覺之念，道習諸去來所行致平等覺，道御大寶順一切智，道

常分別無礙慧明，道宣善行攝善親友，道廢坑塹消眾結著，道棄塵勞

越瞋諍地，道歸安隱捐眾非惡，道歸吉祥趣泥洹業。是為菩薩行佛道

業三十二事。菩薩住此，疾成無上正真之道逮最正覺。」

大寶積經卷第九

大寶積經卷第十

西晉三藏竺法護奉 詔譯

密迹金剛力士會第三之三

爾時寂意復問密迹金剛力士：「如來有幾事祕要，一切聲聞諸緣

覺地所不能及也，何況凡庶闇蔽之類？善哉密迹！願意樂任，頒宣如

來祕要普入，一切眾會咸欲聞之。」

密迹力士謂寂意曰：「諦聽諦聽，善思念之，今當敷演如來祕要。

有三事。何謂為三？一曰身密，二曰口密，三曰意密。何謂身密？如



60

來於斯無所思想亦不惟念，普現一切威儀禮節。或有諸天人民自憙經

行，見覩如來經行之時，諸天人民心自念言：『世尊為上。』斯等逮

見如來身密，佛之所念亦不思望，一切眾生覩見如來至真妙德威儀。

若諸天人憙坐，見如來坐。若諸天人憙臥，見如來臥。若憙聽經，見

如來說經。若憙寂靜，見如來默然。若憙禪思，見如來三昧。若天人

民目視不眴者，見如來目未曾眴。若意自在有憙光者，便見如來光無

所閡。憙紫金色者，亦見紫磨金色。若諸天人民憙銀色、水精色、琉

璃色、馬瑙色、硨磲黃色、真珠正白、正赤、黃白紅紫色，或取明月

珠色、暴亂色，炎光日月，四天王釋梵、阿須倫，或中分 色、須彌華

色、或思妙色、或藥形色、或碧石色、或無憂華旃匐色、或思夷華色、

或青蓮紅黃白華色、或了忉利天色，或毘沙門王顏、或四天王形， 首

藏青帝黃帝赤帝白帝，或虛空淨，或天人民心志無量品色各異，亦見

如來若干品種功勳德色。如是寂意！正使江河沙等諸佛世界滿中眾生

有含命 類，展轉相愛展轉相生，皆決罪畢得為人形，從思想生。其中

一人正使所生，亦猶如彼一切眾生。如來亦見若干品色，威儀禮節心

所好樂不可限量， 悉欲察知本末言行亦復如是。如來至真有以是緣，

各於眾生現如來像，威儀禮節言行使然。猶如一人心得解脫，不與二

人俱共同也，欲宣至實心得解脫乃至乎道。如來至真乃能可悅一切眾

生，以悅眾生顯示色像，威儀禮節言行亦然。猶如，寂意！清淨明鏡

隨其色貌以往照之，則現其像不失本類， 等示無異未曾變改，明鏡照

形亦無想念。如來如是，雖以法濟一切眾生，無有想念無利養心，可

悅一切眾生心行，隨上中下深淺之法，開化度脫三界迷惑，是為如來

身行祕要。」

密迹金剛力士復謂寂意菩薩：「如來祕要亦不分別陰種諸入，不

歸罪福、不生塵勞、不成父母，無四大胞胎亦無骨肉。所聞功勳，無

塗華香，悉無所有，不繫在色、無出入息、壽命滅盡。欲知佛身則是

法身，身無有色，無眾妄想，所現色相為貪慕好求豪尊位眾生之故，



61

而示形相令目覩矣。法相靜寂，為敬慧故，一切眾生使趣天眼。」

密迹復謂寂意：「若有眾生俱在一會，各見佛身，以緣意覩。其

遠住觀住本，不見其住本也。見住遠不見者，無意緣也，見者以亂意

緣不見也。若以意緣不得見者，若以己身而察見之，用見他人故不見

之也。又見他人故復能見者，用見己心故不見之也。其在夢中有所見

者，從夢覺已則無所見也。定意所見起無所見，起往所見定無所見，

其空靜所見不靜不見，其在空靜則無不見。其見無業，離於無業無所

見之，其離無業乃有所見，一無所見。」

密迹復謂寂意：「其如來身從無數事各隨顯現，其色行天身行寂

然威儀禮節，而心自定然後復亂。斯如來身無有邊際，亦無限礙、亦

無妄想、不可想節。如來身者不可限取，無若干像，如來身者亦復如

是，無所不遍。猶如虛空不有妄想，如來若斯永無思想。猶如虛空皆

以遍入一切形色，如來若 斯，悉以周遍照諸眾生。猶如虛空普入諸色

間關其裏，如來之身亦復如是，普照眾生靡所不遍。猶如虛空皆長一

切百穀草木，如來若斯，至真之體長育德本。猶如虛空不計有常及與

無常亦無晝夜，如來若斯，身不有常不云無常，不能見頂。又復寂意！

諸佛世尊，佛以普見天上世間魔王梵天，無敢當佛覩其頂者。諸天、

龍、神、揵沓和、阿須倫、迦樓羅、真陀羅、摩休勒、人與非人，聲

聞緣覺若諸菩薩，莫能堪任見如來頂。所以者何？佛成道未久，時轉

法輪遊波羅奈。東方去是世界甚遠，乃得思夷華佛土，世界曰懷調。

有菩薩名曰應持，來詣忍界奉覲世尊，稽首作禮敬問供事。禮足下 已，

繞佛七匝則往其前。應持菩薩時心念言：『我欲度知如來身限。』自

變其身高三百三十六萬里，觀如來身五百四十三萬兆姟二萬億里。則

心念 言：『我獲神足，神通自娛。我寧可復測度佛身所入云何？』佛

以威德、以神足力，上方去此百億江河沙諸佛國土，有世界名蓮華嚴，

其土有佛名蓮華上如來、至真、等正覺，現在說法。應持菩薩往在其

前，不能覩之。在上而立遙視，永不逮見世尊大聖能仁佛頂，欲見頂



62

相永不得見也，不知佛身高長廣遠幾千億載江河沙佛土。時應持菩薩

往詣蓮華上佛所，稽首佛足右繞三匝，住於佛前而白佛言：『我身所

來去是遠近？』佛言：『去此百億江河沙佛土，卿族姓子從彼到斯。』

應持菩薩白佛言：『我上過到若干佛土，不能得見釋迦文佛頂，不知

高長幾百千億江河沙佛土。』彼佛答曰：『假族姓子以是方便聖明之

慧斯神足力，從此轉上江河沙劫，忽以越過上無喻佛土，尚不能得見

於世尊釋迦文頂，亦不可得其身邊限。又族姓子當知，佛身無限巍巍

如是不可譬喻，諸佛世尊不可稱載。又族姓子！用無侶故名不可喻。

如來禁戒亦無譬喻，三昧定意智慧解脫度知見品、身口心業、色相眾

好悉不可喻。一切眾生以若干品引譬舉喻，諮嗟如來禁戒無極，定慧

解脫度知見品、身口心業色相威好，猶如虛空不可得邊。如來之身無

際若斯。』於時應持菩薩聞蓮華上如來所說，忻然大悅得未曾有，即

禮佛足繞聖七匝，沒彼佛國，承佛聖旨蒙已神力，發意之頃到此佛土。

往詣佛所前稽首禮釋迦文佛足，右繞七匝則住佛前，以偈頌曰：

「『欲解達佛身， 猶如喻虛空，

樂得知邊際， 以捨所造作。

過此百千億， 無量江河沙，

上越若干土， 欲見佛身頂。

過到無限土， 至蓮華佛界，

樂得身邊限， 不覩見佛頂。

其彼國土佛， 名曰蓮華上，

見我心所念， 便以分別說。

假使引眾喻， 講諸佛世尊，

便不順佛教， 則為誹謗聖。

若欲知譬喻， 諸佛法平等，

頒宣虛空限， 實無有邊際。

設猶如虛空， 佛戒禁若斯，



63

定意智慧業， 解脫度知見，

猶虛空無際， 色身亦如是。

欲觀世護頂， 等譬如虛空，

如虛空所周， 佛身遍如是。

如虛空所遍， 光明照亦然，

其光照所至， 有言辭若茲，

如言辭所至， 心遍亦復如；

如心所遍至， 慈心布如是，

如慈心所遍， 慧周等無異；

如慧之所周， 身所周若斯，

功德亦如是， 道心無有二；

如道心功德， 解色亦如是，

充滿于虛空， 所度復越是。

如一切眾生， 所受福德品，

其發道心福， 一人德如是；

如其發道心， 功德業名稱，

若受正法者， 功德過於彼。

一切諸佛興， 頒宣百億劫，

歎持正法功， 不得其邊際。

其興於道心， 而護諸正法，

好樂解空無， 十六不獲一，

以樂解空無， 則不失道心。

執持尊上法， 是慧乃和同，

逮得斯法趣， 菩薩則勇猛，

獲致佛功勳， 奉修佛道行。』

說是頌偈時， 震動億佛土，

諸天億百千， 鼓億千伎樂，



64

無數億千人， 悉發大道心，

因聞大法故， 應持之所歎，

是處不可議， 無上不可限，

諸佛普示現， 自在之祕業。」

密迹力士謂寂意曰：「是如來身祕要，若彼眾生皆集一會，或有

能見如來身者或不見者。其能見者歡喜觀之，其不見者默然而觀。如

來不食，眾生悉見如來服食。又寂意！如有天名精力，初化受道，取

如來食而器受之濟諸窮乏。眾人皆見如來而食，見如來舉食著於口中，

自然還器。諸天子取往古宿世如來所種植眾德本而有餘殃，在在所生

就與羸劣使服食之，飢乏困厄不得食者，如來愍此以食授之。是眾生

等食斯飯已，身體安隱消除塵勞，眾想休息心性仁和志存無上，以平

等覺發不可思議。以是之故當作是觀，如來不食，如來至真以法為食。

所以者何？如來之身成鉤鎖體，猶如金剛鏗然堅強不可破壞。其如來

身無有生藏亦無熟藏，復無堅軟，亦無不淨大小諸便欬唾之穢。又如

來身如紫金色，無怯無弱不有恐畏。寂意。且觀於如來 身。曠然無極

甚妙堅固猶如金剛，而身柔軟如細天衣。或時上妙顯微妙身天人玉女

稽首足下，禮如來身觸如來足，柔軟極細不可為喻，悉發無上正真道

意永無眾塵。若貪婬人瞋恚愚癡若有等分，見如來身適值目覩，其婬

怒癡所有等分一切身行，悉為消除無復眾塵。若有慳貪犯戒瞋恚懈怠

亂心愚 癡，使布施持戒忍辱精進一心智慧。取要言之，若有離於清白

之法，見如來身，棄不善想皆修德本。以不妄想觀於如來乃曰真道，

是為寂意！如來身祕要。若有布施，如來瑞應所化自在，以律開化眾

生不受長育，解眾生想而為頒宣建立應度。如來於彼觀無所業又無所

行。如來至真未曾念是：『我當化形。』所當化者若方當化心自念言。

又化所觀如來至真在此業前，乃至世界所說土地無數世界，如來所化

往來所至，如來在彼觀無所想。其如來者，從身放光明若干種色無央

數色，不可計限百千曜色。其光所照江河沙等諸佛國土光明遠照，所



65

奉行業眾生皆從彼開化之。以是無業所作行無。是故寂意！如來身祕

要，諸所念行、所頒宣說、所成就發無上正真道意。又如來身祕不可

稱計。」

說是如來身行祕要時，十千人發無上正真道意，八千菩薩逮得無

所從生法忍。諸天人民、阿須輪、世間人讚歎密迹：「善哉善哉！」

諸天伎樂不鼓自鳴，雨於天華。

世尊以右紫磨金色手舉著密迹金剛力士頂上，歎曰：「善哉善哉！

密迹！快善說是如來身祕要。今所宣說，如佛所教而無有二。」

密迹力士謂寂意：「何謂為如來口祕要？其夜如來逮無上正真道

成最正覺，至無餘界泥洹之界滅度日夜，於其中間施一文字，以能頒

宣一一分別，無數億載講演布散無限義理。所以者何？如來常定。如

來至真無出入息，無所思念亦無所行、無復思想，悉無所行，雖口所

宣無想無行。如來所行無應不應，無言無說，不想有人。世尊所說，

一切超越三昧正受，皆以文字而分別說。頒宣文字而自倚著，一切眾

生如是周旋往來，如來為我講說經法， 是則名曰如來在彼亦無想念。

如來所觀而知止足，其舌之門口宣音響，聞所宣音莫不悅喜。而演如

來言辭之教，散一音聲悉普周遍眾生所想、眾生心念，是則如來從口

敷演。如來言辭出六十品，各異音聲。何謂六十？吉祥音、柔軟音、

可樂音、悅意清淨音、離垢音、顯曜音、微妙音、明聽音、無亂音、

無憒音、師父音、無剛鞕音、無麁獷音、善順音、安重音、身所吉和

音、隨心時音、空悅音、與愛安想音、無惱熱音、方正音、識達音、

親近音、意好音、歡悅音、和教音、曉了音、精勤音、忍和音、重了

音、其響去穢音、應師子音、龍鳴音、雨好音、海雷龍王音、真陀羅

伎音、哀鸞音、鷹暢音、鶴鳴音、耆域音、英鳥音、雷震音、不卒音、

不暴音、普入響音、去非時音、無乏音、無怯音、悅豫音、通暢音、

戒禁音、美甘音、進行 音、廣普音、具足音、諸根無瑕音、不輕疾音、

無住音、響普入眾會音、宣諸德音。」



66

密迹金剛力士謂寂意菩薩：「是為如來六十品音。其如來音，普

通十方諸佛世界，可悅一切眾心性行。如來所觀無有妄想，如來道心

不作是念：『吾當為其口宣經法：通聞經、德經、所演經、分別經、

頌詩經、藏經。』於是順經、生經、方等經、未曾有法經、譬喻經、

章句經，若說古喻，若有引喻，有頒宣言論談語、諸無上、講諸事、

敷演眾事，有所處當分布遠近，開通其本自解曉了，宣暢其義而為開

化。又眾會等，如來至真所宣法典，親近佛坐入比丘眾、比丘尼、清

信士女，諸天、龍、神、揵沓和、阿須輪、迦留羅、真陀羅、摩休勒、

若人非人眾會之黨，隨眾生根所行精進，從所樂法而令入道。以順入

道，求眾生無因開化之，樂法音響亦復如是。斯諸眾生心自念言：『從

如來口出。』不以各各說法，隨心別異言行應時，各各聞法而得開解，

是則名曰如來口密要也。

「又有寂意！無數眾生行不可計，其所言辭八萬四千闇處下劣，

誘進此輩無明眾生，入如來法而蒙開化。又眾生行不可限量，若有貪

婬，隨時因彼眾生所行，由入其中便救濟之。怒癡眾生及等等分行三

事蔽眾生之類，隨其三界思想之頃，莊嚴拔之令無所住。而無異心入

眾生類罪福之行，而為分 別。現如來壽而有限盡，不知眾生所行罪福，

以權方便各說異法。如來善權、眾生無限，不可計量，所行不同，便

為頒宣若干品法。又以眾生在於我所面現相值，如來所說悉遍入心，

隨其本行宣布道業各解入道，是則名曰如來祕要。若有菩薩入如來祕

要是等不知，謂於如來至真演有為之門；而如來法悉是無為。又有如

來宣一品音，眾生想念坐有所說，唯憶想樂如來音者，望想所說。不

當作是觀。而如來口永無所說。所以者何？或有眾生聞如來音，眉間

之相謂之在頂，若有想髮知之紺色從天中[立*寺]，目善明好；人不堪

任諦視如來。所以施與，消除諸非、棄諍訟門，無危害心，若頸肩臂

去眾陰事。若諸指事若以身脅，若有宣頌從背至足、若以腹、若以臍

又陰馬藏、若以膝腨無瞋休息、若以有相及成種好，於世最上。若有



67

想知如來至真聞其音響，隨其所好諸根厚薄，從其應度而開化之，演

斯音訓悉使入律。雖爾，如來所觀開化亦無相念。猶如寂意！或譬如

伎樂以調其音，以手鼓之其聲悲和，無有在彼作是聲者，皆由方便緣

合而有殊特悲和之音。如是寂意！如來言辭化眾生心緣其暢教，如來

在彼有所演說無有偏黨，皆是宿緣所造立行而有殊特，如來至真在於

眾生超絕巍巍由本殊特。猶如寂意！呼聲之響其音遠徹，其音所出不

在於內，亦不處外、不在中間。如來若斯，宣音訓誨眾生之心，其辭

言教不從身出，亦不從心、不內不外、不從中間。猶如大海之中如意

明珠，演其光曜可一切眾，若寶明珠繫在幢頭遍照城市， 從眾生心所

欲志願，其明月珠出寶，眾人各得所欲，斯明珠寶亦無想念。如來若

斯，其有寶心，志存清淨執大哀幢，從眾生性根無所不應各使開解，雖

顯是教亦無想念，是則如來所宣祕要。」

密迹金剛力士復謂寂意菩薩：「吾今普觀天上世間諸魔梵天、沙

門梵志諸天人民，都不能限如來所宣音響文辭。所以者何？我身憶念

如是，世尊在靈鷲山與諸菩薩眷屬圍繞，而有法典名淨音場，廣為眾

生而頒宣此。時慈氏菩薩之所建立。當爾之時，賢者大目連心自念言：

『吾欲試知如來音響所徹遠近。』時大目連自於其坐忽然不現，住須

彌頂聞如來音如在目前。自以神力即遊於是三千大千世界最在其邊，

越眾須彌諸四方域一切鐵圍山，住在極邊大鐵圍山頂聞如來音，如故

無異如近不遠。佛自念曰：『是大目連欲試如來清淨音場。吾今寧可

顯其神足。』於是世尊發現神足，時大目連承佛聖旨蒙己神足，西方

界分去是懸遠，然過九十九江河沙等諸佛國土，有佛世界名光明幡。

又其土佛名光明王如來、至真、等正覺，今現在說法。目連到彼，住

其佛土故聞佛音，如人對住聽所語辭。其光明幡佛土有大光明，佛身

長四十里，諸菩薩身長二十里，其諸菩薩所食鉢器其高一里。目連行

鉢際上，時諸菩薩白世尊曰：『唯然大聖！此蟲何所從來，被沙門服

行鉢際上？』於時彼佛言：『諸族姓子！慎勿發心輕慢此賢。所以者



68

何？今斯耆年名大目連，是釋迦文佛諸聲聞中大弟子，神足第一。』

時光明王佛告大目連：『吾土菩薩及諸聲聞，見卿身小咸發輕慢。仁

當自顯現神足力，承釋迦文佛威德聖勢。』時大目連往詣光明王佛所，

稽首足下，右繞七匝却在前住，白其佛言：『又今是身，我欲加趺坐

此地，容不？』佛告之曰：『如意所樂。』時大目連踊在虛空億百諸

仞，在彼寶域便作一床加趺而坐。從其床座垂眾名寶珠瓔億百千姟，

一一珠瓔一一珠中演百千光，一一光明各有蓮華，一切蓮華現釋迦文

身坐蓮華上，其所說音如釋迦文音響清淨頒宣經典等無有異。時大目

連顯神足力已，復往佛前。時諸菩薩得未曾有，怪之所 以，前白佛言：

『是大目連以何等故詣此世界？』世尊告曰：『欲試釋迦文佛音響所

徹遠近，故到此土。』時光明王佛告賢者大目連：『仁者不宜 試，如

來至真音響無限無有遠近，豈欲知限？卿甚大誤。假使目連仁以神足

過江河沙劫西行不休，不能得知如來音響所聞。諸佛世尊音響曠遠超

絕無限，巍巍無量不可為喻。』時大目連在彼世尊自投足下自懺悔過：

『唯然世尊！我身不敏。佛音無量而橫生心，欲知其限所聞遠近。』

其光明王告目連曰：『汝雖遠來過九十九江河沙諸佛世界到此佛土。』

復白佛言：『甚遠甚遠。天中之天！身甚勞極，不能復還至其本土。』

世尊告曰：『於目連意所在云何？以己神力到此世界？莫作是觀。故

是世尊釋迦文佛威德所立到此世界，當遙自歸稽首作禮於釋迦文佛，

其佛聖旨將仁本土。假使卿身以己神足欲還本國，一劫不至。卿既未

至，到不見能仁佛滅度時。於目連意所念云何？我從何方？東方南西

北方乎？』目連答曰：『不知何方也。今以迷惑，不知本土何所在處，

為在何方？』世尊告目連：『釋迦文佛在於東方。』時大目連右膝著

地，向釋迦文佛所在東方叉手自歸，爾時頌曰：

「『唯天人之尊， 見垂力愍念，

威德大巍巍， 天人所恭敬。

音響徹無量， 其慧無邊際，



69

願顯其國土， 今欲還斯土。』

「如是寂意！諸佛世尊音聲無際不可限量。釋迦文佛遊在靈鷲山，

時舍利弗聞賢者大目連宣揚大音，怪之所以。賢者阿難前白佛言：『誰

為於今宣揚大音遙自歸命？』佛語阿難：『耆年大目連在西方境，去

是九十九江河沙佛土，世界名光明幡，其土佛號光明王如來至真，今

現說法。耆年大目連到彼佛土，意中欲還歸斯國土，故遙宣揚此大洪

音。』阿難又問：『以何因緣到彼佛土？』佛告阿難：『大目連至，

當問其意。』時大眾會各白佛言：

『欲樂得見光明幡世界及光明王佛如來、至真、等正覺，覩大目

連遊在其國。』爾時世尊見諸眾會勸助意，時從眉間相有大光明名俱

受，照九十九江河沙等諸佛世界，至光明幡佛土。其大光明普遍眾會，

悉覩其土光明王如來至真，大目連見之自投其地稱宣大音。爾時世尊

釋迦文佛告賢者大目連：

『承其光明來還此土。』時目揵連依佛光明，發意之頃還到此土，

稽首佛足右繞七匝，則住佛前悔過自歸，重自剋責：『我甚迷誤。如

來音響不可限量而欲試之。我所至到極為曠遠，所至到處聽音適等近

不覺遠，如來音響巍巍無際。』佛言：『如是目連！如汝所云。如來

音響徹遠無以為喻。欲知如來音響遠近，猶限虛空欲得邊際。所以者

何？猶如虛空普周無邊，如來言辭響徹無際迴遠如是。』寂意！當說

目連往反品時，尋於彼會一萬人皆發無上正真道意。是為如來言辭祕

要。」

密迹金剛力士言：「於寂意所知云何？一切眾生心各所念寧可知

乎？」寂意答言：「一人心念思想難限，正使三千大千世界眾生一劫

共計觀察多少， 不能知之，何況一切眾生心念思想，不可稱限乃如是

也。」

「今故語汝慇懃囑累，計如一切眾生心想，所演音響無限若斯。

何況一切眾生心性，是無形想，不可計喻。」於是頌曰：



70

「三千界眾生， 皆使成緣覺，

一人一劫中， 心念不能知。

一切心所念， 佛悉知志思，

以無想之心， 佛悉了此念。

其一切眾生， 三世所想念，

世護口所言， 所布各得解。

佛隨之所念， 宣音講經典，

斯音響在心， 乃演其道宜。

如一切眾生， 所思諸名色，

世雄一毛孔， 所演光如是。

如一切眾生， 名色及心念，

如來演音響， 過於彼眾想。

佛頒宣一切， 引喻計諸想，

其音不休廢， 不得佛言際。

無色誰能得， 愍無言之辭，

無色無有言， 消滅無色塵。

假使塵無色， 一切不可得，

以是無色塵， 究竟不可獲。

設言虛無實， 無內亦無外，

塵勞虛空等， 故曰無內外。

如使不得辭， 佛言通十方，

塵勞亦無際， 斯建立所處。

一切眾生言， 上中下之辭，

無身口心事， 不捨無所立。

想應如倡妓， 諸天之音樂，

亦無身言辭， 而音響普周。

如是本甚淨， 眾生心若斯，



71

佛皆頒宣之， 其心無所想。

猶如呼聲響， 無內亦無外，

人尊言如是， 乃無內無外。

無想如妙寶， 所說悅眾生，

其言無妄想， 可一切萌類。」

密迹金剛力士謂寂意曰：「是則如來口言祕要。又如來密要，隨

其音聲而為眾生說法開化。斯三千大千世界設若干種，如來至真宣布

訓誨，從其音辭以不可計諸有名號化立至誠若往無業，斯則名曰苦習

盡道，名曰地神擁護其心堅固意本。於是呪曰：

「阿裨 阿婆牟黎 加阿呵那移 阿迦優頭

「是護一切，是神呪乃名曰苦習盡道。」其虛空中一切諸天悉歎

所言，各宣呪曰：

「活知 阿活知 阿活吒迦彌 阿和尼抳黎

「救一切，是則名曰苦習盡道。」其四天王諸天復呪曰：

「伊泥彌泥 多閉多多閉 維盧

「救一切眾生，是則名曰苦習盡道法。」彼忉利天上諸天呪曰：

「是諸呪護一切其迴轉 貫習 主滅盡 為盡不相舉要」

第三焰諸天而復呪曰：

「首黎 道羅 斯和尼 道羅 犀雖耶 道犀雖耶被和尼」

第四兜率天呪曰：

「獨犯面觸 固轉種畜業 是諸呪護一切」

第五樂無慢天說呪曰：

「所度 俱所度 護所度 主度女 是諸呪護一切」

第六他化自在諸天呪曰：

「呵呼事業 呼和泥移 啊羅尼含 是呪護一切」

第七諸梵天呪曰：

「有事業 事業種 因緣樹以因緣度 是呪護一切」



72

第八梵身諸天呪曰：

「清明 造清淨 清淨風 動清淨 是神呪護一切」

第九梵滿諸天呪曰：

「無極氏 俱將去 道御主 念堅要 是神呪護一切」

第十梵度著諸天呪曰：

「和那和那散提 和那呵呵那 和那拘摩那 是神呪護一切」

第十一大梵諸天呪曰：

「木密 木密鞕彼亦鞕印氏 是神呪護一切」

第十二光曜諸天呪曰：

「伊諧諧 將諧去 親近 是神呪護一切」

第十三少光諸天呪曰：

「是取去 不將去 不使去 無所至 是神呪護一切」

第十四無量光諸天呪曰：

「貫謵 俱供謵 謵滅盡 謵無量 是神呪護一切」

第十五光音諸天呪曰：

「以斷終 自在斷 順從和 常清淨 是神呪護一切」

第十六約淨諸天呪曰：

「所至趣 所可歸 近所到 以近所到 是神呪護一切」

第十七少淨諸天呪曰：

「清淨 清淨氏 淨復淨 歸清淨 是神呪護一切」

第十八無量淨諸天呪曰：

「無我氏 無吾我氏 非貢高歸自大 是神呪護一切」

第十九淨難逮諸天呪曰：

「解脫以遮 迹解度本近解 是神呪護一切」

第二十應果天、第二十一御辭天呪曰：

「以無作無所作除所作所作究竟是神呪護一切」

密迹金剛力士言：「是則名曰苦習盡道，所當奉行，所應開化而



73

隨律教，顯現微妙無極之業。」

第二十二離辭諸天、第二十三假使諸天、第二十四善見諸天、第

二十五一究竟諸天、淨居有四天，謂所奉行決了一處究竟天、真究竟

天、無瞋恚天、不親近天。是為，寂意！諸天立至誠誓慧眾。如是諸

夜叉鬼神、揵沓和、阿須輪、迦樓羅、真陀羅、摩休勒、迦盧跡鬼神、

持花鬼神，其言辭教各各別異。又寂意！是閻浮利天下大國具足有一

千，各有大郡。其十六大國以用治政而相攝護，各自諮嗟。一切諸人

及與非人，言語各異音聲不同，辭有輕重。如來聖慧從其音響隨時而

入，皆悉化之立正真業。各有種號，釋種、安息、月支、大秦、劍浮、

擾動、丘慈、于闐、沙勒、禪善、烏耆，前後諸國匈奴鮮卑、吳蜀秦

地、諸麼夷狄、他羅多愚民野人，及諸須曼耶呪，女人處國、牟兜吒

國、因緣國、波羅奈國、數樹國、金本國、脾羅本國、倚脾沙國、益

本國、上本國、他談國、北方異國、西方所持國。海中諸神，眾蟲魚

鼈。諸山中神，有形含血之類，阿拘羅、摩拘羅、阿那散，諸牧羊諸

禽獸，所負諸瘻種心不平正，前曾生者、處在世者。如是寂意！如斯

千國周圍充滿，於閻浮利天下各自異居。又是諸人及非人類，言語各

異志操不同音聲各別。如來至真隨其言音而入其中，因開化之立於正

真。

密迹金剛力士謂寂意菩薩曰：「此三千大千世界，有八十四億百

千姟眾生之類，言辭各異。計是一切皆歸一誼，至真之慧至誠無怒。

如是寂意！是則如來言辭祕要。又寂意！如來言辭，決於一切眾生疑

網，令無餘結。十方一切所有眾生，眾生種類多於地土，此眾生之類

所行各異與本不同，罪皆使畢，逮得人身。以得人身，從思想生，是

諸眾生逮得智慧辯聖勇猛如舍利弗。合斯智慧為一人聖，如是比像，

普使眾生皆得智慧各如前一聖明。以是聖明在於一劫若過一劫，智慧

禪思以察眾想求其本末。如其一人智慧禪思不復訓誨，從第二人咸受

言教，智慧聖達各有大明。以是比像，斯眾生等各各所疑，往詣如來。



74

如來一時彈指之頃悉說本末。大聖如是，常以一心入於一切眾生心念，

皆能分別慧明所在，以一言辭悉決結網，各各處當慧本所在，各令欣

然而得其所，所聞如來智慧明達，如來悉令明了。又次寂意！如來悉

決一切眾生前後所疑令無餘結，是為如來言辭祕要。所入音響又其言

教是不足言，如來言辭不可限量無以為喻。」

說是如來祕要言辭時，二萬二千眾生皆發無上正真道意，一切眾

會得未曾有，普聞密迹金剛力士宣如來言辭祕要之業，各懷悅豫，各

從坐起，稽首自歸密迹金剛力士。

大寶積經卷第十


	大眾閱藏經典彙編 CBETA2018 版
	汇编说明 
	佛经安置须知
	读诵佛经须知
	保宁勇禅师示看经警策文
	起诵仪
	请佛发愿
	南无本师释迦牟尼佛南无本师释迦牟尼佛南无本师释迦牟尼佛
	南无香云盖菩萨摩诃萨（三称）


