
1 
 

 

 

大眾閱藏經典彙編 CBETA2018 版  

 

大方等大集經  

 

113 坛：《大方等大集经》31-35 卷--4.23 第 113 坛  
  



2 
 

汇编说明 

 
佛教经典分经律论三藏，佛陀一生言教就保存在经藏中，阅读佛经

仿佛得预法会，亲聆圣音，是后人学习佛法最直接的途径，更是末法时

代树立正知正见、防止误入相似佛法的最可靠的依止方法，自然功德无

量。能遍阅佛经或三藏，把一代圣教尽数熏入八识田中，直至成佛永为

道种，是古今众多佛弟子的毕生心愿和梦想。 

本汇编是大众阅藏网汇编 12 辑之外的 11 部大经之一的《大方等

大集經》。 

本汇编采用台湾中华电子佛典协会（CBETA）2018 电子版《大

正新修大藏经》（电子《大正藏》）第 13 冊 No. 397 的《大方等大集

經》（60 卷）为底本。本汇编是三号字体，按顺序 20 卷为一册，共 3

册。因为 CBETA 电子佛典里有的生僻字是图片格式，复制经文后，

显示是“�”，尤其是在咒中出现的多。请查电子佛典参考。因时间

仓促，能力有限，智慧浅薄，望大众不吝赐教，以待修订。 

CBETA 为中华电子佛典协会（Chinese Buddhist Electronic Text 

Association）的简称，成立于 1998 年，免费提供电子佛典数据库供各

界作非营利性使用，其发布的电子佛典数据库可以在网络上下载。 

大众阅藏网，是一群正信佛子为倡导大众阅藏而设立的公益性文化

传播平台，祈愿在三宝的加持护念下，使读经阅藏能普及到广大信众中

去。 

宗旨：本佛宗经，闻思正见 

理念：阅藏很重要，人人能做到，活动无中心，引导有僧宝。 

目标：让阅藏流行起来！  

大众阅藏经书汇编的第 1 辑免费申请，“大众阅藏”邮箱：

yuezang@vip.163.com。官网网址：http://www.yuezang.org；  

 

大眾閱藏網 

二〇一八年十二月 

  

mailto:yuezang@vip.163.com
http://www.yuezang.org/


3 
 

佛经安置须知  
 

1. 经典应恭敬放在清净高处以及其他书籍的上面，不可随意

扔放床上、座椅上等不净处。   

2. 凡经书等法宝阅毕，可辗转流通，赠送其他道友，不可任

意烧毁或丢弃。 

  3. 如手捧或装于口袋携带时，不得低于腰部，不可挟腋下。 

4. 不得口吹经上灰尘，应以专用净布拭去。 

5. 不可在经典所在的地方，有种种污秽行为。 

 

读诵佛经须知 
 

  1. 经典乃三世诸佛之师，如来法身舍利，亦当作真佛看，不

可作纸墨等看。礼诵持念，种种修持，皆当以诚敬为主。 

  2. 不可躺着看经书，以口水沾指翻经页，不可以污手触经。 

  3. 经书上不可涂写。不得一边散心杂话，一边看经书。 

4. 中断不看时，应夹放纸条、书签做记号。不可折页、折角，

或经书面朝下作“人”字形搁置。 

 
保宁勇禅师示看经警策文 

 

夫看经之法后学须知：当净三业。若三业无亏，则百福俱集。三业

者，身、口、意业也。 

  （一）端身正坐，如对圣容，则身业净也。 

  （二）口无杂言，断诸嬉笑，则口业净也。 

  （三）意不散乱，屏息万缘，则意业净也。 

内心既寂，外境俱捐。方契悟于真源，庶研穷于法理，可谓水

澄珠莹，云散月明。义海涌于胸襟，智岳凝于耳目。辄莫容易，实

非小缘。心法双忘，自他俱利。若能如是，真报佛恩。 

  



4 
 

起诵仪 
 

请佛发愿 

稽首禮諸佛   及法比丘僧   我今為自利   亦利諸有情 

與諸善同修   正聞大藏經   傳承三聖學   令正法久住 

 

 南无本师释迦牟尼佛 

南无本师释迦牟尼佛 

 南无本师释迦牟尼佛

 

香赞   

（一遍） 

炉香乍爇. 法界蒙薰. 诸佛海会悉遥闻. 

随处结祥云.诚意方殷.诸佛现全身. 

 南无香云盖菩萨摩诃萨（三称） 

 

开经偈 

（一遍） 

无上甚深微妙法 百千万劫难遭遇 

我今见闻得受持 愿解如来真实义 

  讽诵经时  当愿众生： 

 顺佛所说  总持不忘. 

（注：此阅藏仪轨可以根据需要自行调整） 

 

 



5 
 

大方等大集經卷第三十一 
北涼天竺三藏曇無讖譯 

日密分中護法品第一 

爾時，世尊故在欲色二界中間大寶坊中，與大菩薩其數無

量，為諸大眾說虛空目出息入息甘露門已，默然而住。一切大

眾亦復如是，各作是念：「如來今日深知我心欲法無厭，必當

降注甘露法雨。」作是念已，合掌恭敬樂瞻如來，猶如篤病樂

見良醫，處闇之者樂覩光明，如沒水者樂至彼岸，如受苦者樂

得歸依，一切大眾亦復如是。 

是時，眾中有一菩薩，名蓮華光功德大梵，已於無量無邊

佛所種諸功德善根增長，於阿耨多羅三藐三菩提心不退轉，成

就具足法緣之慈，從坐而起合掌恭敬，長跪白佛言：「世尊！

一切眾生心所緣處，無有邊際，駿速無形，其性本淨。於諸有

中無能障礙，欲得通達知真實故，精勤修集四無量心，因修集

故獲得盡智。世尊！若使三界性本淨者，何故修集如是盡智？

惟願如來為諸菩薩敷揚散說，令退轉者得不退故，摧滅無量煩

惱界故，斷破無邊諸苦聚故。惟願如來垂心憐愍說未曾聞，眾

生聞是未曾聞已，度生死海摧折愛樹。何以故？一切煩惱愛為

根本。惟願垂哀分別演說愛之過咎，如來能淨眾生六根，重願

演說清淨法聚。」 

佛言：「善哉，善哉！善男子！若有能行六波羅蜜，即能

自知心所行處，是人終不念聲聞乘，雖復修行無量諸行未得其

邊，亦不怖畏退墮聲聞、辟支佛地。若諸菩薩不能修集四無量

者，如是菩薩於菩提道則為有退，是名不得清淨六根，是名於

法有貪有慳。如是名為行於他行不行自行，是名不能成就七財、

不能度脫一切眾生於生死海，是故我說如是行者，即是聲聞、

辟支佛行。我初演說四聖諦行，後復續說諸菩薩行。」 



6 
 

爾時，一切大眾咸作是念：「如來將欲說聲聞乘，不說大

乘耶？將非如來不樂如是菩薩眾耶？如來不欲斷三寶種性耶？

何故不說大乘妙法，為諸天人得信心故，未發菩提心者為發心

故，已發心者得增長故，為諸眾生得信心故。如來若說大乘法

者，無量眾生當得發起菩提之心，因得修行不共之法，成就具

足法陀羅尼。」 

「善男子！聲聞乘者即是大乘，大乘者即聲聞乘，如是二

乘無有差別。」 

爾時，眾中諸住十住諸菩薩等作如是言：「世尊！我等已

得無生法忍，我已能行如來十八不共法行，我已解了諸聲聞乘

及以大乘，如是眾中無量眾生不能得解小乘大乘。」 

「諸善男子！汝等當修不退禪定。」時諸菩薩即便修入。

入已或有身放光明猶一燈炬，如釋梵身光，如日月光，如三日

光，如四日光，如八日光，如十日光，如億日光。如是遍照娑

婆世界。是光能令無量眾生身心寂靜。在三惡者離諸苦惱，邪

見之人遠離惡見，永離貪欲瞋恚癡怖飢渴等患。爾時，此佛世

界眾生皆共供養佛法僧寶增長善法。 

爾時此佛世界并及十方恒河沙等無量世界，若空不空及淨

不淨，光悉遍照十方佛界，所有菩薩能行聖行菩提道者，於一

念頃悉來聚集大寶坊中，頭面禮佛却坐一面。 

爾時，世尊告聲聞眾：「汝等比丘頗見如是善神足不？如

是神足能壞一切惡魔境界及諸有處，能護法界，能行一切諸佛

境界，分別聲聞辟支佛界，出勝一切所有神通。 

「善男子！一切菩薩所以示現大神通者，為增眾生諸善根

故，為不斷絕三寶性故，為未信者得信心故，為已信者得增長

故，為令眾生受五樂故，為欲長養大乘法故，為令身得常樂我

淨故，以如是等諸因緣故，示諸眾生如是神通。 



7 
 

「善男子！隨如是等菩薩行處，是中佛法即得增長。若現

在未來久住不滅，所有眾生修立塔廟供養眾僧，求無盡身無苦

惱身，所作供養皆作生身法身，生身供養者即是塔像，法身供

養者書寫讀誦十二部經，如是勝以七寶、香華、伎樂、幡蓋、

瓔珞供養。 

「善男子！我於爾時心亦受之。由如是施，如是眾生具足

當得三乘果報心不退轉。若諸眾生具造屋室及經行處，我即受

用。若樹林華園講堂精舍，及供養我所有弟子飲食臥具病藥房

舍，我亦受用。若諸法師高座說法，我於是時亦至心聽。若施

法師衣食、臥具、病藥、房舍、園林、服乘、田宅、奴婢，我

亦受之，是名法供養。 

「如是之人能淨身心莊嚴身心，亦能莊嚴阿耨多羅三藐三

菩提，能得無上微妙快樂。能一切物施、一切人施、一切時施，

能一切果受、一切人受、一切時受，是名成就惠施之福，是人

終不到三惡道、得不墮法。如意所求不轉三乘，是人常得具足

二種，所謂財、法，所求之物隨意即得，常為十方諸佛所念，

能壞一切魔之境界。  

若有信者以其所有奉施法師，若有破戒受如是物，乃至一

葉一華一果，如是癡人，以是因緣得大不善報。現在即得四大

惡果：一者、惡名遠聞；二者、所親師友悉皆遠離；三者、得

大重病苦惡而死，所謂死時不下飲食覩見惡色，以是因緣口不

能語臥失糞穢；四者、所有六物及餘財貨不至僧中，或為火燒

惡賊所劫，後世復受四種惡報，所謂地獄、餓鬼、畜生，若得

人身身無手足。若受餓鬼，無量歲中不見水漿不聞其名；受畜

生身常食泥土；若得為人，處在空土無三寶處五滓之世，盲無

眼目常遇重病食諸糞穢。捨是身已還墮地獄。何以故？以受法

師所得物故。是惡比丘能壞能滅能斷三寶，是故獲得如是惡果。」 



8 
 

爾時，眾中有一大德比丘名伽耶迦葉，白佛言：「世尊！

如是人者可名人不？我今思惟非是人也。何以故？是人深為利

養心故受持禁戒，故名非人。」 

佛言：「善哉，善哉！迦葉！寧受地獄等身，終不受取如

是等物。善男子！人身難得已得，佛法難遇已遇，禁戒難受已

受，而不趣向聖行梵行，是名喪失大利益事。如是惡人，貪食

心故受持禁戒非為法心。如是癡人以多聞力，及以國王大臣力

故，受如是物，即便當得大惡業果。」 

爾時，頻婆娑羅王白佛言：「世尊！出家之人受如是物得

如是果，在家人受，其罪云何？」 

佛言：「大王！汝今不應問如是事。」 

王言：「世尊！我修聖行終不受取如是等物，為未來世諸

惡王等問如是事耳。」 

佛言：「大王！我若宣說未來惡王所得果業，有不信者得

大罪報，是故我今置之不說。」 

王言：「世尊！惟願如來為未來世剎利、婆羅門、毘舍、

首陀有信敬者，奉持佛法守護法師及財物者，具分別說。」 

佛言：「善哉，善哉！大王！若未來世諸惡王等，侵奪法

師如是等物，當知是王現世獲得二十種惡：一者、天不衛護；

二者、惡名遠聞；三者、親友遠離；四者、怨敵增長；五者、

財物損耗；六者、心多散亂；七者、身不具足；八者、不得睡

眠；九者、常患飢饉；十者、所服飲食變成惡毒；十一者、民

不愛敬；十二者、隣國數侵；十三者、所有眷屬不受其教；十

四者、祕密之事謀臣顯露；十五者、所有財物水火侵奪；十六

者、常有重病；十七者、湯藥不行；十八者、醫藥不療；十九

者、漿水不下；二十者、常念不淨，是名二十。捨是身已尋復

當生阿鼻地獄一劫受苦，過是劫已得餓鬼身處大空野，不聞漿



9 
 

水飲食之名，諸根殘缺身不具足，無量歲中受大苦惱；受是果

已生大海中受大獸身，無量由旬如大肉團，常為眾生之所唼食

受大苦惱。若得人身，生無佛處五滓之世，耳目不具。大王！

未來惡王得如是等諸大惡報。」 

王言：「世尊！我今寧受地獄之身，終不受是惡王身也。」 

佛言：「大王！今以是法、法師、財物付囑汝等有信諸王。

何以故？夫法師者，即是如來法身之藏。」 

王言：「世尊！若諸剎利、婆羅門、毘舍、首陀有能護持

如是法財，其人當得何等功德？」 

佛言：「大王！如是人者，勝於一切聲聞緣覺。大王！譬

如有人能斷一切十方眾生所有壽命，奪其眼目截其手足。大王！

如是人者所得罪報為多少耶？」頻婆娑羅王默然不答。 

佛言：「大王！何故默然？」 

王言：「世尊！是人所得惡業果報，不可稱量不可計數。

世尊！若於一人造此惡業罪尚難計，況一切人！」 

「大王！若佛在世及滅度後，若有惡王、剎利、婆羅門、

毘舍、首陀，侵奪法師如是等物，所得罪報分為百分，上所得

罪不及其一。」 

頻婆娑羅王言：「世尊！如法治國是王難得。若不放逸則

能護法，若放逸者則不能護，世尊！能護法者得何功德？」 

「大王！譬如有人能與如上眾生壽命眼目手足，是人得福

寧為多不？」 

「世尊！能與一人命目手足，其福尚多，況爾所人！」 

「大王！若有護法所得功德分為百分，先所得福不及其

一。」 

王言：「世尊！若有受取一法師物，是得罪不？若有擁護

一法師者，復得福不？」 



10 
 

「大王！若有受取一法師物至五法師，護一法師及五法師，

所得罪福正等無別。 

「大王！若一廟寺、若一村落、若一樹林住五法師。若鳴

揵搥集四方僧，客僧集已次第賦給房舍、飲食、臥具、醫藥，

無悋惜心。初夜後夜讀誦講論，厭患生死專樂涅槃，不自讚身

不訟彼短，少欲知足常樂讚歎，少欲知足勤心精進，志樂寂靜

修於念定，憐愍眾生。大王！是名眾僧如法而住。護戒精進持

佛密藏，讀誦書寫分別教詔，是名眾僧憐愍眾生利益眾生，能

持如來十二部經，亦能奉持寂靜禁戒，具足慚愧賢聖功德。大

王！是名眾僧大功德海，為天人師能大利益無量眾生，能斷一

切眾生苦惱，能施一切眾生解脫，是五比丘猶名眾僧，何況無

量！ 

「大王！若無量僧悉破禁戒，但令五人清淨如法。若有施

者得福無量，不可稱量不可計數。何以故？以有護持佛法者故，

憐愍一切諸眾生故，其心平等無二相故。」 

王言：「世尊！破戒比丘可得處眾受信施不？」 

「大王！如王國內有一罪人未及擯駈，王若給施剎利、婆

羅門、毘舍、首陀，是人頗得受樂不耶？」 

「不也。世尊！」 

「大王！破戒比丘亦復如是，雖在眾中受取信施不得安樂。

何以故？破禁戒故，不如法故。大王！如是人者，一切十方無

量諸佛所不護念，雖名比丘不在僧數。何以故？入魔界故。持

禁戒者，即佛弟子；毀禁戒者，即魔弟子。又持戒者，即出世

道；破禁戒者，即入世道。我都不聽毀戒之人受人信施如葶藶

子。何以故？是人遠離如來法故。」 

王言：「世尊！言破戒者有何等相？可得知不？」 

「大王！有智能知。大王！若有不能恭敬三寶，不生信心



11 
 

無有慚愧，於師和尚耆老長宿同師同學不生恭敬，摧滅聖幢不

修梵行，增長慳貪樂在居家，不能清淨口四種業，常修食心遠

離法心，樂說世間無益之事，是名比丘初破戒相，未名具足毀

禁戒也。若如是等受畜奴婢、象馬、牛羊、駝驢、雞猪，乃至

八種不淨之物，是名具足毀禁戒也。如是名為沙門中滓、沙門

中曲、沙門中幻、沙門中賊、沙門中醉、沙門中旃陀羅也。如

是比丘不應共住不共和合，不應共作九十九羯磨，是名喪失比

丘事業墮在貪處。 

「大王！寧與旃陀羅人而共同止，不與如是惡比丘住。何

以故？如是比丘燒滅善根，斷三世善慈愍之心，是惡比丘。即

是圊廁增生死法，即是人天諸惡種子。何以故？是人欺誑自他

人天。如是比丘滅解脫燈能摧法幢，能涸法海破說法者，能誑

施主破和合僧。若有惡王若剎利、婆羅門、毘舍、首陀，擁護

如是諸惡比丘，是王便當增三惡道，種殖天人諸惡種子。 

「大王！若惡比丘呵罵責數如法住者，敬信諸王應當擯駈，

若駈擯者王多得福。若王無信如法比丘不應與彼惡比丘住，如

法比丘有智慧者，應先往王所作如是言：『大王！今者能持法

不？』王若答言：『大德！我能如法護持佛法。』智者爾時便

應默然。若彼大王有貪心者，語比丘言：『大德！是寺廟中多

有大眾，我當云何為五比丘駈遣多人？』智者聞已不應復往，

便當捨去至寂靜處。」 

王言：「世尊！若有惡王隨順如是惡比丘語，而是大地云

何能載是王？從此過於無量恒河沙劫，終不能得復受人身，無

量眾生得解脫已，是王猶故未能得斷三惡道業。」 

「大王！若未來世有信諸王，若剎利、婆羅門、毘舍、首

陀，能護法師造立塔像，供養眾僧種種所須，治惡比丘，為護

法故能捨身命，寧護如法比丘一人，不護無量諸惡比丘，是王



12 
 

捨身生淨佛土常值三寶，不久當得阿耨多羅三藐三菩提。 

「大王！我今不聽一人受畜八不淨物，惟聽大眾得受畜用。

大王！若有人能護持法者，當知是人乃是十方諸佛世尊大檀越

也，護持大法。 

「大王！僧物難掌，我今惟聽二人掌護：一者、羅漢比丘

具八解脫；二者、須陀洹人。大王！除是二人更無有人掌護僧

物。」 

大方等大集經日密分中四方菩薩集品第二之一  

爾時，世尊為頻婆娑羅王說是法已。東方有國名曰無量，

彼中有佛名五功德，常說妙法教化眾生。有一菩薩名曰日密，

至心聽法仰瞻虛空，見有無量無邊菩薩從東方來，趣向西方，

即白佛言：「世尊！我見東方無量菩薩趣向西方，以何因緣，

捨淨妙國趣向穢土？」 

「善男子！西方過此無量無邊恒河沙等諸佛世界，彼有世

界名曰娑婆，五滓具足、弊惡眾生充滿其土。釋迦如來於中宣

說三乘之法，為欲增長佛正法故，為不斷絕三寶種故，為破魔

界竪法幢故，為法久住不滅盡故。彼佛世界有無量佛無量菩薩，

宣說寶髻陀羅尼法。既說法已，釋迦如來復說三乘四無礙智四

種梵行及四攝法，無量眾生聞是法時心無疲厭，樂甘露故，以

彼如來本願力故，四方無量諸佛菩薩悉集其土。佛說法時，諸

菩薩眾悉入禪定，既入定已身放光明，如一燈炬至億日光。 

「善男子！若欲護法可從定起詣娑婆世界。善男子！彼佛

世界所有眾生，煩惱堅牢繫縛深重，其形醜穢多起憍慢，惡口

兩舌遠離實語，其實愚癡現智慧相，多起慳貪現捨離相，多有

諂曲現質直相，心多濁亂現清淨相，多有嫉妬現柔軟相，樂離

別人現和合相，多起邪見現正見相。彼國眾人隨女人語，以隨



13 
 

語故，斷絕善根增三惡道。  

「善男子！汝今頗能為我作使至彼國不？我欲與欲，令彼

如來善說法要。所言欲者，謂真陀羅尼，是陀羅尼成就具足無

量功德，能斷欲貪、色無色貪、憍慢、我慢、一切取貪、一切

五蓋、一切我見、斷見、戒取見、取見、常見、眾生見、士夫

見、作者見、受者見、人見、天見、色見聲見香見味見觸見、

四大見、出見生見、滅見住見，是名隨如真忍。是陀羅尼能真

實知色，乃至識眼乃至意陰入界諸入，解脫法界無上妙樂。 

「善男子！彼界眾生如生聾生盲生啞貪欲狂醉，是故與欲，

隨如真實陀羅尼法一切法藏不可思議諸法之門，能壞一切諸魔

伴黨及魔境界。 

「善男子！是陀羅尼亦能調伏一切魔眾，能怖一切諸惡毒

龍，能使惡鬼生知足想，能化一切阿修羅眾，能調一切大金翅

鳥、怖緊那羅。令諸羅剎、剎利、婆羅門、毘舍、首陀生於敬

信，能壞一切貪女身者。令多聞者生愛樂心，習禪之人心得寂

靜，善療一切諸惡重病，能除一切國土惡相，所謂惡賊惡鳥惡

獸惡風惡雨惡寒惡熱。 

「善男子！若有人能誦如是陀羅尼者，則能得見無量諸佛。

「善男子！汝持是呪至彼國土，向彼四眾具足宣說。」 

爾時，世尊即說是陀羅尼： 

「婆移婆蛇波利婆呤(一) 婆醯婆訶波利婆呤(二) 卑利

癡比卑利癡波利婆呤(三) 阿脾阿婆波利婆呤(四) 汦祇汦闍

波利婆呤(五) 摩呤摩羅波利婆呤(六) 呿岐却伽波利婆呤(七) 

阿路翅阿路迦波利婆呤(八) 哆咩哆(九) 摩波利婆呤(十) 

思呤思羅波利婆呤(十一) 伽咩伽摩波利婆呤(十二) 阿步�阿

步婆波利婆呤(十三) 羅摩(十四) 羅摩(十五) 羅摩(十六) 

羅咩(十七) 羅摩(十八) 邏羅(十九) 邏羅(二十) 邏羅(二十



14 
 

一) 摩比挫若那(二十二) 復多其醯復多其力摩波利婆呤(二

十三) 遮𩘌其力醯遮𩘌其力摩波利婆呤(二十四) 輸路多其

力醯輸路多其力摩波利婆呤(二十五) 其浪那其力醯其浪那其

力摩波利婆呤(二十六) 時貺其力醯時貺其浪摩波利婆呤(二

十七) 迦蛇其力醯迦蛇其力摩波利婆呤(二十八) 摩那其力

醯摩那其力摩波利婆呤(二十九) 撥陀其力醯撥陀其力摩波利

婆呤(三十) 脾陀那其力醯脾陀那其力摩波利婆呤(三十一) 

窒囊其力醯窒囊其力摩波利婆呤(三十二) 優波陀其力醯優波

陀其力摩波利婆呤(三十三) 婆婆其力醯婆婆其力摩波利婆呤

(三十四) 闍提其力醯闍提其力摩波利婆呤(三十五) 闍邏摩

那羅其力醯闍邏摩那羅其力摩波利婆呤(三十六) 㖪呿薩多波

其力醯㖪呿薩多波其力摩波利婆呤(三十七) 阿邏波邏膇闍其

力醯阿邏波邏膇闍其力摩波利婆呤(三十八) 阿拔多(三十九) 

比跋多寫(四十) 阿婆邏牟波摩薩寫比伽(四十一) 比尼跋多

(四十二) 阿陀利也賴咩(四十三) 散比伽扇提(四十四) 莎

呵(四十五)」 

爾時，日密菩薩摩訶薩白佛言：「世尊！我能向彼宣說是

呪，但於彼土生怖畏想。何以故？如來向者為我宣說，彼土眾

生多諸弊惡，猶如生聾生盲生啞隨女人意。世尊！若有隨順女

人意者，當知是人永斷善根。」 

佛言：「善男子！汝今不為現利後利，當為饒益一切眾生，

但往宣說勿生疑慮。善男子！汝非彼土維摩詰耶，何故生怖？」

日密菩薩默然不對。 

「善男子！何故默然？」 

日密言：「世尊！彼維摩詰即我身也。世尊！我於彼土現

白衣像，為諸眾生宣說法要。或時示現婆羅門像，或剎利像，

或毘舍像，或首陀像、自在天像，或帝釋像，或梵天像，或龍



15 
 

王像、阿修羅王像、迦樓羅王像、緊那羅王像、辟支佛像、聲

聞像、長者像、女人像、童男像、童女像、畜生像、餓鬼像、

地獄像，為調眾生故。」 

是時，眾中有諸菩薩其數八萬，同一三昧出入共俱。復有

無量無邊菩薩，其心掉動至心繫念：「欲得親近親見禮拜釋迦

如來及諸大眾，并欲聽受微妙大典。如是大眾皆共同心欲往彼

界，我為是輩欲說大事。何以故？是等大眾其心未定，若往彼

界或生顛倒近惡知識。」 

爾時，彼佛告日密言：「善男子！汝今不應生怖畏想。何

以故？我今當施汝等菩薩不共法行、無想行、調伏行、解脫行、

分別生死行、不斷三寶行、大慈大悲行、一切智解脫行、破壞

四魔惡邪論行、盡智無生智行、畢竟入涅槃行，是名蓮華陀羅

尼，令諸菩薩不樂三界，證無相解脫門，入無行解脫門。 

「善男子！若有信者能至心聽是蓮華持，是人能薄一切貪

欲一切煩惱，捨身七世常得生天識知宿命，雖處欲界不為欲污

常樂出家，一切人天樂與供養。 

「善男子！若有人能至心七日及聽是持者，終不墮墜三惡

道中。善男子！若有人天聽是持者，遠離欲法修集禪定。若有

人能於王、剎利、婆羅門、毘舍、首陀耳中，宣說是陀羅尼，

聞者尋發出家之心。若有女人能至心聽是陀羅尼受持讀誦，即

轉女身得男子身，於阿耨多羅三藐三菩提無有退轉，乃至證得

大般涅槃，終不更受女人之身，除自發願。 

「善男子！若有人以是總持呪餘藥草，持塗鼓貝，若打、

若吹、若有聞者，邪見蠱道諸弊惡病無能加之。善男子！是陀

羅尼成就如是無量福德。」 

爾時，世尊即說是陀羅尼句： 

「思陀摩提(一) 比路迦摩提(二) 伊梨翅汦利蓰(三) 



16 
 

流遮修流遮(四) 佛提比佛提(五) 摩訶佛提(六) 溫摩提溫

摩多波羅提蓰陀濘(七) 羅伽婆羅迦陀羅波利提蓰陀濘(八) 

頻豆頻豆摩提(九) 至吒至吒波羅提蓰陀濘(十) 遏翅戰陀豆

(十一) 呵呵至置(十二) 呵多尼咩(十三) 呵多迦摩比岐(十

四) 比摩多佛題(十五) 呵多蛇其攡(十六) 呵多比三摩其攡

(十七) 呵多三牟陀闍脾(十八) 呵多比摩多邏祇(十九) 呵

多希醯(二十) 呵多遮知(二十一) 呵多達波羅闍(二十二) 

呵多婆休羅闍(二十三) 呵多婆闍摩提(二十四) 呵多留伽摩

提(二十五) 呵多烏伽賴咩(二十六) 呵多陀摩密提(二十七) 

呵多薩婆優波陀那(二十八) 若若若(二十九) 比闍若若(三十) 

比婆闍若若(三十一) 婆邏末力伽若若(三十二) 伊沙安兜邏

伽豆㖉(三十三) 莎呵(三十四)」 

爾時，世尊告日密菩薩言：「善男子！是蓮華持能斷四流，

汝當至心受持是持向彼世界。何以故？彼佛世界有百億魔眾，

能壞眾生所有善法。善男子！汝等若誦是陀羅尼，則不為彼惡

魔所侵。」 

爾時，日密與無量億諸菩薩俱，無數人天白佛言：「世尊！

如來智慧不可思議，我等昔來初未曾聞是陀羅尼。」爾時，彼

佛世界女人八萬四千，聞是持已，尋轉女身得男子形。 

時彼佛以瞻婆華鬘，告日密言：「善男子！汝持此鬘并陀

羅尼，往娑婆世界，供養彼佛釋迦牟尼。」爾時日密從彼如來

默然而受。 

是時，會中八萬菩薩俱白佛言：「世尊！我等亦欲往彼世

界。」 

佛言：「善男子！善哉，善哉！汝等若往，一切當現梵天

之像。」 

爾時，大眾即便化為梵天之身，往娑婆界釋迦如來所。到



17 
 

已，即於此娑婆界雨瞻婆華，頭面禮敬釋迦如來，右遶三匝即

坐一面。時佛故為頻婆娑羅王宣說法行。 

 

爾時，南方過一由旬滿城沙數諸佛世界，有一世界名袈裟

幢。其中眾生具足五滓，其土有佛，名山王如來、應供、正遍

知、明行足、善逝、世間解、無上士、調御丈夫、天人師、佛、

世尊，今現在，為諸眾生宣說法要。彼佛世界有一菩薩名香象

王，仰瞻虛空，見無量菩薩從南方來趣向北方。見已，白佛言：

「世尊！如是菩薩摩訶薩等何因緣故，從南方來趣於北方？」 

佛言：「善男子！北方過一由旬城沙世界，有國名娑婆，

釋迦如來在中宣說大集妙典分別三乘，為不斷絕三寶種故不斷

法行，破魔界故竪法幢故。一切十方諸佛世尊悉於彼土宣說敷

演寶幢陀羅尼，說已各各還本住處，釋迦牟尼為諸菩薩及聲聞

眾宣說法要。 

「善男子！汝等頗欲詣彼世界聽受法不？我今亦欲與彼

佛欲，所謂斷業陀羅尼隨順空門，斷於色貪、憍慢、慢慢、我

慢，乃至為得盡智無生智故。」爾時，世尊即說此陀羅尼句： 

「豆幕提(一) 豆幕提(二) 奧叉豆幕提(三) 波羅婆裟

豆幕提(四) 薩婆阿迦舍豆摩(五) 阿鞞呿伽(六) 鞞咩多呿

伽(七) 阿鞞叉呿伽(八) 阿婆慕阿却伽(九) 阿那若却伽(十) 

脾也佛提却伽(十一) 婆路遮却伽(十二) 式�却伽(十三) 比

堤彌邏却伽(十四) 烏數摩却伽(十五) 烏羅却伽(十六) 阿

叉却伽(十七) 蛇婆摩那却伽(十八) 溼波却伽蛇婆比若那却

伽(十九) 遮𩘌陀兜却伽(二十) 蛇婆摩那比若那陀兜却伽(二

十一) 卑利癡比陀兜却伽(二十二) 蛇婆比若那陀兜却伽(二

十三) 折挫利蜜兜波那却伽(二十四) 蛇婆阿脾陀尼迦却伽

(二十五) 豆呿却伽(二十六) 蛇婆末力却伽(二十七) 比婆



18 
 

娑那(二十八) 阿比叉婆(二十九) 阿婆那那(三十) 比那那

(三十一) 婆牟陀那那(三十二) 薩婆迦邏那那(三十三) 薩

婆散哆那比具波那那(三十四) 阿冀之那那(三十五) 叉婆(三

十六) 叉婆(三十七) 伊利(三十八) 蜜利(三十九) 伊伊利

(四十) 伊伊蘭彌利(四十一) 莎呵(四十二)」 

爾時，世尊告香象王菩薩言：「善男子！是名隨空三昧陀

羅尼也。永斷一切欲貪色貪及無色貪，乃至斷除一切煩惱。善

男子！汝當一心受持讀誦是陀羅尼，往彼世界教化眾生。」 

香象王菩薩言：「世尊！我已至心受誦是持，今欲往彼，

然生畏想。何以故？我曾從佛聞彼世界眾生弊惡多貪瞋癡。」 

時，山王佛告香象王言：「善男子！汝常化作婆羅門像教

化眾生，或摩醯首羅像，或帝釋像，或那羅延像，或鬼像、天

像、龍像、阿修羅像、轉輪王像，婆羅門、剎利、毘舍、首陀

像，大臣長者像、聲聞像、男女等像，教化眾生。云何方言於

彼世界生怖畏耶？ 

「善男子！我當施汝大法行法，一切智慧能知諸行、破四

魔行、能調一切眾生行、能喜一切眾生行、不斷三寶行、能調

一切惡龍行、能壞一切眾生惡業行、大慈大悲行、破三惡道行、

救眾生行、破惡見行、能壞女業行、一切法無盡行、能破一切

慳貪行、能得一切三昧神通行、能令眾生歡喜行，乃至能得菩

提道行。 

「善男子！若有眾生聞是等行，當知是人能得破壞恒河沙

等惡業因緣，斷絕三障，惟除五逆、謗方等經、毀呰聖人。 

「善男子！若有人能信心聽受如是等行，是人隨意獲得三

乘，不離十方諸佛菩薩阿羅漢等，常淨三業隨眾生意，當知是

人能一切捨乃至頭目，一切諸惡不能加害。是人若行尸波羅蜜，

得具忍戒、聖所樂戒、聖所念戒、大寂靜戒、調伏梵釋四天王



19 
 

戒、調伏婆羅門剎利毘舍首陀戒。是人終不自讚己身毀呰他身，

心常呵責世中利養，臥安悟安身無病苦，易得飲食，一切眾生

之所樂見。是人臨死則得覩見諸佛菩薩，諸佛讚言：『善哉，

善哉！』 

「善男子！善持禁戒精進無懈，當生我國。我能令汝住十

住位，既見佛已心生歡喜，以是因緣，捨身則得往生淨國，位

階十住乃至得阿耨多羅三藐三菩提。是人若行毘梨耶波羅蜜，

成就大力身心無病，健行布施戒波羅蜜，人、天、龍、鬼、阿

修羅等悉來供養禮拜是人，乃至得阿耨多羅三藐三菩提。是人

若行羼提波羅蜜時得法緣忍，不覺不見一切眾生。是人若為一

切眾生之所割剝，終不生於一念惡心，乃至得阿耨多羅三藐三

菩提，常為人天之所供養。是人若行禪波羅蜜，獲得法緣禪定

解脫，十方諸佛無時不念，乃至得阿耨多羅三藐三菩提，常為

人天之所供養。是人若行般若波羅蜜時，常為諸佛菩薩所護，

樂於寂靜調伏心界，了了通達一切法界，心無疑閡，人天不能

沮壞其心，乃至得阿耨多羅三藐三菩提，常為人天之所供養。 

「善男子！受是行已，往娑婆世界不應生怖。 

「善男子！若淨世界所擯之人悉在彼土，所謂五逆、謗方

等經、毀呰聖人、犯四重禁，如是人等多共污辱，娑婆世界釋

迦如來，本願因緣於彼現身。 

「善男子！若彼世界所有惡人聞是行已，七年之中修慈悲

心，離口四過修集六念，善男子！是人復當淨自洗浴著鮮潔衣，

向於東方至心作禮，誦如是等行陀羅尼，乃至七年，所有諸惡

皆悉除滅。若有女人能如是行，即轉女身得男子身，乃至得阿

耨多羅三藐三菩提。」 

爾時，世尊即說此陀羅尼： 

「舍羅那脾蛇(一) 式叉脾蛇(二) 蜜提脾蛇(三) 波羅



20 
 

呵那脾蛇(四) 律提脾蛇(五) 因提利蛇脾蛇(六) 婆羅脾蛇

(七) 蒲澄伽脾蛇(八) 三摩提脾蛇(九) 陀羅尼脾蛇(十) 叉

提脾蛇(十一) 長那脾蛇(十二) 阿留波脾蛇(十三) 阿尼闍

脾蛇(十四) 末力伽脾蛇(十五) 阿邲若脾蛇(十六) 波羅提

散比陀脾蛇(十七) 復彌脾蛇(十八) 邲陀脾蛇(十九) 摩訶

咩羅脾蛇(二十) 摩訶伽留那脾蛇(二十一) 卑利癡比脾蛇(二

十二) 薩埵脾蛇(二十三) 陀摩脾蛇(二十四) 多摩脾蛇(二

十五) 阿路迦脾蛇(二十六) 波羅提婆娑脾蛇(二十七) 波羅

提首六迦脾蛇(二十八) 伽伽那脾蛇(二十九) 摩留多脾蛇(三

十) 首若咃脾蛇(三十一) 波羅提多脾蛇(三十二) 阿尼蜜多

脾蛇(三十三) 具沙脾蛇(三十四) 靳遮那蛇(三十五) 阿比

婆娑(三十六) 阿㝹那(三十七) 阿㝹那(三十八) 阿婆訶遮

遮(三十九) 遮遮羅比牟(四十) 叉蛇比牟(四十一) 阿摩脾

蛇比牟(四十二) 阿三牟陀遮羅比牟(四十三) 車陀比比牟(四

十四) 阿迦舍比牟(四十五) 蒲波舍摩比牟(四十六) 阿那婆

娑比牟(四十七) 阿訶訶比牟(四十八) 阿羅波邏比牟(四十九) 

郁波舍摩娑利羅比牟(五十) 莎呵(五十一)」 

爾時，香象王菩薩白佛言：「世尊！我當受持讀寫大行陀

羅尼已往娑婆世界。」 

是時，彼土多有無量菩薩摩訶薩，俱從定起共白佛言：「世

尊！我亦欲往娑婆世界覲見禮拜釋迦如來，聽受諮啟大集經

典。」 

佛言：「善哉，善哉！善男子！欲往隨意今正是時。善男

子！汝等可化作帝釋像。」 

時香象王菩薩摩訶薩及其大眾悉皆變身為帝釋像，俱共發

來詣娑婆界。到已即於娑婆世界雨散諸香，所謂牛頭栴檀、匈

堅鞭香、多摩羅拔沈水諸香、多伽羅香，以用供養釋迦如來。 



21 
 

爾時，香象王菩薩與其大眾從空而下，頭面禮佛，右遶三

匝，却坐一面。 

大方等大集經卷第三十一 

 

大方等大集經卷第三十二 
北涼天竺三藏曇無讖譯 

日密分中四方菩薩集品第二之二 

爾時，西方過四十恒河沙等諸佛世界，有佛世界名曰堅幢，

具足五滓。其土有佛，名高貴德王如來、應供、正遍知、明行

足、善逝、世間解、無上士、調御丈夫、天人師、佛、世尊，

今現在，宣說法要教化眾生。 

彼大眾中有一菩薩，名光密功德，仰瞻虛空見諸菩薩從西

方來趣於東方。見已，白佛言：「世尊！何因緣故無量菩薩從

西方來趣於東方？」 

佛言：「善男子！東方去此四十恒河沙等世界，彼有世界

名曰娑婆，具足五滓。釋迦如來以是因緣，為諸眾生宣說妙法

名曰大集，分別三乘為不斷絕三寶性故，破魔界故竪法幢故。

一切十方無量諸佛悉集彼國，咸共宣說寶幢陀羅尼，說已各各

還本住處，釋迦如來為諸菩薩及聲聞眾，敷揚宣說四無礙智清

淨梵行。 

「善男子！汝今頗欲詣彼世界見彼佛不？我今亦欲與彼

佛欲，所謂斷業陀羅尼，隨無願定，成就具足無量功德，能斷

欲貪色無色貪、憍慢、慢慢、我慢，乃至盡智無生智，得阿耨

多羅三藐三菩提。」爾時，世尊即說陀羅尼句： 

「舍那舍�(一) 摩舍那舍�(二) 阿�叉舍(三) 叉𩘌舍

�(四) 遮𩘌舍�(五) 輸盧多舍�(六) 其浪那舍�(七) 視貺

�(八) 迦蛇舍�(九) 摩那舍�(十) 叉�邲陀(十一) 遮𩘌卑利



22 
 

癡比叉�(十二) 輸盧多阿�叉�(十三) 其浪那汦祇叉�(十四) 

視貺�由叉�(十五) 迦蛇迦邏摩叉�(十六) 摩那烏闍叉婆(十

七) 阿路迦若蛇叉婆(十八) 頻闍散迦羅摩叉婆(十九) 安仇

邏却伽叉婆(二十) 三摩流波脾蛇叉婆(二十一) 舍摩迦闍叉

婆(二十二) 叉蛇邏婆叉婆(二十三) 扇多脾娑邏叉婆(二十四) 

那奴那(二十五) 泥那奴那(二十六) 阿婆泥那奴那(二十七) 

那蛇波那移那奴那(二十八) 伊槃都頭呿寫莎呵(二十九)」 

爾時，佛告光密功德言：「善男子！汝持是持至彼世界，

先問起居然後說之。」 

時諸菩薩白佛言：「世尊！我已受持是陀羅尼，我雖欲往

然生畏想。何以故？曾從佛聞，彼土眾生惡見成就，多貪恚癡

隨女人語，能速造作阿鼻獄業。」 

佛言：「善男子！汝非彼土諸四天下二界中間二十一日大

金翅鳥，恐怖大海六萬四千億諸大龍王，令得歸依佛法僧寶發

菩提心耶？」 

「世尊！實如聖教。」 

「善男子！國土亢旱，汝非象龍、馬龍、金翅鳥龍，於七

日中降注大雨，令諸惡龍生恐怖耶？」 

「世尊！實如所言。」 

「善男子！汝於如是諸惡龍中猶不生畏，何緣而今生怖畏

耶？」 

「世尊！譬如智人聞於他處多有寶藏，是人即往以抓把之。

把已，漸見心生歡喜，竟無疲厭。我亦如是，因問如來，得聞

如是實語；因聞是語，得大勢力，能執佛印調伏彼土。」 

佛言：「善哉，善哉！善男子！我當施汝大神良咒，能淨

諸業，淨於因緣，淨於調伏，淨於欲，淨增長，淨平等，淨惡

風，淨行，淨無明，淨生死，淨一切煩惱，淨一切三界有為之



23 
 

法，淨於彼此，是名曰呪。 

「善男子！如是神呪彼國聞已，上中下結皆悉微薄，色無

色有亦復如是，皆得超越恒河沙等劫中諸業，一切五有身口意

惡，皆能令淨。 

「善男子！若有人能聽受是呪，持諷誦讀乃至七日至心不

忘，當知是人一切惡罪皆悉消滅，除五逆罪、謗方等經、毀呰

聖人、犯四重禁。是人所求，乃至菩提隨意即得。若欲修行檀

波羅蜜亦得成就，乃至般若波羅蜜亦復如是。 

「善男子！娑婆世界所有眾生，無有因緣得呵責法。何以

故？十方世界所可擯遣諸惡眾生，皆往生彼娑婆世界，是故能

作五逆惡罪、謗方等經、毀呰聖人、犯四重禁。是人以是業因

緣故，多生惡道受無量苦，既受苦已，又不能得十善之法，以

是因緣復還生於娑婆世界。是人若本修集信根乃至慧根，終不

生於弊惡國土，以修如是惡法因緣故，生於惡國諸根殘缺、不

具人身無有念心，飲食衣被臥具醫藥、嚴身資生所須難得，壽

命促短不得安眠，智慧善根福德不具，吉事尠少無有慈心，樂

行惡業樂修惡見，樂讀邪書樂信惡友樂發惡願，多諸病苦多惡

遽務，常憙增長三惡道法，敬事邪神受性弊惡，調戲嫉妬，具

足成就諸不善業，樂謗三寶樂行三惡道。 

「善男子！是惡眾生聞是呪已，於生死法而生悔心，離三

惡道，修集信根乃至慧根，亦樂修行六波羅蜜清淨梵行，增壽

益算除惡病苦，智慧熾盛親厚無損，一切善法無有耗減，具足

成就十善之法，長益三寶樂修法行，令諸眾生具足如是無量善

法。 

「善男子！釋迦如來娑婆世界，若有眾生受持禁戒，敬信

三寶諮啟妙法讀誦書寫得歡喜心，以是因緣，即得過於三惡道

業。若有未來重惡之罪，即現在受苦，小遇頭痛，若失財物、



24 
 

眷屬離壞、惡名遠聞，若被打罵則得除滅。 

「善男子！如是神呪成就具足無量功德，能壞一切所有惡

業，能為眾生作大利益，能浣眾生無量惡心，作大光明，得大

念心作大寂靜。是人常為十方諸佛菩薩、聲聞緣覺、諸天、龍

鬼人王之所擁護。是人臨死得見十方無量諸佛，聞佛所說，諸

佛讚言：『善哉，善哉！善男子！汝來生我淨妙國土，我能令

汝速住十地。』是人尋時生歡喜心，歡喜心故則得深信，以是

因緣則得生於淨妙國土，生已即階十住正位，得阿耨多羅三藐

三菩提。 

「善男子！汝可受持如是神呪讀誦通利，向娑婆世界先往

問訊釋迦如來，然後宣說。」 

爾時，世尊即說此陀羅尼： 

「却伽波利車陀(一) 竭婆叉斯(二) 竭婆呤(三) 邲陀

波邏婆伽差(四) 叉婆俞岐(五) 波邏提呵呤(六) 舍摩那思

迦提(七) 三摩咩伽受蓰(八) 阿叉蛇那汦(九) 叉婆�祇(十) 

尼陀那闍蓰(十一) 三摩那闍蓰(十二) 阿陀舍蛇闍蓰(十三) 

比波邏�闍蓰(十四) 斯叉闍蓰(十五) 斯若闍婆闍蓰(十六) 

娑利羅仇呵闍蓰(十七) 沙羅仇呵闍蓰(十八) 廁婆那拘施(十

九) 婆陀那拘薄(二十) 思婆陀那緹(二十一) 比婆波邏羅汦

(二十二) 優波迦羅摩那緹(二十三) 阿那婆哆羅㖉(二十四) 

波羅提迦邏咩那(二十五) 婆迦咃施(二十六) 婆盧遮那�咩迦

羅咃陀呤(二十七) 迦摩娑施(二十八) 阿舍却岐(二十九) 

那蛇軍祇(三十) 邲陀�濘(三十一) 基離那婆濘(三十二) 留

遮婆濘(三十三) 婆咩摩迦呤(三十四) 舍利蛇�濘(三十五) 

摩伽闍蓰(三十六) 訶利拘那婆(三十七) 那蛇那目㖉(三十八) 

婆羅叉拘羅(三十九) 那蛇那受呤(四十) 因陀羅�娑濘(四十

一) 烏阿(四十二) 阿婆阿(四十三) 阿邏�阿(四十四) �邏



25 
 

阿�邏(四十五) 婆咩伽豆佉尼提羅涅槃希(四十六) 莎呵(四

十七)」 

爾時，彼佛說此陀羅尼已，時彼會中復有無量菩薩大眾同

聲讚言：「善哉，善哉！我等今日亦欲往彼。」 

彼佛告言：「宜知是時。汝若往者，一切變身為那羅延像。」

皆言：「如是，世尊！」 

爾時，光密菩薩與諸大眾，一切化為那羅延像，俱共發來

至娑婆界。既至此已，於虛空中雨細金沙，持以供養釋迦如來。

既供養已，從空而下頭面敬禮，右遶三匝，却住一面。 

 

爾時，北方過於八萬恒河沙等諸佛世界，彼有世界名普香

身，具足五滓。是中有佛，號德華密如來、應供、正遍知、明

行足、善逝、世間解、無上士、調御丈夫、天人師、佛、世尊，

今現在，為諸眾生宣說法化。 

彼大眾中有一菩薩名虛空密，在會聽法，仰瞻虛空見諸菩

薩其數無量，從北方來趣於南方，即白佛言：「世尊！何因緣

故，無量菩薩從北方來趣於南方？」 

佛言：「善男子！南方過於八萬恒河沙等諸佛世界，彼有

世界名曰娑婆，具足五滓。有佛世尊名釋迦牟尼，今現在世，

為諸眾生宣說妙法，分別三乘竪大法幢廣說法聚，十方諸佛悉

集彼國，為諸菩薩解說寶幢陀羅尼已，各各還歸本所住處。釋

迦如來故為大眾菩薩聲聞宣說法要，多有祕密甘露之語，若欲

聽者可往彼國。釋迦如來常發大願：『若有十方諸菩薩等來聽

我語，即得十八不共之法。』又復願言：『我成佛已，願我土

地具足上味。』彼佛世界所有菩薩有大念心，精進持戒智慧具

足，猶如諸佛清淨世界；修集禪定成就具足，若入禪定其身放

光，或如一燈或如百千無量日月，悉共集會聽佛說法。若有十



26 
 

方諸菩薩等來至彼者，皆從定起往至彼國，覲見釋迦牟尼如來

及其大會，聽陀羅尼遊戲神通。 

「善男子！汝若欲往娑婆世界，彼土眾生壽命短促多諸惡

病，智慧善根福德善行皆悉薄少，於三惡道不生怖畏，貪著財

物心不清淨，多懷嫉妬無有慚愧樂行十惡，是諸眾生或有雜行。

捨是身已，即於其國作大惡鬼，乃至作惡迦那富單那。作惡鬼

已收取地味，乃至一切果蓏穀米草木等味，若有食者身得惡病

無有勢力。是諸惡鬼常伺眾生初生長大能斷其命，是故其土眾

生短壽。 

「善男子！我本修集菩提道時，亦常發願，願我來世常勤

精進不休不息，恭敬供養無量諸佛，聽受正法問難深義，我當

云何護處胎者，令其母子產生安隱？若天、龍、鬼、若羅剎鬼、

若阿修羅、若迦樓羅、若緊那羅、若摩睺羅伽、若拘辯荼、若

荔䔧多、若毘舍遮、若富單那、若迦多富單那、若受多羅、若

阿衛末羅、若一行乃至四行、若起死屍鬼、若毒蠱道、若惡藥、

若觸身心，如是等事，不能為是母子作惡，乃至生已乳哺飲食

長養大時，不能作惡令其心濁，乃至夢中亦復如是，常行十善

樂施樂戒，於三惡道心生怖畏。世尊！有何呪藥能辦是事？時

無量佛即時施我淨陀羅尼，以是持力令我於往無量世中，調伏

無量無數眾生，勸之令行六波羅蜜。我於無量無數世中，常念

何處有是妊身諸女人等，防遮惡鬼乃至惡藥。是故我往先教三

歸，教三歸已，一切惡眾及諸毒藥無能加害，是兒生已常得善

心，智慧具足身體無缺。若遊行時，常為無量善神擁護，面貌

端正眾生樂見，樂修慈悲，布施持戒忍辱精進，處在寂靜樂修

禪定，近善知識具足智慧壞諸苦惱，一切天鬼樂為供養，厭離

生死甘樂涅槃。若發無上菩提之心即得阿耨多羅三藐三菩提，

若發辟支佛心即得辟支佛道，若發聲聞心即得如實忍，是諸眾



27 
 

生永離惡趣常行善道。」 

「善男子！我以如是無量方便調伏眾生，為阿耨多羅三藐

三菩提。善男子！若有眾生遇大重病，取師子皮以呪呪之持與

病者；如其無皮，若肉若骨；若無肉骨，若取糞塗及屎處土；

若無糞土，以呪結索，或作符書以與病者病，即除愈。若樹無

華果，以呪雨水持以溉灌便得華果。若亢旱時求覓龜心，五返

呪之置龍泉中，則降大雨。若多雨時，壞敗穀麥城邑聚落，求

蠎蛇皮七返呪之，置龍泉中霖雨即止。若其國土多有怪異，惡

風惡雨惡星日月，應於七日中淨自洗浴，服食乳糜，七日之中

讀誦是呪，諸惡異怪尋即消滅。 

「善男子！若有人聞是陀羅尼，所有煩惱尋即薄少入正定

聚。 

「善男子！我以如是無量方便調伏眾生，令得修集六波羅

蜜，乃至得阿耨多羅三藐三菩提。 

「善男子！是陀羅尼，能為眾生作大利益，能斷一切諸惡

重病，能護一切妊身女人，及處胎者滅一切結知陰入界，摧伏

四魔所有境界，能令一切諸天歡喜。令諸惡鬼生知足想，能令

惡龍心大怖畏，能壞一切惡邪諸論。令諸四姓心生歡喜，能令

女人貪心自除。令多聞者念心堅牢，坐禪之人心得善寂，能壞

一切國土惡相。令三寶種無有斷絕，能令法果增長無減，能令

佛法廣普流布，能壞一切無明癡聚，能得盡智及無生智。」 

爾時，世尊即說此陀羅尼句： 

「摩那叉(一) 阿�叉(二) 伽羅婆叉(三) 闍羅叉(四) 

摩摩那叉(五) 叉婆叉(六) 摩陀叉(七) 那茶叉(八) 那茶羅

休(九) 比婆那吒(十) 却伽那吒(十一) 阿吒那吒(十二) 究

那吒(十三) 波利究婆那吒(十四) 那茶那吒(十五) 富利迦

那吒(十六) 遮凡婆羅那吒(十七) 却鉗�羅那吒(十八) 佛迦



28 
 

羅那吒(十九) 帝婆留陀邏那吒(二十) 三摩羅蛇那吒(二十一) 

尸利拘婆那吒(二十二) 憍多吒(二十三) 多茶羅婆(二十四) 

摩留多却婆(二十五) 提休叉(二十六) 婆提邏酬(二十七) 

挫摩那酬(二十八) 婆呵那富置(二十九) 散提邏闍婆(三十) 

阿摩摩闍婆(三十一) 摩休羅伽闍羅(三十二) 阿涅那(三十三) 

阿涅那邏婆(三十四) 阿涅那叉(三十五) 阿�呵末力伽涅那叉

(三十六) 伊槃都豆呿寫(三十七) 莎呵(三十八) 

「畢竟盡苦是名為呪。」說是呪時，彼大眾中六萬億人得

如法忍，復有六萬人入正定聚。 

「善男子！我今以是淨陀羅尼與彼佛欲，汝當受持諷讀誦

寫。」 

時虛空密菩薩摩訶薩敬承佛教，受持讀寫是陀羅尼，與無

量菩薩俱共發來至娑婆界，悉自變其身為轉輪王，以種種寶供

養如來頭面敬禮，右遶三匝，却坐一面。 

大方等大集經日密分中分別說欲品第三  

爾時，頻婆娑羅王見無量菩薩，或作梵像及帝釋像、那羅

延像、轉輪王像，從座而起，敬意合掌，在一面立。 

爾時，日密菩薩摩訶薩即於佛前，以偈讚歎： 

「於諸足中最殊勝，  施諸惡見大光明， 

 行正道者施法印，  摧滅惡龍及四魔。 

 堅竪法幢施解脫，  以大法炬壞眾闇， 

 親近善友修集定，  愍眾生故說福田。 

 佛法僧寶甚難得，  人身信心亦復難， 

 雖得人身善友難，  得善友者壞煩惱。 

 眾生闇行沒結河，  如來船師能拔濟， 

 四方諸佛遣我來，  今於大會說與欲。」 



29 
 

日密菩薩說是偈已，如其本土所教誡事悉皆說之。 

爾時，世尊告舍利弗：「是陀羅尼四方諸佛所與欲也，為

欲利益此土眾生。舍利弗！汝當受持讀誦書寫是陀羅尼，於四

眾中廣分別說。」 

時虛空密菩薩摩訶薩復以偈，讚於佛： 

「如來真實知法界，  示魔眾生正直道， 

 若有真實生信心，  是則能破三惡道。 

 供養如來一香華，  無量世受無上樂， 

 無量世中身具足，  亦得無上真智慧。 

 若能一聞是總持，  即得摧滅諸煩惱， 

 一切人天所供養，  獲得無生及盡智。」 

大方等大集經日密分中分別品第四  

爾時，世尊告四大菩薩：「善男子！汝若住此世界者，隨

意修集所有善法。」時四菩薩及其大眾，即便各各隨意入定，

既入定已，身出光明猶如一燈，乃至猶如無量日月。 

爾時，大德阿若憍陳如，承佛神力即作是念：「我今若問

如來一義，如來因是或當分別廣說如是四陀羅尼。如來說時其

聲必聞娑婆世界，眾生聞已疑網心壞，於向法中得大光明，度

於彼岸到正定聚不墮惡道，一切悉行純善之法。」作是念已，

即從座起，敬意默然合掌而立。 

爾時佛告阿若憍陳如：「汝將不欲問大義耶？」 

「如是，世尊！實欲諮啟，惟願聽許。」 

佛言：「憍陳如！汝今知時，我當破壞一切疑網。」 

憍陳如言：「如佛經中說有二種：所謂愛與士夫行於生死。

云何名愛？云何士夫？何故如來說是二種行於生死？」 

佛言：「善哉，善哉！憍陳如！快發斯問，能大利益無量



30 
 

眾生，是知時問是如法問。諦聽，諦聽！吾當為汝分別解說。 

「憍陳如！愛有三種：所謂欲愛、色、無色愛。復有三種：

所謂有愛、斷愛、法愛。 

「憍陳如！云何欲愛？所言欲者名為放逸，放逸因緣則為

貪觸，以觸因緣則生樂想，樂想因緣則焦身心，焦身心故樂行

十惡，十惡因緣則能增長三惡道苦。若受人身貧窮困苦，貪因

緣故五道受生，生在羊中多受苦惱，雖受是苦心無慙愧不生悔

恨。若因少善還得人身愛心增長，愛增長故身口不淨，造作無

量諸重惡業乃至五逆，以是因緣復於地獄受大苦惱。一切受苦

皆因愛心，是故如來為愛解脫，宣說正法呵責欲法。 

「若有眾生得聞如是呵責欲已，觀欲如果如大毒樹，毒盆

行廁如刀如賊，如旃陀羅如熱鐵丸，如惡雹雨如惡暴風，毒蛇

怨家空野羅剎如殺害人，如糞如塚。若有人能作如是觀，是人

所有愛之與貪，愛膩、愛著、愛宅、愛熱、愛憎等法尋即除滅。

滅已，念法樂法，學法受法取法，勤求於法，財法藏法淨法行

法，歸依於法，是人臨死獲得法念。 

「因法念故，尋得聞於十方諸佛宣說法要教化眾生，既聞

法已心生歡喜，生歡喜故即得覩見諸佛色身。是人捨身生淨國

土無三惡道，常與善人遊止共俱具足智慧，捨施精進修集慈悲，

調伏眾生斷煩惱習，具足無量莊嚴功德。譬如香篋以盛衣服，

衣服皆香篋香不減。 

「憍陳如！若諸眾生善願力故生淨國土，共善眾生同共事

業，亦復如是，自增諸善彼善無減。 

「憍陳如！是故善男子、善女人，若欲自利、利他、共利，

常當勤求依於善友。憍陳如！若人能作如是觀察欲性之相，當

知是人不久當得阿耨多羅三藐三菩提。」 

「世尊！云何善友？」 



31 
 

「憍陳如！夫善友者，所謂諸佛菩薩諸阿羅漢；又善友者

即我身是。何以故？我常憐愍一切眾生，能說諸欲所有過患，

是故大眾應受我語。我所出語終無有二，言不虛妄不兩舌語，

非無義語非麁惡語，所言誠實慈語悲語安眾生語。我今當說諸

欲罪過，汝等應當一心受持，既受持已，脫三惡道疾得阿耨多

羅三藐三菩提。」 

爾時，娑婆世界一切眾生同發聲言：「世尊！唯願宣說欲

之罪過，我等今當至心受持。」 

佛言：「諸善男子！有四種欲：一者、色欲；二者、形欲；

三者、天欲；四者、欲欲，是名為四。 

「云何色欲？四大造色，凡夫不見無我，眾生生顛倒想，

見男女想、上下色想，是色可愛是色可惡，因是顛倒見男女相

故，令貪欲未生便生、生已增長，是人因是遠離善根及善知識，

不能善護身口意業，是故名為惡法之聚。何以故？不能觀察欲

解脫故，以是義故增三惡道，受於地獄、餓鬼、畜生，無量世

中受大苦惱皆由貪欲，貪欲因緣令欲增長。若有智者觀察女色，

見不淨相皮膚肌肉筋骨血脈，見已心樂修集是想，如女身男身

亦爾，如近遠亦如是，如此彼亦如是，如他自亦如是。是人若

能修集是心，即於貪愛疾得解脫，觀是身骨筋節相連，心隨身

行。爾時繫心在於額上，如棗許處，心樂修集如是相已，身得

寂靜不見惡相，不見惡事不見惡緣，是則名為奢摩他，名心寂

靜。 

「云何復名身寂靜耶？是人入定滅於入息，既無入息何有

出息？是則名為身心寂靜。身心寂靜即舍摩他之因緣也。是人

觀身所有骨節，離散如沙為風所吹，見已即生空無物想，觀於

虛空，是則名為身心寂靜，是名因於舍摩他定而得解脫。」 

「世尊！虛空相者，是有為相不？」 



32 
 

「憍陳如！是有為相。」 

「世尊！虛空若是有為相者，為是自相是他相耶？」 

「憍陳如！若能觀察一切法界及有為界，是名為自相。何

以故？若能觀察色寂靜者即見佛身。所以者何？若人觀骨能令

如沙為風所吹，是人能破色貪色欲。能深觀察色之實性，是人

所見皆如虛空，十方諸色空如琉璃，於中復見無量諸佛，乃至

十方亦復如是。復見如來三十二相、八十種好，十方世界亦復

如是。是人若得悔生死法，即自思惟：『我當問佛，如是虛空

誰之所作？當云何滅？』作是念已，我已問已、我已知已，『虛

空之性無有作者，當云何滅？言虛空者，無有覺觀無物無數，

無有相貌無出無滅，一切諸法亦復如是。』作是觀時得阿那含

果。是阿那含悉斷一切貪欲之心，唯有五事未能除斷：一者、

色愛；二者、無色愛；三、恌；四、慢；五者、無明。是人若

得見如來身，便作是念：『我當知數，是人爾時觀少見少觀多

見多。』復作是念：『如是諸佛從何處來？』復作是念：『如是

諸佛，無所從來去無所至，我三界心是心因身，我隨覺觀欲多

見多欲少見少，諸佛如來即是我心。』何以故？隨心見故心即

我身我即虛空，我因覺觀見無量佛，我以覺心見佛知佛，心不

見心心不知心，我觀法界性無堅牢，一切諸法皆從覺觀因緣而

生，是故一切所有性相即是虛空，虛空之性亦復是空。若有初

發菩提心者，當觀無量諸法因緣。是人若發求聲聞心，爾時即

得無相三昧，令彼無明永滅寂靜，亦復獲得隨順空忍。是人若

見虛空是空，爾時即得身心寂靜，是則名為空解脫門，取阿羅

漢則為不難。若復修行滅定解脫，為滅無量諸法因緣。」 

說是法時，九萬九千億眾生得修定忍，八萬四千眾生得修

空忍，六萬眾生得空三昧解脫門，二萬眾生悉得現見諸佛三昧，

八萬四千眾生得阿羅漢果，無量眾生得須陀洹果。 



33 
 

「復次，憍陳如！若有比丘自觀己身作不淨想，不能調伏

自己心者，是人次應諦觀死屍。若青色、若爛壞、若赤色、若

膖脹、若離散、若骨白如貝，當深觀心樂住何處？知已，即取

如觀外色自身亦爾，若青色乃至如貝；如晝夜亦如是，如夜晝

亦如是；如去來亦如是，如來去亦如是。 

「爾時，若見外物樹木人畜雜物皆作骨想，作是觀已，乃

至命終不生貪心，是人現在能離於欲，他世未能。是人若能獲

得修空陀羅尼者，即能觀骨作離散相如沙微塵。若自、若他不

見色相如一微塵，即時獲得虛空之相，見一切色如青琉璃。見

已，復觀虛空黃色，能觀黃色、赤色、白色、雜色、琉璃色。

若見地水亦如琉璃，是人能觀一切大地如四指許。若欲動者，

即以足指躡之令動隨意久近，乃至大地樹木山河悉為之動。若

觀諸水作種種色，或分陀利華、優鉢羅華、拘物頭華、波頭摩

華，於一切水行住坐臥，觀一切山作種種色，其形細軟如兜羅

綿，而於其中行住坐臥。 

「又自觀身輕漂如風，作是觀已，能遊虛空行住坐臥。是

人復入火光三昧，身放種種妙色光明。又復遊入焰摩迦定，身

上出水身下出火。作如是等大神變已，復作是念：『我當云何

得見諸佛？』爾時，隨其所觀方面悉得見佛，多觀多見、少觀

少見。見已復念：『諸佛世尊無所從來去無所至，我三界心是

心因身，我隨覺觀欲多見多欲少見少。諸佛如來即是我心。何

以故？隨心見故。心即我身，我即虛空，我因覺觀見無量佛，

我以覺心見佛、知佛，心不見心、心不知心。我觀法界性無堅

牢，一切諸法皆從覺觀因緣而生。是故法性即是虛空，虛空之

性亦復是空。我因是心見青黃赤白雜色虛空，作神變已，所見

如風無有真實，是則名為共凡夫人如實陀羅尼。』 

「是人復作是念：『若有虛空即是無取，無有覺觀不可宣



34 
 

說，如我心離觀虛空相，亦觀心相不作遠離，離一切作不作發

心，設發尋滅，以心緣滅故，是心便滅，淨身口意修集滅定，

是人長夜繫心在定。從滅定起，捨其壽命入於涅槃，是名不共

凡夫如實陀羅尼。』  

「云何名為共凡夫人如實陀羅尼？若有能作如是思惟：

『我隨意觀，色即是見，色即是我心，我心即色，如我遠離一

切色相，觀虛空相。』是人爾時修虛空相，是則名為共凡夫人

如實陀羅尼。若有能作如是觀，色即是虛空，我以如是色因緣

故得觀虛空，虛空之性名無障礙，是風住處，如是風者因四大

生，我是色相亦復如是因四大起，虛空風色等無差別；一切法

性性自空寂，觀自他性亦復如是。虛空者，即是無生無滅。作

是觀時繫念如來，作是念已見虛空中有無量佛，即時獲得阿那

含果，是名不共凡夫如實陀羅尼也。 

「復作是念：『言虛空者，即是我也，即是淨我，即是我

心。我者無色如空無邊，我亦如是。』是名共凡夫如實陀羅尼。

若有能觀一切法中無我無我所，言空處者即是無我色無有我。

若念如來，若觀如來即是我也。我見佛已，得沙門果乃至阿羅

漢果，是名不共凡夫如實陀羅尼也。若觀淨我者，即是空處空

即我心。若能永斷一切煩惱，即是淨心。若能修集八直正道，

是名淨心。能如是修，即能獲得須陀洹果乃至阿羅漢果，是名

不共凡夫如實陀羅尼。復有觀色，觀色相者即分別相。分別相

者即是瞋相。瞋恚相者即生死相，我今為斷生死相故，觀心相

空，是名共凡夫如實陀羅尼。又復，觀我即是寂靜，我今亦未

斷於覺觀。若我觀我，我如虛空，我我者即是苦，苦所從生即

名為集，如是苦集是可斷法是名為滅；觀苦集滅是名為道；得

須陀洹果乃至阿羅漢，是名不共凡夫如實陀羅尼。 

「又復念言：『我何以故觀於虛空？』空者即我，我若遠



35 
 

離虛空觀者；次觀識處如虛空觀，識觀亦爾，如空無邊心亦如

是，是名共凡夫如實陀羅尼。若能觀識即是苦者，知苦所從名

之為集；若集可斷是名為滅；觀苦集滅是名為道；得須陀洹果

乃至阿羅漢果，是名不共凡夫如實陀羅尼。 

「若觀識處即是覺觀瘡疣煩惱，如我遠離空處識處修無想

處，是人修無想已得無想定，是名共凡夫人如實陀羅尼。若觀

識處，即是瘡疣苦惱之法，如我遠離觀於識相，次觀無想相，

言無想者即是無我無我所相。作是觀已，即得須陀洹果乃至阿

羅漢果，是名不共凡夫如實陀羅尼。若有能觀無想處者，即是

細想；如我遠離是無想處，觀非有想非無想處，是名共凡夫人

如實陀羅尼。若觀非想非非想處即是大苦，是處可斷可得解脫。

作是觀時，得須陀洹果乃至阿羅漢果，永斷一切欲貪色貪，離

凡夫名得聖人號，永斷一切三惡道因，是名如實陀羅尼也。是

彼諸佛之所遣來，日密菩薩所齎持，欲能斷一切諸結煩惱，一

切惡見、我見、取見、戒見、常見、斷見、命見、作見、士夫

見、受見、色見、觸見、出見、四大見，能斷如是等見，是陀

羅尼善能了達陰入界等，能淨諸見能令受者永受安樂，沮壞眾

魔，調伏惡龍，令諸天喜，壞阿修羅調迦樓羅，能喜剎利、婆

羅門、毘舍、首陀，能斷惡欲。令坐禪者貪樂寂靜，能療一切

諸惡重病，能防一切諸惡鬪訟，能增法界能護三寶，能得盡智

及無生智壞無明聚。」 

如來說是陀羅尼時，無量眾生得須陀洹果，無量眾生得阿

羅漢果，無量眾生獲得是持，無量眾生發阿耨多羅三藐三菩提

心，無量眾生得無生忍。◎  

大方等大集經卷第三十二 

 

 



36 
 

大方等大集經卷第三十三 
隋天竺三藏那連提耶舍譯 

日密分中分別品第四之二 

◎爾時，阿若憍陳如白佛言：「世尊！云何名為蓮華陀羅

尼？如日密菩薩之所宣說，智者受持讀誦書寫得大利益，不樂

三界，得無相解脫門者，皆能斷諸煩惱，七返常受人天之身，

雖在欲界不為欲污，諸天世人常所恭敬。」 

佛言：「憍陳如！所問蓮華陀羅尼者，非諸聲聞緣覺所知，

是陀羅尼乃是十八不共法行。 

「憍陳如！假使我於無量劫中，宣說是持終不可盡，亦令

聞者生迷悶心，是陀羅尼唯佛能說、唯佛能聽。何以故？是陀

羅尼難知難解，餘三亦爾。」 

「世尊！唯願如來當說如空空行陀羅尼。」 

「憍陳如！至心諦聽，當為汝說。憍陳如！若有眾生放逸

因緣生觸欲心，是人不知解脫之處，流轉生死無量世中，在三

惡道受大苦惱。菩薩摩訶薩見諸眾生受如是等無量苦惱，生憐

愍心勤行不息遍修諸道，作是行已得阿耨多羅三藐三菩提。得

菩提已，說苦解脫，眾生聞已即得脫苦。苦解脫者，即是初果，

乃至阿羅漢果。 

「憍陳如！云何觸欲？言觸欲者二身共合，因身合故則生

於觸，因觸生樂因樂生苦，苦因緣故，生死苦惱從是而生。 

「憍陳如！如四毒蛇以四因緣能害眾生，見噓齧觸，欲亦

如是。有見因緣，有聞因緣，有念因緣，有觸因緣，因是四緣

令諸眾生遠離一切諸善根本，於生死中受大苦惱。 

「憍陳如！云何名為觸欲解脫？若有比丘能觀白骨，作是

思惟：『色者即是四大所造，四大所造即是無常性無堅牢，離

散之法皮毛肉血。智者云何於是身中生淨好相？』作是觀已，



37 
 

悉於一切十方淨色，即時獲得不可樂相。 

「是比丘復作是念：『我於是相樂修集者，則得斷除一切

煩惱生老病死，是名舍摩他。若觀足骨乃至頭骨，是名毘婆舍

那。』 

「既得如是毘婆舍那舍摩他已，觀息出入，見息出時，即

作是念：『如是風者，從何處來？去至何處？』如是觀時遠離

身相，生於空相不見內法，是名內空。不見我所及外色相，是

名外空。觀內外色空，復作是念：『我今修集入息相已作大利

益，能壞一切內外諸色，我壞如是內外色相，皆是入息觀因緣

也。以是因緣令我不見內外諸色，我無色相即是空力，我今定

知一切諸法，無有去處無有來處。作是觀已，所有覺觀一切永

斷，復觀是識，知是一切覺觀因緣，我當遠離心意識行。何以

故？若有生者。當知定滅。』作是觀時，得須陀洹果，乃至阿

羅漢果，或有獲得如法忍者，或得菩提。若觀覺觀是滅相者即

得滅定，是名不共凡夫如空陀羅尼，是持成就無量功德，永斷

無量諸大苦惱。」 

說是法時，九萬二千眾生得須陀洹果，六萬眾生得阿羅漢

果，九萬九千眾生得如空陀羅尼，八萬眾生得辟支佛果，八千

億眾生發阿耨多羅三藐三菩提心，無量眾生得不退心。  

 

爾時，阿若憍陳如白佛言：「世尊！高貴德王佛所持來欲

隨無願陀羅尼，唯願如來分別解說。」 

「憍陳如！我今當說，至心諦聽。 

「憍陳如！有諸眾生觸欲繫縛不知解脫，是人應觀無願解

脫，作如是念：『欲欲、色欲及無色欲，觸欲解欲，知是諸欲

因覺觀生諸行因緣。如是諸行無有作者、無有受者，因風而生。

我身口行，亦復如是因風而生。因是風故，身得增長。因是風



38 
 

故，口得增長。如我觀風，即入出息。』諦觀一切身諸毛孔從

風因緣，復觀一切不淨之物，復觀是身命終之時，是屍更無風

息入出。 

「復作是念：『我身口行因緣於風，若無風者無身口行因

緣。』是故，爾時得空三昧修集增長，因修集故能斷欲貪乃至

觸欲。作是觀已，得須陀洹果乃至阿羅漢果，或有發阿耨多羅

三藐三菩提心。」 

爾時，善意覺觀菩薩摩訶薩白佛言：「世尊！若聲聞人修

不淨相，得成相已有何等相？」 

「善男子！若為破壞欲貪之結修不淨相，繫心眉間自觀身

骨，是名一相；若觀自身及以他身，是名二相；又觀一切悉是

不淨，是名三相。是人能觀苦集盡淨，名舍摩他得煖法相。是

人如是觀白骨時見智如燈，觀身四行乃至微塵，是名頂法。觀

四真諦，是名聲聞不淨觀。成就獲得舍摩他定，是名白骨觀相。

觀是相時，得八正道。因八正道，得須陀洹果乃至阿羅漢果。

善男子！光明佛土聲聞之人，觀如是法即得道果。」 

說是法時，無量眾生得如法忍，無量眾生得如實忍。 

◎爾時，世尊復告憍陳如：「若四真諦可一念證者，如來

應為一切眾生，演說一行一法一事。若一人證時，一切眾生亦

應同證。何以故？煩惱同故，亦不應有八萬法聚差別之異。憍

陳如！是故眾生，應以種種因緣調伏，不以一緣。 

「憍陳如！一切眾生非實一乘、一行、一貪、一念、一欲、

一解、一信，是故如來宣說種種句偈、名字、種種法門。以是

義故，如來具足十種神力。 

「憍陳如！一切眾生具有種種顛倒之相，是故如來為淨顛

倒，說無常相、苦相、無我相、脹相、爛相、青相、壞相、離

散等相。」 



39 
 

「世尊！云何名為一切世間不可樂想？云何復名食不淨

想？」 

佛言：「憍陳如！汝今不應問如是事。何以故？彼界得道、

此界得道，其相各異。憍陳如！我若具說，眾生聞者或生迷悶。」 

「世尊！唯願憐愍，為諸菩薩能信解者分別宣說。世尊！

是諸眾生若聞宣說如是二相，能種善子增長善根、能破無明。 

「世尊！一切眾生癡愛因緣樂於生死，是故生死無始無終。

世尊！一切眾生以食因緣增長貪欲。世尊！一切眾生初未得聞

如是二相，是故流轉生死五道受大苦惱。如來世尊大慈大悲，

無量世中常念眾生，唯願如來憐愍故說，不可樂想、食不淨想。

若佛宣說不可樂想、食不淨想，眾生聞者不生欲貪、不生食貪。

世尊！若有眾生能苦呵責欲心食心，當知是人速到彼岸。」 

佛言：「憍陳如！至心諦聽，我今當說一切世間不可樂想、

食不淨想。 

「憍陳如！世有二種：一、眾生世；二者、器世。眾生世

者，所謂五道眾生；器世者，欲界之中有二十處，色界十六，

無色四處。 

「云何欲界有二十處？八大地獄，一一地獄有十六圍遶：

一者、等活；二者、黑繩；三者、眾合；四者、呌喚；五者、

大喚；六者、熱；七者、大熱；八者、阿鼻地獄。若有眾生身

口意惡，悉生如是大地獄中受大苦惱。是諸眾生雖見妙色，不

生樂想，以是因緣復生大苦，聲香味觸亦復如是，有智之人觀

是事已，生不樂想。 

「憍陳如！若觀畜生其身細小，猶如微塵十分之一，有如

微塵乃至如棗，有一由旬乃至百千萬由旬等。是諸眾生或有壽

命，如一念頃至七念頃，或有一劫至千萬劫頃。是諸眾生無有

法行、智慧慚愧憐愍之心，當受苦惱生大怖畏，各各常生相害



40 
 

之心，遠離一切諸善之法，常行黑闇常行邪道，是故智者修不

可樂想。 

「憍陳如！智者復觀餓鬼之身，或長一尺或如人等，或百

由旬或如雪山。常患飢渴裸形無衣，被髮纏身無有慚愧，羸瘦

骨立身無血肉，各生惡心心無憐愍，濕冷諸氣永無復有。或食

鐵漿鐵麨鐵丸，熱糞熱膿，熱血熱風，熱草熱果，然不能得恒

不供足，壽千萬劫常受苦惱行於黑闇，智者觀已，修集世間不

可樂想。 

「憍陳如！有智之人，次觀人身一切皆有生苦老苦病苦死

苦，愛別離苦，怨憎會苦，求不得苦，飢渴困苦，欲苦瞋苦嫉

妬等苦，兩舌惡口寒熱等苦，諸惡獸苦，惡王等苦，是人身中

受如是苦。智者云何而不修集不可樂想？ 

「憍陳如！智者云何觀於欲天不可樂想？智者觀初欲界

六處，是中眾生欲愛所焦，所受果報不等故苦，無常故苦，取

苦盡苦，愛別離苦。智者云何於中不修不可樂想？次觀色界十

六住處，是中諸天修世禪定，有漏故苦，無寂靜苦，所欲故苦，

有勝定苦，善法藏苦，未解脫苦，不知彼岸不盡地獄、餓鬼、

畜生、人因緣苦。觀是苦已，智者即修不可樂想。 

「復次，色界眾生，或有修集無漏禪定，是等不能具足八

正道苦，欲具八正道方便時苦，得無學地不自在苦，不得緣覺

三昧故苦，不得如來三昧故苦，不能觀察一切眾生境界故苦。

如是眾生於色界中，若入涅槃受如是苦。智者云何於色界中不

修世間不可樂想？ 

「次復觀察於無色界不可樂想。彼中眾生修有漏三昧苦，

學地不得自在苦，又不得聽聞正法故苦，不能畢竟斷受故苦，

捨命退時生邪見苦，不能永斷三惡道苦。捨命墮苦，知如是時

修集世間不可樂想。 



41 
 

「復次，憍陳如！世間者即是行，行有三種：身行、口行、

意行。身行者謂入出息；口行者所謂覺觀；意行者所謂想受，

是三種行，其相是一。 

「智者云何能分別知？智者觀息出入數時，深觀息之冷煖

乃至一切毛孔入出，是人觀息諦知是息本無今有。若本無今有

是無常相，無決定相如電畫水，如是觀時得身行相。觀如是相

從何因緣，即知是相因於覺觀，覺觀之性本無今有，是故無常

是可斷法是可解脫。是覺觀相因心而生，心亦本無今有，本無

今有是無常相，可破壞相、無歸依相，無有物相、無有我相。

作是觀時，於諸行中心則生悔，能修世間不可樂想。 

「汝等比丘！若能深觀如是三行，則能永斷一切煩惱，能

淨正見斷生死法，成平直道正聚所攝，得須陀洹果乃至阿羅漢

果。憍陳如！智者於諸行中修不可樂想。 

「憍陳如！云何比丘觀所著衣作不樂想？若有比丘裁衣、

縫衣、見衣、觸衣、著衣、脫衣，觀如是時，如血塗皮爛臭可

惡，蟲所住處無可樂處，如是觀時，於衣貪心即時除滅。 

「憍陳如！云何修集食不樂想？若有比丘執持鉢時，如血

塗髑髏，爛臭可惡蟲所住處。若得食時，應觀是食如死屍蟲。

若見麨時如末骨想，得飯漿時作糞汁想，得諸餅時作人皮想，

所執錫杖作人骨想，得乳酪時作膿血污想。若得菜茹作髮毛想，

得種種漿作生血想。憍陳如！若有比丘作如是觀，是名於食不

可樂想。 

「憍陳如！云何於房舍生不可樂想？比丘若入房舍之時，

應生是念如入地獄受諸苦惱。如是房舍即是和合，所有材木即

是人骨，土是人肉，乃至一切床榻被褥亦復如是。作是觀時，

是名世間不可樂想。若能觀察如是想者，是人即得如實法忍，

隨空無相無願等忍。是人樂修空相，因修空相見一切法悉是生



42 
 

滅苦空無我，觀陰入界十二因緣，一切法性苦空無我。如是見

已，即得須陀洹果乃至阿羅漢果。 

「憍陳如！修集世間不可樂想，能斷欲貪色無色貪，一切

憍慢疑恌無明，乃至得無學地，是名具足隨無願陀羅尼。憍陳

如！是陀羅尼能破一切惡魔，乃至能令三寶增長。」說是法時，

無量眾生得法眼淨，無量億眾諸漏永盡，八那由他眾隨無願陀

羅尼，無量眾生發阿耨多羅三藐三菩提心，五萬八千眾生得不

退菩提心，無量眾生得如法忍。 

爾時，無量眾生白佛言：「世尊！一切眾生若聞是法，云

何不發阿耨多羅三藐三菩提心？我今護持聽受是法。」 

佛言：「善哉，善哉！諸大檀越！汝等今者欲護大法，因

護法故未來之世當得無量福德果報。」 

 

爾時，舍利弗白佛言：「世尊！德華密佛遣虛空密菩薩摩

訶薩所持來欲淨陀羅尼，唯願說之。」 

佛告舍利弗：「諦聽，諦聽！善思念之。當為汝說德華密

佛所遣來欲淨陀羅尼，為壞此土眾生四倒。 

「舍利弗！此土眾生實無有我，顛倒心故橫生我想，智者

深觀知無有我，作是觀已則破顛倒。 

「舍利弗！云何智者觀於無我？所謂觀身諦知無我。何以

故？以和合故。 

「復次，觀眼亦無有我。何以故？四大合故。若眼轉瞬即

是風力，如是風者，因於虛空去來迴轉，而虛空性性無所有亦

不可說。若無所有不可說者即是無我，是故虛空實無有我。是

空中風亦復無物，不可宣說是故無我。如觀風，地亦如是，地

亦無物不可宣說是故無我，水火亦爾。是故當知，眼之四大亦

復無物，不可宣說是故無我。若復有言眼色因緣故有我相者，



43 
 

是義不然。何以故？眼中無我色亦如是，而和合中亦復無我。

和合因緣生於眼識，而是識中亦復無我。 

「因識生色名為名色，名色因緣生於六入，六入因緣觸，

觸因緣受，受因緣愛，愛因緣取，取因緣有，有因緣生老病死

等。如是等法因眼識生，而是眼識亦復不從十方而來。所因之

念生眼識者，是念亦滅。眼識不住於二念中，亦不語念汝住我

滅，而是滅法亦無處所，是故諸法緣合故生、緣離故滅。若因

緣故生、無緣則滅，是故當知實無有我，而是因緣亦無作受、

無有作者，是故無我。若無我者我所亦無，是故眼性無我我所，

無合無散即是生滅，一切諸法亦復如是，一切法性無取無捨，

非諸聲聞緣覺諸佛之所造作。如眼識空，一切法空亦復如是。

作是觀時，得空三昧門，或得須陀洹果乃至阿羅漢果。觀眼既

然，耳鼻舌身亦復如是。 

「觀身無我，髮亦無我，皮毛血肉筋骨膿髓，腸唾煖氣上

下諸風，壽命名字皆無有我，直以眾緣和合故名為身。身觸因

緣故生身識，識因緣名色，名色因緣六入，六入因緣觸，觸因

緣受，受因緣愛，愛因緣取，取因緣有，有因緣生老病死等。

如是等法因生身識，而是身識亦復不從十方而來。所因之念生

身識者，是念亦滅。身識不住於二念中，亦不語念汝住我滅，

而是滅法亦無處所。是故諸法緣合故生、緣散故滅，有緣故生、

無緣故滅，是故當知實無有我，而是因緣亦無作受無有作者，

是故無我。若無我者我所亦無，是故身性無我我所。無合無散

即是生滅，一切諸法亦復如是。一切法性無取無捨，非諸聲聞

緣覺諸佛之所造作，如身識空，一切法空亦復如是。作是觀時，

得空三昧門，或得須陀洹果乃至阿羅漢果。 

「舍利弗！若有比丘能如是觀眼身無我，當知是人得三昧

門，為諸天世人之所供養。」 



44 
 

說是法時，無量眾生過去惡業悉得除滅，無量眾生得法眼

淨，無量眾生得須陀洹果乃至阿羅漢果，九萬四千眾生獲得如

是淨陀羅尼。無量眾生發阿耨多羅三藐三菩提心，無量眾生於

菩提中心不退轉，無量眾生得如法忍，無量眾生得破欲貪色無

色貪，無量眾生得隨空無相願陀羅尼，無量眾生成就不淨觀。

無量眾生成阿那波那，或得舍摩他，或得毘婆舍那，或得性地，

或得聲聞辟支佛法，或得菩薩法。一切女人聞已悉得轉於女身，

欲界眾生悉受快樂如三禪地。爾時，一切天人八部，供養於佛

歡喜而住。 

 

◎爾時，頻婆娑羅王白佛言：「世尊！此世界中無量菩薩，

所可成就光明妙色，我從本來初未曾見初未曾聞。世尊！是菩

薩光，能照一切娑婆世界。若是菩薩近於阿耨多羅三藐三菩提

者，其光云何？」 

「大王！若有菩薩成就無上菩提道者，其光能照十方世界。

何以故？善法莊嚴諸功德故，成就具足莊嚴法故，一切善根多

增長故，以近無上菩提道故，畢竟無上菩提道故，受於如來正

法果故，分別演說無邊法故，所可得身無罣礙故，獲得清淨真

實法故，所可修集到彼岸故，未來世業已得盡故，成就無量佛

正法故，能轉無上妙法輪故，於一切法得自在故，通達一切眾

生根故，永斷一切煩惱習故，是故光明悉能遍照十方世界。大

王！隨佛功德大勢力故，亦能覩見十方諸佛。」 

王言：「世尊！我今欲見十方諸佛菩薩聲聞。」 

爾時，世尊告阿若憍陳如：「若我弟子，聲聞之人、在家、

出家，是人各各深自思惟所有善法，我亦欲入如來三昧。若有

人天得如實忍，若有不退於三乘者，如是眾生亦入於定。復有

眾生於三寶所得信敬心，亦復如是入於禪定。」 



45 
 

爾時，世尊即入三昧，其三昧名一切佛境界行智廣如虛空

一切智者喜日月光明。如是三昧，聲聞緣覺及諸菩薩，所不能

知不能計量，是名佛境界三昧。如來入是三昧已，娑婆世界百

億四天下、百億須彌山、百億日月乃至百億有頂，如是等土悉

入佛身。娑婆世界、地獄、餓鬼、畜生、天人，有受苦者皆得

除滅一切歡喜，譬如比丘入第三禪。所有一切菩薩摩訶薩悉從

定起見佛光明，見光明已，自所有光尋滅不現。一切聲聞所受

快樂，譬如比丘入第三禪。 

爾時，一切無量眾生悉皆自覩如來毛孔，一一毛孔出無量

光，如恒河沙等日月光明，亦如恒河沙十住菩薩所有光明，如

是光明悉能遍照十方佛土。 

爾時，十方諸佛世尊各告大眾：「諸善男子！汝等頗見釋

迦如來大光明不？如是光明成就無量無邊功德，是光因於大慈

大悲，為於憐愍諸眾生故，是故今者示諸眾生大神變相。一切

眾生見是光已，皆發阿耨多羅三藐三菩提心；他方世界有諸眾

生得神通者，皆集至此娑婆世界，其不得者遙禮供養。」 

爾時，一切諸佛菩薩及聲聞眾，皆悉來詣娑婆世界，一切

菩薩悉以七珍種種華香、伎樂、幢蓋，供養恭敬尊重讚歎。有

諸眾生處佛身者，皆悉見之。見已，復受無量快樂。 

爾時，娑婆世界一切眾生，同共發聲作如是言：「我等以

是善因緣故，願後共生一國土中，令得覩見十方諸佛，三惡業

道已得消滅。若有眾生見佛神變，不發阿耨多羅三藐三菩提心

者，當知是人常行黑闇。諸菩薩等，為眾生故受種種苦，或化

作佛、或作辟支佛，或作聲聞、梵天、帝釋、四大天王、那羅

延像，自在天像、龍像、鬼像、阿修羅像、轉輪王像。若有佛

界應以聲聞得調伏者現聲聞像，如是等化自非十住不能為也。

是故無上菩提之心，成就無量無邊功德。」 



46 
 

爾時，一切諸佛身內所有眾生，以偈頌曰： 

「以諸惡心因緣故，  流轉生老病死者， 

 以不親近善知識，  是故不能到彼岸。 

 若能遠離諸惡心，  諸惡邪見惡因緣， 

 能斷三有生死者，  是則能到於彼岸。 

 眾生難得於人身，  得已值遇善友難， 

 篤信之心復難得，  得已難得聽正法。 

 若有能發菩提心，  是人能斷諸煩惱， 

 亦能教化無量眾，  現大神變如今佛。 

 若能永斷二法者，  所謂常斷二見等， 

 若見一切行無我，  是人名為善思惟； 

 若能修集苦集諦，  是人能斷諸煩惱； 

 若能發起菩提心，  是人則勝諸世間。」 

說是偈已，無量眾生發阿耨多羅三藐三菩提心。復有眾生

發緣覺心，復有眾生發聲聞心，或有眾生得無量陀羅尼。復有

眾生得如法忍、不退忍、如實忍，或有獲得須陀洹果乃至阿羅

漢果。 

爾時，波旬悉見娑婆世界在佛身內。見已，悲泣涕淚橫流

心生愁惱，若坐、若起、若行、若立，進止出入以手拍頭亦受

苦惱，乃至一切魔之眷屬亦復如是。 

時魔波旬有一大臣，名曰空樹，見魔愁惱，而說偈言： 

「何故愁惱而獨行，  其心迷亂如狂人， 

 所至之處心不樂，  唯願天王說因緣。」 

時魔波旬復以偈答： 

「我見瞿曇大神力，  是故生惱而狂行， 

 內心躁動無安所，  愁熱逼切及眷屬， 

 覩見如來無邊身，  悉受一切娑婆界， 



47 
 

 令我境界悉空虛，  是故我今生愁惱。 

 十方所有諸聖人，  悉來集會此世界， 

 大設供養供養佛，  是故令我生愁惱。 

 瞻覩如來大神力，  及見眷屬歸依佛， 

 我今獨行無伴侶，  是故令我生愁惱。」 

爾時，大臣復說偈言： 

「我今多有諸眷屬，  其心弊惡具器甲， 

 力能破壞如來身，  及能毀壞大神力。」 

時魔波旬復說偈言： 

「我今眷屬深畏佛，  云何能壞神通力？ 

 若欲生心毀壞時，  則自見身被五縛。」 

是時大臣復說偈言： 

「如其怨敵勢力大，  當詐現親則可壞， 

 若知瞿曇有大力，  先當詐現親厚心。」 

時魔波旬復說偈言： 

「我若詐現親厚心，  為欲毀壞瞿曇身， 

 即現頸下繫死屍，  為一切人所呵責。」 

是時大臣復說偈言： 

「一切欲有是魔界，  所有人天屬如來， 

 願王切勅惡龍王，  是能破壞瞿曇身。」 

時魔波旬復說偈言。 

「若汝審知龍有力，  我已失心汝自約， 

 若實能壞瞿曇者，  我還得土及本心。」 

爾時，大臣即便宣告諸惡龍王：「汝當為我壞瞿曇身。」

時諸惡龍將欲飛空而不能動，即語大臣：「敬奉來命欲往毀壞，

適生此心便不得去。」 

爾時，大臣即生怖畏，作如是念：「我若今者現魔大力，



48 
 

令諸惡龍心生瞋恚，以瞋恚故則能毀壞瞿曇之身。」 

爾時，龍宮有化死屍充滿側塞，諸龍見已，自於宮室心不

甘樂，作是念言：「是誰化作此死屍耶？」雖復思惟莫知誰為。 

爾時，一切四天下中諸大龍王，及其男女、大小、眷屬，

即出宮室至佉羅坻山，其山平坦廣縱正等四萬由旬，皆是先聖

所遊居處七寶具成，乃至難陀婆難陀王，亦捨住處至此山中。

四大海中所有龍王，及其眷屬無量無邊，伊羅跋龍王、善住龍

王、龜龍王、阿那婆達多龍王、目真隣陀龍王、德海龍王、水

德龍王、舍德龍王、樂德龍王、阿波那羅龍王、山德龍王、牛

德龍王、伊羅跋多龍王、長臂龍王、長髮龍王、淨龍王、迦羯

羅龍王、水㵱龍王、黑髮龍王、金色龍王、舍拘龍王、念彌龍

王、象龍王、利牙龍王、有行龍王、疑網龍王、長面龍王、赤

眼龍王、樂見龍王，如是等閻浮提土所有龍王，其數八萬并其

眷屬，乃至四萬四千國土所有龍王，皆至佉羅坻山。北欝單越

有二龍王：一名、無遍；二名、金身。是二龍王，與無量眾及

四萬四千國土龍王，亦至此山。東弗婆提有二龍王：一名、為

月；二名、婆私吒。是二龍王，與無量眾生及四萬四千國土龍

王，至此山中。西瞿耶尼有二龍王：一名、寶髮；二名、光髮，

及四萬四千國土龍王至此山中，及四天下四生龍王，并其眷屬

亦至此山。是諸龍王其身皆如四寸藥根，以瞋恚故身如須彌。 

時魔波旬，見如是等諸龍王已，告其眷屬：「諦聽，諦聽！

以我力故令如是龍從宮室出，至彼大山悉失勢力，不能毀壞瞿

曇沙門。」◎ 

大方等大集經卷第三十三 

大方等大集經卷第三十三最后--[復有大臣名曰戒梯……是故如來

能拔汝等無量苦惱」千八百九十四字及日密分中救龍品第六……是故我

今能救諸龍」千五百四十字【宋】【元】【明】【宮】卷末出之，如下： 



49 
 

◎爾時，復有大臣名曰戒梯，即白魔言：「大王！如是龍

王為欲破壞釋迦身故集會一處，各作是念：『我今當以何等方

便，壞瞿曇身？』」 

波旬答言：「我有是事。若審，汝當往看。」爾時，大臣

與百千萬眾生，欲往彼山。 

爾時，如來從禪定起，坐於一面示現常身。大臣既見如來

常身在摩伽陀國，見已，即作是念：「瞿曇沙門退失神通，將

不於我生怖畏耶？欲於我所生大惡乎？我應先至彼瞿曇所，與

共談論。」爾時，大臣即與大眾往至佛所，而說偈言： 

「汝身未度生死海，  云何當能度眾生， 

 瞿曇勿誑諸眾生，  說言當得大涅槃。」 

爾時，如來復以偈答： 

「我已得度生死海，  亦得永脫一切有， 

 我以慈悲因緣故，  說言眾生當涅槃。 

 汝已於昔無量世，  發起無上菩提心， 

 已曾供養無量數，  百千巨億諸世尊。 

 汝今定當得佛道，  云何言我誑眾生？ 

 我今施汝大念力，  便可至心觀本身。」 

爾時，大臣聞是偈已，即自觀察過去本身，了了明見發菩

提心，供養無量無邊諸佛。見已，即時心大慚愧，於如來前頭

面著地，懺悔作禮，白佛言：「世尊！我今已憶無量世中發菩

提心，已曾供養無量億佛，於諸佛所聽受妙法，已得修行六波

羅蜜。 

「世尊！迦葉佛時有一比丘說聲聞乘，我不思惟，便言：

『是語非是佛語，魔之所說。』是人已發菩提之心行菩薩道，

以是因緣，迦葉如來不授我記，我因是事生於魔界，受是身來，

已經五萬七千億歲。世尊！我寧以是過去等身受地獄苦，終不



50 
 

退於菩提之心。」 

佛言：「大臣！善哉，善哉！若人以金如須彌山并七寶物，

於無量世供養於佛，其福不如發菩提心。何以故？發是心者，

乃是供養十方諸佛。」 

爾時，戒梯菩薩即於座上得如法忍，從坐而起頭面作禮，

繞佛三匝，以身上衣供養於佛，乃至四萬四千大眾亦復如是。 

時魔波旬見其大臣及其眷屬已歸依佛，心生苦惱，牢閉門

戶却坐一面。 

爾時，世尊即為大眾說三種慈：所謂生緣、法緣、無緣，

如虛空目中之所宣說。 

爾時，一切諸天、龍王，悉皆集會佉羅坻山先聖住處，欲

動不能欲行亦然，欲現大身而復不能，尋向難陀婆難陀王而作

是言：「大王！先者所作臭穢死屍，皆是波旬之所為也。是故

令我悉來至此受是小身。若能歸依魔波旬者，可得解脫。」 

爾時，伊羅跋羅龍王言：「魔王今者喪失本心及其神足，

云何當能救濟汝等？」 

爾時，龍王或有歸依四天王者，或有歸依忉利天，或焰摩

天，或兜術天，或化樂天，或他化自在天，或梵天等。 

爾時，海龍王即作是言：「汝等不見釋迦如來，一切賢聖

人天雜類大設供養而歸依耶？」 

爾時，或有龍王歸依那茶仙人，或馬藏仙人，或歸廣仙人，

或光味仙人，或跋伽婆仙人，歸依如是等五種仙人。是五仙人

悉得五通住於雪山，悉在光味大仙人所聽受正法。光味菩薩，

亦以種種無量讚歎，讚歎如來。 

爾時，仙人悉聞一切龍王音聲。聞已，即白光味仙人：「頗

聞諸龍哭聲不耶？」答言：「已聞。」 

「大士！唯願往彼救濟其苦。」 



51 
 

光味答言：「汝等可往，我不得去。所以者何？今有大天

欲得聞受無緣慈故。」  

時四仙人禮拜光味，往佉羅坻山而救濟之。 

諸龍見已，即各舉聲求哀求救。仙人答言：「我不能救，

彼雪山中有一菩薩名曰光味，彼能救拔，吾等不能，汝當一心

求哀作禮。」時諸龍王各自同聲向彼作禮。 

爾時，光味聞是聲已，與無量諸天大眾至佉羅坻山。龍王

見已，頭面作禮：「唯願大士救我等苦。」爾時，光味菩薩知

時已到，欲說星宿。 

爾時，大海龍王白光味菩薩言：「大士！是星宿者，誰之

所說？誰作大星？誰作小星？誰作日月？何日之中？何星在

先？云何滿月？云何為時？如是星宿繫屬何天？性是何等？

何輕何重？何善何惡？何食何施？誰造此晝？誰作此夜？影

有幾步，名曰為轉？云何南轉？云何北轉？大士！汝於諸仙最

為第一，唯願具足分別解說。」 

爾時，光味菩薩告諸龍王：「大王！先過去世賢劫之初，

旃陀延城，其城有王名無量淨，正法治國，不貪欲樂常樂寂靜

才智聰達。王有夫人，欲心發動與王遊行，在一林中貪心視王，

即便姙身。是時，夫人時滿即生其兒，頭耳項眼脣口悉皆似驢，

餘分似人。其母見已，即生怖畏，擲之廁中。身未至地，是時

驢鬼於空接取，往雪山之中，瞻看哺養猶如生子。時雪山之中

有甘美藥，驢鬼採取以食是兒，是兒食已身則轉異，有大光明，

福相具足智慧慈悲。以是因緣，諸天禮拜供養讚歎，為是兒故。

於雪山中有諸種種藥草果蓏，餘相悉轉唯脣似驢，是故名為驢

脣仙人，於六萬年受持禁戒常翹一足。一切梵天、魔天、帝釋，

大設供養而供養之，皆悉合掌，白驢脣仙人：『欲求何願？唯

願語之，若我力能，我當施汝。』仙人答言：『我今欲得了知



52 
 

星宿，為眾人故心生憐愍。』一切天言：『若為憐愍一切眾生，

欲得知者，願當說之。』仙人言：『梵天！我實不解最初宿。』」

說是星時，諸大龍王，於光味菩薩心生歡喜。 

爾時，光味菩薩為諸龍王出微妙音讚歎三寶，又作是言：

「我今真實不能救拔汝等苦惱，唯有如來釋迦之尊乃能救之。

釋迦如來為欲調伏諸眾生故，於無量世能捨所珍，修習慈悲為

救苦惱。」 

爾時，一切龍王、男女、大小至心念佛讚歎歸依：「南無

世尊於眾生中最為殊勝，一切法中心得自在，於諸法海已到彼

岸，能救一切眾生苦惱，施其安樂平等無二。憐愍一切能示正

道惠施正眼，一切天、龍之所供養，能受一切十方世界所有人

天微妙供具。世尊！我今多受無量苦惱，唯願慈悲少垂救拔。」

是諸龍王心念佛已，尋自見身如先無異。 

時光味菩薩語諸龍王：「如來功德不可思議，為眾生故於

無量世修行具足六波羅蜜，說三慈悲調伏眾生，說一切法無我

無作，說陰入界四大煩惱，說煩惱性及眾生性，說一切法無性

無相、無礙無作無垢無淨、無明無暗無取無捨、無行無住無一

無二，陰入界等及以四大亦復如是，名第一義空。是故如來能

調眾生為無上尊，是故如來能拔汝等無量苦惱。」 

日密分中救龍品第六  

爾時，世尊告光味菩薩：「善男子！汝今欲聞諸龍業不？」 

光味菩薩白佛言：「世尊！今正是時，唯願演說。」 

佛言：「善哉，善哉！善男子！至心諦聽，當為汝說。」

爾時，一切天人以好香華、妓樂、旛蓋供養於佛。 

爾時，世尊與欲色界一切諸天、無量聲聞及菩薩眾，從摩

伽陀國趣須彌山。爾時，梵天設七寶座以待如來，復有造作七

寶街道。是時，梵王作如是言：「唯願如來經涉此路，坐我座



53 
 

上。」 

爾時，他化自在天復以閻浮檀那寶造床及道，亦言：「如

來願行此路坐我座上。」 

爾時，化樂諸天復以天金造床及道，亦言：「如來願行此

道坐我金床。」 

爾時，刪兜術陀天復以天銀造床及道，亦言：「如來願行

此道坐我銀床。」 

時夜摩天復以瑠璃造床及道，亦言：「如來願行此道坐瑠

璃床。」 

時忉利天復以真珠造床及道，亦言：「如來願行此道坐真

珠座。」 

時四天王復以瑪瑙造床及道，亦言：「如來願行此道坐瑪

瑙床。」 

時四阿脩羅復以栴檀造床及道，亦言：「如來願行此道坐

栴檀座。」 

爾時，世尊心憐愍故，化作佛像遍行六道，遍坐六座。以

如來真身，處在梵王所設道座，一一化像皆有無量聲聞菩薩，

以為眷屬；一一化像所有光明，猶如無量日月光明。 

是諸龍王見化像已，心生恭敬各作是言：「今須彌山乃至

如是千日月耶？」 

難陀婆難陀言：「如來世尊與無量梵天趣須彌山，是其光

明，非日月也。汝等若欲得解脫者，應當至心專念如來。如來

世尊已壞無明，是故今有如是光明。」 

阿那婆達多龍王言：「是光明者，是魔所有，非佛光也。

何以故？一切欲界屬魔波旬故，是魔波旬能作是惡。波旬今者

憐愍故，能救如是諸龍王苦。」或有說言：「如此乃是化自在

天、化樂天、兜率陀天、夜摩天、忉利天、四天王等，以憐愍



54 
 

故能救如是諸龍王苦。」 

善住龍王言：「是光明者，即是光味菩薩光明，以憐愍故

救諸龍王苦。」 

寶髻龍王言：「是光明者，乃是出家剃除鬚髮大德人光，

以憐愍故救諸龍王苦。」 

海龍王言：「是光明者，是如來光。何以故？以憐愍故，

如來世尊於諸眾生修一子想，能救眾生一切苦惱，於無量世修

行具足六波羅蜜，唯為救濟一切眾生無量苦惱。是故一切欲色

界天設大供具而供養之。」 

爾時，世尊告帝釋言：「憍尸迦！如我遊此娑婆世界為化

眾生，如汝在於三十三天為度諸天。」 

憍尸迦言：「世尊！我今未有無邊之智，云何說我能化諸

天？世尊！是須彌山有無量天、無量梵天、無量鬼神、無量乾

闥婆、無量緊那羅、無量迦樓羅、無量阿脩羅、無量摩睺羅伽、

無量諸龍、無量大仙、無量聖人。唯願如來以憐愍心化度如是

無量眾生。」 

爾時，世尊熙怡微笑，無量色光從其口出，青、黃、赤白、

玻瓈、雜色，遍照十方幽冥之處，勝無量億梵天光明、無量億

數釋天日月，能壞一切諸惡魔業。 

爾時，世尊告帝釋言：「憍尸迦！娑婆世界所有諸山須彌

為最，我亦如是，於諸眾生最為第一。」 

爾時，一切龍王聞是語已，各白佛言：「世尊！唯願憐愍

救我等苦。」 

佛言：「諸善男子！汝等先當至心念佛，我當救之。」 

爾時，世尊告憍陳如，其音遍聞十方世界：「憍陳如！一

切諸法悉皆無常，一切諸法生住無常。何以故？生因緣故。一

切因緣生法，即是苦也。若法生時即是苦，即是癰瘡，即是有



55 
 

支，即是生老，即是生滅。 

「憍陳如！眼即無常。若眼生者即是苦，即是癰瘡，即是

有支，即是生老，即是生滅，乃至意亦如是。 

「憍陳如！若眼滅者，即是生老病死等滅，即是一切有支

滅，乃至意亦如是。眾生不知眼之生滅，是故流轉在五道中，

如來為斷眼生滅故而演說法，亦為說苦、斷苦行法。是故如來

是梵中大梵、天中大天、象中大象；是沙門中大沙門、婆羅門

中大婆羅門、慈中大慈、悲中大悲，無上之尊為大丈夫，已到

生死大海彼岸，最大福田無勝施主，其心平等為大法王，持大

禁戒無上精進，善修梵行了知正道，為大導師通達餘業。 

「憍陳如！善知眼之生滅因緣故名如來，不了知故名為凡

夫。云何不知名為凡夫？ 

「憍陳如！一切眾生皆說有我，是故不見眼生滅相，輪轉

五道。 

「憍陳如！有諸外道，說言見者名之為我，乃至知者是我。

眼者，即是我之因緣，乃至意者亦復如是。 

「憍陳如！諸外道說眼喻於向，我者喻見，若如是者是名

顛倒。何以故？所言見者即是和合，於和合中而生我想，是故

顛倒。若言向喻於眼、見喻我者，是義不然。何以故？向中見

者，亦見亦聞，亦識亦觸。眼不如是，是故見者不得名我，向

雖久故見猶明了，眼若久故不得如是。我者名常，若我見聞我

則無常，若無常者云何說我？ 

「憍陳如！眾生以是顛倒因緣不見四諦，如來了是顛倒相

故，名為正智，我者即是如來。若有能知如來我者，是人則能

壞顛倒相。若壞顛倒則破魔業，若破魔業，是人則能救拔諸龍。

憍陳如！是故我今能救諸龍。」 

 



56 
 

大方等大集經卷第三十四 
隋天竺三藏那連提耶舍譯 

日藏分護持正法品第一 

如是我聞： 

一時，婆伽婆在王舍城迦蘭陀竹園，與大菩薩其數無量不

可稱計前後圍繞，及餘十方諸佛世界無量無數不可思議阿僧祇

諸大菩薩聲聞之眾，地及虛空皆悉遍滿，俱來集會前後圍遶。

復有十方無量世界帝釋天王、梵天王、四天大王、諸大龍王、

夜叉王、乾闥婆王、阿修羅王、迦樓羅王、緊那羅王、摩睺羅

伽王，如是等無量無數不可稱計俱來集會。復有欲界色界天、

龍、夜叉、羅剎、乾闥婆、阿修羅、迦樓羅、緊那羅、摩睺羅

伽等，皆悉一心瞻仰如來。 

爾時，世尊為諸大眾說虛空目安那波那甘露法門四無量已，

默然而坐。娑婆世界地及虛空一切大眾亦皆默然合掌向佛，唯

悕如來甘露法雨而無厭足，猶如重病思遇良醫，如在大闇思見

光明，如溺大河思登彼岸，如遭急難思求依護。如是遍滿娑婆

佛剎地及虛空諸大菩薩，及諸聲聞，釋梵天王、摩睺羅伽王，

乃至人、非人等合掌默然，瞻仰法王亦復如是。 

爾時，眾中有一大梵天王，名曰功德蓮華光，已於昔日供

養無量無邊諸佛，於諸佛所殖諸善根，於阿耨多羅三藐三菩提

得不退轉，繫心緣法善修慈愍，即從坐起合掌向佛，而說偈言： 

「大聖神通力，  能速遍諸剎， 

 如心無所障，  光照十方國， 

 巧說奢摩他，  盡智及方便， 

 阿那波那念，  及四無量等。 

 佛於三界中，  生死際已捨， 

 淨慧悉滿足，  勝人天修羅， 



57 
 

 已離於愛縛，  度疑到彼岸， 

 了知諸菩薩，  現證於佛法。 

 眾生心亂故，  墮在生死河， 

 如盲無所見，  常為苦所沒， 

 遠離善知識，  不聞清淨法， 

 輪迴生死中，  為諸結所縛。 

 佛度生死海，  慈悲故說法， 

 為煩惱眾生，  斷生死羅網。 

 愛為煩惱本，  諸眾生染著， 

 能仁巧分別，  令盡生死際。 

 以癡愛因緣，  不修諸功德， 

 若能斷之者，  六根皆寂滅。 

 大慈牟尼王，  悲心為說法， 

 聞已除癡愛，  獲甘露涅槃。」 

爾時，佛告功德蓮華光大梵天王，而說偈言： 

「過去修諸度，  今亦如是行， 

 不樂聲聞乘，  及辟支佛地。 

 復有諸眾生，  數起瞋恚心， 

 及念二乘等，  是則為障礙。 

 以是諸障故，  退失於佛法， 

 不起是障者，  得佛法滿足。 

 有四生眾生，  俱來至此剎， 

 非唯愛欲身，  非盡念不淨。 

 是中大智人，  能行菩提道， 

 已曾久修習，  定忍總持等， 

 能守護諸根，  正念加趺坐， 

 安住自境界，  佛當為汝說。 



58 
 

 樂五眾眾生，  為說不淨法， 

 令斷於繫縛，  七菩提分滿， 

 我無嫉妬心，  憐愍故為說， 

 菩薩聞此法，  不捨菩提心。 

 十方一切佛，  已曾住此剎， 

 晝夜常加護，  令佛法久住， 

 汝等諸菩薩，  愍此剎眾生， 

 常生歡喜忍，  令我法久住。 

 我說聲聞法，  為斷貪欲心， 

 示五陰諸入，  及十八界空， 

 十三奢摩他，  及毘婆舍那。 

 能斷難斷愛，  是人得清淨， 

 顯說無漏行，  聲聞四真諦。 

 憐愍眾生故，  為令法久住， 

 說此四諦法，  令度生死海。 

 復告諸菩薩，  汝等莫生疑， 

 佛當為汝等，  廣說菩薩行。」 

爾時，此娑婆世界中所有眾生在佛會者作如是念：「如來

今者欲說聲聞法，不說菩薩道。」 

十方世界諸來菩薩，復作是念：「如來慈愍，欲令我等於

此世界修諸禪行，使三寶種不斷絕故，於此剎中所有天、龍、

夜叉、羅剎、乾闥婆、阿修羅，乃至人、非人等，未信者令信，

已信者令增進故，欲令一切眾生悉受安樂捨諸疑悔滿足涅槃八

正道故，令此佛剎有大福德具足熏修眾善法故。」 

十方世界所有眾生作如是念：「娑婆佛剎福德吉處，我今

恭敬、尊重、供養、禮拜彼佛剎中諸菩薩等。」各作是念：「我

今應當於此世界結加趺坐，各各入於種種勝忍陀羅尼門及諸三



59 
 

昧，放大光明利益安樂諸眾生故。」作是念已，即於此剎加趺

而坐，入于勝忍陀羅尼諸深三昧。 

是諸菩薩或有經於百大劫中修菩薩行，有得無生法忍乃至

十地，具足修習十八不共、四無所畏等諸功德法，各以勝忍陀

羅尼諸深三昧因緣力故，放大光明。其中或有光，如燈炬野火

之明，有如釋梵諸天、大梵王光。又如一日之光，二三四五如

是轉倍，乃至百千萬億日光，此諸光明遍照三千大千世界。其

中眾生遇斯光者，身心安樂皆大歡喜，如人熱悶入清涼池。是

光能除眾生三惡道苦，飢渴寒熱種種諸病，及貪瞋癡邪見等患，

乃至能令三界獄中所有恐怖厄難眾生，令盡苦際。是時此剎諸

眾生等蒙光力故，咸共深心恭敬供養，尊重讚歎佛法僧寶，厭

捨諸惡勤修善法。從是諸光乃至遍照十方，如恒河沙等諸佛世

界淨穢等剎，有佛無佛皆悉普照，猶如重夜幽闇之中忽有百千

萬億日光俱時普照，此及他方恒河沙剎土，光明遍照亦復如

是。 

爾時，十方恒河沙等諸佛世界，有諸菩薩摩訶薩等，承佛

神力於一念頃來至此剎，各在一面結加趺坐，是諸菩薩或有已

經百千大劫修菩薩行，或有乃至具足十地，皆悉修習十八不共、

四無畏等諸功德法，各以善根福德力故，入深三昧放大光明，

遍照三千大千世界，其中所有魔王、龍王，乃至人天，諸光明

等皆悉不現。 

爾時，世尊告諸聲聞四輩等眾：「汝今應知，此諸菩薩摩

訶薩等大善根力入於三昧放此光明，遍照三千大千世界。又彼

十方諸佛如來，曾於此剎作佛事已而還本國，今共加護此諸菩

薩摩訶薩等，令入禪定現神通力，為令現在及未來世三寶久住

不斷絕故。以是菩薩神通光明因緣力故，令諸天、龍、夜叉、

羅剎、阿修羅、迦樓羅、緊那羅、摩睺羅伽、人、非人等，未



60 
 

信者令信，已信者令增長，於正法中發大精進，如法修行自在

無礙得不退轉，乃至修學涅槃正道具足滿故。 

「是諸菩薩隨所住處，於當來世是中皆應起立塔寺造作法

堂，安置舍利經法形像，以種種七寶而修供養，所謂金銀、琉

璃、車𤦲、馬瑙、頗梨、真珠、珂貝、璧玉，及上繒綵，種種

衣服、床榻、臥具、種種幡蓋、袈裟、法服、種種瓔珞、華香、

末香、塗香、燒香，作諸音樂禮拜供養，為令恐怖生死眾生求

涅槃道修功德故。」 

爾時，世尊作如是言：「於未來世若有善男子、善女人，

於三寶所如是布施我悉受之，令彼眾生於三乘中隨其所樂得不

退轉。 

「若復有人為供養故，或造一舍一僧伽藍，經行之處布施

園林，衣服、飲食、臥具、床褥，種種湯藥而供養之。或有建

立講讀論堂、經行禪室，於中布施奴婢、田宅、象馬、車乘、

駝驢、牛羊、種種諸物、衣服、臥具，及諸湯藥資生所須，令

持法比丘身心安隱，坐禪修道講讀論義，如法修行具足莊嚴，

得勝自在涅槃道故，欲令佛法久住於世故，捨如是等種種諸物，

我於爾時與諸菩薩及聲聞眾皆悉受之。若未來世有善男子、善

女人，為供養三寶故，能捨如是種種諸物，建立講讀論堂、經

行禪室，給其所須，我悉知見而生隨喜，與諸菩薩及聲聞眾同

共受用。何以故？為令是等得大果報，於三惡道得遠離故，隨

其所欲於三乘中得不退轉，乃至各於三乘而般涅槃故。 

「又善男子、善女人，以如是等種種諸物供養因緣故，於

未來世當獲二利。何等為二？一者、法利；二者、財利。隨所

生處資財具足，宿習因緣故，是諸物不生慳悋悉能捨施，為欲

供養比丘、比丘尼、優婆塞、優婆夷故，隨其住處，或在山林

樹下、阿蘭若處、無憒閙聲，堪可坐禪係念之處，建立塔寺房



61 
 

堂靜室。隨彼所須皆能給施，是比丘等受彼施已如法行故，天、

龍，夜叉隨其所在皆悉擁護。」 

爾時，佛告諸比丘言：「汝等當知，十方諸佛已曾於此娑

婆世界入深禪定現大神通，破壞魔王及諸龍等，慈愍眾生故演

說妙法，為令三寶久住世間。各於此土作佛事已歸還本國。爾

時如恒河沙等諸佛世界，有無量無邊阿僧祇菩薩摩訶薩，欲見

於我禮拜供養，聽聞正法及受持故，復為聞說虛空目修多羅四

無礙法，各於他方來集此剎，慈悲憐愍諸眾生故，入於禪定現

大威力，破壞魔王及諸龍等，欲令此土諸眾生輩供給供養施其

所須修諸功德，於三乘中得解脫故。是未來世有善男子、善女

人，信心清淨為欲供養如法修行諸比丘故，或捨家宅園林田地

奴婢乃至資生種種所須。 

「爾時，若有破戒比丘，受他所捨乃至一華一果，是惡比

丘以愚癡故，受他淨心所施諸物獲大惡報，於現在世得四惡報。

何等為四？一者、惡名遠聞流布十方；二者、父母師長兄弟眷

屬，奴婢親戚皆悉離散；三者、獲大重病臥糞穢中，惡報相現

痛苦而死；四者、衣鉢坐具所有資財，悉為五家之所分散，是

名四種惡報。 

「於未來世復獲四種大惡果報。何等為四？一者、身壞命

終墮大地獄；二者、於地獄中久受勤苦，地獄終已復生畜生、

餓鬼道中，得無手足報，居在曠野無水之處，經百千萬歲具受

辛苦；三者、從彼命終生毒蛇中，得無眼報，經無量歲唯食於

土；四者、於彼命終得生人中，墮五濁世不值諸佛，於彼世中

雖得人身，常無眼目亦無手足，住在曠野唯食世間所棄穢食恒

不充足，不得與人同共住止。從彼命終復墮地獄，於三惡道難

得免出。何以故？彼善男子、善女人，淨心捨施田舍園林、衣

服、湯藥、種種諸物，唯欲供養如法比丘，然破戒者受他所施



62 
 

唯欲供身，不與如法持戒比丘，以是因緣獲如是罪。 

「又破戒者，久處生死具受諸苦，雖得人身不值佛世。所

以者何？諸佛如來不可思議難可值遇。彼破戒者，斷滅法母不

求精進，不用見聞佛法僧故，以是因緣不值佛世，彼惡比丘於

當來世得如是等大惡果報。」 

爾時，大德伽耶迦葉聞此語已，悲泣雨淚而白佛言：「世

尊！如我解佛所說義者，寧處地獄具受眾苦，終不受此破戒身

也。所以者何？雖得此身而復出家，為衣食故具犯禁戒受他淨

施，獲如是等種種苦惱。」 

佛言：「迦葉！如是如是如汝所說，寧處地獄受種種苦，

不受人身起如是等破戒罪業。何以故？地獄罪畢更不造新，故

業盡已便於苦報而得解脫。 

「迦葉！諸身之中人身難得，得人身已值佛出世復難於是，

雖值佛世出家受戒是最為難。所以者何？得受戒已如法修行能

盡苦際，斷諸漏結而得解脫。是淨信心善男子、善女人，若剎

利、婆羅門、毘舍、首陀，欲供養淨行持戒比丘，以其具足福

德善根故，或捨家宅、園林、靜室、奴婢、象馬、牛羊等物種

種資生，以為常住僧業，令彼比丘身心安隱集善根故。是愚癡

比丘毀犯淨戒捨諸善根，遠離靜念專為非法，彼善男子等而不

供養。以是因緣，衣服，臥具資生所須皆不充足，便作是言：

『我大智人堪可受彼所施諸物。』或假檀越豪強勢力，奪他如

法比丘所受諸物，唯自供身以為私用，言是己有此非僧物。彼

愚癡人造是罪故，於當來世受如是等諸惡果報。」 

爾時，頻婆娑羅王白佛言：「世尊！若善男子、善女人，

若剎利、婆羅門等，欲供養如法比丘故，捨彼田宅、園林、種

種諸物資生所須，是破戒者奪他所受唯自供己，以是因緣，獲

如是等大惡果報。若在家人奪彼持戒行法比丘如是布施種種資



63 
 

生，而自用者，是諸人等得幾許罪？」 

佛言：「大王！不須問此得幾罪報。」 

王復白佛：「若未來世有剎利等，以種種諸物施與持法比

丘，以是因緣諸比丘等多有資生，是剎利、婆羅門、毘舍、首

陀，不信佛法及因果故又不畏罪，如是人輩奪而用者得幾許

罪？」 

佛言：「大王！是諸人等奪他施故，當得無量大惡果報，

若我具說重增彼罪。所以者何？是剎利、婆羅門、毘舍、首陀，

淨心施彼行法比丘種種諸物，是比丘等多有資生。如是愚人猶

彼癡驢，以不信故奪他所受種種施物而自供己，以是因緣故當

得大罪。彼人若聞我說惡業差別種種果報，誹謗不信，如是愚

人得二種罪：一者、奪他所施；二者、於我所說誹謗不信。」 

時頻婆娑羅王復白佛言：「世尊！唯願說之，唯願說之，

於當來世若剎利、婆羅門、毘舍、首陀四種姓中，有信佛法深

識因果怖畏罪者，聞佛所說初中後善義味甚深，純備具足清淨

梵行。如是之人聞已能信，如法修行作諸功德，復為供養行法

比丘故，捨種種諸物給其所須。若有破戒比丘及愚癡人，奪彼

持法比丘如是種種所受諸物，彼信心人方便擁護持戒比丘，終

不令彼侵奪欺陵。」頻婆娑羅王說是語已。 

佛言：「大王！善哉善哉！快說是語。 

「大王！於當來世若有剎利、婆羅門、毘舍、首陀，為欲

供養行法比丘故，或捨田宅、園林、奴婢、象馬、衣服、臥具、

飲食、湯藥、資生所須。若有剎利、婆羅門、毘舍、首陀，以

不信故奪他所施，而彼愚人於現身中得二十種大惡果報。何者

二十？一者、諸天善神皆悉遠離；二者、有大惡名流布十方；

三者、眷屬知識違背乖離；四者、怨憎惡人同共聚會；五者、

所有資財悉皆散失；六者、心狂癡亂恒多躁擾；七者、諸根不



64 
 

具；八者、睡臥不安；九者、恒常飢渴；十者、所食之物猶如

毒藥；十一者、所愛之人悉皆離別；十二者、共事之人常多鬪

諍；十三者、父母兄弟妻子奴婢不信其言；十四者、所有隱密

覆匿之事，知識親友共相顯露；十五者、所有財物五家分散；

十六者、常遇重病無人瞻視；十七者、資生所須常不稱意；十

八者、形體枯悴；十九者、久受勤苦難得免離；二十者、常處

糞穢乃至命終。 

「大王！是愚癡人於現身中得如是等二十種諸惡果報，命

終之後墮阿鼻地獄一劫受苦。飢食鐵丸，渴飲融銅，用熱鐵鍱

以為衣服，行住坐臥所受之物皆是火聚，六方熾焰更相通徹。

彼諸罪人於阿鼻地獄具受如是種種等苦，從彼命終生末伽車䭾

餓鬼中，居在曠野無水之處，生便無眼，又無手足，四方熱風

來觸其身，形體楚毒猶如劍切，宛轉在地受大苦惱，脂髓膏流

猶居熱熬，魂神迷亂出大惡聲，具受如是百千種苦經無量歲，

然後命終生大海中受肉團身，其形長大滿百由旬。然彼罪人所

居之處，於其身外面一由旬，滿中熱水狀若融銅，經無量百千

歲受如是等種種苦惱，如地獄中等無差別。從彼命終，於閻浮

提曠野澤中忽然化生，形如肉團猶若大山，四方熱風來燒其身，

飛禽走獸競來食之，經無量歲，爾乃命終還墮地獄。復經無量

百千萬歲備受眾苦，然後命終生餓鬼中，乃至肉團之身，經無

量百千歲，往反輪迴具受眾苦。其罪漸薄得出為人，生無佛國

五濁剎中，從生而盲諸根不具，身形醜惡人不憙見。」 

佛告頻婆娑羅王言：「大王！如是罪人於當來世，獲如是

等大惡果報。所以者何？是持法比丘如法行故，有信心者種種

資財具足施與，彼惡比丘、愚癡人等奪而自用，故獲如是諸惡

果報。」  

爾時，頻婆娑羅王聞此語已，悲泣雨淚而白佛言：「世尊！



65 
 

我今寧受地獄等身，終不欲受是人身也。何以故？以此人等造

是罪故，獲如是種種大苦果報。」 

爾時，佛告頻婆娑羅王言：「大王！汝等諸王及剎利、婆

羅門、毘舍、首陀聚落主等，如今現在及未來世乃至法住，於

是時中所有持法比丘，付囑汝等應好擁護。若有信心善男子、

善女人，為供養行法比丘故，或捨種種資生雜物，汝好擁護，

勿令非法比丘及諸惡人欺奪侵陵。若有惡人欺奪如法比丘所受

信施，汝等應當如法治之。」 

王白佛言：「世尊！若有國王見彼非法比丘，及諸愚人奪

彼行法比丘所受信施，不如法治者當得幾許罪報？乃至剎利、

婆羅門、毘舍、首陀聚落主等，見此非法比丘及諸愚人侵奪行

法比丘所受信施，當得幾許罪報？」 

佛告大王：「我今問汝，隨汝意答。除諸佛如來所有功德，

一切聲聞及辟支佛所有福德，若有一人具足成就如是等大福德

聚，是人福德是為多不？」 

王言：「世尊！如是，如是。是人福德甚多！甚多！」 

佛言：「大王！如彼一人所得福德，如是一切眾生各皆備

足是等功德。若有惡人於彼一切有福人所，割其手足、耳鼻，

生挑其眼，如是惡人得幾許罪？」王聞此語悲，泣哽咽不能自

勝。 

佛言：「大王！何以不答？」 

時王聞已猶復悲泣，而白佛言：「世尊！如是愚人所獲罪

報，無量無邊阿僧祇不可稱計，乃至算數譬喻所不能及。世尊！

若毀壞一人具上福者手足、耳鼻，生挑其眼，其罪大多不可思

議。何況毀壞一切具是福者！」 

佛言：「大王！如我現在及未來世乃至法盡，於其中間，

若有信心善男子、善女人，俱捨如是資生所須田宅、園林、象



66 
 

馬、奴婢、衣服、臥具、湯藥等物，施與行法比丘。若非法比

丘及諸愚人奪彼所施，是剎利、婆羅門、毘舍、首陀聚落主等，

見此非法惡人不如法治者，獲大重罪復過於彼。」 

爾時，頻婆娑羅王白佛言：「世尊！如是國王治國之事，

甚難，甚難！何以故？彼放逸王等不如法治，是非法惡人獲如

是罪。若有國王及剎利等不放逸故，擁護是等持法比丘。若有

信心檀越施彼所須，若有非法惡人侵奪欺陵，當如法治者得幾

許福？」 

佛言：「大王！如上所說具福諸人，若復有人有大勢力，

禁閉獄中具受飢渴無量苦惱，若有一人具足大力，勝於前者出

彼獄中，爾許諸人悉令解脫，經於百年四事供養，衣食、湯藥、

種種所須無不備足。」 

佛言：「大王！彼有力人得幾所福？」 

王白佛言：「世尊！彼有力人所得福德，不可思議、不可

稱計，乃至算數譬喻所不能及。」 

佛言：「大王！彼剎利、婆羅門、毘舍、首陀及聚落主等，

如今現在及未來世乃至法住，是諸人等如法治彼非法比丘及愚

癡人故，所得福德復過於彼。若復有人於今現在，及未來世乃

至法欲滅時，若有信心善男子、善女人具捨種種所須施彼行法

比丘，若有非法惡人侵奪欺陵，若復有人方便教化不令侵奪，

語言：『汝等今者，若不隨教當治汝罪。』如彼惡人隨其教誨

止彼欺心，不復侵奪持法比丘所受信施，是剎利乃至聚落主等，

所得福德甚多，甚多！」 

王復白佛言：「世尊！若有乃至一比丘能如法住所有諸物，

若有惡人欺陵侵奪者，我等剎利及婆羅門乃至聚落主等，不如

法治當獲大罪。是一比丘所有資生，彼非法惡人有侵奪者，我

等剎利乃至聚落主等，如法擁護不令彼人侵奪欺陵，乃至如法



67 
 

治之獲大功德。」 

佛言：「大王。不如汝所說。所以者何。於我法中有諸比

丘，假令如法，始從一人乃至四人，我不聽受彼田宅、園林、

象馬、車乘、奴婢等常住僧物，若滿五人乃可得受。若在僧伽

藍中，或阿蘭若處，持法比丘在中止住，鳴鍾集僧和合布薩羯

磨等事，房舍、床榻、臥具、湯藥同共受用。乃至百千眾僧在

一伽藍、若阿蘭若處，鳴鍾集僧和合布薩，房舍、臥具、衣服、

湯藥同心受用，而不貪著亦不繫念，不如其驎陀鳥貪著諸肉，

食盡乃止終不中捨。持法比丘則不如是，初中後夜減省睡眠，

精進誦經坐禪修道，背捨生死向涅槃路，如是比丘不稱他短不

說己長，謙下卑遜不自憍高，衣食知足頭陀精進不放逸行，係

念思惟心不馳散，於一切眾生起慈悲心憐愍覆護。大王！如是

僧中有劫奪者獲大罪報，守護饒益得大功德。 

「復次，大王！隨其所在若僧伽藍或阿蘭若處，有五比丘

止住其中，持戒不破清淨具足，乃至於小罪中生大怖畏。如佛

修多羅中所說空行，若自讀誦，教他讀誦，不誹謗他不說他過，

不稱己長謙下自卑，不生憍慢嫉妬之心，慈悲憐愍一切眾生，

求解脫道出生死海。如是眾僧，若在伽藍或阿蘭若處，鳴鍾集

僧和合受用，常住僧物乃至湯藥。若復有人如法供養獲大功德，

劫奪侵陵得大罪報。 

「大王！是五比丘，精進持戒慚愧具足，於小罪中生大怖

畏，行頭陀法住四聖種。如是眾僧所有福德猶若大海，即是世

間、天人、阿修羅中最上福田，能令一切眾生離諸苦惱而得涅

槃。何況十人二十、三十，乃至百千！若有信心剎利、婆羅門、

毘舍、首陀，為供養故鳴鍾集僧，是僧集時其中或有非法比丘

若多若少，共如法比丘同處集者，於是眾中乃至有五比丘，持

戒清淨具足慚愧，於小罪中恒生怖畏終不毀犯。如是眾僧大修



68 
 

精進，棄捨世間所有諸事，惟希出世涅槃之道，所有功德無量

無邊，是大福田，應受世間天人供養。是故，大王！汝等應好

擁護如法安置，供給所須勿令乏少。若有非法之人欲相欺陵輕

心毀辱者，汝好護持，勿令是等侵擾之也。」 

頻婆娑羅王白佛言：「世尊！我於今者欲有所問，惟願聽

許。」 

佛言：「大王！隨汝意問。」 

王白佛言：「世尊！若有破戒比丘，得與如法眾僧和合共

住，受彼上妙衣食臥具資生所須乃至湯藥不？」 

佛言大王：「我今問汝，隨汝意答。如王國中群臣百官乃

至親屬，如是之人，若一、若二乃至眾多，犯王國法合其重罪，

王時瞋怒方欲刑戮。王於爾時設於大會，歌舞作樂歡樂集時，

是犯罪人得在會次同食歌舞歡娛作樂不？」 

王白佛言：「如是之人不得在會，乃至不令與我相見，何

況共受集會歡樂。」 

佛言：「大王！如是，如是。若有比丘破戒犯罪，實非沙

門自言是沙門，實非梵行言我梵行。如是之人猶如盲人，於生

死中流轉退沒。大王！如是之人於三世諸佛法中具犯禁戒，以

是因緣諸佛如來之所棄捨，非佛弟子是魔眷屬，常趣惡道不墮

僧數，不得在如法僧中行住坐臥同受房舍臥具資生諸物，乃至

糠䴸亦不得受，何況得受眾僧上妙供具資生所須！如是之人，

佛法之外眾所棄捨。」 

頻婆娑羅王白佛言：「世尊！是破戒比丘，不得與如法眾

僧和合共住，同受種種衣食、臥具、湯藥等物。世尊！是破戒

人有何等行類、相貌，而可得知？」 

佛言：「大王！是破戒相，初未現時難可了知。何者是破

戒初相？所謂不樂供養三寶、和尚阿闍梨，亦不信重四聖種法



69 
 

而不修習，又不修行三十七助道法，是名破戒初相。心貪利養

無有慚愧，與諸俗人以為親友，稱讚己德以自貢高，輕蔑誹謗

毀呰他人，心不樂說正法之言，唯憙好談無益之語。專行魔業

惱亂眾僧，他說一言十語加報，縱心蕩逸終不相下，猶如惡狗。

復似飛烏眾聲亂鳴唯欲求勝，雖復出家處在眾中，諂曲虛偽專

行刺毒。又如商人，持種種物在道而行逢彼惡賊，是破戒人為

沙門中賊。又似獼猴，糞塗身已搪突於人，在於眾中猶如俱蘭

吒華無色無香，心不和合恒出諍訟之言，常貪利養名聞等事，

樂惡比丘及諸俗人以為伴侶而共談語。 

「是諸比丘，乃至未盜眾僧田宅、園林、奴婢、象馬、駝

騾、牛驢，如是等物難可了知，是名破戒初相。若盜如是等物

是名破戒等相，是相出已失比丘法，是波羅夷非沙門，不得與

如法眾僧同共止住，應當擯出。佛告大王：『是持戒比丘，寧

與旃陀羅同共止住，不與破戒之人同住居止。』如樹枯朽火從

內起，根本既燒枝葉亦盡。破戒比丘亦復如是，以破戒火燒諸

功德，善根果報悉盡無餘，於未來世墮三惡道，遠捨慈悲而行

魔業。譬如廁溷不可為淨，謗諸賢聖斷三寶種，法海乾竭壞正

法城，誑惑施主惱亂清眾。如法比丘僧和合時違諍不隨，彼破

戒比丘盜僧物因緣故，國主剎利、婆羅門、毘舍、首陀，乃至

若男、若女、一切施主等，雖捨所須空無所得，失人天路墮惡

道中。 

「是故，大王！汝等當知，彼破戒人無有慚愧，以劫盜心

取彼僧物以為己有。是如法比丘隨其住處，若在林中，或在伽

藍，不應共住應生慈愍，方便示教遣令出眾。語言：『長老！

汝等不應住此。』如是三諫，是破戒人若去者善；若不出眾，

如法比丘不得瞋罵。應告國王、剎利、婆羅門、毘舍、首陀及

有勢力者言：『此有比丘不如法行恒相擾亂，不令我等安心行



70 
 

道。惟願撿挍勿令侵惱。』而彼國王剎利乃至聚落主等，應當

治之駈逐令出。若彼剎利王等取彼破戒比丘飲食財物而不駈遣

者，如法比丘亦不應瞋，莫貪住處及資生等，默然捨去更求餘

處無難之所，若在山林窟中，或阿蘭若地，隨其靜處就彼而住。」 

頻婆娑羅王聞此語已，悲啼號泣，而白佛言：「世尊！剎

利、婆羅門、毘舍、首陀乃至聚落主，為衣食資財故護彼破戒

比丘與其勢力，令此如法比丘捨其住處。以是因緣，於當來世

墮大地獄受無量苦，於三惡道輪迴往反難得免出，於未來世有

無量無邊恒河沙等諸佛出現於世，具大慈悲入生死中度苦眾生，

而不能令彼等國王、剎利、婆羅門及聚落主捨惡趣報得人天身。

何以故？不受如法比丘語故，又不供給供養故，受如是等大罪

果報。」 

佛言：「大王！於當來世諸國土中有信心剎利、婆羅門、

毘舍、首陀，為供給供養如法比丘因緣故，若造伽藍靜處，或

阿蘭若處起立房堂，施與如法比丘，或捨田宅、園林、奴婢、

種種所須資生雜物，乃至湯藥，以如是供養因緣故，彼諸施主

於當來世，或生剎利婆羅門大姓等家，六欲諸天乃至有頂，或

生他方淨佛世界值佛聞法，不久當得阿耨多羅三藐三菩提。若

復有人於我法中，為求福德涅槃道故，應當供養供給如法比丘。」 

爾時，頻婆娑羅王白佛言：「世尊！是諸比丘雖犯破戒初

相，然未盜僧物，如是之人，云何不得與如法比丘同共住止同

飲食、衣服等和合受用？」 

佛言大王：「我今問汝，隨汝意答。若王眷屬、大臣、宰

相，犯王國法造種種罪，唯不合死有刑流者。如是之人，王若

設會歌舞作樂大集之時，得在會次同受飲食共歡樂不？」 

王白佛言：「世尊！如是之人尚不欲見，何況得在會所同

受歡樂？」 



71 
 

爾時，佛告王言：「大王！若有富伽羅具造諸惡，於三惡

趣不能勉離，如是之人受他田宅、園林、象馬、車牛、資生之

具。如此之人非佛弟子，非沙門非釋子，於三世佛法中是大罪

人，不得與行法比丘乃至和合少時共住，同受衣服，臥具，飲

食湯，藥。若有剎利、婆羅門、毘舍、首陀及聚落主等，見破

戒人與持法比丘同住，共受衣服等物而不駈遣，彼剎利等是三

世諸佛正法之中為大罪人。如是剎利、婆羅門等，若不駈擯彼

惡比丘，雖復更修功德種種布施，欲免此罪終不能滅，要必當

墮阿鼻地獄。 

「是故，大王！若有欲得自利利他者，於彼破戒人所不應

擁護。何以故？若有供養彼惡比丘，失人天善根、斷三寶種、

墮諸惡趣。若剎利、婆羅門等擁護行法比丘，不令彼惡比丘與

共同住、和合受用衣服飲食，是剎利等雖不布施修餘功德，即

是三世諸佛之大檀越，能持三世諸佛正法。是人命終生於他方

淨佛國土，不久當得阿耨多羅三藐三菩提。 

「是故，大王！汝等剎利、婆羅門等，應當擁護供養供給

行法比丘，乃至法欲滅時所有如法比丘，應當擁護供養供給，

以是因緣能令三寶久住不滅。若不擁護如法比丘我法即滅，若

法在世能令人天充滿惡道減少。」 

王言：「世尊！有何等人堪為知事守護僧物，供養供給如

法比丘？」 

佛言：「大王！有二種人堪持僧事守護僧物。何者為二？

一者、具八解脫阿羅漢人；二者、須陀洹等三果學人。此二種

人堪知僧事，供養眾僧。諸餘比丘，或戒不具足，心不平等，

不令是人為知僧事。」 

大方等大集經卷第三十四 

 



72 
 

大方等大集經卷第三十五 

隋天竺三藏那連提耶舍譯 

日藏分陀羅尼品第二之一 

爾時，世尊共頻婆娑羅王說是法時，東方過無量無邊恒河

沙等諸佛國土，有佛世界名無盡德，佛號瞻波迦華色如來、應

供、正遍知、明行足、善逝、世間解、無上士、調御丈夫、天

人師、佛、世尊，於今現在，常說妙法教化眾生。彼有菩薩名

日行藏，仰觀虛空見有無量無邊阿僧祇菩薩摩訶薩眾從東方來

往趣西方，復見西方有大光明，是等菩薩尋光而去。爾時，日

行藏菩薩見此事已，即從坐起頂禮佛足，恭敬合掌白佛言：「世

尊！我見空中無量無邊恒河沙等諸菩薩眾，從東方來往向西方；

復見西方有大光明。以何因緣有此大光，諸菩薩等尋光而去？」 

爾時，瞻波迦花色佛告日行藏菩薩言：「善男子！西方過

無量無邊恒河沙等諸佛世界，彼有世界名娑婆，具足五濁。其

國有佛，名釋迦牟尼如來、應供、正遍知、明行足、善逝、世

間解、無上士、調御丈夫、天人師、佛、世尊。於彼世界召集

大眾，以方便力廣說三乘，論議法門教化眾生，為令法母久住

故，為令三寶不斷絕故，為令法行常住故，為令魔王失勢力故，

為建立法幢故，為令正法久住故，以是因緣諸菩薩等集彼世

界。 

「十方諸佛已於彼處說寶幢陀羅尼竟，各還本土。今釋迦

牟尼佛復於彼界為諸菩薩摩訶薩大阿羅漢一切大眾，演說三乘、

四無礙智、四梵天行及四攝法。娑婆世界地及虛空大眾充滿，

咸皆渴仰樂聞佛說。何以故？彼佛如來所說妙法猶如甘露，一

切聽者心無厭足；又以彼佛本願因緣，十方佛剎諸菩薩眾皆集

其土。彼諸菩薩或有百劫修行者，乃至一生補處者，有於十八



73 
 

不共法中自能修習不由他悟者，有得自在無礙智慧方便具足者，

是諸菩薩既集彼已一切皆坐，以自善根方便力故入於三昧，入

三昧已身放光明。 

「有菩薩光如一燈者，有如山上烽火者，有如一日十日百

日千日光者，有如無量千萬日光明者，以彼菩薩力故，於大集

所遍覆三千大千世界，為欲令彼娑婆世界福德莊嚴，四大滋味

地轉增勝，眾生受用增益身力，得四念處得大精進，遠離慳貪

能行布施，如淨佛剎諸眾生等。以是因緣諸菩薩眾各各端坐，

以自善根力入諸三昧放大光明。 

「復有十方諸佛剎中菩薩摩訶薩未來集者，從禪定起見大

光明，亦欲往詣娑婆世界，見釋迦牟尼佛及大集眾，恭敬禮拜

聽受妙法。欲聞日藏法行、壞龍境界焰品、一切眾生惡業盡陀

羅尼故。諸菩薩等欲集彼處，以自善根力入種種三昧，汝今亦

可從禪定起詣彼世界。 

「善男子！彼佛世界諸眾生等，有種種惡多諸渴愛，為諸

煩惱之所繫縛，猶如廁猪樂處不淨。諸女人等身體醜陋自謂端

正，猶如醉人不自覺知，種種臭穢自言清淨，兩舌惡口遠離實

語，常樂婬欲行非梵行，實大愚癡現智慧相。心大慳貪現能施

相，心懷諂曲虛幻不實現質直相，於他善事心生妬忌，口言讚

美心懷瞋嫉現慈忍相，常樂破壞現和合相，邪見偏多現正見相。

彼土眾生有得禪定獲身通者，或有具足得五通者，或有久修四

禪定者，如是智慧丈夫為諸女人之所惑亂，心隨染著為欲所使

猶如僮僕，於一念頃退失是等諸妙功德，當墮惡道，以諸女人

惡因緣故得如是罪。 

「善男子！彼佛世界有如是等種種諸惡，汝今頗能往彼國

不？我欲與欲。 

「善男子！彼釋迦牟尼佛說日藏法行、壞龍境界焰品、盡



74 
 

一切眾生惡業陀羅尼，我今說欲，所謂四諦順忍陀羅尼，汝可

持去。此陀羅尼有大勢力有大利益，能除一切欲貪色無色貪，

能除我慢大慢增上慢，能除一切不淨資生，能除一切惡貪種種

戲笑及諸歌舞無利益事，能盡一切我見、一切邊見、一切疑、

一切戒取、一切常見、一切斷見、一切眾生見、一切障礙見、

一切逋沙見、一切富伽羅見、一切作者見、一切受者見、一切

色見、一切聲見、一切香味觸見、一切四大見、一切生見、一

切滅見、一切法見。 

「此四諦順忍，能如實知色陰乃至識陰，能知十二入十八

界，知已能捨。此陀羅尼能照諸法，悉能現見諸涅槃道。何以

故？彼界眾生甚大愚癡如生盲人。此四諦順忍一切法常住藏不

可思議法門，能斷一切惡見，能得一切自在，能破魔王境界及

魔伴黨，能破魔事及他境界，悉能降伏一切外道，能怖一切諸

惡毒龍，能令一切諸天歡喜，能令善夜叉皆得安隱，能怖諸惡

阿修羅迦樓羅，能令緊那羅心生歡喜，能令摩睺羅伽生大怖畏，

能令剎利生大信心，能攝婆羅門令住佛法，能令毘舍生大信心，

能令首陀羅生歡喜心，能斷一切婦人貪欲。令多聞人生大歡喜，

令坐禪人心得安隱，能却一切種種惡事及諸鬪諍，能除飢饉及

夭橫死，能除外賊惡風惡雨惡獸瀑水非時寒熱枯澁苦辛惡草等

物，能令法母常住不斷，能建三寶。佛法欲滅生大怖畏能令不

滅，怖畏眾生能施無畏，能生盡智覺無生智，能破一切無明闇

障，能除一切生死苦擔。」 

爾時，世尊即說呪曰： 

「[口*寫]絰咃(一) 婆裔婆野波履婆隷(二) 婆醯婆訶波

履婆隷(三) 必利洟(他地反)仳必利洟(他地反)鼻波履婆隷(四) 

阿捭阿跛波履婆隷(五) 低誓低𥝟波履波隷(六) 末隷末邏波

履婆隸(七) 却偈(其隸反)却伽(其箇反)波履婆隷(八) 阿盧翅



75 
 

阿盧迦(其可反)波履波隷(九) 薩他迷(芒閉反)薩他麼波履婆

隷(十) 曷羅誓曷羅(釐可反)𥝟波履婆隷(十一) 徙隷徙邏波

履婆隷(十二) 伽迷伽麼波履婆隷(十三) 阿蒱婆阿蒱婆波履

波隷(十四) 羅麼羅羅麼(十五) 羅謎(芒閉反)羅麼(十六) 曷

羅剆(勒可反)曷羅邏(十七) 何囉羅何囉羅麼(十八) 䏶踏�(蒱

麼反)攘娜復䫂(登我反)(十九) 伽邏彌復䫂(登我反)(二十) 揭

邏磨波履婆隷(二十一) 斫蒭揭邏醯斫芻揭邏訶波履婆隷(二

十二) 輸嚧呾囉揭邏醯輸嚧呾囉揭邏訶波履婆隷 (二十三) 

伽羅娜揭邏醯伽羅娜揭邏訶波履婆隷(二十四) 什婆揭邏醯什

婆揭邏訶波履婆隷(二十五) 迦(居佉反)耶揭邏醯迦耶揭邏訶

波履婆隷(二十六) 麼娜揭羅醯麼那揭邏訶波履婆隷(二十七) 

馺跛曷利捨揭邏醯馺跛曷利捨揭邏訶波履婆隷(二十八) 鞞䫂

娜揭邏醯鞞䫂娜揭邏訶波履婆隷(二十九) 怛履瑟那揭邏醯怛

履瑟那揭邏訶波履婆隷(三十) 憂波陀那揭邏醯憂波陀那揭邏

訶波履婆隷(三十一) 婆�揭邏醯婆�揭邏訶波履婆隷(三十二) 

闍帝揭邏醯闍帝揭邏訶波履婆隷(三十三) 𥝟囉摩囉娜揭邏醯

𥝟囉摩囉娜揭邏訶波履婆隷(三十四) 獨佉珊多跛揭邏醯獨佉

珊多跛揭邏訶波履婆隷(三十五) 阿囉波邏蹹陛𥝟揭邏醯阿囉

波囉蹹陛𥝟揭邏訶波履婆隷(三十六) 阿跋䫂鞞婆䫂寫(三十

七) 阿跋囉摸跛麼娑卸(思夜反)鞞也(三十八) 毘尼跋阿利

(三十九) 彌也曷囉捨(四十) 薩鞞伽羯帝莎波訶(四十一) 

「善男子！此日藏法行、壞龍境界焰品、盡一切眾生惡業

陀羅尼欲四諦順忍，汝可持往娑婆世界，問訊釋迦牟尼佛，作

如是言：『東方過無量恒河沙佛剎，彼有世界名無盡德，佛號

瞻波迦華色多陀阿伽度、阿羅訶、三藐三佛陀，今現在說法。

彼佛如來令我送欲并問訊釋迦牟尼佛，少病、少惱、氣力安樂，

及諸弟子悉安隱不？聞佛說法如教行不？』 



76 
 

「彼釋迦牟尼佛已能破壞一切魔王境界、一切龍王境界，

獨超眾聖轉妙法輪。但彼五濁諸惡眾生障礙未盡，為是等故，

我今說此日藏法行、壞龍境界焰品、一切眾生惡業盡陀羅尼欲，

此四諦順忍陀羅尼有大威德，若有人能受持讀誦，得大勢力。」 

爾時，日行藏菩薩摩訶薩作如是言：「我已受持此陀羅尼

得大勢力，能向彼國具足宣說，但彼世界有諸惡事我甚怖畏。

何以故？我向親聞佛口所說。彼土眾生多諸貪欲如生盲人，諸

女人等多諸姦諂誑惑於人，實不端正自言端正，實大愚痴現智

慧相，能令眾生迷沒貪著，乃至久修禪定得五神通，諸智慧人

於一念頃，為諸女人之所惑亂，退失是等神通智慧一切善根，

墮大地獄。彼諸眾生有如是事故我怖畏。」 

時瞻波迦花色佛聞此語已，告日行藏菩薩言：「善男子！

汝今不為自身得力自身安樂，當為利益一切眾生故往彼宣說。」 

爾時，瞻波迦花色佛告日行藏菩薩言：「善男子！彼娑婆

世界釋迦牟尼佛大集眾中，有一優婆塞名毘摩羅詰，是汝身

不？」時日行藏菩薩默然不答。 

爾時，世尊復更問言：「善男子！何故默然？」 

如是三問，然後乃答，作如是言：「如是，如是。我於彼

剎為欲教化諸眾生，故名毘摩羅詰；彼諸眾生皆謂：我是優婆

塞毘摩羅詰。世尊！我於無量阿僧祇諸佛剎中，為化眾生作種

種身，或於餘剎作梵王身，或作帝釋，或作炎摩、兜率、化樂、

他化自在天王等身。復於餘剎，或作龍王、阿修羅王、迦樓羅

王、緊那羅王、摩睺羅王如是等身。復於餘剎，或作聲聞辟支

佛身，或作人王、剎利等身、婆羅門身、長者身、女人身、童

男身、童女身。復於餘剎，或作畜生身、餓鬼身、地獄身。 

「世尊！於此剎中有八十百千諸菩薩等，同修禪定行住坐

臥未曾捨離，是等菩薩見我欲往娑婆世界皆樂隨從，欲見釋迦



77 
 

牟尼佛及大集眾，禮拜供養并欲聽法。而諸菩薩有初行者其心

未定，而彼世界多諸惡事，是等菩薩或生貪染，恐於彼處近惡

知識心生顛倒，我甚怖畏。」 

爾時，瞻波迦華色佛告日行藏菩薩言：「善男子！勿怖勿

畏，今為汝等一切菩薩說離受不共行，法無相處行，調伏地行，

解脫之行，到有海岸行，三寶性久住不盡行，大慈大悲行，一

切智解脫行，壞四種魔降外道行，盡智無生智行，盡一切作業

一切壽命陰行。 

「善男子！今為汝說日眼蓮華陀羅尼，此陀羅尼能令眾生

厭離生死三有牢獄，得無相三昧解脫門蘇息處，得無相三摩跋

提，捨最後一念身智而入涅槃。 

「善男子！若有人能一心聽受此日眼蓮華陀羅尼，是人所

有一切貪欲及諸煩惱皆悉微薄，捨身之後七返生天得宿命智，

不為欲染而得聖道，一切諸天皆樂供養，天上壽盡復得七返生

於人中，雖處欲界不為欲染，即於人中得成聖果，常為一切禮

拜供養。 

「善男子！若有得聞此陀羅尼，乃至七遍一心善聽者，此

人命終七返生天，獲得五通為諸天師，一切諸天皆悉禮拜恭敬

供養，天上壽盡七返生人，得五神通為人中聖師，一切天、龍、

夜叉、乾闥婆、阿修羅等皆悉供養。 

「善男子！若有人能於天眾中，七遍宣說此蓮華陀羅尼，

一切諸天及天女等能一心聽，皆離五欲樂修禪定。若有人能於

國王所，或剎利、婆羅門、毘舍、首陀等眾中，七遍宣說此陀

羅尼，如是等眾能善聽者即得出家。若有女人得聞此呪一心善

聽，七日七夜不念餘事專心誦持，捨此身已得轉女身，隨所生

處能薄貪等一切煩惱，於阿耨多羅三藐三菩提無有退轉，乃至

得證大般涅槃，終不更受女人之身，除化眾生自願受身。 



78 
 

「善男子！若有誦此蓮華陀羅尼七遍，呪諸藥草用塗鼓貝，

若打、若吹，隨其音聲所至之處，一切呪咀、一切厭蠱、一切

毒藥、一切符書、一切諂縛婬欲煩惱不能為害。 

「善男子！我今說此大力日眼蓮華陀羅尼。」即說呪曰： 

「多絰他(一) 徙陀麼帝(二) 毘盧迦(基我反)麼帝(三) 

㖶隸(四) 羈(居離反)䫂(丁可反)矣利師(五) 漚制(六) 蘇樓

漚制(七) 佛地(徒紙反)毘佛地(徒紙反)(八) 摩訶佛地(九) 

欝奴摩提(十) 欝奴摩爹(徒娜反)(十一) 鉢剆底篩(踈皆反)達

膩(十二) 阿羅伽摩蘆婆(十三) 阿囉伽度蘆婆(十四) 鉢剆

底篩達膩(十五) 頻豆頻豆麼底(十六) 質吒質吒鉢剆底篩達

膩(十七) 頞勒羈(居離反)(十八) 旃陀羅提(十九) 呵呵(虎我

反)質𢰗(竹几反)(二十) 訶䫂膩弭(二十一) 訶䫂迦(基我反)麼

鞞祇(基犁反)(二十二) 訶䫂富娜曷囉婆�(二十三) 曷囉栘(社

奚反)(二十四) 訶䫂斫三芻(二十五) 摩帝(二十六) 訶䫂毘

麼䫂佛地(徒紙反)(二十七) 訶䫂夜奇離(二十八) 訶䫂毘三

麼揭離(二十九) 訶䫂三姥爹囉社裨(三十) 訶䫂鞞麼䫂曷囉

誓(三十一) 訶䫂咥(呼旨反)㖑(呼計反)(三十二) 訶䫂者者帝

(嘲隸反)(三十三) 訶䫂達麼曷囉誓(三十四) 訶䫂蒱呼曷囉

誓(三十五) 訶䫂跛社麼帝(三十六) 訶䫂嚧伽曷囉捨彌(三十

七) 訶䫂達麼徙蜜帝(三十八) 訶䫂薩婆優波陀娜(三十九) 

若(如者反)茹若(如者反)(四十) 毘社樹竪(四十一) 毘者社若

若(如者反)(四十二) 娑羅末伽(其我反)若若(如者反)(四十三) 

㖶沙案䫂(四十四) 娑囉伽(其我反)(四十五) 獨�莎波訶(四十

六) 

「善男子！此日眼蓮華陀羅尼能乾一切欲河，能出一切苦

海到於彼岸，汝當至心持此陀羅尼往彼世界，如從我聞至彼說

之。何以故？彼佛世界有百千萬種種魔事呪藥蠱道，能壞眾生



79 
 

所有善法。汝等若誦此陀羅尼，一切魔王內外眷屬所作種種無

量惡事，及上妙五欲不能侵惱，何況餘人鄙陋穢欲而能為害！」 

爾時，日行藏菩薩與無量千萬億那由他諸菩薩等，及無量

百千那由他諸天，及人，白佛言：「世尊！如來功德智慧辯才

不可思議，大不可思議，最大不可思議。我等昔來未曾得聞如

是壞欲大陀羅尼。」說此語時眾中八萬四千天女，至心聽受生

大信心恭敬供養，即轉女身得男子身，於阿耨多羅三藐三菩提

得不退轉。 

爾時，瞻波迦華色佛捉瞻波迦花鬘，告日行藏菩薩摩訶薩

言：「善男子！持此華鬘并日眼陀羅尼、四諦順忍陀羅尼，往

彼世界供養釋迦牟尼佛。此陀羅尼有大勢力猶如電光，速能破

壞一切欲事，能大利益能盡一切欲貪，乃至能除一切苦擔，汝

可持去問訊釋迦牟尼佛。」時日行藏菩薩於彼佛所，默然受之。 

爾時，眾中八萬菩薩俱白佛言：「世尊！我等皆往彼娑婆

世界，見釋迦牟尼佛及大集眾，禮拜供養聽受妙法。」 

佛言：「善男子！隨汝意去，咸可一心作梵天像，形色長

短威儀服飾，往彼世界。」 

爾時，日行藏菩薩及無量百千那由他諸菩薩等，皆作大梵

天像，形色長短威儀服飾等無有異。作此化已，頂禮佛足，右

遶三匝遶已復禮。禮已，於彼界沒，如一念頃即至娑婆世界。

初入娑婆世界，即以瞻波迦華散釋迦牟尼佛積至于膝，如是漸

行往詣佛所。到佛所已，頂禮佛足却一面立。當爾之時，釋迦

如來猶為頻婆娑羅王宣說法行。 

 

爾時，南方去此娑婆世界，譬如有城方一由旬沙滿其中。

復有一人具大神力，擔負而行，盡一世界乃下一沙。過是數已

有佛世界，名袈裟幢，具足五濁，佛號山帝釋王如來、應供、



80 
 

正遍知、明行足、善逝、世間解、無上士、調御丈夫、天人師、

佛、世尊，今現在說法。於彼眾中有菩薩摩訶薩名曰香象，仰

觀虛空見無量無邊阿僧祇菩薩摩訶薩眾從南方來往詣北方；又

見北方有大光明。見此事已，問山帝釋王佛言：「以何因緣諸

菩薩等從南方來往詣北方？」 

爾時，山帝釋王佛告香象菩薩言：「善男子！北方過一由

旬城沙滿其中，從是北行，一沙為一世界。過是數已，有佛剎

土名曰娑婆，具足五濁，有佛號釋迦牟尼，於今現在為無量大

眾，以方便力廣說三乘論議法門，為教化眾生故，為令法母常

住故，三寶性不斷絕故，增長法行故，壞魔境界故，建立法幢

故。十方諸佛已於彼剎說寶幢陀羅尼竟，各還本土，今釋迦牟

尼佛復為諸菩薩摩訶薩、大聲聞眾宣說妙法，娑婆世界地及虛

空，大眾充滿間無空處樂聞佛說。何以故？彼佛如來所說法要，

言辭美妙猶如甘露，一切聽者心無疲厭。 

「善男子！汝能往彼娑婆世界聽受法不？我今亦欲與彼

佛欲，并說隨順空忍陀羅尼。此陀羅尼有大勢力能大利益，能

盡一切欲貪、一切色貪、一切無色貪，能盡一切我慢大慢增上

慢，能生盡智能覺無生智，能裂一切無明闇障，能捨一切苦擔。」 

爾時，世尊而說呪曰： 

「哆絰他(一) 頭摩帝頭摩帝(二) 惡踦(𨈬宜反)頭摩帝

(三) 鉢囉娑婆頭摩帝(四) 薩婆迦頭摩帝(五) 阿鞞却伽(其

我反)(六) 培鞞娜却伽(七) 碎(蘇骨反)朱却伽(八) 阿�摸訶

却伽(九) 阿娜涅也却伽(十) 毘耶佛履帝却伽(十一) 僧迃

嘍者却伽(十二) 阿泥麼却佉(十三) 盧者那却伽(十四) 尸

棄却伽(十五) 毘底(都履反)寐囉却伽(十六) 郁芻麼却伽(十

七) 塢囉却伽(十八) 惡攲却伽(十九) 耶婆麼那却伽(二十) 

尤嘍跛却伽(二十一) 耶婆毘娘那却伽(二十二) 斫芻陀妬却



81 
 

伽(二十三) 耶婆麼娜毘娘那陀妬却伽(二十四) 必利洟陛(蒱

比反)陀妬却伽(二十五) 耶婆毘娘娜陀妬却伽(二十六) 靼埵

(都和反)履悉蜜駐跛薩他娜却伽(二十七) 耶婆阿虱吒達奢阿

鞞尼迦佛陀達摩却伽(二十八) 獨佉却伽(二十九) 耶婆磨勒

伽却伽(三十) 毘婆哪毘踦�(三十一) 阿那娜娜(三十二) 阿

陛(蒱比反)娜娜(三十三) 三姥陀剆娜娜(三十四) 薩婆迦囉

娜娜囉(三十五) 薩婆僧薩他娜毘瞿跛娜娜(三十六) 阿緊(吉

因反)若(女我反)柘娜娜(三十七) 叉(初詐反)婆叉(初詐反)�(三

十八) 伊犁伊儸(三十九) 伊犁伊羅(四十) 寐利莎波訶(四

十一) 

「善男子！是名順空陀羅尼，汝可持往娑婆世界教化眾生，

問訊釋迦牟尼佛。」 

爾時，香象菩薩作如是言：「我已受持此陀羅尼，得大勢

力得大利益，今欲往彼唯有一事心生怖畏。何以故？我親從佛

聞彼土眾生多諸惡貪，乃至女人諂詐弊惡，令久修禪得五神通

智慧之人於一念頃退失神通及諸功德，墮大地獄，故我今生怖。」 

爾時，山帝釋王佛告香象菩薩言：「善男子！譬如雪山以

十三因緣，令虛空中有清涼風，以冷風故熱惱皆除，一切河水

悉皆清涼。 

「善男子！如是久學無生忍智慧菩薩，以十三因緣防護身

心，不生煩惱六根無熱，不為無明河之所漂流，智慧之人能為

愚人說無眾生等法，令離癡縛除五陰重擔。 

「善男子！汝以十三種因緣，久學無生忍，何故而言我今

怖畏？汝於餘界或作梵天身教化眾生，復於餘剎或作摩醯首羅

身教化眾生，復於餘剎或作帝釋身教化眾生，復於餘剎或作那

羅延身教化眾生，復於餘剎或作天身教化眾生，復於餘剎作夜

叉身教化眾生，復於餘剎或作龍王身教化眾生，復於餘剎或作



82 
 

阿修羅王身教化眾生，復於餘剎或作轉輪聖王身教化眾生，復

於餘剎或作大醫王身教化眾生，復於餘剎或作剎利身教化眾生，

復於餘剎或作婆羅門身教化眾生，復於餘剎或現聲聞身教化眾

生，復於餘剎作大臣身教化眾生，復於餘剎作辟支佛身教化眾

生。如是無量剎中以種種色身，現化眾生而作佛事，云何方言：

『我今怖畏？』 

「善男子！勿生怖畏，今為汝說無盡根大受記持心法行，

一切智智壞四魔行，三寶久住行，壞一切毒龍境界行，盡一切

眾生惡業行，大慈教化眾生行，大悲淳至入三惡道救拔眾生行，

於一切眾生作歡喜心行，斷一切眾生惡見惡愛惡願惡乘行，解

脫一切眾生地獄行，斷一切女身得丈夫身行，說一切法陰無有

盡行，斷一切眾生慳嫉行，得一切三昧神通無盡行，攝一切眾

生安置菩提道行，捨聲聞辟支佛乘行，乃至說得無上最勝涅槃

行。 

「善男子！若有眾生聞此無盡根授記法行生信樂者，彼人

所有無量生死，恒沙業障、眾生障、法障、煩惱障，能障一切

善根，未受未盡未吐者，如是等業皆悉滅盡，不受罪報、不生

惡處。唯除三事。何者為三？一、五無間；二、謗正法；三、

謗聖人；此三種罪必定受報。 

「善男子！若有眾生乃至一念聞此無盡根受記陀羅尼，能

至心聽信受憶念生尊重者，彼人所有恒沙罪業不受果報，常樂

修行一切善根。若行檀波羅蜜時，十方諸佛、一切菩薩辟支佛

大阿羅漢，皆以神力加護。是人得聖加故多饒財寶，以用布施

不可窮盡，乃至能捨頭目髓腦，遠離嫉妬得平等心，於一切田

心無優劣，亦復不見我能行施、彼為受者。 

「作是施時，一切天、龍、鬼神、阿修羅、夜叉、乾闥婆

等不能為障。唯除三種，所謂五逆、誹謗正法、毀呰聖人。此



83 
 

三種罪，一切聖人神力不加，故有障礙。 

若行尸波羅蜜時，常勤精進住忍辱中，得歡喜心得隨順心，

憐愍眾生猶如一子亦如己身。常為一切聖人之所讚歎，常為諸

天、釋梵、四王龍神、夜叉、人、非人等，剎利、婆羅門、毘

舍、首陀，禮拜供養，得聖力加，心不自高亦不毀他，亦復不

樂多積衣食，趣得支身心無憂惱，於一日夜六時自省，臥覺安

隱無多惱患衣食豐饒。於一切眾生慈悲不捨，隨心所念皆悉不

空，臨命終時得見諸佛，一切諸佛皆讚歎言：『善哉，善哉！

大丈夫！善能持戒清淨不破，善來將汝往詣清淨佛剎，令汝得

住十地位中。』彼人見佛得清淨心、得歡喜心，心歡喜故，捨

身則得往生淨國速得十地，不久即得阿耨多羅三藐三菩提，乃

至一念聞此無盡根受記陀羅尼得如是利。 

「是菩薩若學行羼提波羅蜜時，一切聖人神通力加令得法

忍，不見眾生、不見彼不見此。若有人來截其手足割其耳鼻，

乃至不起一念瞋心。離瞋心已，一切天王、一切人王，禮拜供

養，乃至速得阿耨多羅三藐三菩提。 

「是菩薩若學行毘梨耶波羅蜜時，得無患身成就大力，壯

健智慧精進勇猛，能行四攝——布施、愛語、利益、同事——

教化眾生。具四攝已，一切天王、龍王、夜叉王、阿修羅王、

迦樓羅王、緊那羅王、摩睺羅伽王、人王，合掌燒香恭敬禮拜，

是人名聞流布，常為一切人天之所愛念，樂欲見之常欲擁護，

乃至速得阿耨多羅三藐三菩提。 

「是菩薩若學禪波羅蜜時，聖人加故，得四禪四空三摩跋

提，乃至千萬三摩提門、陀羅尼門忍門。常為一切諸佛所念，

常為一切天王人王，擁護愛念恭敬禮拜，乃至速得阿耨多羅三

藐三菩提。 

「彼菩薩若學般若波羅蜜時，常為諸佛菩薩阿羅漢辟支佛



84 
 

之所擁護，心得安隱遠離憒閙，得勝法念心心數成就，得聖人

智慧根具足。入一切法中，所作已辦度疑網河，於一切法不生

疑礙，一切天人阿修羅所不能壞，常為天人八部供養恭敬愛念

守護，聞名見形皆生歡喜樂欲親近，若自供養若教人供養。此

人臨終見十方佛，一切諸佛皆悉授手，讚言：『善哉，善哉！

大丈夫！善來。將汝往向我清淨佛剎，令汝得住十地位中。』

是人聞已得歡喜心，心歡喜故命終即得生佛淨土，生已速得住

於十地，不久即證阿耨多羅三藐三菩提。 

「善男子！此無盡根大授記陀羅尼，有如是大力如是大利

益，汝當受行，往彼世界不應怖畏。 

「善男子！釋迦牟尼佛本所誓願，若有眾生造作五逆、謗

方等經、毀呰聖人、犯波羅夷，如是之人清淨佛剎所不容者，

皆生我國我當教化。以是因緣諸惡眾生悉集其國。 

「善男子！若彼世界諸惡眾生，聞此無盡根大授記陀羅尼，

能於七年常行慈心、不動心、憐愍心、平等心，遠離兩舌，不

惡口、不妄語、不綺語，如是晝夜常念諸佛，當淨洗浴晝三夜

三，整衣服右膝著地，合十指掌對十方佛前，念無盡根大授記

陀羅尼，一心誦者彼人經七年已，所有諸難極重罪業皆滅無餘。

若有女人欲求自在，能於七月晝三夜三，如前念此無盡根大受

記陀羅尼，一心誦者如是女人隨所生處得大自在，於流轉中更

不復受女人之身，乃至得阿耨多羅三藐三菩提，唯除自願。若

有女人求好夫主，求好種姓，求大自在求不用男女，或願多有

男女者，應當澡浴清淨著淨潔衣，獨處閑靜晝三夜三，右膝著

地合掌向佛，一心誦念此無盡根大授記陀羅尼者，隨心願樂皆

得稱意，所求男女多少皆得，端正聰明無有疑難。 

「善男子！此無盡根大授記陀羅尼，如是大力如是大利益，

汝從生死已來未曾得聞。」 



85 
 

爾時，世尊即說呪曰： 

「哆姪他(一) 捨囉娜毘夜也(二) 式叉毘夜也(三) 徙

寐履帝毘夜也(四) 鉢囉河娜(奴下反)毘夜也(五) 矣履地毘

夜也(六) 因地利夜毘夜也(七) �剆毘夜也(八) 蒱滕伽毘夜

也(九) 三摩地毘夜也(十) 陀羅尼毘夜也(十一) 羼帝(都利

反)毘夜也(十二) 毘梨耶毘夜也(十三) 闍娜毘夜也(十四) 

鉢邏若(女我反)阿霤(驢㖃反)必也毘夜也(十五) 阿紉(奴隣反)

社毘夜也(十六) 摩伽毘摩也(十七) 遏鼻娘毘夜也(十八) 

鉢囉帝(都利反)三陛(蒲履反)爹毘夜也(十九) 步寐(莫履反)毘

夜也(二十) 坒(父一反)絰㖿(余歌反)毘夜也(二十一) 摩訶梅

怛利毘夜也(二十二) 摩訶迦霤(驢㖃反)那毘夜也(二十三) 

摩訶牟帝多毘夜也(二十四) 摩呼卑叉毘夜也(二十五) 必利

洟鼻毘夜也(二十六) 薩埵毘夜也(二十七) 達摩毘夜也(二十

八) 答摸毘夜也(二十九) 阿盧迦毘夜也(三十) 鉢囉帝(都

利反)婆娜毘夜也(三十一) 鉢囉帝(都利反)輸盧得迦毘夜也

(三十二) 伽伽那毘夜也(三十三) 摩霤䫂毘夜也(三十四) 

鉢囉帝(都利反)多三姥波爹毘夜也(三十五) 輸娜(奴下反)多

毘夜也(三十六) 阿尼蜜多毘夜也(三十七) 揜(烏合反)鉢囉

尼系毘夜也(三十八) 侯嘍䫂毘夜也(三十九) 瞿沙毘夜也(四

十) 緊(吉因反)柘那毘夜也(四十一) 阿鼻三摩夜毘夜也(四

十二) 阿怒娜(四十三) 阿怒娜(四十四) 揜�呵者者(四十五) 

者遮囉(四十六) 者遮囉毘姥(四十七) 柘陛(蒱履反)斫芻者

遮囉毘姥(四十八) 毘夜也毘姥(四十九) 察夜毘姥(五十) 

阿麼毘夜也毘姥(五十一) 阿三姥陀遮囉毘姥(五十二) 摀眵

陀毘姥(五十三) 阿迦舍毘姥(五十四) 驃鉢舍麼毘姥(五十五) 

阿那婆娑毘姥(五十六) 呵呵呵毘姥(五十七) 阿囉波囉毘姥

(五十八) 優波舍麼毘姥(五十九) 薩利羅毘姥(六十) 莎波



86 
 

呵(六十一) 

「善男子！此無盡根大授記陀羅尼，有大威德有大勢力，

能大利益一切眾生，攝護眾生憐愍眾生，洗除眾生令得寂滅。 

「善男子！持此陀羅尼往詣娑婆世界，如我所言問訊釋迦

牟尼佛。」 

爾時，山帝釋王佛說此陀羅尼已，一切大眾皆大歡喜，讚

言：「不可思議，大不可思議！得見離障第一智慧，說此大授

記陀羅尼，一切眾生所有小罪、中罪、大罪、最大罪，輕重業

障牢固難捨，能與善根作障礙者，此陀羅尼速能除盡得無漏道。」 

爾時，香象菩薩生大歡喜，而說偈言： 

「此無盡根陀羅尼，  最勝第一無過者， 

 能盡眾生諸惡業，  亦斷一切罪駃河。 

 生死流轉自所作，  悉能遠離無有餘， 

 以福德力因緣故，  於一切苦得解脫。 

 能竭生死三有海，  速生清淨有佛國， 

 於流轉中大怖畏，  現見無量大障礙。 

 悉能傾動諸煩惱，  疾證無上勝菩提， 

 一切眾生不能壞。  若有聞此陀羅尼， 

 速能受持常憶念，  具足如是諸功德。」 

爾時，香象菩薩白山帝釋王佛言：「我已持此無盡根授記

陀羅尼竟，今欲往彼娑婆世界。」 

是時，眾中有無量阿僧祇菩薩摩訶薩，從無垢三昧起，異

口同音白佛言：「世尊！我等今者渴仰欲見釋迦牟尼佛，及大

集眾禮拜供養。我從昔來，未曾得聞日藏法門，惟願聽我往彼

世界。」 

爾時，世尊告諸菩薩言：「善男子！隨汝意去，咸可一心

作帝釋像，身色形貌長短威儀勢力自在，往彼世界。」 



87 
 

爾時，香象菩薩及無量阿僧祇菩薩，咸共一心悉皆化作帝

釋王身，形貌色像長短威儀勢力自在皆無有異。作此化已，三

禮山帝釋王佛，右遶三匝遶已從彼界沒，如一念頃即到娑婆世

界。入此剎已，放諸香雲雨種種末香，所謂牛頭栴檀香、龍身

牢固香、多摩羅葉香、沈水香、多伽羅香、隨六時變異香，為

供養釋迦牟尼佛故。放香雲已，次第漸向釋迦牟尼佛所。到佛

所已，以帝釋身頂禮佛足，右遶三匝却一面立。 

當爾之時，釋迦如來猶共頻婆娑羅王，宣說法行。 

大方等大集經卷第三十五 

 

结  行： 

1. 补阙真言：南谟喝啰怛那，哆啰夜耶。佉啰佉啰。俱住俱住。摩 

啰摩啰。虎啰，吽。贺贺，苏怛拏，吽。泼抹拏，娑婆诃。（三遍） 

2. 七佛灭罪真言：离婆离婆帝。求诃求诃帝。陀罗尼帝。尼诃啰帝。

毗黎你帝。摩诃伽帝。真陵乾帝。娑婆诃。（三遍） 

3. 三皈依  

自皈依佛，当愿众生，体解大道，发无上心； 

自皈依法，当愿众生，深入经藏，智慧如海； 

自皈依僧，当愿众生，统理大众，一切无碍。和南圣众。（一遍） 

4. 回向 

愿以此功德      普及于一切 

我等与众生      皆共成佛道 

愿消三障诸烦恼      愿得智慧真明了 

普愿罪障悉消除      世世常行菩萨道 

愿以此功德 回向法界众生 愿诸众生： 

罪障消除 福德增长 智慧增长 菩提心增长 

愿三宝兴隆 正法久住 普愿众生 早成佛道 

发大菩提心，地狱放光明，人天得解脱，三界复清净。 

我及诸众生，罪障悉消除，安稳得如意，身心无挂碍。 

南无十方三世一切佛 一切菩萨摩诃萨 摩诃般若波罗蜜  



88 
 

5. 礼佛（三拜/三问讯）（注：此阅藏仪轨可以根据需要自行调整）  

恭敬法宝 开智慧眼 深入经藏 智慧如海  

 


