
1 
 

 

 

大眾閱藏經典彙編 CBETA2018 版  

 

大方等大集經  

 

111 坛：《大方等大集经》21-25 卷--4.21 第 111 坛  
  



2 
 

汇编说明 

 
佛教经典分经律论三藏，佛陀一生言教就保存在经藏中，阅读佛经

仿佛得预法会，亲聆圣音，是后人学习佛法最直接的途径，更是末法时

代树立正知正见、防止误入相似佛法的最可靠的依止方法，自然功德无

量。能遍阅佛经或三藏，把一代圣教尽数熏入八识田中，直至成佛永为

道种，是古今众多佛弟子的毕生心愿和梦想。 

本汇编是大众阅藏网汇编 12 辑之外的 11 部大经之一的《大方等

大集經》。 

本汇编采用台湾中华电子佛典协会（CBETA）2018 电子版《大

正新修大藏经》（电子《大正藏》）第 13 冊 No. 397 的《大方等大集

經》（60 卷）为底本。本汇编是三号字体，按顺序 20 卷为一册，共 3

册。因为 CBETA 电子佛典里有的生僻字是图片格式，复制经文后，

显示是“�”，尤其是在咒中出现的多。请查电子佛典参考。因时间

仓促，能力有限，智慧浅薄，望大众不吝赐教，以待修订。 

CBETA 为中华电子佛典协会（Chinese Buddhist Electronic Text 

Association）的简称，成立于 1998 年，免费提供电子佛典数据库供各

界作非营利性使用，其发布的电子佛典数据库可以在网络上下载。 

大众阅藏网，是一群正信佛子为倡导大众阅藏而设立的公益性文化

传播平台，祈愿在三宝的加持护念下，使读经阅藏能普及到广大信众中

去。 

宗旨：本佛宗经，闻思正见 

理念：阅藏很重要，人人能做到，活动无中心，引导有僧宝。 

目标：让阅藏流行起来！  

大众阅藏经书汇编的第 1 辑免费申请，“大众阅藏”邮箱：

yuezang@vip.163.com。官网网址：http://www.yuezang.org；  

 

大眾閱藏網 

二〇一八年十二月 

  

mailto:yuezang@vip.163.com
http://www.yuezang.org/


3 
 

佛经安置须知  
 

1. 经典应恭敬放在清净高处以及其他书籍的上面，不可随意

扔放床上、座椅上等不净处。   

2. 凡经书等法宝阅毕，可辗转流通，赠送其他道友，不可任

意烧毁或丢弃。 

  3. 如手捧或装于口袋携带时，不得低于腰部，不可挟腋下。 

4. 不得口吹经上灰尘，应以专用净布拭去。 

5. 不可在经典所在的地方，有种种污秽行为。 

 

读诵佛经须知 
 

  1. 经典乃三世诸佛之师，如来法身舍利，亦当作真佛看，不

可作纸墨等看。礼诵持念，种种修持，皆当以诚敬为主。 

  2. 不可躺着看经书，以口水沾指翻经页，不可以污手触经。 

  3. 经书上不可涂写。不得一边散心杂话，一边看经书。 

4. 中断不看时，应夹放纸条、书签做记号。不可折页、折角，

或经书面朝下作“人”字形搁置。 

 
保宁勇禅师示看经警策文 

 

夫看经之法后学须知：当净三业。若三业无亏，则百福俱集。三业

者，身、口、意业也。 

  （一）端身正坐，如对圣容，则身业净也。 

  （二）口无杂言，断诸嬉笑，则口业净也。 

  （三）意不散乱，屏息万缘，则意业净也。 

内心既寂，外境俱捐。方契悟于真源，庶研穷于法理，可谓水

澄珠莹，云散月明。义海涌于胸襟，智岳凝于耳目。辄莫容易，实

非小缘。心法双忘，自他俱利。若能如是，真报佛恩。 

  



4 
 

起诵仪 
 

请佛发愿 

稽首禮諸佛   及法比丘僧   我今為自利   亦利諸有情 

與諸善同修   正聞大藏經   傳承三聖學   令正法久住 

 

 南无本师释迦牟尼佛 

南无本师释迦牟尼佛 

 南无本师释迦牟尼佛

 

香赞   

（一遍） 

炉香乍爇. 法界蒙薰. 诸佛海会悉遥闻. 

随处结祥云.诚意方殷.诸佛现全身. 

 南无香云盖菩萨摩诃萨（三称） 

 

开经偈 

（一遍） 

无上甚深微妙法 百千万劫难遭遇 

我今见闻得受持 愿解如来真实义 

  讽诵经时  当愿众生： 

 顺佛所说  总持不忘. 

（注：此阅藏仪轨可以根据需要自行调整） 

 



5 
 

大方等大集經卷第二十一 

北涼天竺三藏曇無讖譯 

◎寶幢分第九中陀羅尼品第六 

爾時，東方有樂世界，佛名阿閦，與諸無量神通菩薩發彼

世界，一念來至娑婆世界釋迦如來大集之處，到已坐於化蓮華

上；無量菩薩亦復如是，各各皆坐化蓮華上。如是東方無量諸

佛無量菩薩各各來詣娑婆世界，到已皆坐化蓮華座；南北二方

亦復如是。 

爾時，西方安樂世界無量壽佛，亦與無量神通菩薩發彼世

界，一念來至娑婆世界釋迦如來大集之處，到已坐於化蓮華上；

無量菩薩亦復如是，各各皆坐化蓮華上，各各以己神通福力作

供養具。或作金沙和微妙香以散佛上，或作種種微妙香華，或

起右遶娑婆世界，或有長跪說偈讚歎，或有繫心善思惟者，或

雨金華乃至優鉢羅華，或以妙眼瞻覩佛身。 

時有童子名須菩提，以己神力及佛神力，出大音聲而說偈

言： 

「諸佛無量大寶幢，  能壞一切疑網心， 

 我初未曾得見聞，  如是無量大會眾。 

 滿此世界無量佛，  具足福德諸菩薩， 

 此地即是大寶塔，  皆得供養十方佛。 

 無量諸佛何因緣，  悉來集是惡世界？ 

 今此國土惡眾生，  亦復不能信佛事。 

 為壞一切大魔業，  為欲具足大功德， 

 為欲示現大神通，  是故諸佛集會此。 

 此會若有諸眾生，  至心生於信喜心， 

 若以此心聽受法，  是人即能破魔業； 



6 
 

 若欲通達無上乘，  及欲修行八正道， 

 若欲永斷諸煩惱，  應當至心聽正法。 

 諸十方佛及菩薩，  皆來至此坐化華， 

 釋迦如來欲說法，  為護正法住無量。」 

如是音聲充遍大會，無量菩薩得無量忍，異口同聲作如是

言：「我今坐已，唯願如來宣說正法，攝一切法無畏微妙，能

壞魔業過於魔道，摧伏魔幢建立勝幡，壞諸煩惱調伏怨敵，裂

諸疑網入種智門，過諸怖畏護眾菩薩，亦令菩薩一切受樂，得

諸菩薩慧方便門，及以一切安樂之處。一切三昧忍辱光明慧方

便門，三十七品心陀羅尼。唯願如來廣分別說，為令眾生受諸

安樂，獲得上色、上力、上樂、上觸、上辯、上念、上意，為

聞法已不忘失故，為壞國土惡瑞應故，受持戒故，修集道故，

不失無上菩提心故。唯願如來為如是事，頒宣廣說是陀羅尼，

為護法故；不斷一切三寶種故；示諸菩薩菩提道故；為不分別

虛空法性空相等故；顯示明闇有相無相，觀平等相此彼法故；

為不分別眾生壽命士夫等法，不生不滅斷一切相，一切變易等

相無物，虛空實性故。唯願釋迦牟尼如來，及與諸佛廣宣分別

大陀羅尼，為令無量無邊眾生真實覩見三寶性故，為令無量無

邊眾生發阿耨多羅三藐三菩提心故。」爾時，一切無量諸佛默

然許之；許已，即入諸佛上妙境界誓願功德三昧。 

爾時，此間娑婆世界，所有地獄、畜生、餓鬼諸苦即滅，

得見諸佛。有諸眾生疑網無信，即得淨信。一切眾生，悉見無

有貪欲、瞋恚、愚癡、憍慢、惡見、疑網狂亂等病，身心寂靜，

各各皆作如是念言：「唯我一人獨坐佛前聽受正法，如來世尊

唯為我說，獨調伏我斷諸煩惱，如我所請而為我說。」爾時，

世界一切眾生，異口同音作如是言：「願佛說法，我當頂受。」 

爾時釋迦如來，勸此世界所有眾生，令供養佛。爾時，眾



7 
 

生既聞勸已，即各供養一切諸佛香華幡蓋伎樂讚歎。 

爾時，世尊即作是言：「十方諸佛諦聽，諦聽！我以往昔

本願力故，在此世界具足五滓惡眾生中，成阿耨多羅三藐三菩

提。是諸眾生迷失正道無明所覆，失於正念增長煩惱，安處三

趣樂作十惡，遠離善根捨功德業，喜造五逆耽著非法，誹謗正

典毀呰聖人，瞋恚熾盛不樂修慈，招提僧物隨意而用，於業果

報不能深信。不樂供養師長和上有德之人，為如是等弊惡人故，

修集如是大慈悲心。以是因緣，於是世界而得成道。既成道已，

常樂修集勤精進法，忍於飢渴寒熱等苦，遊諸國土城邑聚落，

為諸眾生宣說正法。或有眾生貧窮病苦受身醜陋，為憐愍故，

受其所施臭穢之食，為欲增長施主福德，皆悉食之；亦受眾生

麁澁臭穢弊壞衣服；山間、河澗、空曠林野所有住處悉亦受之，

若草、若葉、若石、若塼，為眾生故隨施受之而臥其上，以勤

精進修善方便。 

「為剎利故演說王事，為婆羅門說四毘陀星宿祀天，為諸

大臣說治化事，為諸醫師演說四大增減等病，為諸農夫商賈之

人說護財穀，為諸女人說護瓔珞，勤修諸善得不共夫。為出家

者說於忍辱，為調伏故說如是法，未得善利勸之令得，未得證

者勸令得證，未解脫者勸令解脫，為調眾生受諸苦惱。我為眾

生修集慈悲，然諸眾生猶於我所生不善心，或打或罵，或生嫉

妬，或有說言：『沙門瞿曇即是幻士，雖讚持戒自畜妻婦，雖

讚慈心而害眾生，讚捨富貴自往王家。瞿曇沙門善知方術，雖

畜妻婦不生子息；瞿曇沙門能治女身故，令末利生愛重心；瞿

曇沙門善知呪術故，令須達生宗敬想；瞿曇沙門善知藥法，是

故其身常有光明。』得如是等無量惡名，或有以石土木刀毒遙

見打擲為欲殺我，為殺我故，故放惡象毒蛇，於我住處放大猛

火糞穢不淨，造作種種諸惡方便欲壞我法，為滅我法，為摧法



8 
 

幢，為破法船，為壞法性，為破法藏。 

「十方諸佛，唯願觀察，過去諸佛，有於如是五滓世界成

得佛道，無有不說如是大集金剛法心因緣自在陀羅尼者，為壞

一切諸魔力故，為三寶種不斷絕故，為諸眾生增善法故，為壞

一切佛法怨故，為令眾生遠離苦故，滅身口意諸惡業故，為令

人天性調柔故，為諸國土受安樂故，為破世間諸惡相故，為令

眾生悉得具足六波羅蜜故，為發無上菩提心故，為教菩薩善方

便故，為令菩薩次第住故。以如是等諸因緣故，過去諸佛為如

是等五滓眾生，說是大集金剛法心因緣自在陀羅尼也。今此世

界十方諸佛悉來集會，唯願諸佛各說如是陀羅尼呪，為憐愍故，

為當流布大乘經故，為此世界法久住故，令諸惡魔不得便故。」 

爾時，諸佛即皆同聲說此陀羅尼句： 

◎「安伽邏(一) 安伽邏(二) 半伽邏(三) 婆�伽邏(四) 

婆邏�伽邏(五) 婆蛇比呵(六) 曼囉婆毘(七) 阿�(八) 阿佉

婆呤(九) 題咩(十) 度慕汦(十一) 翹婆知(十二) 翹由離(十

三) 三摩婆阿尼(十四) 三摩多婆提呤(十五) 陀彌(十六) 

陀移(十七) 陀摩翹闍(十八) 彌囉㝹破犁(十九) 破羅婆汦

(二十) 伽濘(二十一) 伽那婆邏汦(二十二) 希利(二十三) 

希提(二十四) 希邏(二十五) 希邏翹(二十六) 譫婆提(二十

七) 婆迦斯(二十八) 咤迦汦(二十九) 咤迦婆邏汦(三十) 

伽那�呵汦(三十一) 希利汦(三十二) 尸利汦(三十三) 頻地

利�汦(三十四) 具婆希(三十五) 酬呤(三十六) 彌囉酬呤(三

十七) 酬蓰(三十八) 阿其離(三十九) 阿婆彌(四十) 娑利

也(四十一) 多哆旦(四十二) 富流(四十三) 希利(四十四) 

戰地離(四十五) 摩陀彌(四十六) 陀彌(四十七) 究周流(四

十八) 牟周流(四十九) 阿遮吒(五十) 至利(五十一) 至彌

利(五十二) 遮婆呵(五十三) 周婆(五十四) 周婁(五十五) 



9 
 

悉囉�呵(五十六) 究婁(五十七) 娑羅究侜(五十八) 究侜(五

十九) 摩訶娑邏娑(六十) 𧯞侜(六十一) 𧯞侜(六十二) 摩

訶薩哆希力陀蛇(六十三) 富羆(六十四) 修富羆(六十五) 

度摩波利呵利(六十六) 阿婆移(六十七) 流之濘(六十八) 

迦邏叉(六十九) 阿陀摩兜(七十) 比婆呵(七十一) 提提利

(七十二) 摩摩利(七十三) 波舍佉(七十四) 或或邏(七十五) 

路迦比那蛇迦(七十六) �時離(七十七) �時羅陀呤(七十八) 

�時離陀提(七十九) 斫迦邏婆時離(八十) 遮尼離(八十一) 

遮迦邏婆提(八十二) 陀呤(八十三) 陀呤(八十四) 牟離咤

呤(八十五) 休休呤(八十六) 朋伽頻婆呤(八十七) 舍利奢

(八十八) 流流周(八十九) 之利周利(九十) 牟呤慕陀呤(九

十一) 慕荼濘(九十二) 慕荼濘(九十三) 伽伽邏尼(九十四) 

牟荼濘(九十五) 散婆邏牟荼濘(九十六) 提提羅蛇尼(九十七) 

摩醯首邏羅蛇尼(九十八) 律師婆尼(九十九) 陀邏�至(一百) 

戰荼羅素咩(百一) 薩婆薩寫阿提㗭多(百二) 車陀兜�阿那

(百三) 摩彌尼(百四) �羅邏提(百五) 烏闍其離(百六) 比

比那(百七) �那邏訶(百八) 復佛呤(百九) 仇留(百十) 仇

留(百十一) 牟留(百十二) 牟留(百十三) 希希(百十四) 希

希(百十五) 阿邏(百十六) 阿邏(百十七) 迦迦荼婆呵(百十

八) 希希多(百十九) 阿由那(百二十) 鞬荼譫婆斯(百二十

一) 竭陀尼(百二十二) 阿婆陀呵濘(百二十三) 末力伽比流

比流(百二十四) 破羅薩哆(百二十五) 阿路沙�提(百二十六) 

希利希利(百二十七) 夜哆婆闍蛇(百二十八) 莎其羅(百二十

九) 夜多波蘭遮(百三十) 希力陀蛇婆呵(百三十一) 薩多波

利��(百三十二) 末力伽毘盧呵尼(百三十三) 阿遮羅佛提(百

三十四) 陀陀波羅遮羅波遮蛇(百三十五) 賓荼希力陀蛇(百

三十六) 戰陀邏�邏濘(百三十七) 阿遮呤輸陀濘(百三十八) 



10 
 

波邏冀邏摩力伽(百三十九) 伊羅(百四十) 伊利呤(百四十一) 

波臈脾(百四十二) 波邏�邏汦(百四十三) 薩婆囉多哆多(百

四十四) 薩多㝹竭脾(百四十五) 阿那�羅那伏律汦(百四十六) 

阿羅茶(百四十七) 安伽呤(百四十八) 舍彌尼(百四十九) 

比婆羅�俞希(百五十) 阿希多(百五十一) 阿婆希(百五十二) 

尼邏�蛇�(百五十三) 阿之邏末力伽(百五十四) 羅�那(百五

十五) 邏仇婆呤(百五十六) 犁勒那朋舍(百五十七) 陀摩伽

蛇(百五十八) 闍羅戰陀(百五十九) 三牟陀羅�提(百六十) 

摩訶復多脾蛇(百六十一) 三牟陀比伽婆(百六十二) 陀羅尼

牟陀離那(百六十三) 摩呿牟陀邏(百六十四) 波邏波羅提(百

六十五) 思比陀牟陀(百六十六) 阿婆多尼(百六十七) 娑波

多尼(百六十八) 三慕迦邏(百六十九) 比豆多邏斯那(百七十) 

廁提牟地離都思(百七十一) 移迦之(百七十二) 卑利癡比迦

蛇(百七十三) �呵婆冀荼(百七十四) 迦�吒(百七十五) 尸

邏波邏提多希力陀蛇(百七十六) 三牟陀多陀羅尼(百七十七) 

陀邏(百七十八) 陀邏(百七十九) 陀邏(百八十) 彈提羅(百

八十一) 彈堤羅休尼羅薩婆希力陀蛇勿陀離都思闍吒(百八十

二) 闍婆咤(百八十三) 闍呿�咤(百八十四) 修摩堤(百八十

五) 摩提(百八十六) 摩訶復多勿陀離多(百八十七) 易翅之

散迦羅(百八十八) 婆荼蛇多那尼(百八十九) 首力多復多(百

九十) 伊尼彌尼(百九十一) 婆遮尼(百九十二) 輸沙薩遮尼

(百九十三) 牟地離多遮利也阿堤咩那(百九十四) 婆比哆(百

九十五) 阿那若哆(百九十六) 摩呵富若三牟遮蛇�多邏(百九

十七) 摩訶迦留尼迦牟地離多(百九十八) 薩婆三藐波羅提

般(百九十九) 至邏邏邏羅闍羅兜(二百) 薩婆尼犁(二百一) 

薩婆牟尼婆羅沙婆摩訶迦留那三摩堤若那婆離難(二百二) 咩

囉多竭毘(二百三) 比利也比利也(二百四) 婆犁那提㗭多(二



11 
 

百五) 薩婆復都波蛇(二百六) 莎呵」 

爾時，娑婆世界一切眾生聞是呪已，各各稱言：「南無一

切十方諸佛。」第二、第三亦復如是。「甚奇！甚特！諸佛大

會不可思議，諸菩薩事亦不可思議。我等昔來未曾得聞如是持

名，今得聞之，能壞一切魔境界力，紹三寶性斷魔羅網，得諸

善法具足佛事，為如是等說是大持，為諸眾生著心封印，印諸

眾生陰入界法，乃至獲得大般涅槃。」 

爾時，會中有一童子菩薩，名曰月光，從蓮華起，一心合

掌觀察十方，以佛力故出大音聲，其音遍聞娑婆世界，而說偈

言： 

「如是大集甚難得，  具足智慧亦復難， 

 難得親近善知識，  如是法印亦難聞。 

 如來憐愍諸眾生，  為眾生故護正法， 

 說是無上陀羅尼，  為壞種種諸魔力。 

 十方諸佛說是持，  為不斷絕三寶性， 

 能和一切諸忿諍，  亦能增長無上忍， 

 增益眾生諸善根，  消滅國土諸惡相， 

 能破眾生三惡業，  亦令遠離諸惡見。 

 如來說是無上持，  為欲顯示無上道， 

 亦為具六波羅蜜，  真實修於菩提道。 

 是持即是善方便，  亦能增長無閡智， 

 攝取一切諸善法，  是故名為無上持； 

 具修三十七道品，  是名無垢菩提道， 

 能斷一切疑網心，  及斷眾生諸煩惱， 

 是持即是真實語，  了了覩見菩提道。 

 我今欲說陀羅尼，  是則名為無上勝， 

 為欲擁護說法師，  及以聽受是持者。 



12 
 

 其誰欲受欲聽者，  我今當說勿生疑， 

 無上無勝陀羅尼，  即是最上之智慧。」 

爾時，有恒河沙等菩薩童子，異口同音作如是言：「我等

亦欲說陀羅尼，若比丘、比丘尼、優婆塞、優婆夷，先當澡浴

淨於身心著新衣服，以妙香華供養三寶，昇於法座說陀羅尼。

如是四眾無有眾生能起惡事以加之者，身心不濁、四大清淨，

身諸病苦皆得遠離。如是法師，若有過去業因緣病，悉皆消滅。

聽此法者亦復如是，滅過去業因緣病苦。」 

爾時，月光童子菩薩，向十方佛長跪合掌而說呪曰： 

「那提阿三摩路卑(一) 咩羅素摩�泯(二) 伊希那遮久遮

尼(三) 那婆久遮尼(四) 那遮久遮尼(五) 牟羅輸陀尼(六) 

�荼呿(七) �荼呿(八) 修羅囉尼(九) 那�修羅囉尼(十) 復

多拘知(十一) 波利車陀(十二) 闍羅呿(十三) 闍羅呿婆移

(十四) 闍羅呿那(十五) 摩叉呿(十六) 迦迦呿(十七) 呵呵

(十八) 呵呵(十九) 休休休(二十) 撥施脾陀那婆利車陀(二

十一) 阿摩摩(二十二) 若摩摩(二十三) 呿摩摩(二十四) 

三牟陀陀羅(二十五) 阿陀羅呿婆(二十六) 散迦羅尼(二十七) 

波利車陀菩提娑廁提比摩(二十八) 比比摩摩訶比比摩(二十

九) 復多拘知(三十) 阿迦奢或婆娑波利車陀 莎呵」 

爾時，娑婆世界十方諸佛、菩薩、聲聞、釋梵、龍王、阿

修羅王、乾闥婆王、迦樓羅王、緊那羅王、摩睺羅伽王等，同

聲唱言：「善哉，善哉！菩薩童子！善能說是大陀羅尼，為壞

魔業及惡知識身心諸病，是上慧印。」 

爾時，會中有一梵王，名菩提自在，自變其身而為女像，

端嚴殊特踰於人天，以妙瓔珞而自莊飾。在西方佛阿彌陀前，

作如是言：「唯願世尊，加我神力，令我一音遍滿此間娑婆世

界。我今欲說陀羅尼呪護說法者及聽法者，亦令釋迦如來滅後



13 
 

無有能於是說法者生起惡事，若魔、若魔父母、子息、眷屬、

親友、僕使，若天、若龍、若阿修羅、若乾闥婆、若伽樓羅、

若緊那羅、若摩睺羅伽、若鳩槃茶、若富單那、迦多富單那、

荔䔧多、毘舍遮、夜叉、羅剎等，父母、子息、眷屬、僕使，

亦復如是，於是法師不能為惡，乃至不能動其一毛之分，為其

身心而作惡事。唯願世尊，加我神力，令我音聲遍此世界。」 

爾時，會中有一帝釋，名曰高持，語菩提自在梵言：「姊！

莫於如來生戲弄心。何以故？夫戲弄者即凡夫法，如來已過凡

夫事業，一切有為悉是無常，如來不增有為之法，唯增於空斷

聲字句。姊！如來於汝不生諍訟，但觀平等一相無相，猶如虛

空。夫虛空者無三有為，無有覺觀，不離有為，無有障礙；如

來世尊亦復如是，於一切法無有障礙。如來於欲亦復如是，一

切覺觀壽命士夫、陰界諸入、音聲字句，悉皆無礙。姊今云何，

於如來所而生戲弄？」 

無量壽佛告帝釋言：「善男子！當先思惟然後發言，無得

於後而生悔恨。何以故？是女人者即大丈夫，已於無量諸如來

所久修善本，為欲莊嚴此大眾故，現為女身實非女也，即是菩

薩摩訶薩身。汝云何言稱之為姊？」 

爾時帝釋聞佛語已，即前懺悔。自在梵言：「我受汝懺，

令汝不得惡口等果。」 

爾時，梵天白無量壽佛：「世尊！若彼高持不懺悔者，當

得何等惡口果報？」 

佛言：「善男子！彼若不懺，當於八萬四千世中常受女身，

其形醜陋臭穢不淨，是故眾生應當護口。」 

爾時，無量壽佛告菩薩言：「我今施汝威神道力，便可說

之。」 

爾時，梵天敬白十方無量諸佛及諸菩薩一切人天：「唯願



14 
 

善聽！若有欲令如來正法久住於世，擁護說法及聽法者，唯願

諸佛悉施我欲。」說是語時，其音遍滿娑婆世界。爾時，一切

梵王釋王，各作是言：「我施仁欲并欲受持。」 

爾時，梵天即說呪曰： 

「阿摩犁(一) 比摩犁(二) 伽那沙踟(三) 波利戰踟(四) 

摩訶戰踟(五) 遮彌(六) 摩訶遮彌(七) 素咩(八) 哆彌(九) 

阿�呵(十) 比�呵(十一) 修伽闍尼囉呿婆(十二) 牟羅波利

車陀(十三) 夜叉戰踟(十四) 比舍遮戰荼(十五) 阿婆阿多

尼(十六) 三婆邏哆尼(十七) 娑伽羅尼(十八) 譫婆尼(十九) 

慕呵尼(二十) 郁遮吒尼(二十一) 阿摩呵(二十二) 阿多遮

尼(二十三) 呿伽舍婆(二十四) 阿摩羅(二十五) 阿牟羅(二

十六) 牟羅波利跋汦(二十七) 阿娑羅呿婆(二十八) 莎呵」 

「阿遮遮(一) 阿�呵遮遮(二) 周尼羅叉(三) 遮遮咤(四) 

呿遮遮(五) 那呿伽遮遮(六) 遮遮(七) 遮遮遮遮(八) 阿牟

羅遮遮(九) 呵摩摩牟羅遮遮(十) 阿牟羅呵牟婆茶婆呵(十一) 

莎呵」 

爾時，一切諸天世人，咸皆讚言：「善哉，善哉！是陀羅

尼不可思議無能勝者。」 

爾時，梵王復作是言：「若有不能調伏惡鬼，聞是持已即

便能調。若有受持如是呪者，隨所住國信心諸王，一切男子女

人，若大、若小、若天、若人，皆於是王不能起惡。若有起惡

首為七分，其心乾焦身被癩病，有神通者即便還失，暴風所吹

身陷入地。隨是持呪流布之處，我亦當護令得遠離一切諸惡，

受者聽者不乏衣食臥具醫藥資生所須。」 

爾時，會中有一梵天，名曰正語，亦現女像，復作誓言：

「我今於此娑婆世界，現在佛前至心護法，乃至釋迦如來滅後

亦當護之。隨是持呪流布之處，護其國土，說者聽者令離魔業



15 
 

一切惡事。若有法師欲說法者，為調眾生，先當讀誦是陀羅尼。」 

即說呪曰： 

「阿婆咩(一) 比摩咩(二) 菴婆羅(三) 菴婆呤(四) 波

利軍闍那荼(五) 富沙波邏婆呵(六) 闍留迦(七) 摩呿羅蛇

(八) 伊利彌利(九) 冀利彌利(十) 冀提遮羅牟蛇離(十一) 

牟陀羅目�(十二) 莎呵 

「若有法師，先讀誦說如是持者，我以天耳當往聽之。聞

已身往在其會中，令諸會者遠離諸惡，至心聽受如是持呪。若

我聞已而不往者，則為欺誑過去未來十方現在無量諸佛，亦於

未來不得成就阿耨多羅三藐三菩提。若我往者，即令法師逮無

礙辯得無所畏，聽法之人遠離病苦及疑網心、飢渴寒熱、兵革

怨敵、虎狼毒獸一切諸惡。唯願十方一切諸佛加我神力。」 

爾時，釋迦如來白諸佛言：「今我當與此梵天呪，為護法

故。」即便說呪： 

「遮慕踟(一) 慕茶波利車陀(二) 阿牟摩(三) 阿牟摩

(四) 呵牟摩(五) 娑羅叉(六) �羅究思(七) 彌呿波利�呵(八) 

遮羅摩(九) 蛇哆�(十) 修比呿(十一) 阿牟羅波利車題(十二) 

薩婆佛陀阿提㗭汦(十三) 莎呵」 

於是，如來說是呪已，即告梵天：「善男子！如是持呪，

力能調伏一切眾生。」 

爾時，梵天白佛言：「世尊！我今所以現此女身，為欲調

伏一切女人。若有女人欲生男者，當讀是持，讀是持已即得生

男；厭兒息者，便不復生。若有受持讀誦之者，我當至心營衛

擁護。」◎  

◎大方等大集經寶幢分中護品第七 

爾時，會中有一菩薩名善繫意，立於寶光功德佛前，現身



16 
 

如梵，或如帝釋，或自在天，或他化自在天像，或兜率天，或

夜摩天，或提頭賴吒天，或毘樓勒迦，或毘樓博叉，或毘沙門，

或作龍王，或阿修羅王，或緊那羅王，或伽樓羅王，或夜叉王，

或羅剎王，或畢力迦王，或毘舍闍王，或拘辦荼王，或作剎利、

婆羅門、毘舍、首陀、比丘、比丘尼、優婆塞、優婆夷。或作

師子，象，虎，毒蛇，牛，馬之形，復作種種飛鳥之身，一時

之中能示八萬四千種色。 

爾時，富樓那彌多羅尼子，白釋迦如來言：「世尊！何因

緣故，是善男子變現如是八萬四千種種諸色？」 

佛言：「富樓那！是善繫意菩薩摩訶薩所入三昧不可思議，

非是聲聞緣覺境界。是善男子以如是等諸善方便調伏眾生，隨

眾生身意色三昧，悉能住之。若有眾生宗事梵天、敬念梵天，

即現梵像為說三乘法；乃至或有奉事佛者，即現佛身為說三乘；

若有眾生宗事畜獸，即現獸像為說三乘；若有奉事山谷河澗樹

林百卉，即現其像而調伏之。若有眾生貪於財利，先以財施後

為演說三乘之法為壞貪故。若有病者，隨其所須給施醫藥。若

悟時與，若夢中與，令其病者眾苦除愈，為調伏故而為說法。

富樓那！是善男子於一日夜，能以三乘調伏恒河沙等眾生。」 

富樓那言：「是善男子，發阿耨多羅三藐三菩提心已來，

為久近耶？」 

「富樓那！是善男子已於無量恒河沙等劫中發心，是人得

是三昧已來，調伏眾生，已經六萬四千億阿僧祇劫。」 

富樓那言：「世尊！是善男子久近當得成無上道，成道之

時在何國土？」 

「富樓那！此世界中過六大劫，劫名星宿，於是劫中當成

正覺，號曰寶髻。是時眾生壽四萬歲，多造惡逆具足五滓。成

正覺已四十年中，宣說三乘便入涅槃。」 



17 
 

富樓那言：「世尊！彼時眾生未調伏者，復當云何？」 

「富樓那！彼時眾生無有一人不調伏者。富樓那！如是菩

薩常立誓願，十方各各千佛世界所有眾生，乃至一人不調伏者，

我終不成阿耨多羅三藐三菩提。若我不能了了知見如是世界所

有諸佛，亦復不成阿耨多羅三藐三菩提。如是十方千佛世界所

有眾生，若有一人非我調者，我亦不成阿耨多羅三藐三菩提。

若他世界所有惡人願生我國，生我國已，我當以三乘之法而調

伏之。富樓那！如是菩薩具足如是不思議事。」 

富樓那言：「世尊！我於今者得大利益，而得見聞如是正

士。若有人能至心聽受是大集經，是人亦得如是利益。」 

大方等大集經寶幢分中授記品第八  

爾時，阿閦佛告大眾言：「今是眾中梵釋四王、阿修羅王、

人王非人王，如是等眾集會甚難。汝等今日而得值遇，應當至

心於諸佛前隨其至樂發深重願。」 

時有魔王名莊嚴華，現七寶首而為女像，身佩種種微妙瓔

珞，作如是言：「今我至心於諸佛前立大誓願，願於賢劫娑婆

世界，以此女身常施眾生香華甘果而調伏之。以是因緣，令其

成就阿耨多羅三藐三菩提。」 

爾時，一切十方諸佛，同時讚言：「善哉，善哉！善男子！

汝有信喜，而於今日大作佛事，當隨汝願悉得成就。」 

魔王復言：「世尊！隨何國土有人受持讀誦書寫思惟分別

是陀羅尼處，我當住中，為作種種華果、樹林、泉源、浴池，

穀米所須令無所乏。若有眾生於是經中，義說非義、非義說義，

我當治之，或令病苦狂亂錯謬，國主擯之生瞋害心。此言若虛

則為欺誑十方大眾，亦莫令我於未來世得阿耨多羅三藐三菩提。

若此世界及他世界佛諸弟子，不得供養利安之者，無有是處，



18 
 

除過去業必應受者。如我所施華果浴池泉源穀米，即是我之檀

波羅蜜。受我施已，獲得無上慈善之心，即是我之尸波羅蜜。

受我施已，勤修精進集諸善法，即是我之進波羅蜜。受我施已，

深觀諸法無常之相，即是我之禪波羅蜜。受我施已，能忍一切

身口意惡，即是我之忍波羅蜜。受我施已，能觀諸法空無相願，

即是我之般若波羅蜜。如是我則具足成就六波羅蜜。唯願十方

無量諸佛令我得之。」爾時，十方無量諸佛默然許可。 

爾時，慧幢如來讚莊嚴華：「善哉，善哉！善男子！如汝

所願當令汝果，汝既果已當得利益無量眾生。」 

爾時，魔王即以女身說此陀羅尼： 

「遮彌呿(一) 遮咩呿(二) 遮咩呿(三) 涅伏多阿提(四) 

�呵(五) �呵(六) �呵(七) 沫羅(八) 沫迦(九) 娑羅知(十) 

比婆婆比(十一) 娑羅娑利地離(十二) 娑羅摩希地離(十三) 

娑羅�時離地離(十四) 多波蛇沬迦(十五) 休休休休(十六) 

阿沙伽闍脾(十七) 多呿(十八) 多呿(十九) 多呿(二十) 婆

油婆醯(二十一) 烏波那蛇(二十二) 薩多波蛇(二十三) 頻

闍破羅(二十四) 富逋沙陀(二十五) 陀那陀濘那(二十六) 

遮居離廁移(二十七) 闍羅�呵尼(二十八) 沫羅沫迦(二十九) 

三藐波羅提波那婆延(三十) 薩多迦利(三十一) 蛇摩咩 (三

十二) 摩咩 (三十三) 摩咩 (三十四) 闍婆羅(三十五) 莎

呵 

「世尊！是陀羅尼流布之處，若國土城邑聚落村屯，我當

住中調伏眾生，悉令具足無上佛道。」 

爾時，一切十方諸佛無量菩薩、梵釋四王、阿修羅、乾闥

婆、迦樓羅、緊那羅、摩睺羅伽、人非人等，同聲讚言：「善

哉，善哉！善男子！汝能以是女人之身，護持如來無上正法調

伏眾生，修行具足六波羅蜜，演說無量諸佛功德。」 



19 
 

爾時釋迦如來，告諸大眾：「誰能與此同心護法？」 

爾時，會中無量眾生，咸作是言：「我等能與是善男子同

共護法，不相捨離如影隨形，願是菩薩成無上道，當復與我授

佛道記。」 

時莊嚴華白釋迦如來言：「世尊！如來滅後，我當於此護

持如來無上正法及受法者。唯願如來憐愍我故，授我阿耨多羅

三藐三菩提記。」 

佛言：「善男子！汝得阿耨多羅三藐三菩提時，世界名法

行，佛名功德意。」時莊嚴華既聞記已，即以香華供養如來。 

爾時，會中有一菩薩，名曰吉意，白娑婆世界十方諸佛言：

「世尊！是人已於賢劫之初迦羅鳩孫陀佛所，發大誓願，願以

女身教化成就無量眾生，亦令遠離四百四病故，說四百四善方

便，根藥、果藥、散藥、丸藥、下藥、吐藥、阿伽陀藥、油蘇

湯藥，各四百四，以如是等調伏眾生。復於四萬四千歲中，供

養恭敬迦羅鳩孫陀佛，及以眾僧，供養佛已即得受記。彼佛告

言：『善男子！未來眾生壽命百三十年，當有如來號釋迦牟尼，

以大願力，娑婆世界當有十方無量諸佛菩薩集會。是大集時，

汝於彼中當得受阿耨多羅三藐三菩提記。迦那牟尼、迦葉等佛，

亦復如是。』 

「是人，爾時白彼佛言：『世尊！我以本願力故，常以女

身持種種藥，給施一切病苦眾生。以我是願福德力故，一切樹

木華果悉出甘露之味。若有食者，即是我之檀波羅蜜因。若有

食我如是所施華果穀米甘露味者，捨除毀禁受持淨戒，即是我

之尸波羅蜜因。受我食已，勤行精進修集善法，即是我之進波

羅蜜因。堪忍持戒思惟修善，即是我之羼提波羅蜜因。深觀諸

法無常之相，即是我之禪波羅蜜因。觀法苦空無常無我，即是

我之般若波羅蜜因。如此世界女身教化，調伏眾生令離病苦，



20 
 

十方世界亦復如是。』 

「世尊！我說是事，令莊嚴華增長成就精進力勢，如來滅

後，我當與彼共護佛法。唯願世尊，於此大眾與我授記。」 

爾時，一切十方諸佛讚言：「善哉，善哉！釋迦如來當授

汝記。」 

爾時，世尊告吉意言：「善男子！汝於當來蓮華世界，得

成為佛，號曰善見。如吉意女，地天、水天、火天、風天、虛

空天、種子天、華天、果天、山天樹、天草天、坻天、㵎天、

寶天、四天下天，乃至六萬七千神天，亦復如是，皆是菩薩現

受女像為調伏眾生。是等女天悉得授記，當成阿耨多羅三藐三

菩提。所以現為女像教化，為令眾生轉女身故。若轉男身得女

身易，若轉女身為男則難，是故以此女身教化是等六萬七千諸

女得授記已。百億龍王、百千億夜叉、百萬億阿修羅、七萬億

天、九萬九千億魔王、恒河沙等人，所謂剎利、婆羅門、毘舍、

首陀、不可數拘辦茶等，發阿耨多羅三藐三菩提心，無數眾生

得不退轉菩提之心。不可數眾生得菩薩三昧，不可數眾生得無

生忍，不可數眾生得陀羅尼，不可數眾生得菩薩地，不可計眾

生成就忍辱，不可計眾生得沙門果，不可計眾生得盡諸漏，不

可計眾生於聲聞心無有退轉，不可計眾生於緣覺心無有退轉，

不可計眾生得不退心。」 

大方等大集經寶幢分中悲品第九  

爾時，釋迦如來白諸佛言：「世尊！憐愍我故，悉來集此

娑婆世界。」 

時莊嚴華吉意菩薩為護法故發深重願，如願即得。時十方

佛，為二正士大誓願故，即說呪曰： 

「樹提婆婆(一) 持律提婆婆(二) 牟尼婆婆(三) 薩多



21 
 

婆婆(四) 富若棱伽婆婆(五) [口*長]那婆婆(六) 摩訶迦留

那婆婆(七) 摩訶伏律多婆婆(八) 阿慕呵婆婆(九) 流提婆

婆(十) 廁提婆婆(十一) 娑利羅婆婆(十二) 却伽婆婆(十三) 

婆由婆婆(十四) 跋多婆婆(十五) 阿提單那婆(十六) 阿摩

婆婆(十七) 阿頗那婆婆(十八) 多咃多婆婆(十九) 復多拘

置婆婆(二十) 尼提提婆婆(二十一) 梨究舍羅婆婆(二十二) 

梨養那婆婆(二十三) 梨陀兜婆婆(二十四) 梨比目叉婆婆(二

十五) 梨道居羅婆婆(二十六) 賴吒提那婆婆(二十七) 婆婆

(二十八) 婆婆(二十九) 婆婆(三十) 三摩多(三十一) 阿那

若三摩多(三十二) 咤咤咤咤咤咤咤咤咤(三十三) 娑咤思提

(三十四) 薩婆佛陀究舍羅牟羅阿提啅那(三十五) 莎呵」 

說是呪已，復告二人：「善男子！汝等若欲教化眾生，應

當受持如是等呪。」 

時莊嚴華菩薩，與諸菩薩其數十萬，作如是言：「十方諸

佛為眾生故所說神呪，我等要當受持在心。若我今於十方佛前

立大願已，聽是神呪不能受持，則為欺誑諸佛世尊，亦莫令我

得阿耨多羅三藐三菩提。若有人天持是呪者，設有於其起惡心

者，我若不護，令我不得成無上道。若比丘、比丘尼、優婆塞、

優婆夷，受持是呪，亦無有能於是四眾起惡心者。」 

時十方佛，同聲讚言：「善哉，善哉！善男子！汝能受持

無上法雨。」 

爾時，釋迦如來告魔波旬：「汝於佛法當生信心，以汝因

緣，當令無量無數眾生得解脫果。汝今失離一切伴侶，誰當與

汝復共為惡？我憐愍故，慇懃告教，汝可速發阿耨多羅三藐三

菩提心。」 

魔波旬言：「世尊！我今乃至無一念心發阿耨多羅三藐三

菩提心。瞿曇今者未能永斷欲界眾生，云何令我失離伴侶？我



22 
 

終不能歸依三寶。」 

大方等大集經寶幢分中護法品第十  

是時，會中有佛名曰曼陀羅華微妙香，語釋迦牟尼佛：「如

過去世十方諸佛，以憐愍故，亦悉集會五滓世界，為護法故，

壞魔怨故，憐愍眾生故，施大智炬故，為說正道故。十方現在

無量諸佛，亦復如是，今日十方無量諸佛，悉來集會娑婆世界。

誰可付囑釋迦佛法？」 

釋迦如來言：「我之正法可以付囑頻婆娑羅等諸大國王、

四王、帝釋、梵天王等，如是等眾能護我法。若有能發菩提心

者，當知是人則能護法。」 

爾時，一切大眾所有天王、梵王、龍王，異口同聲，作如

是言：「世尊！我等要當至心護法。何以故？如來正法難得難

值，一佛界中無量佛會亦復難遇。十方諸佛尚為眾生而來集會，

我等云何不護正法？」 

爾時，十方諸佛同聲讚言：「善哉，善哉！善男子！若有

剎利能護法者，所有國土衰惡之事，四百四病皆令除滅，及其

國土所有樹木、華果、穀米滋茂豐登，護其人民親戚眷屬令離

諸惡。若有比丘、比丘尼、優婆塞、優婆夷，亦當護之。何以

故？過去菩薩得成阿耨多羅三藐三菩提者，皆由擁護正法因緣，

未來現在亦復如是。若能護是受者聽者，當知佛法久住不滅，

是故娑婆世界天王、人王當守護法，為久住世不斷絕故。 

「善男子！若有善男子、善女人欲令佛法久住於世不滅盡

者，應當供養是大集經、受者說者。何以故？是大集經即是十

方諸佛印封。若能供養如是大集，即是供養十方諸佛。釋迦如

來滅度之後，隨有是經流布之處，若有聽受持、讀誦、說書、

寫經卷，乃至一偈一句一字，而其國主一切惡事即得消滅。所



23 
 

有樹木、穀米、藥草，四大天王降施甘露，而以益之。國土王

法悉得增長，鄰國惡王勤求和同，各各自生喜心慈心。一切諸

天佛弟子者悉來擁護如是國土，王子、夫人及諸大臣，各各生

於慈愍之心。穀米豐熟食之無病，亦無鬪訟兵革不起，無諸惡

獸及惡風雨，遠離一切過去惡業。若諸眾生有女業者，現受生

受及以後受，即能令滅除五逆罪。謗方等經及以聖人，犯四重

禁一闡提輩，其餘惡業如須彌山，悉能遠離增長善法，具足諸

根身口意善，遠離惡見破壞煩惱，修集正道供養諸佛，具足善

法及內外事，令諸眾生壽命增長念慧成就。」 

爾時，彌勒菩薩等九萬七千億菩薩得無生忍者，作如是言：

「我等亦能佛滅度後護持正法，為憐愍故，當於都邑城村聚落

廣說是經。」 

爾時，娑婆世界無量諸佛同聲讚言：「善哉，善哉！善男

子！」 

娑婆世界一切人天復作是言：「我等亦能於佛滅度後，護

持正法及四部眾中受持說者。」 

時十方佛，復讚歎言：「善哉，善哉！汝等真能護持正法。

善男子！汝等若能護持正法，應當供養如是諸佛、世尊。」 

「我等要當擁護是經流布之處，都邑、聚落、人民、眷屬

及受持者，并令土地穀米豐熟藥木滋茂。何以故？隨有是經流

布之處，我於是中有大力勢，以力勢故我能護之，令離一切衰

禍之事，亦令是國所有眾生遠離惡業生於慚愧。」 

是時，十方諸佛讚言：「善哉，善哉！汝今真能護持正法，

亦能供養十方諸佛、護持法者、聽受法者。」 

大方等大集經寶幢分中四天王護法品第十一  

爾時，釋迦牟尼佛告諸梵天、帝釋、四王：「善男子！我



24 
 

為如是惡眾生故，本願力故，大憐愍故，於此惡處成就阿耨多

羅三藐三菩提。為欲利益無明闇冥渴法眾生、常樂增長煩惱眾

生，破壞魔眾建立法幢，施其法雨，令諸眾生離煩惱苦，令不

可計無量眾生發阿耨多羅三藐三菩提心。無量諸佛及諸菩薩，

悉來在此世界集會，為壞眾生無量惡業紹三寶種。我涅槃後所

有正法當付汝等，汝等便當深心守護。若有菩薩福德成就，如

是等輩亦能擁護我之正法。若有眾生，已於諸佛種諸善根者，

是人於後法欲滅時餘五十年，守護正法、信敬受持、讀誦、書

寫、解說其義。如是法師，若於都邑、城村、聚落，欲多饒益

無量眾生，當淨澡浴著新好衣莊嚴香華，於一案上安置種種諸

甘味漿，置高座前。汝等爾時若不來集，為護法師遮諸惡事，

聽受正法自利、利他，汝則欺誑十方諸佛。」 

爾時，梵天白佛言：「世尊！隨是經典流布之處都邑聚落，

我當至心而擁護之。若比丘、比丘尼、優婆塞、優婆夷欲說是

經，當淨洗浴著新淨衣，聚集香華乃至甘漿，置高座前，我與

眷屬定往其所。若我不往，則為欺誑十方諸佛、世尊。此世界

中，隨有是經流布之處，當令其地無諸兵革及諸惡事，我今至

誠十方佛前立深重誓。」即說呪曰： 

「安仇呵(一) 登伽(二) 富羅那呵(三) 蛇咩呿(四) 呿

呿(五) 婆呿(六) �呿�(七) 居離那呿�(八) 莎呵」 

爾時，釋提桓因即說呪曰： 

「呿�密(一) 摩奢密奢(二) 那羅呿(三) 阿牟若(四) 

阿牟�呵(五) 阿呿吒(六) 阿呿(七) 阿伽呿時那休律�(八) 

莎呵」 

爾時，東方天王提頭賴吒，即說呪曰： 

「頻頭闍那(一) 呿婆闍那(二) 羅牟呿(三) 叉娑羅(四) 

富那呵(五) 阿末伽婆咤(六) 莎呵」 



25 
 

爾時，南方天王毘留勒叉，即說呪曰： 

「郁呿那婆闍荼 (一) 三牟陀斯若(二) 多哆周多(三) 

婆邏那�(四) 婆邏闍(五) 莎呵」 

爾時，西方天王毘留博叉，即說呪曰： 

「闍路伽(一) 阿郁伽(二) 阿摩慕伽(三) 阿摩摩娑邏

闍(四) 婆脾也牟闍(五) 莎呵」 

爾時，北方天王毘沙門，即說呪曰： 

「𩘌地離(一) 𩘌𩘌𩘌地離(二) 呿𩘌地離(三) 阿尼𩘌

地離(四) 希力多𩘌地離(五) 娑竭邏希力多(六) 𩘌地離散

究娑𩘌地離(七) 陀摩叉地𩘌地離(八) 莎呵」 

爾時，十方諸佛讚梵釋四王等言：「善哉，善哉！汝等今

真能護持正法。」 

時梵釋四天王等，白佛言：「世尊！我等隨是經典流布之

處，要當至心護持。」 

十方諸佛及諸菩薩，同共讚言：「善哉，善哉！毘沙門等！

汝能真實護持正法。」 

爾時，娑婆世界有萬二千大鬼將軍護此世界，復有四萬四

千小將成就大力及大功德，同音而言：「世尊！我等亦當於未

來世，隨有是經流布之處，我則隨護。若說法時我亦當往，有

聽法者，當為壞其種種魔業護說法者，令得增長一切善法。當

勸諸王大臣長者，施其衣食種種資生所須之物，亦令其土無有

兵革寇難之事及惡風雨。若我虛妄，則誑十方無量諸佛。」 

爾時，娑婆世界有一菩薩，名曰疑心，白釋迦牟尼佛言：

「世尊！此娑婆世界，有百億魔不？如其有者悉來集不？」 

佛言：「一切都集。」 

「世尊！若都集者，有信心不？」 

佛言：「善男子！皆有信心，唯除波旬眷屬千人，當於未



26 
 

來破壞我法常求過罪。是魔波旬及其眷屬破壞三寶。何以故？

皆是過去惡因緣故，過去不種善根因緣。善男子！我法滅時，

是魔波旬及與眷屬，於如是法乃得信心，種菩提子修菩薩道，

乃至得阿耨多羅三藐三菩提。」 

爾時，會中有一魔天，名曰太白，已於無量諸如來所成就

功德，所有信根無能傾動，奉敬三寶，已於諸佛得受阿耨多羅

三藐三菩提記，現仙人像，從坐而起長跪合掌，以大音聲遍諸

佛土，而白佛言：「世尊！釋迦如來本願因緣，生憐愍故，於

此具足五滓世界謗法眾中，得成阿耨多羅三藐三菩提，以憐愍

故，說三乘法脫三惡道。復為無量無邊菩薩，說無生忍，不斷

十方諸佛種性。是故我當於未來世至心擁護，令釋迦法久住不

滅，令諸魔眾不得其便，我終不壞如來正法。若無持者佛法則

滅，若諸四眾無說聽者法則衰滅。若未來世善男子、善女人，

修立三業紹三寶性，為壞三界諸惡煩惱，修行正道，能壞眾生

三惡道苦，一切魔眾無能為也。唯願十方無量諸佛，施我功德、

智慧二力，我欲誦呪，為壞一切惡魔眷屬。」 

時十方佛同共讚言：「善哉，善哉！」 

時，太白魔即說呪曰： 

「阿摩犁(一) 阿漢呿咩(二) 阿闍婆�(三) 阿闍婆婆(四) 

阿闍婆婆(五) 牟羅娑犁(六) 脾也呿娑�(七) 闍摩娑犁(八) 

呵呵(九) 呵呵(十) 呵呵(十一) 伽羅娑吒(十二) 闍囊却伽

(十三) 若蛇却伽(十四) 比若蛇娑呿伽(十五) 阿牟叉邏(十

六) 叉叉(十七) 叉叉(十八) 叉叉(十九) 牟邏婆呵呿迦(二

十) 莎呿若(二十一) 莎波利婆多(二十二) 牟邏(二十三) 

阿若若(二十四) 戰陀修利蛇若若(二十五) 婆提若若(二十六) 

那婆呵若若(二十七) 呿邏叉若若(二十八) 那波邏若若(二十

九) 復多拘知若若(三十) 多哆多若若(三十一) 薩菩婆比若



27 
 

若(三十二) 邏提悉多若若(三十三) 遮居邏摩頻婆多叉婆(三

十四) 叉摩摩(三十五) 叉波若(三十六) 差比多(三十七) 

摩羅比沙蛇(三十八) 莎呵」 

說是呪時，地六種動，一切魔眾心生怖畏；一切天人，乃

至迦羅富單那皆離怖畏，得不退轉菩提之心。 

爾時，魔王問堅意言：「善男子！是太白魔王從何處來？

有何等力？而能破壞一切魔眾及諸黑業，增長瞿曇斷滅之法？

我今覩見心欲變吐，四方皆闇身心苦痛，而彼見之甘樂愛著，

唯願憐愍為我說之。」 

堅意菩薩言：「波旬！皆是一切諸佛威神，令是太白有如

是力，以是力故壞諸魔眾，增長如來無上正法。是太白菩薩所

有德力，乃至人天無能壞者。波旬！汝於三寶宜應生信發菩提

心，遠離一切身口意惡。」 

波旬言：「大士！我今方欲造成種種身口意惡，實不能發

菩提之心。」 

大方等大集經寶幢分中曠野鬼品第十二  

爾時，曠野菩薩即現鬼身，散脂菩薩即現鹿身，慧炬菩薩

現獼猴身，離愛菩薩現羖羊身，盡漏菩薩現鵝王身，如是五百

諸菩薩等各各現受種種諸身。其身悉出大香光明，一一菩薩手

執燈明，為欲供養十方諸佛。 

爾時，疑心菩薩至心觀察是五百人，即知悉是菩薩大士，

語曠野鬼言：「善男子！汝等何故現如是身供養諸佛？」 

曠野鬼言：「善男子！往古過去九十一劫，有佛、世尊，

號毘婆尸如來、應、正遍知、明行足、善逝、世間解、無上士

調御、丈夫、天人師、佛、世尊。我於爾時，與如是等同一父

母共為兄弟，受持五戒勤修精進，聰明智慧心樂善法，種種供



28 
 

具供養彼佛。既供養已，皆發阿耨多羅三藐三菩提心，為欲調

伏一切眾生；尸棄、毘舍浮、鳩留孫佛，亦復如是，皆供養已。 

散脂大士於彼佛前立大誓願：『願我來世以鬼神身教化眾

生，若有弊惡惡鬼眾生，我當演說三乘之法而調伏之，乃至無

量恒河沙等惡鬼惡獸悉令調伏，然後乃當成就阿耨多羅三藐三

菩提。』亦有一萬二千大鬼，於此世界發大誓願調伏眾生。 

爾時，我復發大誓願：『若有惡鬼，欲壞如來如是正法，

我當治之。』是故我受如是鬼身。『若有惡鬼，能殺眾生，令

其心亂，惡心殺害，深著邪見，能令剎利、婆羅門、毘舍、首

陀亂心作惡，於國土中移轉日月，錯易年歲使國荒亂，寒暑失

所變改時節，降惡風雨穀米不登，及壞一切樹木果子。願我悉

能調伏教化令住三乘，我亦不害奪其命根，同其受身，與共軟

語言談戲笑，以三乘法而教化之令離惡道。』若有眾生遠離善

法，行身口意不善之業，捨是身已生三惡道，或有雜作善惡諸

業，是人捨命則受鬼身。是故爾時，惡鬼滋多善鬼尠少。是故

我欲調伏惡鬼現受是身，亦令剎利、婆羅門、毘舍、首陀遠離

惡心。 

「善男子！有金剛槌呪，以是呪力，一切惡鬼於彼四姓不

能為惡。善男子！若有都邑城村聚落有是呪處，一切惡鬼無能

為也。是處眾生皆修慈心，遠離一切不善之事，惡病、惡雨、

亢旱、鬪諍。乃至鳥獸皆生善心，遠離一切諸惡怖畏。我今於

此十方佛前發大誓願欲說是呪。」 

爾時，釋迦如來告曠野鬼：「善男子！十方諸佛今已施汝

神通之力，便可說之。」 

時曠野鬼即起，合掌而說呪曰： 

「豆摩(一) 豆摩(二) 陀摩(三) 陀摩(四) 豆摩(五) 

豆摩(六) 那那羅(七) 尼羅(八) 尼羅(九) 究吒尼(十) 究



29 
 

吒尼(十一) 摩訶究吒尼(十二) 吒吒吒株(十三) 摩訶吒吒

吒(十四) 阿娑婆(十五) 阿比(十六) 利尼(十七) 利尼(十八) 

摩訶利尼利尼(十九) 利彌(二十) 利彌(二十一) 利彌(二十

二) 陀利蓰(二十三) 摩訶利蓰(二十四) 首流首流(二十五) 

摩訶首流首流(二十六) 首流多(二十七) 摩訶首流首流(二十

八) 郁究摩(二十九) 仇摩(三十) 仇摩(三十一) 仇摩那(三

十二) 利彌(三十三) 利彌(三十四) 希利(三十五)希利(三十

六) 希利(三十七) 希利(三十八) 希利(三十九) 希利(四十) 

希利(四十一) 希利(四十二) 希利(四十三) 希利(四十四) 

希利(四十五) 希利(四十六) 尼彌(四十七) 尼彌(四十八) 

希尼(四十九) 希尼(五十) 牟尼(五十一) 牟尼(五十二) 牟

提尼(五十三) 娑邏娑邏娑邏吒(五十四) 路迦那利也(五十五) 

祇儜(五十六) 祇儜(五十七) 時儜力沙婆(五十八) 時那(五

十九) 時那(六十) 時那邏沙婆(六十一) 莎呵 

「世尊！隨有國土誦此呪處，彼諸惡鬼雖聞是呪，於諸眾

生猶懷惡心兇暴難伏，不受法教不起慈心者，我為是等諸惡鬼

故，更說此呪以調伏之。 

「阿車(一) 阿車(二) 牟尼(三) 牟尼(四) 尼休休(五) 

牟尼(六) 牟尼(七) 摩那邏沙婆(八) 休休(九) 阿尼羅那荼

(十) 阿多但荼(十一) 阿多阿提(十二) 流咤(十三) 希尼(十

四) 希尼(十五) 希利(十六) 希利(十七) 希利(十八) 希利

(十九) 希利(二十) 希利(二十一) 希利(二十二) 希利(二十

三) 郁仇摩(二十四) 仇摩(二十五) 仇摩(二十六) 仇摩(二

十七) 希梨(二十八) 希梨(二十九) 希梨(三十) 尼利(三十

一) 尼利(三十二) 摩訶尼梨(三十三) 三牟陀呼呿(三十四) 

阿吒(三十五) 阿吒(三十六) 阿吒(三十七) 陀羅咩呿(三十

八) 叉�呿(三十九) 叉�呿(四十) 卑利癡比(四十一) 阿波



30 
 

(四十二) 泯闍(四十三) 婆由(四十四) 阿迦奢(四十五) 啅

啅啅(四十六) 究脾(四十七) 婆窮脾(四十八) 阿叉窮脾(四

十九) 視鞾窮脾(五十) 薩多伽窮脾(五十一) 邏闍窮脾(五

十二) 薩多兜窮脾(五十三) 莎呵」 

大方等大集經寶幢分中還本品第十三  

於是，十方無量諸佛各各欲還本佛世界。其地即時六種震

動，上虛空中雨種種華，微妙伎樂不鼓自鳴，種種諸香而以供

養。一切大眾，悉共合掌禮敬諸佛。 

爾時，梵天白月香佛言：「世尊！是誰神力成幾福德，於

未來世能信受持、讀誦、書寫如是經典？」 

「梵天！皆是十方現在諸佛本願力故，破壞魔眾，除國霜

雹暴風惡雨，護持正法，為調眾生宣示正道。亦是諸佛本願力

故，來世眾生成就十法，能於未來護持正法，是人亦為諸天所

護。 

「梵天！若有人能具足念心善意方便，是人則能擁護正法，

不貪五欲常修習空，忍辱如地得深大忍，以四攝法攝取眾生，

此彼無礙，修行清淨菩提道行寶幢三昧。如是之人，於未來世

能護正法，書寫受持讀誦解說。是人捨身，得見十方現在諸佛

及比丘僧諸菩薩等，亦聞諸佛所說妙法。聞已即得聖人喜樂，

滅除一切不善之法，得生清淨諸佛國土，常聞演說大乘經典，

終不生於五滓世界，常得親近娑婆世界如是諸佛。是人於後餘

五十年，以佛力故，則能護持如來正法。」 

爾時，釋迦牟尼佛告梵天言：「隨是經典流布之處，其土

則無一切惡事惡雨疾病，受者聽者身無患苦、衣食無乏。」 

爾時，華幢佛告諸大眾：「若以滿此娑婆世界微妙七寶施

十方佛，不如有人於佛滅後餘五十年受持讀誦書寫是經，所得



31 
 

福多先福德。」 

佛復告大眾：「假使有人，以恒河沙等上妙七寶施十方佛，

不如有人於佛滅後餘五十年，受持、讀誦、書寫是經，所得福

多。」佛說是已，諸天、世人聞已，歡喜信受奉行。 

大方等大集經卷第二十一 

《大方等大集經卷第二十一》卷末有呪，CBETA 校勘信

息--此呪【明】本，如下： 

◎「安伽邏(一) 安伽邏(二) 半伽邏(三) 婆婆伽邏(四) 

婆邏�伽邏(五) 婆蛇比呵(六) 曼囉婆毘(七) 阿㖉(八) 阿

呿婆泠(九) 題咩(十) 度慕泯(十一) 翹婆知(十二) 翹由離

(十三) 三摩婆阿尼(十四) 三摩多婆提泠(十五) 阿彌(十六) 

阿移(十七) 陀摩翹闍(十八) 彌囉㝹破梨(十九) 破羅波泯

(二十) 伽濘(二十一) 伽耶婆�泯(二十二) 希利(二十三) 

希提(二十四) 希羅(二十五) 翹希羅(二十六) 譫婆提(二十

七) 婆迦斯(二十八) 咤迦泯(二十九) 咤伽嘙羅泯(三十) 

伽那嘙呵泯(三十一) 希利泯(三十二) 尸利泯(三十三) 頻

地利嘙泯(三十四) 具婆希(三十五) 酬泠(三十六) 彌囉酬

泠(三十七) 酬蓰(三十八) 阿其離(三十九) 阿婆彌(四十) 

婆利也(四十一) 多哆且(四十二) 富流(四十三) 希利(四十

四) 戰地離(四十五) 摩陀彌(四十六) 陀彌(四十七) 究周

流(四十八) 牟周流(四十九) 阿遮吒(五十) 至利(五十一) 

至彌利(五十二) 遮婆呵(五十三) 周婆(五十四) 周婁(五十

五) 迷囉嘙呵(五十六) 究婁(五十七) 婆羅究洞(五十八)(他

公切) 究侗(五十九) 摩訶婆邏娑(六十) 𧯞侗(六十一) 𧯞

侗(六十二) 摩訶薩哆希力陀蛇(六十三) 富罷(六十四) 修

富罷(六十五) 度摩波利呵利(六十六) 呵婆移(六十七) 流

之濘(六十八) 迦邏叉(六十九) 阿陀摩兜(七十) 比婆呵(七



32 
 

十一) 提提利(七十二) 摩摩利(七十三) 波舍呿(七十四) 

或或邏(七十五) 路迦比那蛇迦(七十六) 婆時利(七十七) 

嘙時羅陀吟(七十八) 婆時離陀提(七十九) 斫迦羅婆時離(八

十) 遮居離(八十一) 遮迦羅嘙提(八十二) 陀吟(八十三) 

陀吟(八十四) 婆泠(八十五) 牟離咤吟(八十六) 休休吟(八

十七) 多伽頻婆吟(八十八) 舍利奢(八十九) 流流周(九十) 

之利周利(九十一) 牟吟慕陀吟(九十二) 慕荼濘(九十三) 

慕荼濘(九十四) 伽伽羅尼(九十五) 牟荼濘(九十六) 散婆

邏牟荼濘(九十七) 提提羅蛇尼(九十八) 摩醯首羅邏蛇尼(九

十九) 律師婆尼(一百) 陀邏嘙至(百一) 戰荼邏素咩(百二) 

薩婆薩寫阿提㗭多(百三) 車陀兜嘙阿那(百四) 摩彌尼(百五) 

嘙邏邏提(百六) 烏闍其離(百七) 比比那(百八) 嘙那訶邏

(百九) 復佛吟(百一十) 仇留(百一十一) 仇留(百一十二) 

牟留(百一十三) 牟留(百一十四) 希希(百一十五) 希希(百

一十六) 阿邏(百一十七) 阿邏(百一十八) 迦迦荼嘙呵(百

一十九) 希希多(百二十) 阿由那(百二十一) 鞬荼譫婆斯

(百二十二) 竭陀尼(百二十三) 阿嘙阿呵濘(百二十四) 末

力伽比流(百二十五) 破羅薩哆(百二十六) 阿路沙嘙提(百二

十七) 希利希利(百二十八) 夜哆婆闍蛇(百二十九) 莎其羅

(百三十) 夜哆波蘭遮(百三十一) 希力陀婆呵(百三十二) 

薩多波利嘙嘙(百三十三) 末力伽毘盧呵尼(百三十四) 阿遮

邏佛提(百三十五) 陀蛇波羅邏遮波遮蛇(百三十六) 賓荼希

力陀蛇(百三十七) 戰陀邏嘙邏濘(百三十八) 阿遮吟輸陀濘

(百三十九) 波邏冀邏摩力伽(百四十) 伊邏(百四十一) 婆

邏冀邏摩力伽(百四十二) 伊邏(百四十三) 伊利吟(百四十四) 

波臈脾(百四十五) 婆羅嘙邏泯(百四十六) 薩婆邏多哆(百四

十七) 薩多㝹竭脾(百四十八) 阿那嘙邏那伏律泯(百四十九) 



33 
 

阿羅荼(百五十) 安伽吟(百五十一) 舍彌尼(百五十二) 比

婆羅婆俞希(百五十三) 阿希多(百五十四) 阿婆希(百五十五) 

尼邏嘙蛇嘙(百五十六) 阿之羅末力伽(百五十七) 邏嘙那(百

五十八) 羅仇婆吟(百五十九) 犁勒那朋舍(百六十) 陀摩伽

蛇(百六十一) 闍羅戰陀(百六十二) 三牟陀羅嘙提(百六十三) 

摩訶復多脾比伽嘙三牟陀(百六十四) 陀羅尼牟陀離那(百六

十五) 摩呿牟陀邏(百六十六) 娑邏婆提(百六十七) 思比陀

牟陀(百六十八) 阿嘙多尼(百六十九) 婆婆多尼(百七十) 

慕迦邏(百七十一) 比豆多邏斯那(百七十二) 廁提牟地離都

思(百七十三) 移迦之(百七十四) 卑利癡比迦蛇(百七十五) 

嘙呵嘙呵冀荼(百七十六) 迦嘙咤(百七十七) 尼羅波羅提多

希力陀陀蛇(百七十八) 三牟陀多陀羅尼(百七十九) 陀羅(百

八十) 陀羅(百八十一) 陀羅(百八十二) 彈提羅(百八十三) 

彈提羅休尼羅薩婆希力陀蛇勿陀離都思闍咤(百八十四) 闍婆

咜(百八十五) 闍呿�咤(百八十六) 修摩提(百八十七) 摩提

(百八十八) 摩訶復多勿陀離多(百八十九) 易翹之散迦羅(百

九十) 婆荼蛇多那尼(百九十一) 首力多復多(百九十二) 伊

彌尼彌尼(百九十三) 婆遮尼(百九十四) 輸沙薩遮尼(百九十

五) 牟地離多遮利也何提咩那(百九十六) 婆比哆(百九十七) 

阿那若哆(百九十八) 摩訶富若三牟遮蛇�多羅摩呵加留尼迦

牟地離多(百九十九) 薩婆三藐波羅提般(二百) 至邏闍羅兜

(二百一) 薩�尼梨(二百二) 薩婆牟尼婆羅沙娑摩訶迦留那三

摩提若那若那婆離難(二百三) 咩囉多竭毘(二百四) 比利也

比利也(二百五) 婆梨那提㗭多(二百六) 薩婆復都波蛇(二百

七) 娑呵(二百八)」 

 

  



34 
 

大方等大集經卷第二十二 

北涼天竺三藏曇無讖譯    

虛空目分第十之一初聲聞品第一 

爾時，世尊故在欲色二界中間大寶坊中，與無量比丘僧諸

大菩薩，圍遶說法。 

時舍利弗、目揵連等，出家未久，以舍利弗、目連因緣，

說聲聞法雜四真諦。爾時，眾中有諸人輩，本是外道，諸根闇

鈍自謂有智，起大憍慢，增長色慢、欲慢、無明慢、勝慢、非

法慢，未得第二第三第四沙門果證。是故如來為如是等，宣說

中道，為離如是惡煩惱故。如來說是中道義時，如是諸人各各

論說斷見、我見。爾時，世尊即作是念：「哀哉！諸人本外道

故，雖入佛法猶生大慢，於未得中而生得想，於未知中而生知

想，於如來法中而不修行。雖順四諦，而不能得四無礙智，乃

至不得第四果證。」 

爾時，世尊二手舉捉瞻婆華鬘，發大誓願，以願力故，於

華鬘中出生四寶：一、帝釋寶；二、天光寶；三、金剛光寶；

四、勝諸光寶。一一寶中出大光明，遍照此間娑婆世界，光明

出已擲之虛空。時華鬘中說是偈言： 

「雖除鬚髮不去結，  被服染衣不離染， 

 示佛為師不隨教，  如是之人污大眾。 

 如來宣說正法時，  而復不能至心聽， 

 是人不得真實義，  亦不能離諸煩惱。 

 若能覩見實法性，  是能破壞無明慢； 

 若有親近善知識，  是人速得甘露味； 

 若能呵責於生死，  是則能得到彼岸； 

 是人具足戒多聞，  亦具禪定智慧聚。 



35 
 

 若人欲壞煩惱魔，  遠離陰魔及死魔， 

 摧伏天魔諸眷屬，  常當親近無上尊。」 

說是偈已，聲聞弟子有憍慢者，咸作是念：「如來知我並

有污心，是故為我說如是偈。」即時心中生大慚愧；及四天下

佛諸弟子，亦復如是生慚愧心，於一念頃悉來集會。 

爾時，無量百千萬億聲聞大眾悉來聚集。於是佛知眾會已

定，即為宣說雜四真諦。 

時此寶鬘直往南方，過九萬二千恒河沙等諸佛世界，彼有

世界名金剛光藏，其土眾生具足五滓。有佛、世尊，號金剛光

明功德如來、應、正遍知、明行足、善逝、世間解、無上士、

調御丈夫、天人師、佛、世尊，亦為四眾宣說如是雜四真諦法。

而彼會中有諸菩薩、聲聞四眾：比丘、比丘尼、優婆塞、優婆

夷，見是寶鬘大光明已，觀察四方。仰見寶鬘在佛頂上虛空中

住，即白佛言：「世尊！如是寶鬘從何處來？誰之所遣？」 

彼佛答曰：「善男子！北方去此，九萬二千恒河沙等諸佛

世界，彼有世界名曰娑婆。有佛、世尊，號釋迦牟尼如來、應、

正遍知、明行足、善逝、世間解、無上士、調御丈夫、天人師、

佛、世尊，亦為具足五滓眾生宣說開示雜四諦法，如我今於此

土無異。 

「善男子！彼佛世界所有眾生，甚大癡闇麁獷輕躁，生大

憍慢多作惡業難調難解，是故釋迦牟尼如來為此大集，於大集

中演說正法，為壞如是諸大惡事。彼世界中所有眾生，於未得

中而作得想，於未證中而作證想，於未修中而作修想。是故彼

佛為大眾說法，如法修行，為壞如是大憍慢故，為得盡智及無

生智，將欲宣說虛空目法行。為得聲聞緣覺佛果，欲開如來無

上法藏。是故彼佛遣此寶鬘，從我索欲。我今與之，并欲以是

法目陀羅尼贈彼為信。能作無量微妙大明，能乾一切諸惡煩惱，



36 
 

能持一切所聞不忘，能淨一切心之垢污，能護一切諸善禁戒，

能入一切大智慧中，能護一切無上三昧，能護己心生他喜心，

受持聖法遠離諸病，所求之法如願即得。增長一切資生所須，

亦能長養一切善根，能調惡王及以四姓，諸惡鬼神鳥獸水虫，

護持一切諸善根本，能得如來一切諸法，乃至能得十八不共。

是故我今欲遣如是法目陀羅尼至彼世界與釋迦如來。」 

即告金剛山童子言：「善男子！汝可往彼娑婆世界，稱我

名字問訊彼佛，金剛光明功德如來，以此法目陀羅尼門遠贈世

尊。」 

金剛山童子言：「世尊！善哉，善哉！我亦欲往禮覲彼佛，

并欲啟受所未曾聞虛空目法門。」 

爾時，復有六萬億菩薩摩訶薩八十千億聲聞大眾，同聲而

言：「世尊！我等亦欲詣彼世界禮覲彼佛，并欲啟受所未曾聞

虛空目法門，唯願如來加我神力令得往返。」 

彼佛答言：「善哉，善哉！諸善男子！宜知是時。是金剛

山童子者，能調伏汝，即是汝等善知識也。」 

爾時，彼佛即告金剛山童子言：「善男子！諦聽，諦聽！

我當為汝宣說如是法目陀羅尼。」即說呪曰： 

◎「阿�(一) 阿�(二) 阿�(三) 若那蛇咤(四) 摩訶摩呿

(五) 三摩呿呿��(六) 樹提(七) 阿咃(八) 那�那蛇濘(九) 

佛闍羅哆(十) 安豆賴哆(十一) 闍邏迦哆(十二) 阿那耨德

叉(十三) 凡浮婆(十四) 那婆荼婆(十五) 勒叉盧戰那(十六) 

莎致呿婆(十七) 陀邏尼叉闍(十八) 波邏迦啅婆(十九) 鞞

那叉(二十) 婆那鞞吼(二十一) 阿那迦呿(二十二) 戰荼咩

修(二十三) 波陀呿多(二十四) 修盧遮那(二十五) 盧戰那

婆(二十六) 盧遮蛇若婆婆斯(二十七) 莎呵(二十八) 

「善男子！汝當受持讀誦書寫是陀羅尼，往彼世界問訊釋



37 
 

迦牟尼如來。如我辭曰：『四部弟子樂受法不？四姓之人能供

養不？眾生之心不濁亂不？常能親近於如來不？復能尊重讚

嘆佛不？增廣流布佛正法不？金剛光明功德如來，以此法目陀

羅尼門遠贈世尊，能作大明，乾焦一切諸惡煩惱，乃至獲得如

來十八不共之法。』」 

時，金剛山童子受持、讀誦、書寫如是陀羅尼已，告諸大

眾：「若欲往彼娑婆世界覲見釋迦牟尼如來，并欲啟受所未曾

聞虛空目法門者，應當遠離一切色想，亦莫念於分別之相。常

當修集虛空之相，遠離一切取捨等相，放捨一切塵勞等相，解

諸結縛專念虛空。」 

爾時，大眾咸作是言：「善哉，善哉！善男子！」即前禮

佛，禮已繫念觀虛空相，於一念頃即來至此娑婆世界，覲見釋

迦牟尼如來。頭面禮足供養恭敬，尊重讚歎右遶三匝，却在一

面合掌而立。 

是時，寶鬘復往西方，過八萬億諸佛世界，彼有世界，名

曰慧闇，具足五滓。有佛、世尊，號曰智幢如來、應、正遍知、

明行足、善逝、世間解、無上士、調御丈夫、天人師、佛、世

尊，亦為四眾宣說如是雜四諦法。彼時會中有諸菩薩、聲聞四

眾：比丘、比丘尼、優婆塞、優婆夷，見是寶鬘大光明已，觀

察四方。仰見寶鬘在佛頂上虛空中住，即白佛言：「世尊！如

是寶鬘從何處來？誰之所遣？」 

彼佛答言：「善男子！東方去此，八萬億諸佛世界，彼有

世界名曰娑婆，具足五滓。有佛、世尊，號釋迦牟尼十號具足，

亦為四眾宣說開示雜四諦法。如我今於此土無異，乃至欲開如

來法藏。是故彼佛遣此寶鬘，從我索欲。我今與之，并欲贈彼

淨目陀羅尼，能作大明乾焦煩惱，乃至能得如來十八不共之法。

是故我今，欲遣如是淨目陀羅尼至彼世界贈彼如來。」 



38 
 

彼佛即告勝幢童子：「汝可往彼娑婆世界稱我名字問訊彼

佛，并以如是淨目陀羅尼門，遠相贈遺。」 

時彼眾中復有無量菩薩、聲聞，同聲而言：「善哉！世尊！

我等亦欲詣彼世界禮覲彼佛，并欲聽受所未曾聞虛空目法門。」

乃至彼佛即說呪曰： 

◎「蜜呵(一) 蜜呵(二) 蜜呵(三) 蜜呵(四) 阿婆蜜呵

(五) 薩多蜜呵(六) 修婆舍蜜呵(七) 那婆蜜呵(八) 修破婆

(九) 阿能伽提比叉(十) 闍蛇私羅(十一) 那羅烏難(十二) 

呿婆波囉(十三) 那邏邏禪(十四) 修叉(十五) 翅奢私羅(十

六) 阿婆羅私摩(十七) 摩訶廁提闍那(十八) 阿那叉陀(十

九) 阿婆呿伽(二十) 那由多文陀(二十一) 娑婆邏(二十二) 

阿若伽伽(二十三) 薩遮首留婆竭婆車那(二十四) 莎呵(二十

五) 

「善男子！汝當受持、讀誦、書寫是陀羅尼，往彼世界。」

乃至一面合掌而立。 

是時，寶鬘復至北方，過九萬九億諸佛世界，彼有世界名

曰為常，具足五滓。有佛、世尊，號發光功德，十號具足，亦

為四眾宣說開示雜四諦法。而彼會中有諸菩薩、聲聞四眾：比

丘、比丘尼、優婆塞、優婆夷，見是寶鬘大光明已，觀察四方。

仰見寶鬘在佛頂上虛空中住，即白佛言：「世尊！如是寶鬘，

從何處來？誰之所遣？」 

彼佛答言：「善男子！南方去此，九萬九億諸佛世界，彼

有世界名曰娑婆，具足五滓。有佛、世尊，號釋迦牟尼，十號

具足，亦為四眾宣說開示雜四諦法，如我今於此土無異。乃至

欲開如來法藏，是故遣此四寶華鬘，從我索欲。我今與之，并

欲贈彼光目陀羅尼，能作大明乾焦煩惱，乃至，能得如來十八

不共之法。是故我今，欲遣如是光目陀羅尼，至彼世界贈彼如



39 
 

來。」 

彼佛即告勝意童子：「善男子！汝可往彼娑婆世界，稱我

名字問訊彼佛，以是光目陀羅尼遠相贈遺。」 

時彼眾中，復有無量菩薩、聲聞，同聲而言：「善哉！世

尊！我等亦欲詣彼世界禮覲彼佛，并欲啟受所未曾聞虛空目法

門。」乃至彼佛即說此陀羅尼： 

◎「闍婆摩(一) 闍婆摩(二) 闍婆摩(三) 阿拘盧吒(四) 

比婆闍婆(五) 摩訶陀摩(六) 呿婆(七) 阿邏闍(八) 散菩陀

若呿婆(九) 阿邏闍�婆(十) 三牟婆邏�婆(十一) 三摩邏

��(十二) 闍����(十三) 闍提叉蛇婆婆(十四) 摩希闍婆涅

畔陀(十五) 比牟遮婆婆(十六) 那蛇那婆婆(十七) 遮颰婆

婆(十八) 輸盧多婆婆(十九) 其浪那婆婆(二十) 鞾婆婆(二

十一) 迦蛇婆婆(二十二) 質多婆婆(二十三) 三牟陀婆婆

(二十四) 提邏那婆婆(二十五) 瞋那修留提婆婆(二十六) 

莎呵 

「善男子！汝當受持、讀誦、書寫是陀羅尼往彼世界。」

乃至一面合掌而立。 

是時，寶鬘復至東方，去此六萬千億佛土，彼有世界名曰

寶頂，具足五滓。有佛號曰寶蓋光明功德，十號具足，亦為四

眾宣說開示雜四諦法。而彼會中有諸菩薩、聲聞四眾：比丘，

比丘尼，優婆塞，優婆夷，見是寶鬘大光明已，觀察四方。仰

見寶鬘在佛頂上虛空中住，即白佛言：「如是寶鬘從何處來？

誰之所遣？」 

彼佛答言：「西方去此，六萬千億諸佛世界，彼有世界，

名曰娑婆，具足五滓。有佛、世尊，號釋迦牟尼十號具足，亦

為四眾宣說開示雜四諦法。如我今於此土無異，乃至欲開如來

法藏，是故遣此四寶華鬘，從我索欲。我今與之，并欲贈彼聖



40 
 

目陀羅尼，能作大明乾燋煩惱。乃至能得如來十八不共之法。

是故，我今欲遣如是聖目陀羅尼至彼世界贈彼如來。」即告虛

空聲童子：「善男子！汝可往彼娑婆世界，稱我名字，問訊彼

佛，并以如是聖目陀羅尼遠相贈遺。」乃至復有無量菩薩、聲

聞大眾，同音而言：「善哉！世尊！我等亦欲詣彼世界禮覲彼

佛，并欲啟受所未曾聞虛空目法門。」乃至彼佛即說此陀羅尼： 

◎「阿羅摩(一) 阿羅摩(二) 阿羅摩(三) 闍蛇邏闍(四) 

首路羅闍(五) 伽闍手(六) �邏遮羅(七) 阿尼遮(八) 阿呿

莎邏(九) 呿伽莎闍那(十) 那烏訶(十一) 那邏咃(十二) 那

烏訶(十三) 摩醯首邏遮摩(十四) 阿摩昵(十五) 呵蛇莎利

邏(十六) 遮𩘌遮摩(十七) 遮𩘌散遮𩘌那(十八) 那�(十九) 

那婆摩闍(二十) 阿�呿�(二十一) 車婆那婆呿伽禪頭(二十二) 

娑羅戰陀羅(二十三) 摩醯首邏尼羅那�(二十四) 薩陀摩叉蛇

(二十五) 莎呵 

「善男子！汝當受持、讀誦、書寫是陀羅尼往彼世界。」

乃至一面合掌而立。 

時四童子變此世界地平如掌，香華幡蓋七寶具足，為供養

佛。一切天宮、阿修羅宮悉為震動，諸天悅豫多受喜樂，咸以

香華、七寶、幡蓋、種種伎樂，供養於佛。 

時四童子作如是等，供養佛已，上昇虛空高七多羅樹，各

執四寶說偈讚歎： 

「佛是清淨大法王，  為諸眾生說甘露， 

 於諸眾生心如地，  大寶商主愍一切。 

 為眾生說清淨法，  令離諸苦及煩惱， 

 如來心等如虛空，  其語微妙知真道。 

 具足戒禁及智慧，  永滅煩惱降甘露， 

 為渴法者出惡世，  智炬大明能壞闇。 



41 
 

 雖無修集八聖道，  及以證得解脫者， 

 如來猶故生憐愍，  施諸人天淨法眼。 

 能度眾生生死岸，  能施無上七財寶， 

 能令眾生悔生死，  具修三十七助道。 

 法寶久失佛今示，  是故得名無上尊， 

 四方眾生已大集，  唯願憐愍轉法輪。」 

爾時，一切無量大眾心生歡喜，各作是言：「如是無量無

邊眾生從何處來？威儀清淨具無量德，慚愧智慧皆悉成就。我

從昔來未曾覩見如是妙色五通大仙。」 

爾時，世尊告憍陳如比丘：「憍陳如！四方多有無量菩薩

悉來集會，為聽法故，今當至心清淨其意。」 

爾時，世尊以微妙音告四童子：「諸善男子！善來，甚快！

從何方面何處而來？」時四童子敬禮佛足，周匝圍遶。 

爾時，金剛山童子言：「世尊！南方去此，九萬二千億恒

河沙等諸佛世界。彼有世界，名金剛光藏，具足五滓。有佛、

世尊，號金剛光明功德如來，十號具足，今現在為諸眾生，宣

說開示雜四諦法。彼佛勸我至此世界，問訊世尊，并欲聽受虛

空目法門。世尊！彼金剛光明功德如來，致敬慇懃，問訊世尊。

并遺如是陀羅尼，能作大光明乾焦煩惱。乃至能得如來十八不

共之法。」即於佛前說如是呪。乃至四童子亦復如是。說是呪

已，其地即時六種震動。 

一切龍王各作是言：「我等亦當共至佛所。」爾時，東方

有二龍王：一名、牛護，二名、寶護，是二龍王與六萬龍王。

南方亦二：一名、為月，二名、婆修，與七萬龍王來至佛所，

頭面敬禮，前白佛言：「世尊！我等皆能受持、讀誦、書寫如

是法目陀羅尼。若有比丘、比丘尼、優婆塞、優婆夷，受持、

讀誦、書寫如是法目陀羅尼者，我等皆當誠心守護。」西方、



42 
 

北方亦復如是。爾時世界一一各有十萬龍王，來至佛所頭面禮

敬。 

爾時，龜茲國土有一龍王，名曰海德，是阿那婆達多龍王

弟，與九萬龍王。于闐國土有一龍王，名樂藏寶，亦是阿那婆

達多龍王弟，與萬八千龍王。波羅越國有一龍王，名曰山德，

亦是阿那婆達多龍王弟，與二萬龍王。師子國土有一龍王，名

曰寶藏，與四萬八千龍王。毘茶國土有一龍王，名曰長髮，與

四萬二千龍王。念蜜奢山有一龍王，名曰婆修吉，與八千龍王。

烏萇國土有一龍王，名阿鉢羅羅，與二萬五千龍王。乾陀羅國

有一龍王，名伊羅鉢多，與三萬龍王。真丹國土有一龍王，名

曰三角，與萬八千龍王。難陀龍王、優波難陀龍王，亦與無量

龍王，共至佛所，頭面禮敬，白佛言：「世尊！我等皆能受持、

讀誦、書寫如是陀羅尼門，乃至不忘不失一字。」 

佛言：「善哉，善哉！善男子！汝等真實能護正法。」 

爾時，世尊告正語天女：「天女！汝能守護我正法不？」 

「世尊！如來在世及滅度後，是陀羅尼流布之處我當守護，

有受持者隨其所求我當與之。若復有欲見我身者，我當現之。

世尊！若有比丘、比丘尼、優婆塞、優婆夷欲見我者，當淨其

身，持戒精進，於一日中三時洗浴，斷食三日，獨在靜處，若

佛像邊、若在塔中、若處靜室，以妙香華、種種幡蓋，及諸味

漿供養於佛。面正東向，讀誦如是陀羅尼句： 

「『�吒置(一) �吒置(二) 休婁(三) 休婁(四) 屯豆婁

(五) 屯豆婁(六) 呿吒(七) 呿吒(八) 比莎訶』 

「是時，四眾誦是陀羅尼已，我當隨諸四眾之所願，求我

悉當令一切成就。若我不來，即為欺誑十方諸佛，亦莫令我成

阿耨多羅三藐三菩提。」 

爾時，佛告羅睺阿修羅王、毘摩質多阿修羅王、毘婁遮那



43 
 

阿修羅王：「我今以此淨目陀羅尼，付囑汝等。何以故？汝有

大力，若有眾生不信三寶，能令信故。」 

諸阿修羅言：「善哉！世尊！我等護持。若有四眾、比丘、

比丘尼、優婆塞、優婆夷，若佛在世、若滅度後，受持、讀誦、

書寫廣說是陀羅尼，我於是等能施八事。何等為八？一者、健

行；二者、樂聽受法；三者、心無怖畏；四、者常明無闇；五

者、善願具足；六者、解脫；七者、具足辯才；八者、善法增

長。世尊！若阿修羅父母、兄弟、妻子、眷屬，惱是人者，我

等當治。若我不於此世界中護佛法者，則為欺誑十方諸佛。」 

爾時，世尊觀四眾已，告憍陳如比丘：「憍陳如！一切大

眾甚樂聞法，無量世界、無量眾生悉為法故來集於此，咸皆欲

知法行方便，成大智慧，遠離貪欲一切煩惱，真實了知法行方

便。」 

時憍陳如白佛言：「善哉！世尊！誠如聖教。世尊！四方

世界無量菩薩悉持四佛所與欲來，并欲啟受虛空目法行。今正

是時，唯垂憐愍，為眾生故而宣說之。世尊！所言法行，法行

比丘。云何名為法行比丘？唯願世尊，分別演說法行比丘。」 

佛言：「憍陳如！至心諦聽當為汝說。若有比丘，讀誦如

來十二部經，謂修多羅乃至優婆提舍，是名樂讀，不名法行。

復有比丘，讀誦如來十二部經，樂為四眾敷揚廣說，是名樂說，

不名法行。復有比丘，讀誦如來十二部經，能廣演說思惟其義，

是名思惟，不名法行。復有比丘，受持讀誦十二部經，演說思

惟觀其義理，是名樂觀，不名法行。 

「憍陳如！若有比丘能觀身心，心不貪著外一切相，謙虛

下意不生憍慢，不以愛水溉灌業田，亦不於中種識種子。滅覺

觀心境界都息，永離煩惱其心寂靜，如是比丘，我則說之名為

法行。如是比丘，若欲獲得聲聞菩提、緣覺菩提、如來菩提，



44 
 

即能得之。 

「憍陳如！如工陶師埏埴調泥，置之輪上隨意成器，法行

比丘亦復如是。 

「憍陳如！若有比丘修法行者，當觀三事：一者、身；二

者、受；三者、心。觀三事已，得二種智：一者、盡智；二者、

無生智。 

「憍陳如！云何盡智？云何無生智？知盡煩惱名為盡智，

知盡有支名無生智。復次，無行行智名曰盡智，無行果智名無

生智；盡諸使智名曰盡智，盡煩惱智名無生智。復次，知盡諸

行名曰盡智，盡一切有名無生智；分別盡物是名盡智，知諸縛

解名無生智；知盡根界名曰盡智，知盡緣界名無生智。不覺觀

煩惱名曰盡智，不覺觀果報名無生智。復次，盡三地智名曰盡

智，盡一切漏名無生智。復次，我生已盡梵行清淨，名曰盡智，

更無餘有名無生智。如是二智即名一智，亦名一行知於三道。 

「若有比丘能斷三道，是名法行，能作是觀，是觀心受。 

「云何比丘能觀察身？若有比丘觀息出入，是名觀身、觀

受、觀心。 

「云何名為觀息出入？息入出者，名阿那波那，入名阿那，

出名波那，觀於出入如門如向。若有比丘能如是觀，是名法行。

若有比丘能觀能數，隨息入出冷暖長短，若遍滿身，繫心鼻端，

能觀新故，分別諸相能觀生壞，求舍摩他善入於定，亦能觀察

息之麁細，乃至觀於內身，身作身想，是名比丘修於法行。 

「憍陳如！修數息時獲得二事：一者、離惡覺觀；二者、

觀息相貌。修集隨時亦得二事：一者、專念念心；二者、離善

覺觀。觀於冷暖亦得二事：一者、分別出入；二者、觀心數相。

修觀身時亦得二事：一者、身輕；二者、心輕。轉觀生滅亦得

二事：一者、知一切法是無常相；二者、知一切法是無樂相。 



45 
 

「善男子！法行比丘念入出息繫心一處。云何數減？二數

為一，三數為二，乃至十數為九，是名數減。 

「云何數增？一數為二，乃至九數為十，是名數增。何故

修增？壞一切覺觀故。得初禪時觀息入出，及以心相。 

「初禪五支：一、覺；二、觀；三、離生喜；四者、受樂；

五者、定。具五支時離貪恚癡。若有比丘具足五支，是名法行，

遠離五事成就五事，修集梵行成大功德。 

「憍陳如！若有比丘能得二禪，名為法行。若有比丘觀息

出入，繫心一處遠離喜樂，得第三禪不喜不樂。何以故？一心

繫念息入出已，遠離喜樂得第四禪。若有比丘觀息入出，則觀

五陰；若觀五陰，是名法行。 

「若比丘見一切法行生滅，乃至見一切煩惱生滅，是名法

忍。若比丘見眼空，乃至見意識空，是名空忍。若比丘見眼無

相，乃至見意識無相，是名無相忍。若比丘不願於眼乃至意識，

是名無願忍。若比丘觀苦異樂異不苦不樂異，是名中諦忍。若

為眾生行於生死，如是名為隨上諦忍。 

「云何隨忍、隨根、隨力、隨於覺觀，乃至隨涅槃？於如

是法心不著者，是名信忍，是名為信，不名信根。若攝身心不

令造惡，是為精進，不名進根。若能專念如是等法，是名為念，

不名念根。心心數法能繫一緣，是名為定，不名定根。若能不

觀如是等相，是名為慧，不名慧根。若觀如是無根，是名法行。 

「憍陳如！若有比丘觀於頂法、世第一法，觀三解脫空無

相願無常苦空，是名法行，是名空三昧。如是三昧，緣無受命、

緣無自在。無相三昧，緣盡緣壞、緣滅緣厭。無願三昧，緣於

甘露非甘露行，有甘露行非緣甘露；有空三昧緣於甘露非甘露

行，有甘露行非緣甘露；無相三昧緣於甘露非甘露行，有甘露

行非緣甘露。憍陳如！若有比丘緣慧滅莊嚴入無願三昧，是名



46 
 

緣於甘露非甘露行。若有比丘緣慧滅而得解脫，名甘露行非緣

甘露。空與無相亦復如是。憍陳如！若有比丘能如是觀，是名

法行。 

「憍陳如！若有比丘觀受、觀心，是名法行。何以故？能

壞我見二十種故。憍陳如！斷見我見各有五種，色斷乃至識斷，

是名五斷見；色我乃至識我，是名五我見。憍陳如！五種斷見

分別則有四十四種：十六種說想，八說無想，八說非想非非想，

六說種種想，六種說斷，是名四十四種。我見分別十八：四定

說我，四種說邊，四說異事，六說無求三昧。是名六十二見。

二十我見因緣，能生四百四種煩惱，為離如是諸煩惱故，觀於

身心是名法行，如是比丘能觀身心。 

「憍陳如！云何八人？云何決定？憍陳如！斷見之人言

一念斷，常見之人言八忍斷，是二種人俱得決定，後離煩惱俱

亦無妨。憍陳如！能得八忍是名八人，得十六心是名決定，是

名如法。憍陳如！若有比丘成出入息，即得八人名，亦名決定。 

「憍陳如！若有比丘成就數息，即得信根乃至慧根。若得

五根，即得世間第一法。如是比丘，能破一切疑網之心，是名

真實修集聖行。若有比丘成就苦智，則斷十種煩惱，是名修初

無漏心觀。爾時，次第觀無願三昧，觀無願時修三十七助道之

法，是名無漏定智，得苦法忍、苦法智、集法忍、集法智。爾

時，觀於色界五陰、無色界四陰，如欲界苦，色無色界亦復如

是。如是觀已，斷色無色十八種煩惱。十八種斷已，作是思惟：

『如是諸苦從何業來？誰之所造？』作是觀已，了知『是苦從

愛因緣，我若不拔如是愛根必當生苦。』是故觀集。作是觀已，

斷七煩惱。觀欲界集已，色無色界亦復如是。如是觀已，得比

忍、比智，作是觀時斷十二煩惱。 

「憍陳如！具八忍者是名見法，斷三界集已，復作是觀：



47 
 

何因緣故斷於苦集？為安樂故，夫安樂者即是滅諦。爾時，初

觀欲界滅諦，得滅法忍，斷七煩惱，色無色界亦復如是。作是

觀已，得滅比忍，滅十二煩惱。復作是觀：何因緣故得是比忍？

因修八道，以八正道力故，知欲界苦集滅諦，色無色界苦集滅

諦。爾時次生道法忍，得已能斷八種煩惱。爾時，復觀色無色

界，得道比忍，斷十四煩惱。以修集故，遠離八十八種煩惱，

是名決定得須陀洹果，是名十六心，是名必得菩提，是七往來

斷一切苦。 

「憍陳如！有人從信決定，有人從法決定，有人從一生得

須陀洹果，乃至得阿羅漢。有人入信根乃至慧根，有人修定，

有人修慧，有人得初禪乃至四禪，入決定觀，觀一切行無常次

第生滅，遠離一切凡夫之法。有人觀一切行無常苦空不淨，不

得自在無有寂靜，從緣而生從緣而滅。作是觀已，得寂靜滅諦，

是名比丘如法而行。 

「憍陳如！如來了知一切眾生諸根利鈍，亦知一切眾生心

性諸煩惱性，是名如來隨應眾生而為說法，隨諸煩惱宣說對治，

是故得名薩婆若智。 

「憍陳如！我涅槃後有諸弟子，受持如來十二部經，書寫

讀誦，顛倒解義、顛倒宣說，以倒解說覆隱法藏，以覆法故名

曇摩毱多。 

「憍陳如！我涅槃後我諸弟子，受持如來十二部經讀誦書

寫，而復讀誦書說外典，受有三世及以內外，破壞外道善解論

義，說一切性悉得受戒，凡所問難悉能答對，是故名為薩婆帝

婆。 

「憍陳如！我涅槃後我諸弟子，受持如來十二部經書寫讀

誦，說無有我及以受者，轉諸煩惱猶如死屍，是故名為迦葉毘

部。 



48 
 

「憍陳如！我涅槃後我諸弟子，受持如來十二部經，讀誦

書寫，不作地相水火風相虛空識相，是故名為彌沙塞部。 

「憍陳如！我涅槃後我諸弟子，受持如來十二部經，讀誦

書寫，皆說有我不說空相，猶如小兒，是故名為婆嗟富羅。 

「憍陳如！我涅槃後我諸弟子，受持如來十二部經，讀誦

書寫，廣博遍覽五部經書，是故名為摩訶僧祇。善男子！如是

五部雖各別異，而皆不妨諸佛法界及大涅槃。 

「云何名為隨於信行？若信三寶具足信根，從信根因緣入

於決定，得須陀洹果、斯陀含果、阿那含果，過色無色界，得

阿羅漢果。從信得解名信解脫，亦名一分，亦名身證，名慧解

脫，是名隨信行。 

「憍陳如！云何名為隨於法行？若有從法入於決定，具足

慧根，得須陀洹果、斯陀含果、阿那含果，過色無色界，得阿

羅漢果，是名見、到二分解脫，亦名身證慧得解脫，心得解脫

得滅盡定，是故名為二分解脫。是名無學解脫，是名法行，是

名成就觀身乃至成就法法觀，是名成就毘婆舍那及奢摩他。 

「云何名為奢摩他？奢摩他者，名之為滅。能滅貪心、瞋

心、亂心，名奢摩他。云何名為奢摩他相？能滅貪相及瞋癡相，

名奢摩他相。云何名為隨奢摩他入於決定？若能隨修舍摩他行，

尊重讚歎，向奢摩他方便莊嚴，是則名為奢摩他相。若有比丘，

深自思惟：『我之貪心唯觀不淨乃能壞之，瞋恚之心慈能壞之，

十二因緣能壞愚癡。』是名奢摩他相。 

「云何名為毘婆舍那？若修聖慧，能觀五陰次第生滅，是

名毘婆舍那。復次，若觀諸法皆如法性，實性實相真實了知，

是名毘婆舍那。云何名為毘婆舍那相？若能成就具足念心，觀

一切行從緣而生從緣而滅，一切行無自在無作無受，是名毘婆

舍那相。云何名為從毘婆舍那入於決定？至心念於毘婆舍那，



49 
 

恭敬尊重向莊嚴道，是名從毘婆舍那入於決定。 

「云何名為出法攝心非滅法攝心？若比丘能觀心出因緣，

乃至一切行出因緣，是名出法攝心非滅法攝心。云何名為滅法

攝心非出法攝心？若比丘能深觀察滅心因緣，乃至一切行滅因

緣，是名滅法攝心非出法攝心。云何名為非出法攝心非滅法攝

心。若比丘能觀心性眼性乃至識性，是名非出法攝心非滅法攝

心。 

「云何緣攝心非思惟攝心？若比丘能觀出息不觀入息，是

名緣攝心非思惟攝心。云何名為思惟攝心非緣攝心？若比丘觀

於入息，是名思惟攝心非緣攝心。云何名為非緣攝心非思惟攝

心？若比丘觀於心性眼性，乃至意性，是名非緣攝非思惟攝。 

「憍陳如！若比丘能攝心者，則得八十諸三昧門，及修三

解脫門。若比丘觀過去身，及修莊嚴，觀身見身，是名修無願

解脫門。若比丘觀過去身已，唯見於心而不見身，及修莊嚴觀

身見身，是名修無相解脫門。若比丘觀過去身已，亦不見作及

以作者，作者無身、身無作者，修莊嚴道觀身見身，是名修空

解脫門。觀受心法亦如是。 

「復次，憍陳如！三解脫門修莊嚴觀，觀一切行不出不滅，

出已則滅滅無所至，不至去來，是名莊嚴無願解脫門。 

「復次，觀未來世諸行未出，若行未出則無有滅，是名莊

嚴無願解脫門。不畢竟盡，畢竟盡者則無生滅，若無生滅即畢

竟盡，若畢竟盡即空因緣，若如是觀畢竟盡者，是名莊嚴空解

脫門。若觀諸行是畢竟盡即無生滅，若無生滅即無有空。何以

故？先有後無，名之為空。若本無者，則無後無。若無後無，

云何名空？若無行者即是無為，畢竟盡者非是有為亦非無為，

空亦非行亦非無行，是故畢竟盡者非有為攝非無為攝，是名莊

嚴無相解脫門。若一切行畢竟盡者即是涅槃，非過去未來現在，



50 
 

是故非過去行滅名為涅槃，非未來現在行滅名為涅槃。須陀洹

人見是涅槃，乃至阿羅漢人見是涅槃。 

「云何名苦諦？觀一切行不見第一諦，觀一切因不見第二

諦，觀一切滅不見第三諦，觀一切道不見第四諦。 

「云何名生？本無後有，是名為生。云何名滅？有已還無，

是名為滅。無有出滅，是名為盡。何因緣故？無有出滅名之為

道，道有六行，修非修，行非行，知非知。若有比丘，能見如

是生滅法者，是人能厭一切諸行，能見一切行無常相。 

「云何無常相非無常法？若有相雜初無漏根行，若有相雜

無願解脫門行，若有空相苦相不淨相無我相，是名無常相非無

常法。云何無常法非無常相？所謂三界色相乃至法相，是名倒

相、是名捨相，非無常相，是名無常法非無常相。云何無常相

亦無常法？所謂一切眾生未得決定，以世俗道入諸三昧，隨法

相忍，是名無常相亦無常法。云何非無常相非無常法？所謂寂

靜常相、解脫淨相，是名非無常相非無常法。 

「云何名為得第一諦？所謂觀於六根五陰猶如鏡像，名得

第一諦。 

「云何一心觀於四諦？若觀諸行悉是苦因，以苦因故可見

可滅、可得遠離，如是名為心緣無漏，是故一心獲得四諦，名

離有漏心得解脫。若有比丘觀於心心，是名無願解脫門觀心心，

已觀十二事：一者、業；二者、行；三者、苦；四者、空；五

者、壞；六者、不自在；七者、過去；八者、現在；九者、未

來；十者、因緣；十一者、無作；十二者、無受。是名見於心

心，名無願解脫門。 

「若有比丘觀察是心，無有心主無出入者，無能遠離無可

遠離，是名見於心心得空解脫門。若觀無有入定之心，而得遠

離一切煩惱，無因緣故煩惱不生，是名遠離見於心心得無相解



51 
 

脫門。若如是觀，即得遠離有漏之心，得無漏解脫。 

「憍陳如！一切有為諸行無有決定，若不定者，云何而得

入於定聚？若言觀察於三世已得入定聚者，是義不然。何以故？

過去已盡，未來未出，現在無常，三世觀異，云何得入正定聚

耶？是故一切異觀性不決定。 

「憍陳如！譬如殿堂有四梯橙。若言不由初第一橙至四橙

者，無有是處；登初橙時亦不得名登第四已，如是四橙亦不名

一。憍陳如！若是四諦即一諦者，可一心得。憍陳如！觀時亦

異、得時亦異。觀時異者，因果盡壞；得時異者，苦智集智滅

智道智。若有比丘觀行無常，是苦無我不淨無住，是漏結緣是

一切有，是名繫縛。是故不求諸陰諸行，厭一切行樂求涅槃，

至心思惟涅槃功德，深樂寂靜不惜身命，修奢摩他毘婆舍那，

是名比丘修集法行。 

「憍陳如！云何比丘心能見心？若有比丘能觀察心，心是

無常是生滅法，是名比丘心能見心，如是比丘修空三昧。云何

名空？陰入界空，諦空實空，十二因緣空，性空。云何陰空？

所謂色空無我我所，乃至識空無我我所，是名陰空；入界二空

亦復如是。云何諦空？所謂苦諦無得無捨，乃至道諦亦復如是。

云何實空？一切法中無有覺觀我及我所，是名實空。云何十二

因緣空？十二因緣即是十二有支，觀十二支無我我所，是名十

二因緣空。云何性空？若有比丘，觀於眼空無我我所，乃至意

空亦復如是，是名法行能觀心心。如是比丘不見眾生、壽命、

士夫、某甲，知諸法性、真解世諦，為流布故說陰入界，知一

切法性無出滅。如是比丘能度生死，能知一切苦集滅道、能斷

煩惱。 

「憍陳如！若有比丘修集法行，知一切法從因緣生從因緣

滅。如是比丘得三解脫知色真相。色真相者，所謂礙相、受受



52 
 

相、想覺相、行行相、識知相，是名真知一切法相，如是觀已

得空解脫門；見一切法無作受者壽命自在，唯見無常苦無我等，

是名得無願解脫門；觀一切法無生無滅，是名得無相解脫門。 

「憍陳如！法行比丘能得神通，無惡覺觀，口終不說四種

惡過，無有鬪諍不聽惡言。爾時即得遠離五蓋、增五善根，是

法行比丘獲得初禪。入初禪已欲得身通，繫心鼻端觀息入出，

深見九萬九千毛孔息之出入。見身悉空，乃至四大亦復如是。

如是觀已，遠離色相獲得神通，乃至四禪亦復如是。 

「云何法行比丘獲得眼通？憍陳如！若有比丘觀息出入

真實見色，既見色已作是思惟：『如我所見三世諸色，意欲得

見隨意即見。』乃至四禪亦復如是。 

「云何法行比丘得天耳通？憍陳如！若有比丘得初禪時，

觀息出入已次第觀聲，乃至四禪亦復如是。 

「云何法行比丘得他心智？若有比丘觀息出入得初禪時，

修奢摩他毘婆舍那，是名他心智，乃至四禪亦復如是。 

「云何法行比丘得宿命智？憍陳如！若有比丘觀息出入，

得初禪時獲得眼通，得眼通已，觀於初有迦羅羅時，乃至五陰

生滅、無量劫中五陰生滅，乃至四禪亦復如是。 

「所言禪者何故名禪？疾故名禪，疾大疾，住大住，靜寂

靜，觀滅遠離是名為禪。初禪者亦名具足，亦名遠離。云何具

足？云何遠離？言遠離者，遠離五蓋。言具足者，具足五支，

所謂覺、觀、喜、安、定。云何名覺？如心覺大覺、思惟大思

惟，觀於心性是名為覺。云何名觀？若觀心行大行遍行隨意，

是名為觀。云何為喜？如真實知大知心動至心，是名為喜。云

何為安？所謂身安心安受安，受於樂觸，是名為安。云何為定？

若心住大住不亂，於緣不謬無有顛倒，是名為定。第二禪者，

同離五事，所謂五蓋，具足三支：一喜、二安、三定。入第三



53 
 

禪，亦離五事，具足五支：一者、念；二者、捨；三者、慧；

四者、安；五者、定。入第四禪，亦離五事，具足四支：一者、

念；二者、捨；三者、不苦不樂；四者、定。憍陳如！若有比

丘具足四禪，是名法行。 

「憍陳如！若有比丘觀身厭患，遠離身相一切身觸喜觸樂

觸，分別色陰遠離色陰，觀無量空處，是名法行比丘入空處定，

是名比丘修集法行。 

「憍陳如！云何比丘得識處定？若有比丘修舍摩他、毘婆

舍那，觀心意識，自知此身不受，知三受已，得遠離是三種受，

是故名為得識處定，是名法行。 

「憍陳如！云何比丘得少識處定？若有比丘觀三世空，知

一切法行亦生亦滅，空處識處亦生亦滅，作是觀已次第觀識：

我今觀識亦非識非非識，若非識者是名寂靜。我今云何永斷此

識？作是觀已得少識處，是名比丘得少識處定。 

「憍陳如！云何比丘獲得非想非非想定？憍陳如！若有

比丘有非心想，作是順忍：『我今此想是苦是漏、是瘡是癕、

是不寂靜。若我能斷如是非想及非非想，是名寂靜。』若有比

丘，能斷如是非想非非想，是名獲得無想解脫門。何以故？法

行比丘作是思惟：『若有受想、若有識想、若有觸想、若有空、

若有識、若有非想非非想，如是等想名為麁想。我今若修無想

三昧，則能永斷如是等想。』是故見於非想非非想為寂靜處，

如是見已，入非想非非想定。 

「若得非想非非想定已，不愛不貪能破無明，破無明已，

名為獲得阿羅漢果。前三種定，二道所斷；後第四定，終不可

以世俗道斷。凡夫離於非想非非想處，無麁煩惱，亦有十法，

所謂：一受、二想、三行、四觸、五思惟、六欲、七解、八念、

九定、十慧。云何為受？所謂識受。云何為想？所謂識想。云



54 
 

何為行？所謂法行。云何為觸？所謂意觸。云何為思？所謂法

思。云何為欲？所謂欲入出定。云何為解？所謂法解。云何為

念？所謂念三昧。云何為定？所謂心如法住。云何為慧？所謂

慧根慧力，觀向四果行，乃至得阿羅漢果，觀於生滅及空三昧，

觀於四大如四毒蛇。如是十法，第四空處具足而有，以其無有

麁煩惱故，一切凡夫謂是涅槃。 

「憍陳如！若有比丘修集聖道，厭離四禪及四空處，觀於

滅定莊嚴之道，作是思惟：『諸出入息悉是無常，我若能斷出

入息者，即是安樂。』是故一切諸行因緣悉滅，受滅乃至慧滅，

覺觀滅故，陰入界滅、貪恚癡滅、一切心數法滅、一切非心數

法亦滅，是名不與凡夫共法，非是世法是無學法。 

「憍陳如！若須陀洹、斯陀含，終不能得如是滅定。若次

第得須陀洹果，亦不能得，若須陀洹捨是身已，得阿羅漢果，

亦不能得。若有具足八解脫者，是人能得。 

「憍陳如！若使如來窮劫盡劫說是法目陀羅尼法乃能窮

盡，是名法無礙智。憍陳如！如是法目陀羅尼者，不可思議。

憍陳如！假使有人，能以兔毛渧數知海水渧，不能數知法目陀

羅尼所有功德。若除如來欲說盡者無有是處，乃至一切娑婆世

界微塵亦爾。」 

爾時，世尊告金剛山童子言：「善男子！汝所持來法目陀

羅尼，吾今所說頗有異不？」 

「不也。世尊！」 

「善男子！如是說不？」 

「世尊！實如是說。」 

「善男子！若有人能受持如是法，讀誦書寫廣為人說，當

知是人常為一切人、天、龍、神、阿修羅、乾闥婆、迦樓羅、

緊那羅、摩睺羅伽等之所守護，一切四魔不能得其便，度煩惱



55 
 

河入八正道。」 

金剛山童子言：「善哉，善哉！世尊！實如聖教。」 

爾時，世尊告憍陳如：「若比丘、比丘尼、優婆塞、優婆

夷，修行是法無能壞者，是名施光能淨寂靜，無有行處、無濁

無動、無有舍宅、無少無多，名至處行、細行、堅行，能壞四

魔及四魔眾、一切邪見，度生死河入智慧海，常為諸聖之所讚

歎，得近如來所入之處。雖復未斷一切煩惱，亦得上身無上菩

提、上色、上力、上辯、上念、上慧、上處；或得典領作四域

王、若三二一；若作帝釋，乃至得作他化自在王；若作梵王；

若復獲得菩提樹下金剛之床，梵音深遠其心平等，得大悲心得

舍摩他，壞諸煩惱名無上尊。」 

說是法時，舍利弗、目揵連等，於一坐處得阿羅漢果。 

爾時，一切世人、諸天而讚歎言：「如來功德不可思議，

無量眾生得須陀洹果、斯陀含果、阿那含果、阿羅漢果，發阿

耨多羅三藐三菩提心。」 

爾時，四天王及功德天白佛言：「世尊！隨是經典所流布

處，我當護其四部弟子，及其國土、城邑、村落、諸王、人民。」 

大方等大集經卷第二十二 

《大方等大集經卷第二十二》卷末有呪，CBETA 校勘信

息是--本文明本，如下：   

◎「阿�(一) 阿�阿�(二) 蘘那蛇沙吒(三) 摩訶摩呿(四) 

摩訶咃娑婆娑(五) 樹喻低(六) 阿咃(七) 那�那咃禰(八) 

佛闍囉𥿫(九) 安縷瀨𥿫(十) 闍羅迦咃(十一) 阿那耨得叉

(十二) 滼復婆(十三) 那�𠻬�(十四) 勒叉魯遮那(十五) 莎

吒呿�(十六) 陀羅尼茂闍(十七) 波囉伽啅�(十八) 鞞那廁

(十九) 婆那鞞哹(二十) 阿那迦咃(二十一) 栴茶咩脩(二十

二) 婆羅呿多(二十三) 脩魯遮那(二十四) 魯遮那�(二十五) 



56 
 

魯遮蛇蘘��斯(二十六) 莎訶(二十七)」 

◎「勿力呵(一) 勿力呵(二) 勿力呵(三) 勿力呵(四) 

阿�勿力呵(五) 薩𡖐勿力呵(六) 修�奢勿力呵(七) 那婆勿

力呵(八) 修頗�(九) 阿能伽(十) 柢比叉(十一) 闍蛇私羅

(十二) 那�噢�(十三) 呿伽鉢羅(十四) 那囉那讇(十五) 宿

沙(十六) 翅奢私羅(十七) 阿�羅思羅(十八) 摩訶迫坻闍那

(十九) 阿那閃陀羅(二十) 阿婆呿伽(二十一) 那猶多閃陀

羅(二十二) 娑頗囉(二十三) 阿蘘伽伽(二十四) 那囉拏(二

十五) 娑遮(二十六) 守留多竭婆侈那(二十七) 莎呵(二十

八)」 

◎「闍�摩(一) 闍�摩(二) 闍婆摩(三) 阿駒盧吒(四) 

比�闍婆(五) 摩訶陀摩�呿(六) 阿囉闍(七) 珊菩陀(八) 蘘

呿�(九) 阿囉闍��(十) 囉闍��(十一) 闍坻叉蛇��(十二) 

摩醯闍�尼畔陀(十三) 比牟遮��(十四) 那囉蛇拏��(十五) 

斫啾��(十六) 輸盧多��(十七) 輸盧多��(十八) 伽恨拏

��(十九) 嗜貺��(二十) 迦蛇��(二十一) 質多��(二十二) 

娑茂陀囉��(二十三) 䩯囉拏��(二十四) 叱那修留坻��(二十

五) 莎呵(二十六)」 

◎「阿羅摩(一) 阿羅摩(二) 阿羅摩(三) 闍蛇囉闍(四) 

字犁蛇囉闍(五) 伽闍哹(六) �囉闍羅(七) 阿那遮(八) 阿

呿莎囉(九) 呿伽莎闍那(十) 那烏呵(十一) 那囉蛇那烏呵

(十二) 摩醯濕波羅遮摩(十三) 阿摩昵呵(十四) 阿蛇�利羅

(十五) 斫啾遮摩(十六) 斫啾娑斫啾那(十七) 那�那�摩闍

(十八) 阿�呿�(十九) 車�那�(二十) 呿伽禪縷(二十一) 娑

囉旃陀囉(二十二) 摩醯濕波羅昵羅那�(二十三) 娑檀摩叉蛇

(二十四) 莎呵(二十五)」 

 



57 
 

大方等大集經卷第二十三 

北涼天竺三藏曇無讖譯 

虛空目分第十之二中世間目品第二 

爾時，世尊即放眉間白毫相光，悉蔽十方諸佛世界日月星

宿、珠火燈明所照之處，一切石山諸惡刺棘為不復現。十方無

量恒河沙等世界眾生見是光已，各各繫念思惟善事。其中諸佛

見是光已，各告己眾而作是言：「善男子！過於無量恒河沙世

界，彼有世界名曰娑婆，具足五滓。有佛出世，號釋迦牟尼如

來、應、正遍知、明行足、善逝、世間解、無上士、調御丈夫、

天人師、佛、世尊。無量世界無量菩薩、無量聲聞，悉集彼土

坐彼佛前，彼佛即為宣說法行法目陀羅尼門。為諸聲聞，說法

行已放大光明，將欲演說淨目法門陀羅尼法。為中乘者得緣覺

果，為諸菩薩莊嚴成就阿耨多羅三藐三菩提，具足十地如來十

八不共之法，轉不退輪壞三惡趣，令修八聖得無上果。」 

爾時，十方恒河沙等世界諸眾聞是語已，各各白佛言：「世

尊！我欲往彼娑婆世界至說法處，聽受如是淨目法門。」 

爾時，無量諸菩薩眾，悉共來詣娑婆世界，到於佛所頭面

禮拜却坐一面。 

時此世界無量梵天，往至佛所供養恭敬却坐一面。百億魔

天、百億化自在天、百億兜率天、百億夜摩天、百億帝釋天、

百億四天王天、百億日月天、百億自在天、百億閻羅王、百億

地鬼、四百億阿修羅、四百億龍王，如是等眾悉向佛所，恭敬

供養却坐一面。無量沙門及婆羅門悉得神通，來向佛所恭敬供

養却坐一面。 

諸世界中外道相師，見光明時，作是思惟：「如是光者，

非是日月星宿之明，必是異光，如是不久七日並出，當焦四海



58 
 

須彌山王一切草木，其後欲界火災當出。」或復有言：「却後

不久必當雨毒害於一切。」或復有言：「却後不久必當雨刀害

諸人物，惡時將至誰能救之？」或復有言：「瞿曇沙門憐愍一

切，唯是能救施其壽命。」爾時，一切無量眾生至心念佛；念

已即見是大寶坊，以佛力故即至坊中。 

爾時，波斯匿王以佛神力故亦見寶坊，以佛力故得到坊中。

憂填耶那王、惡性王、輸頭檀王、摩醯陀王、修陀奢那王、頻

婆娑羅王，如是等王亦因佛力得見寶坊，悉至坊中，供養禮拜，

次第而坐，各作是念：「今此眾中有大仙人，有佛、世尊，此

光因緣今當問誰？當問仙人？問佛可耶？」 

爾時，須陀舍那王言：「我今有大婆羅門師，名曰電髮，

善知相法能解能說，是最可問。」電髮聞已即作是言：「我所

博覽一切相書都無此事，我實不能解此光瑞，閻浮提中一切相

師其數五百悉不能解。」 

爾時，頻婆娑羅王語諸王言：「汝何故狂？此大眾中有佛、

世尊，號釋迦牟尼，具一切智，善知世間出世間相，了十二月

善相之書，大悲憐愍一切眾生，實語正語，唯佛能說是光報應。」

爾時，諸王及諸大眾一切宗仰，共白佛言：「世尊！唯願如來

為我等說十二月相書。」 

佛言：「大王！今此大會不應宣說世間相書。」 

頻婆娑羅王白佛言：「世尊！今此會中有諸眾生，不信如

來所有功德，又不信是一切智人，唯願破壞如是疑心而宣說之。

是諸眾生若得聞已心生喜信，生信心已，乃可為說出世之道。

如是眾生，亦當樂受易可調伏。」 

佛言大王：「至心諦聽，我當說之。大王！往昔雪山有一

仙人，名婆伽婆，食果草根修集慈心，而不能除諸煩惱結，不

能調伏貪欲之心。時彼住處有一雌虎，即共行欲，虎便懷妊。



59 
 

日月已滿，至此人所產十二子。是時仙人心憐愍故，即取洗浴

而哺養之，虎母心愛隨時乳養。爾時仙人各為立名：一名竭伽、

二名跋伽婆、三名為虎、四名師子、五名擔重、六名婆羅墮闍、

七名步行、八名婆羅奴、九名健食、十名惡性、十一名師子擔、

十二名健行。 

「是十二子年始七歲，食草根華果。是時父母俱時命終，

時十二子心懷愁惱，仰天號哭：『如何一旦無所歸依？』 

時有樹神聞是聲已，作如是言：『諸童子且莫啼哭，有歸

依處，所謂梵天憐愍眾生，汝等應當晝夜六時淨自洗浴，向於

虛空至心禮拜求哀梵天。梵天當以無礙天耳聞汝等聲，聞已當

來至汝住處，以憐愍故。來已當壞汝等癡闇施慧光明，得智慧

已，一切諸天當供養汝，況世間人！』時十二子聞是語已，如

教而行經十二年。然後梵天乃聞其聲，即來下至三十三天。 

「爾時，帝釋見梵天來即前供養，既供養已，即復白言：

『大士！欲何所至？』『憍尸迦！汝不見彼雪山之中十二仙耶？

憍尸迦可共往彼。』 

時釋提桓因與無量天，相隨俱下至雪山中。時十二仙見梵

天來，歡喜踊躍禮拜供養。 

「時梵天王告十二童子：『汝等何故，十二年中精勤苦行

供養於我？欲何所求？為求名聲、色力、財寶、聖道、智慧諸

天身耶？』 

時竭伽仙白梵天言：『大士！我今不求如是等事，我欲求

智慧，為眾生故。我等孤稚，少失覆蔭，自隨其心，無教告者。

唯願大士施我智慧，令我識知善惡等業，及了眾生善惡等業，

亦知眾生、國土、城邑、剎利、婆羅門、毘舍、首陀、男女、

大小善惡等相受苦樂事。諸王貪國無厭足者，興兵相伐衰盛等

相，若我知已，當以方便教滅惡相，令得受樂。』」  



60 
 

大方等大集經虛空目分中彌勒品第三  

爾時，彌勒菩薩即於佛前，心念說偈，問於如來： 

「非有途路，  而有輪轉；  如來亦不 

 住一切道，  非道見道，  道見非道。」 

佛言：「善男子！非道者即是不出不滅，不住非智，非智

境界，非明非闇，非常非斷，非善非惡，非是色陰乃至識陰，

是名實性，是名法性，名一切行，名真實際，是名非道，如是

中道。諸佛如來轉於法輪，而不貪著如是諸道。若有眾生，道

見非道、非道見道，如是眾生不能達於道與非道及知三道。如

來悉能分別解說，及以斷道。 

「善男子！如來、世尊於無道中而轉法輪，為壞眾生三種

道故。何等三道？一、煩惱道；二者、苦道；三者、業道。業

道者，所謂行有；煩惱道者，所謂無明愛取；苦道者，所謂識

名色、六入、觸受生老死等。如是三道，何因緣有？觸緣故有。 

「善男子！因眼見色而生愛心，愛心者即是無明，為愛造

業即名為行，至心專念名之為識，識共色行是名名色，六處生

貪是名六入，因入求受名之為觸，貪著心者即名為愛，求是等

法名之為取，如是法生是名為有，次第不斷名之為生，次第斷

故名之為死，生死因緣眾苦所逼名之為惱，乃至識法因緣生貪，

亦復如是。如是十二因緣，一人一念皆悉具足。 

「出有三種：一者、因出；二者、初出；三者、道出。若

有比丘修行法行，觀察所有愛心相貌。比丘當觀，若有愛心即

是無明，無明之體能出二過：一者、出行；二者、出識。識亦

有二：一者、出名；二者、出色。名色亦二：一者、無住；二、

住六入。六入亦二：一、不厭欲；二、能生觸。觸亦有二：一、

生受心；二者、求受。受亦有二：一、受苦樂；二、生貪愛。

愛亦有二：一者、繫縛堅固；二者、求取。取亦有二：一者、



61 
 

貪心；二者、求有。有亦有二：一者、樂住；二、生因緣。生

亦有二：一者、生老；二者、苦緣。老亦有二：一、壞壯色；

二、作死因。死亦有二：一、壞壽命；二、愛別離，是名出因。 

「云何初出？若有比丘修集法行，觀如是法亦出亦滅，是

名初出。」 

爾時，世尊告憍陳如：「云何道出？若比丘見道有二種：

一者、行行；二者、慧行。憍陳如！汝頗知是行行慧行耶？」 

憍陳如言：「未知。世尊！唯願如來為觀十二因緣比丘得

大智慧壞諸煩惱，分別解說，比丘聞已當具受持。」 

爾時，世尊告寶幢童子：「善男子！汝頗能知息出入不？」 

「不也。世尊！」 

「善男子！法行比丘先觀無明乃至老死。云何名為觀於無

明？先觀中陰，於父母所生貪愛心，愛因緣故四大和合，精血

二渧合成一渧，大如豆子名歌羅羅。是歌羅羅有三事：一命、

二識、三煖。過去世中業緣果報，無有作者及以受者，初息出

入是名無明。歌羅羅時氣息入出，有二種道：所謂隨母氣息上

下、七日一變。息入出者名為壽命，是名風道；不臭不爛，是

名為煖；是中心意，名之為識。 

「善男子！若有欲得辟支佛果，當觀如是十二因緣，後觀

三受因緣：五陰、十二入、十八界。云何為觀？隨於念心觀息

出息入，觀於內身皮膚肌肉筋骨髓腦如空中雲。是身中風亦復

如是，有風能上，有風能下，有風能滿，有風能焦，有能增長，

是故息之出入名為身行；以出入息從覺觀生，故名意行；和合

出聲名為口行。以如是等三行因緣，故有識生。識因緣故則有

四陰及以色陰，故名名色。五陰因緣行六處，故名六入。情塵

相對故名為觸。觸因緣故念色至念法，是名為受。貪著於色乃

至於法，是名為愛。愛因緣故四方求覔，故名為取。取因緣故



62 
 

受於後身，故名為有。有因緣故有生老死種種諸苦。是名五陰、

十二入、十八界，十二因緣之大樹也。 

「是故緣出入息，能生一切諸苦煩惱，是故凡夫生時，亦

為煩惱繫縛，死時亦爾；終不能得身心自在，不得三昧，不盡

諸漏。若有比丘觀入出息，如空中風無我我所，無有作者及以

受者，從緣而生從緣而滅，無相無物無有覺觀；眾生風者亦復

如是，共四大行，生歌羅羅九孔乃至九萬九千諸孔出入，無作

無受，是風出入如是肉段，以是因緣故，有無明乃至老死眾苦

聚集。 

「善男子！譬如虛空無物無我，出入諸息、地水火風、壽

命煖識、無明乃至生老病死，亦復如是。眾生顛倒，於非我中

而橫見我，於如是等同虛空法，作陰界入想，一切凡夫因是顛

倒，輪轉生死無有窮已。若法行比丘，觀是息冷則舉身冷，觀

是息煖則舉身煖，是身爾時隨意隨風。若觀冷時不得禪定不入

定聚，是人則墮冷地獄中。若觀煖時不得禪定不入定聚，是人

則墮熱地獄中。若佛弟子修集法行，觀察出入息冷煖等時則得

正道。法行比丘如實觀察無明乃至生老病死，心不顛倒，是名

淨目陀羅尼也。善男子！汝若能受是陀羅尼，即是真實觀入出

息。」 

寶幢菩薩白佛言：「世尊！諸佛境界不可思議，非是聲聞

緣覺所及。」 

爾時，四天王白佛言：「世尊！隨是經典所流布處，我等

要當隨侍守護，所有惡事悉令消滅。」 

大方等大集經虛空目分中四無量心品第四 

爾時，頻婆娑羅王白佛言：「世尊！因諸聲聞辟支佛等修

行法行，令閻浮提無有疾疫飢饉惡事。世尊！菩薩摩訶薩修四

無量心，若有四姓供養恭敬，得幾所福？」 



63 
 

佛告大王：「若有菩薩修四無量，隨所住國具八上事： 

一者、其土人民供養父母、增長慚愧，恭敬沙門諸婆羅門

耆舊有德，受持禁戒。大王！若諸國土有諸菩薩修四無量，其

土人民，則能成就如是初事。 

復次，大王！若有菩薩修四無量，隨所住國其土人民，修

集慈心遠離殺害，其心調柔無有濁心瞋恚之心，平等無二，是

名為二。 

復次，大王！若有菩薩修四無量，隨所住國其土人民，不

貪財寶，樂為惠施，呵責盜竊，是名為三。 

復次，大王！若有菩薩修四無量，隨所住國，其土人民自

足妻色，遠離非法，呵責欲心，是名為四。 

復次，大王！若有菩薩修四無量，隨所住國其土人民，真

語實語、無破壞語，常修善語，是名為五。 

復次，大王！若有菩薩修四無量，隨所住國，其土人民無

有嫉妬濁惡之心，是名為六。 

復次，大王！若有菩薩修四無量，隨所住國其土人民，正

見不謬無有邪見，是名為七。 

復次，大王！若有菩薩修四無量，隨所住國其土人民，一

切供養恭敬三寶，遠離惡見，是名為八。大王！若有菩薩修四

無量，隨所住國其土人民，具足如是八種功德。 

「大王！若有菩薩修四無量，隨所住國，其土無有八怖畏

事。何等為八？一者、無內外軍畏；二者、無諸惡鬼畏；三者、

無惡星宿畏；四者、無諸惡病畏；五者、無諸惡獸畏；六者、

無諸惡賊畏；七者、無諸旱澇畏；八者、無諸穀難畏。大王！

若有菩薩修四無量，隨所住國，其土無有如是八畏。 

「大王！若有菩薩修四無量，隨所住國，其土具足八大丈

夫。何等為八？一者、有諸眾生已於過去無量佛所，深種善根，



64 
 

如是之人樂生其土。二者、復有眾生已於過去無量世中，修戒

多聞，如是之人樂生其土。三者、復有眾生已於過去無量世中，

供養父母、師長、和上、耆舊有德，如是之人樂生其土。四者、

復有眾生已於過去無量世中，成就天業，當受天身，故轉天身

來生其土。五者、復有眾生能壞一切三惡道業，如是之人樂生

其土。六者、復有眾生具聲聞乘，如是之人樂生其土。七者、

復有眾生樂緣覺乘，如是之人來生其土。八者、復有眾生，已

於過去無量世中，修六波羅蜜，如是之人樂生其土。大王！若

有菩薩修四無量，隨所住國，其土具足如是八人。 

「大王！若有菩薩修四無量，隨所住國，其地具足上地水

味、無上法味、眾生之味，一切眾生心相親愛，如是眾生捨是

身已復生天上，乃至鳥獸亦復如是。大王！譬如一筐盛四種香：

一者、沈水；二者、多伽羅；三者、牛頭栴檀；四者、多摩羅

葉，如是四香合有四兩。有四姓人，以四種衣置之筐中，經數

日已各自齎去，而是四香銖兩不折，然是衣中各各有香。大王！

若有菩薩修四無量，隨所住國其土人民，各各成就種種功德，

而於菩薩無所損減。」 

爾時，頻婆娑羅王白佛言：「世尊！菩薩摩訶薩修四無量

心不可思議。何以故？菩薩摩訶薩自身修集，能令無量無邊眾

生得大利益。」 

爾時，會中有一菩薩名曰淨光，告無勝菩薩言：「善男子！

汝今已得無上利益。何以故？汝常修集四無量心。」 

無勝菩薩言：「善男子！我今云何得大利益？如是法中無

作無受、無覺無見無知、無此無彼。善男子！如人自言能畫虛

空瓔珞莊嚴。雖有是言，真實不能。一切諸法亦復如是，無出

無壞，無生無滅，無有處所，無有覺觀，淨三解脫無相無作無

願。如爾法界，無轉無散，無合無礙，無濁無邊，猶如虛空無



65 
 

有和合，無欲無性，無見無說。法性無數，無少無多，無有境

界，無二無著，無量無色，無聲寂靜，無變無量，猶如虛空。

無比無勝，無常無斷，難見難知，難可思惟，堅固無行，無有

瞋恚，攝諸佛界，是名梵行，名四無量。如來修集，心無厭足，

勤行精進，是名佛法，大信大念，大不放逸，至心不忘。 

「若菩薩摩訶薩修集如是四無量心，即是菩薩修行菩薩甚

深法界。如是菩薩將欲近入無生法忍，行六波羅蜜護諸佛法，

已近第三如法順忍，真見佛身。能摧魔眾及壞邪道，度生死河

入大智海，通達一切諸佛境界，具足莊嚴諸佛功德。諸所有色

種姓財物，勝諸眾生，次第當坐如來法座，具足一切三昧總持，

不為一切聖人所輕。為諸緣覺之所讚歎，常為諸佛之所護念，

能解一切國土眾生種種語言。於諸法中，不見受者及以施者，

亦無說者及聽法者，無有作者及以受者，猶如虛空。」 

淨光言：「善男子！是故我言，汝今成就無量功德。何以

故？已於無量無邊世中勤修集故。善男子！若佛獲得十力無畏

一切佛法，出家苦行逮成正覺，轉妙法輪示大神通入大涅槃，

如是等事悉皆因修四無量心，如是即是四無量果。以是義故，

諸善男子及善女人，應當修集四無量心。」說是法時，二萬眾

生得隨慈忍，無量眾生具四無量心，一切大眾咸供養佛。 

大方等大集經虛空目分中淨目品第五 

爾時，有一菩薩童子名無勝意，長跪合掌白佛言：「世尊！

慈無量心有何等相？有何等體？何等因緣？何等果報？云何

具足？」 

佛言：「善哉，善哉！善男子！能問如是甚深之義？」 

爾時，如來即入三昧，其三昧名調伏眾生無所畏懼。入三

昧已，從其肉髻放大光明，其光猛盛有種種色，遍照無量無邊



66 
 

世界，復出妙音而說偈言： 

「淤泥之中生芙蓉，  亦復生於種種華， 

 眾生以之供養佛，  并及一切諸天神。 

 一切惡國亦如是，  生諸聖人大菩薩， 

 能調難調不調眾，  猶如眾生華供養。 

 娑婆世界惡土地，  釋迦住中宣說法， 

 若欲獲得無量利，  應當往彼娑婆界。」 

無量世界所有眾生，聞是偈已，各各供養其土世尊。既供

養已，乘佛神力，悉來集會娑婆世界。至於佛所，頭面禮拜，

却坐一面。 

爾時，此界大寶坊中，無量眾生具足彌滿，是諸眾生各作

是念：「獨我至此供養如來，獨在佛前諮問正法，如來獨為我

一人說。」 

爾時，世尊告無勝意童子：「善男子！慈有三種：一、眾

生緣；二者、法緣；三者、無緣。 

「善男子！眾生緣者緣於五有，若有法行菩薩，欲得具足

六波羅蜜大慈大悲菩薩十地，速得成就阿耨多羅三藐三菩提，

轉正法輪，調伏無量無邊眾生，令度無邊生死大河，欲壞無量

惡魔伴黨入大涅槃。如是菩薩，應當修集四無量心。應云何修？

若菩薩摩訶薩，為下方眾生乃至上方一切眾生修集是慈，視諸

眾生如父如母，如師和上，如佛、世尊、聲聞、緣覺。爾時，

應作如是思惟：『若有眾生，橫於我所起諸惡事。菩薩爾時應

作是念：「若我瞋是惡眾生者，則為十方諸佛所見，是大可恥。

當見呵責：云何是人為阿耨多羅三藐三菩提，而自不能調伏其

心？譬如有人無有脚足而欲趣彼欝單曰土，如無目者而欲讀書，

如無手者而欲執作，遠離慈心而欲獲得阿耨多羅三藐三菩提者，

亦復如是。若不能斷如是瞋心，尚不能得聲聞菩提，何況阿耨



67 
 

多羅三藐三菩提？若我不能調伏自心，當為諸佛聲聞緣覺天龍

八部之所呵責。若我不能調伏自心，當得大罪受地獄苦，不得

現在未來利益，是故應當修集慈心。」』復作是念：『若有於我

已作諸惡，始作欲作，或以惡事加於我親，以利養事益於我怨，

亦復如是。』如是觀已，菩薩先於一方眾生修集慈心，二三四

方四維上下亦復如是。善男子！是名菩薩慈緣眾生。」 

爾時，會中有一天子名曰明星，白佛言：「世尊！若菩薩

摩訶薩初修慈心，如是慈心有何等果？為是現在，為在未來，

具足成就幾所福德？世尊！如是菩薩修集慈心，頗復當墮三惡

道不？」 

佛言：「善哉，善哉！善男子！汝已於昔供養恭敬無量諸

佛，是故今能發如是問；已種善子善根堅固，無量世中修集慈

心，不與聲聞辟支佛共，為欲利益無量眾生，是故今者能作是

問。 

「善男子！諦聽，諦聽！今當為汝分別解說。若有菩薩，

能如我先所說修慈，是人則得臥安寤安不見惡夢，資生所須無

所乏少。諸天守護，人天樂見，不聞惡聲，身不惡病，常樂寂

靜，勤行精進，樂受正法，知見無我，常為國主、沙門、梵志、

男女、大小，乃至鳥獸之所供養，親近善友，所謂聲聞緣覺諸

佛菩薩，樂行惠施能度眾生。所有善心，不為三毒之所破壞，

善名好譽流布四方。能療眾生所有惡病，能令眾生遠離眾苦，

能解眾生一切繫縛，能調眾生諸惡煩惱，能壞一切惡邪異見，

能與眾生信心念心。大智慧心，心住大乘無能傾動，不隨他語，

能壞眾生身口意惡，能滅眾生三種障業，唯除五逆，誹謗正法

賢聖之人、劫招提僧物。 

「善男子！菩薩若能如是修慈，當捨命時，面見十方諸佛、

世尊手摩其頭，佛手觸故心則歡喜，心歡喜故，尋得往生其佛



68 
 

國土，亦聞如是善妙之言：所謂『莫生怖畏，莫生怖畏。汝是

修慈純善之人，定當得生淨佛世界，覲見無量諸佛、世尊，離

三惡道必入涅槃，亦聞法緣、無緣之慈，亦得具足四無量心，

乃至獲得阿耨多羅三藐三菩提。』」 

爾時，明星天子聞是法時，於諸禪定出入自在。無勝意童

子白佛言：「世尊！如是天子，以何力故，於禪定中速入速出？」 

佛言：「善男子！是天子者，已於無量諸如來所殖諸善根，

無量世中修法緣慈，本願力故生四天處。在日天前十千由旬，

所住宮殿縱廣三萬二千由旬，琉璃所成，前後左右滿十由旬。

諸天男女而共圍遶，是人在中離其眷屬三由旬所獨坐寶床，出

入禪定一日一夜。此四天下有八十天處，六十龍處，四阿修羅

處，四迦樓羅處，五十二緊那羅處，四十六摩睺羅伽處，八拘

辦荼處，三十富餓鬼處，三十毘舍遮處。於如是處，悉能調伏

如是眾生，以本願力故。往昔發願，此閻浮提夜五分過，餘一

分在，當在日前十千由旬，先當破壞閻浮提闇而作明相。若閻

浮提諸善眾生欲度生死修禪定者，當為是人除去睡眠施其念力。

若欲見我，我當於夢現作和上師長父母。若有凡夫修集外道，

我當破壞其人邪心示以正道。若有眾生於世間事及出世事，生

懈怠者，覩見我已除去懈怠勤修事業。若有眾生迷失正路，得

見我時則還見道。若有眾生身遇重病，得見我者苦痛休息，身

得安眠受大快樂。若有老人身受眾苦心多忘誤，得見我者還得

念心，然我出時能令眾生繫心念善。若有眾生命將欲盡，最後

一念，我當為說大乘經典，彼既聞已面見佛像，捨身得生淨佛

世界。若有欲求辟支佛者，我當為說辟支佛乘。若有欲求聲聞

乘者，我亦當為說聲聞乘。若有眾生，有三惡業，聞我說法惡

業即滅。世尊！我先行於閻浮提國，然後次行於瞿陀尼，瞿陀

尼後次欝單曰欝單曰後，次弗婆提。以如是等本願力故，常得



69 
 

修行六波羅蜜，乃至得成阿耨多羅三藐三菩提。」 

爾時，明星天子白佛言：「世尊！我今為欲利益一切眾生

故，說此陀羅尼： 

「『盧遮羅(一) 盧遮羅(二) 盧遮那(三) 娑羅叉婆(四) 

娑羅叉婆(五) 娑羅叉�(六) 阿�呵呵(七) 阿�特荼(八) 阿

婆闍婆(九) 阿婆叉那(十) 阿叉叉叉(十一) 富羅婆邏(十二) 

阿婆叉叉(十三) 闍婆闍婆(十四) 摩呵迦波(十五) 阿婆阿

婆(十六) 摩呵娑摩(十七) 頻豆(十八) 莎闍羯波(十九) 阿

鞾(二十) 阿鞾(二十一) 呵呵尼摩(二十二) 沫邏莎律闍(二

十三) 迦留那闍邏(二十四) 莎呵』 

「世尊！若有比丘、比丘尼、優婆塞、優婆夷，若男、若

女、若大、若小，若有至心念我事者，是人則得淨於諸業，神

通施戒忍辱精進禪定智慧，解脫佛土四無礙智。如是諸人不得

成就如是事者，我則欺誑十方諸佛，於未來世，亦莫令我得阿

耨多羅三藐三菩提。」 

爾時，無勝意童子白佛言：「世尊！他方佛土所有人民，

常作是言：『娑婆世界雜穢不淨。』然我今者常見清淨。」 

佛言：「如是，如是。善男子！如汝所說。又此世界諸菩

薩等，或作天像調伏眾生，或作龍像，或作鬼像，或阿修羅像，

或迦樓羅像，或緊那羅像，或摩睺羅像，或夜叉像，或拘辦荼

像，毘舍闍像，薜荔陀像，人像，畜生像，鳥獸之像，遊閻浮

提，教化如是種類眾生。善男子！若為人天調伏眾生，是不為

難。若為畜生調伏眾生，是乃為難。 

「善男子！閻浮提外，南方海中有琉璃山，名之為潮。高

二十由旬，具種種寶，其山有窟名種種色，是昔菩薩所住之處，

縱廣一由旬高六由旬，有一毒蛇在中而住，修聲聞慈。復有一

窟名曰無死，縱廣高下亦復如是，亦是菩薩昔所住處，中有一



70 
 

馬修聲聞慈。復有一窟名曰善住，縱廣高下亦復如是，亦是菩

薩昔所住處，中有一羊修聲聞慈。其山樹神名曰無勝，有羅剎

女名曰善行，各有五百眷屬圍遶，是二女人常共供養如是三

獸。 

「善男子！閻浮提外西方海中有頗梨山，高二十由旬，其

山有窟，名曰上色，縱廣高下亦復如是，亦是菩薩昔所住處，

有一獼猴修聲聞慈。復有一窟名曰誓願，縱廣高下亦復如是，

亦是菩薩昔所住處，中有一雞修聲聞慈。復有一窟名曰法床，

縱廣高下亦復如是，亦是菩薩昔所住處，中有一犬修聲聞慈。

中有火神，有羅剎女，名曰眼見，各有五百眷屬圍繞，是二女

人常共供養是三鳥獸。 

「善男子！閻浮提外北方海中有一銀山，名菩提月，高二

十由旬，中有一窟名曰金剛，縱廣高下亦復如是，亦是菩薩昔

所住處，中有一猪修聲聞慈。復有一窟名香功德，縱廣高下亦

復如是，亦是菩薩昔所住處，中有一鼠修聲聞慈。復有一窟名

高功德，縱廣高下亦復如是，亦是菩薩本所住處，中有一牛修

聲聞慈。山有風神名曰動風，有羅剎女名曰天護，各有五百眷

屬圍繞，是二女人常共供養如是三獸。 

「善男子！閻浮提外東方海中有一金山，名功德相，高二

十由旬，中有一窟名曰明星，縱廣高下亦復如是，亦是菩薩昔

所住處，有一師子修聲聞慈。復有一窟名曰淨道，縱廣高下亦

復如是，亦是菩薩昔所住處，中有一兔修聲聞慈。復有一窟名

曰喜樂，縱廣高下亦復如是，亦是菩薩昔所住處，中有一龍修

聲聞慈。山有水神名曰水天，有羅剎女名修慚愧，各有五百眷

屬圍遶，是二女人常共供養如是三獸。 

「是十二獸，晝夜常行閻浮提內，天人恭敬，功德成就，

已於諸佛所發深重願。一日一夜常令一獸遊行教化，餘十一獸



71 
 

安住修慈，周而復始。七月一日鼠初遊行，以聲聞乘教化一切

鼠身眾生，令離惡業勸修善事。如是次第至十三日，鼠復還行，

如是乃至盡十二月。至十二歲，亦復如是，常為調伏諸眾生故。 

「善男子！是故此土多有功德，乃至畜生亦能教化，演說

無上菩提之道，是故他方諸菩薩等，常應恭敬此佛世界。」 

爾時，會中有一優婆塞名曰淨德，白佛言：「世尊！我今

可得覩見如是十二獸不？」 

「善男子！若有比丘、比丘尼、優婆塞、優婆夷，欲得覩

見是十二獸，欲得大智大念大定大神通力，欲受一切所有典籍、

四無量心，欲行正道得奢摩他，欲得寂靜，欲增善法，是人當

以白土作山，縱廣七尺高十二尺，種種香塗金薄薄之，四邊周

匝二十尺，所散瞻婆華當以銅器盛，諸種種非時之漿置之四面，

清淨持戒日三洗浴敬信三寶。離山三丈正東向立，誦如是呪： 

「◎戰陀羅呵(一) 修利蛇比摩(二) 其羅𣍦(三) 沸己

牟邏(四) 若蛇牟邏(五) 阿呵希(六) 娑呵囉希(七) 若蛇呵

希(八) 薩婆復多呵(九) 梨蛇婆呵休(十) 摩莎車婆牟梨(十

一) 迦�浮(十二) 邏奢浮(十三) 修邏蛇牟(十四) 呿迦那

(十五) 摩希叉婆(十六) 迦婆摩訶(十七) 阿叉比婆邏(十八) 

多波比莎(十九) 沙持因持利蛇鞞莎(二十) 阿闍牟他婆(二十

一) 婆盧婆叉(二十二) 槃陀哆(二十三) 遮羅叉婆希(二十

四) 呵迦比牟(二十五) 哆比勒搜(二十六) 散遮勒搜(二十

七) �婆浮(二十八) 娑邏�叉搜(二十九) 沸己遮(三十) 哆

莎賴莎(三十一) 陀叉邏莎(三十二) 波利波遮(三十三) 修

羅修(三十四) 搜婆莎彌(三十五) 希邏莎(三十六) �邏牟莎

邏莎(三十七) 牟莎邏私(三十八) 邏婆邏娑(三十九) 頻婆

思邏莎(四十) ��邏娑(四十一) 陀摩盧遮那邏娑(四十二) 

富囊挫蘭呵邏娑(四十三) 首陀盧遮那邏娑(四十四) �摩摩邏



72 
 

娑(四十五) 比摩盧遮那呿伽(四十六) 薩顛摩邏娑(四十七) 

阿利耶盧遮那耨耨(四十八) 比摩牟(四十九) 婆羅呵芒�呵邏

私㝹㝹(五十) 阿由比目猛(五十一) 牟尼邏提致汦(五十二) 

莎呵 

「住十五日，當於山上見初月像。爾時則知見十二獸，見

已所願隨意即得。善男子！若能如是修行苦行，即得眼見是十

二獸。」 

爾時，淨德優婆塞語明星菩薩言：「善男子！汝能教化調

伏眾生。云何調伏？為以身耶？口耶意耶？」 

「善男子！我非身口，唯以心業。」 

「善男子！若是心業，為過去耶？未來耶？現在乎？」 

「善男子！亦非去來，唯是現在，制現在心不令作惡。」 

「善男子！汝猶不能令現在心獲得解脫？云何而能調伏

眾生？」 

明星答言：「我今受持四無礙智淨目持力故，能調伏一切

眾生。」 

淨德言：「四無礙智淨目持者，亦復不能調伏眾生。何以

故！無覺觀故，云何而言能調眾生？」 

「善男子！我今問汝，隨意見答。善男子！攝入繫縛解脫

清淨道及寂靜，雖復平等亦不平等。如是平等及不平等，何因

緣生？何因緣出？何因緣增長？汝寧不知乎？」 

淨德答言：「善男子！如是等事，因我我所生出增長。」 

明星菩薩言：「善男子！是我我所何因緣生？」 

「善男子！是我我所風因緣生。」 

明星菩薩言：「風住何處？」 

「善男子！風住虛空。」 

又問：「虛空為何所住？」 



73 
 

答言：「虛空住於至處。」 

又問：「至處復何所住？」 

答言：「至處何處住者不可宣說。何以故？遠離一切諸處

所故，一切處所所不攝故，非數非稱不可量故。非覺非觀，非

有非無，非行非生，非出非滅，非有增長，非字非念，非作非

受，非闇非明，非增非減，非壯非老，真實之性是一切法無罣

礙門，是故至處無有住處。」 

明星菩薩言：「善男子！如是即是四無礙智淨目陀羅尼。

若有菩薩修集如是陀羅尼者，一切煩惱則為爛敗，入法緣慈，

一切法中無有疑心。」說是法時十方世界無量眾生得法緣慈，

無量眾生得近四無礙智淨目陀羅尼。 

爾時，世尊讚是二人：「善哉，善哉！善男子！能如法問，

能如法答，是陀羅尼因緣力故。四天王等！於我滅後能守護法。」 

大方等大集經卷第二十三 

《大方等大集經卷第二十三》卷末有呪，CBETA 校勘信息是--此呪明本，如下： 

「『戰阿羅呵(一) 修利蛇比摩(二) 其羅貶(三) 佛已牟邏

(四) 若蛇牟邏(五) 阿呵希(六) 婆呵囉希(七) 若蛇呵希(八) 

薩婆復多呵希(九) 梨咃婆呵休(十) 摩沙車婆牟梨(十一) 迦�浮

(十二) 邏奢浮(十三) 修邏蛇牟(十四) 呿迦那(十五) 摩希叉婆

(十六) 迦婆摩呵(十七) 阿叉比婆邏(十八) 多波比婆(十九) 沙

持因持利蛇鞞婆(二十) 阿闍牟他婆(二十一) 婆盧婆叉(二十二) 

槃陀哆(二十三) 遮羅叉婆希(二十四) 呵迦比牟(二十五) 哆比

勒搜(二十六) 散遮勒搜(二十七) 嘙嘙浮(二十八) 婆羅婆叉搜

(二十九) 佛已遮(三十) 哆𦀟賴沙(三十一) 陀叉邏娑(三十二) 

波利波遮(三十三) 修邏修(三十四) 搜婆娑彌(三十五) 希邏(三

十六) 嘙羅牟娑羅娑(三十七) 牟娑邏私(三十八) 羅婆邏婆(三

十九) 頻婆思邏娑(四十) 嘙嘙邏娑(四十一) 陀摩盧遮那邏娑



74 
 

(四十二) 富囊挫蘭呵邏婆(四十三) 首陀盧遮那邏娑(四十四) 

嘙摩摩邏娑(四十五) 比摩盧遮那呿伽(四十六) 薩顛摩邏娑(四十

七) 阿利那遮那褥褥(四十八) 比摩牟(四十九) 婆遮呵芒嘙呵邏

私葂葂(五十) 阿由比目醯(五十一) 牟尼邏提致沙(五十二) 娑

呵(五十三)』」  

 

大方等大集經卷第二十四 
北涼天竺三藏曇無讖譯 

虛空目分第十之三中聖目品第六 

爾時，明星菩薩白佛言：「世尊！聲聞之人行聲聞乘，辟

支佛人行辟支佛乘，如是二人云何修悲？思作何法？離何煩

惱？」 

佛言：「善男子！若有善男子、善女人行聲聞乘辟支佛乘，

不觀眾生所有樂相，不作怨親父母等相，憐愍眾生修起悲心，

乃至十方亦復如是。若我不能於惡眾生修集悲者，當觀是人八

種苦相，生苦乃至死苦，是人具足如是八苦，我當云何於是人

所不生悲心？是人復有三種大苦，亦復未得脫三惡道，我當云

何不生憐愍？  

「云何名為觀於生苦？從業因緣父母和合，初受意識歌羅

羅時，其身猶如葶歷子許，是時未有入出氣息，亦不覺知苦之

與樂、不苦不樂。離先色相，未具後色，無力無欲，無有精進，

無有憍慢上色上性上自在相，無五欲相，諸根不具。如是眾生，

我當云何不生憐愍？如是眾生過去愛取名為無明，過去業有名

之為行，初入胎心名之為識，歌羅羅中初色四陰名為名色。是

時未具十二有支，以生因緣故，可說有十二因緣。眾生如是，

何有智者不生憐愍？ 

「歌羅羅時住六七日，六七日轉名頞浮陀，是時形色猶如



75 
 

小棗。住七七日轉名伽那，是時形色如胡桃殼。住八七日轉名

閉尸，形色猶如頻婆羅果，是時身邊有五胞出，謂頭手脚。十

二七日始有腸相，二十七日男女根別，二十一七日始生骨節，

乃至三十六七日中，其身具足血肉毛根，三十八七日具足身肢。

四日四夜住在腹中臭穢之處。是人如是，我當云何不憐愍耶？ 

「爾時，還憶本生之事，憶已愁苦，作是念言：『若我出

胎當修善法，願後更莫生如是處，修不放逸遠離受生。』初出

母胎，爾時舉身受迫迮苦，入風觸身亦復受苦。身初至地，以

水摩洗復受大苦猶如地獄，爾時還失憶宿命事。生已復有老病

死苦隨逐不捨，復有風病，白水、黃水和合等病。如是四病數

各百一常隨逐之，是故名為生是大苦。 

「既受生已，老復隨逐，髮白面皺，失智慚愧，髮毛稀疎。

諸行陳故諸根衰熟，易破易壞，爛朽危脆，唯貪二味，所謂鹹

酢。能壞安樂身根遍惱，是大苦河，能破眾生三世壯色，妄如

嬰兒，狂如鬼著。眾生具足如是惡事，我當云何不生憐愍？ 

「爾時復為死所侵逼，失於智慧壽命諸有，捨棄諸陰，身

壞命壞四大離散。三世眾生壽命之怨，一切眾生成就死法，我

當云何不生憐愍？ 

「爾時復有所不愛物而來親近，所謂寒熱、飢渴、惡人、

惡獸。眾生如是，我當云何不生憐愍。 

「復有所愛別離，所謂盛年、財寶、康強、壽命、父母、

妻子、親戚眷屬、上妙六塵。眾生既受如是等苦，我當云何不

生憐愍？ 

「或有眾生於三世中，求上六塵而不能得，以是因緣具受

眾苦。若我於此惡類眾生不生憐愍，我當云何得阿耨多羅三藐

三菩提？ 

「一切眾生受五陰擔，我亦如是。若我不修大悲之心，云



76 
 

何得捨如是重擔？ 

「一切聖人已得遠離五陰重擔，若不修行三種淨戒，不善

思惟，其心放逸不行正道，不得解脫如是之人受百種苦。眾生

既受如是百苦，我當云何不修悲心？ 

「若有眾生於一日夜，能如是觀，是人得心猶如虛空，是

人能於一切眾生修集大悲，是人能得身心寂靜。是人不遠正真

法界及以法性。如是方便，能得聲聞緣覺眾生緣悲。  

「若有菩薩初修道時，作是思惟：『設令我有恒河沙等如

須彌身，當以是身為於一人，於無量世受大劇苦，令彼一人得

受樂者，我終不悔，亦不退轉於菩提心。』 

「復作是念：『假令一切所有眾生，各各執椎如須彌山，

來打我身經無量歲。我當忍受不生惡心，乃至一念。』 

「復作是念：『是人所受百種之苦，一切眾生亦受是苦，

而不知念阿耨多羅三藐三菩提。我今是學阿耨多羅三藐三菩提，

云何不受？刀劍火石，亦復如是。若我當於一切眾生生惡心者，

諸佛、賢聖當見呵責而作是語：「是人欲得阿耨多羅三藐三菩

提，云何如是而不忍辱？」』 

「菩薩摩訶薩修淨意者，即是忍辱。忍辱者即是瓔珞精進

道性器四財寶，菩薩修集如是忍辱，能淨身心，能淨莊嚴堅固

莊嚴，得大智慧，不與聲聞辟支佛共。於諸眾生最為殊勝，一

切四魔不得其便，邪不能動，煩惱折減，一切怨讎不能為惡，

言辭所說不可窮盡。 

「其智甚深猶如大海，精進堅牢如須彌山，等諸眾生如海

一味，能大利益猶如大地，淨眾垢污猶如清水，能作光明猶如

朗日。於眾無礙猶如猛風，世法不污猶如蓮華，下視眾生如金

翅鳥，眾生樂見如夏日雲，眾生樂受如夏時雨。見無餘求猶病

遇醫，壞諸貧窮如如意珠，施眾禪定猶如梵天，生死無礙猶如



77 
 

虛空，示平不平猶如明燈，人天恭敬猶如帝釋。  

「若有菩薩起瞋恚心，一切怨賊悉得其便，喪失一切善根

財寶，一切眾魔獲得其過，為諸煩惱之所污染，入大闇處失一

切善根，為諸聖人之所呵責。若有菩薩起瞋恚心乃至一念，則

為喪失一切善法，設我悉受一切眾生無量億數打罵毀辱，乃至

不應起一念瞋。何以故？如是眾生不學慈悲。若彼眾生心無瞋

打，我當云何修集慈悲？以是義故，眾生瞋時我應生喜。何以

故？即是我之悲因緣故。若有善男子、善女人能作是觀，即得

不共聲聞緣覺眾生緣悲，亦能疾得阿耨多羅三藐三菩提。 

「善男子！復有眾生觀三惡道苦眾生已，修集悲心。復有

觀察三界所有諸苦眾生，而修悲心。復有觀察五陰眾生，而修

悲心；入界亦爾。 

「善男子！以是義故，菩薩摩訶薩欲得阿耨多羅三藐三菩

提，當修慈悲。何以故？夫慈悲者，即是一切善法種子。若有

眾生得色界身，亦是修集慈悲因緣。若無色身，若聲聞道、若

緣覺道、若諸菩薩莊嚴堅固行六波羅蜜，調伏眾生得無生忍，

成阿耨多羅三藐三菩提，皆因慈悲種子因緣。」 

說是慈悲因緣法時，明星菩薩得無生法忍，是忍不與緣覺

聲聞共之；八萬四千眾生得如法忍；五萬五千那由他眾生發阿

耨多羅三藐三菩提心；十萬八千眾生得不退心；二萬眾生成就

慈悲；五千比丘得阿羅漢果；五百比丘尼盡一切漏；十萬億眾

生破大邪見得正見心。 

爾時，世尊告無勝意童子：「善男子！過去有佛名發功德

意，亦說如是大慈大悲。」 

無勝意童子言：「世尊！所言如者云何名如？」 

佛言：「善男子！遠離身相名之為如。」 

無勝意童子言：「所言身者即是實性，即是寂靜，即是法



78 
 

界，即是無漏，即是無盡。」 

佛言：「善男子！如身者即是一切眾生之身，即是過去未

來邊際，即是寂靜。」 

無勝意童子言：「世尊！若一切佛如即是身。」 

佛言：「善哉，善哉！善男子！如是法界，無有增減，三

世平等，不生不出不滅，猶如虛空，如身亦如是。」說是法時，

三萬眾生得如法忍。 

爾時，世尊告明星菩薩言：「善男子！云何修集緣眾生喜？

善男子！若有菩薩不修慈悲，不念眾生所有樂相，乃至不觀三

趣三界所有諸苦，而亦觀於五陰出滅。如是觀已生於喜心，但

樂觀法，觀已生喜，如是喜心願及眾生，是名為喜。」 

「世尊！云何修捨？」 

「善男子！若有菩薩不修慈悲及以喜心，修捨念捨父母，

乃至聲聞、緣覺、菩薩、諸佛修是捨時，遠離一切愛瞋法心，

是人修集空無相願。既修集已，不久定當得入涅槃。若人修集

如是等四無量心，是人則為十方諸佛、菩薩、天、龍、夜叉、

剎利、婆羅門、毘舍、首陀、比丘、比丘尼、優婆塞、優婆夷

之所供養。隨有國土，若四部眾修集如是四無量心，其土則已

遠離一切衰禍之相，其中眾生樂離惡法、受持善法。 

「善男子！四無量心，具足如是無量福德。」 

大方等大集經虛空目分中辟支佛乘品第七  

無勝意童子復白佛言：「世尊！修緣覺乘比丘、比丘尼、

優婆塞、優婆夷、善男子、善女人，云何修集慈悲喜捨？」 

佛言：「善男子！若有修集辟支佛乘比丘、比丘尼、優婆

塞、優婆夷、善男子、善女人，觀眾生樂，解眾生樂，念法緣

慈，終不憶念緣眾生慈，如自心中所受樂事，亦願眾生同共得



79 
 

之。觀法平等，觀樂平等，觀心平等，觀如平等。如是觀已，

乃至不於一人生惡。設有因緣生惡心者，應作是念：『若我於

彼生惡心者，云何當得阿耨多羅三藐三菩提？菩薩摩訶薩成就

無量純善功德，若於一人生瞋惡心，尚不能得阿耨多羅三藐三

菩提，況我未成諸善功德？』以是因緣，修眾生慈及法緣慈，

悲喜捨心亦復如是。 

「善男子！若有欲學緣覺乘者，應如是修慈悲喜捨。」 

說是法時，六萬億眾生得住初地，或得二地三地四地五地；

或有眾生得無生忍；或有獲得辟支佛道及聲聞道；無量眾生發

阿耨多羅三藐三菩提心。 

大方等大集經虛空目分中聖無礙智品第八  

爾時，眾中有一童子名虛空聲，白佛言：「世尊！云何菩

薩莊嚴無上菩提之道？修一切智目方便無緣梵行，一切法目方

便無緣梵行，一切陰入界方便，解脫方便，三昧方便，陀羅尼

方便，得忍方便，諸地方便？ 

「世尊！云何菩薩摩訶薩修一切智目門，同虛空慧度於彼

岸無緣梵行，越度四流斷四魔繫？」 

佛言：「善哉，善哉！善男子！汝今能入四無量海，欲度

眾生於生死河，是故今者發如是問，復欲不斷佛大智海。 

「善男子！十方佛土，若有菩薩，同共汝行三昧智慧，我

說法時，如是等輩悉為明證。若無如是菩薩證者，我則不說無

緣梵行。何以故？我若說者，多於是中而生疑心，若有未得無

緣梵行亦復生疑。以是義故，不應宣說。」 

爾時，世尊即入三昧，其三昧名虛空幢，入已面門出大光

明，其明種種遍照十方諸佛世界，蔽於日月令不復現。其光明

中出大聲言：「娑婆世界釋迦牟尼，為諸眾生宣說梵行壞諸煩



80 
 

惱，說聲聞乘辟支佛乘無緣梵行。無量眾生及諸菩薩，次第而

坐聽受正法，亦說清淨菩提之行。為欲利益無量眾生，故作大

集說種種行，無量眾生獲得一生及以後生。」 

十方眾生聞是語已，一切悉集娑婆世界。或有菩薩現真金

身雨於金沙，或現銀身雨於銀沙，或琉璃身雨琉璃沙，或頗梨

身雨頗梨沙，或沈水身雨沈水沙，或栴檀身雨栴檀沙，或多摩

羅跋身雨多摩羅跋沙，供養於佛。供養已畢，頭面敬禮，却坐

一面。 

爾時，世尊告虛空聲童子：「善男子！今日十方諸大菩薩，

其中或有得法忍者，得無生忍一生後生，悉為我證如是菩薩修

集慈悲喜捨之心，了了通達諸法之性，亦能遠離身相業相。其

心不著有為無為，亦不貪著眼乃至意色乃至法，至心修集無緣

梵行。無諸覺觀不生憍慢，無所貪著知真實性，觀一切法皆悉

平等。 

「所謂三世、三界、三戒，亦得增長大慈大悲大喜大捨。

一切眾生，遠離三界陰入界等，離一切字聚名聚句聚有為之法。

作是觀時，即得具足大慈大悲大喜大捨，修集同空三昧梵行六

波羅蜜，諸佛護念。具善方便住第三忍，過於聲聞辟支佛道，

遠離一切眼色因緣乃至一切意法因緣。觀法界如隨順不倒，獲

得大慈大悲等力。於諸法中得大自在，而於生死不生厭悔，有

大力勢調伏眾生，於三乘中得智方便，能雨法雨得無礙智，解

諸眾生異語方便。善男子！是名聖目陀羅尼，具無礙智修集梵

行。 

「善男子！若有菩薩修是梵行，如是菩薩常得見佛，能具

佛法淨佛世界，性淨、眾淨、行淨、智淨、意淨，供養亦淨，

能具十地，次第當坐如來法座，如是名為清淨法行，是名如來，

是名世尊，名過四潮，名菩提道，能得菩提轉大法輪。 



81 
 

「云何名為一切智耶？若智能觀一切平等，眾生平等、三

世平等、不倒平等，如是等一切法見虛空目，見法虛空目，見

無行虛空目，見性虛空目，見如空虛空目，見如內空虛空目，

見如外空虛空目，見如內外空虛空目，見如大空虛空目，見如

第一義空虛空目，見如有為空虛空目，見如無為空虛空目，見

如畢竟空虛空目，見如無始空虛空目，見如性空虛空目，見如

散空虛空目，見如自性空虛空目，見如一切法空虛空目，見如

無所覺空虛空目，見如無法空虛空目，見如無性空虛空目，見

如無法有法空虛空目，見如實性空虛空目，見如無相無願虛空

目，見如一切法無邊無處虛空目，見如大慈大悲虛空目，見一

切知見虛空目，見一切智。如是見已轉正法輪，是名不共眾生

法界，是名一切智，名佛境界。」 

說是無緣梵行時，九萬二千眾生成就是法，恒河沙等眾生

得如法忍，恒沙眾生遠離垢穢得法眼淨，一千比丘得阿羅漢果，

無量人天發阿耨多羅三藐三菩提心。 

大方等大集經虛空目分中護法品第九  

爾時，一切欲色界天，以妙香華幢蓋伎樂供養於佛，白佛

言：「世尊！如來先已於閻浮提轉正法輪，今復於此大寶坊中

轉大法輪，為菩提行故。」 

一切大眾復作是言：「如來境界不可思議。何以故？如來

在此大寶坊中轉法輪時，十方無量佛世界中所有菩薩悉來集此，

為聽如是虛空目法行。」 

爾時，文殊師利童子、金剛山童子、無勝幢童子、無勝意

童子、虛空聲童子，如是等童子其數九萬二千億，白佛言：「世

尊！唯願如來以願力故，令是虛空目法行久住於此娑婆世界及

十方土無有滅沒。何以故？如是法中說三梵行。菩薩若行如是



82 
 

三行，即得阿耨多羅三藐三菩提。」 

佛言：「善男子！南方世界金剛光明功德如來、西方世界

智幢如來、北方世界發光功德如來、東方世界寶蓋光明功德如

來，是四如來以先有願，以是願故，是經後當流布十方，令諸

菩薩悉得修行如是三行。我今以此正法，付囑四大天王、功德

天女、四大龍王、誠實語天、四阿須羅王、具天、大自在天、

八臂天、地神女等。何以故？善男子！或有眾生，其性弊惡，

有大勢力，多造重業不受是經，是人死已受惡鬼身、惡龍之身，

是惡鬼龍欲壞佛法，降注惡雨惡風塵坌，為諸修行三業比丘而

作重病。以手探腹取其心肝，吹吐惡氣置飲食中故，令食者得

大重病，良醫拱手不能療治。如是修行三業比丘盡捨命已，是

名法滅。如是惡鬼，復令如來所有弟子，剎利、婆羅門、毘舍、

首陀、大臣、長者悉生惡心，惡心既生互相殘賊。當爾之時，

閻浮提內國土城邑，空荒無人，人民既無，誰當流布如是經典？

是故我今不以是經付囑菩薩、比丘、比丘尼、優婆塞、優婆夷

及諸國主，以付四王乃至地神。如是天神至心護持，若有國土，

剎利、婆羅門、毘舍、首陀、比丘、比丘尼、優婆塞、優婆夷，

受持讀誦如是經者，是諸天神當至心護，勸諸檀越令致供養，

所謂衣服、飲食、臥具、病藥、房舍、燈燭，是諸檀越若有惡

相、諸惡病瘦，諸天力故悉令消滅，以是因緣法得增長無有滅

沒。」 

爾時，一切諸天神等白佛言：「世尊！若今現在、若佛滅

後，我等要當捨離自事守護是法。若佛弟子，比丘、比丘尼、

優婆塞、優婆夷，有能受持如是等經勤行精進，雖復受畜八不

淨物，畜養、妻息、金銀、琉璃、頗梨、田宅、奴婢、僕使，

我為法故，亦當守護遮諸惡鬼不令嬈近。隨是經典所在之處，

令其土地日月五星不越常度，怨讎兵革皆悉消伏。所有眾生，



83 
 

若男、若女、若大、若小，悉樂受誦如是經典，持戒清淨勤行

精進。世尊！以是因緣，一切諸天樂處人間。是人捨身即得生

天，諸天增長色力壽命，所有惡相滅無遺餘，其無信者我能令

信。若佛弟子，比丘、比丘尼、優婆塞、優婆夷，不能受持如

是經典，讀誦書寫，不樂寂靜，不善思惟，樂求供養不持淨戒，

嬾惰懈慢，心無慚愧，親近白衣。如是比丘，以財俗力毀佛弟

子，若打、若殺、若縛、若罵，向王大臣說其過惡。佛諸弟子

聞是事已生大惡心，生惡心已，諸善鬼神捨至他土，是故惡鬼

即得其便。既得便已，諸國興兵互相討伐，降惡風雨令穀不登，

人民飢饉共相茹食。」 

爾時，十方世界菩薩白佛言：「世尊！諸佛如來為如是等

五滓眾生制於禁戒，唯願如來為法久住復制禁戒。所謂身戒口

戒意戒，不得受畜一切惡物，惡心鬪諍，親近國王大臣長者，

受畜一切俗人之物，如餘佛土所制淨戒。」 

佛言：「善男子！止，止！佛自知時。善男子！因緣未出，

如來則不豫制禁戒。」 

爾時，世尊告頻婆娑羅王：「大王！汝之國法何名大罪？

何名小罪？」 

頻婆娑羅言：「世尊！我之國法，有四重罪：一者、斷他

命根；二者、偷至五錢；三者、婬他婦女；四者、為五錢故大

眾王邊故作妄語。如是四罪，犯者不活。」 

佛言：「我今亦為未來弟子制是四重。復次，大王！王子

幾歲不聽入宮？」 

「世尊！過二十年則不聽入。」 

佛言：「我亦如是，沙彌二十，乃至得道不聽入眾。」 

王言：「世尊！如我國法，有作罪者必死不疑，或打或罵

閉繫輸物，擯出界外，如來法中其義云何？」 



84 
 

「大王！我之法中亦復如是，有犯罪者，或令苦作一月、

二月，或不與語共坐共食，或不共住，或擯令出，或出一國，

或出四國。有佛法處，治如是等惡比丘已，諸善比丘安樂受法，

故使佛法久住不滅。大王！若未來世有我弟子，饒財多寶有大

力勢，王所親愛，一切大眾不能擯治，如是等人汝等當治。剎

利、婆羅門、毘舍、首陀，不能治者，如是四姓，則為斷我三

寶種性，能滅法炬，破壞法船，燋涸法味，奪眾生眼，我法壞

時，心則放捨。大王！譬如一人奪一切眼，於意云何？是罪多

不甚多？」 

「世尊！不可稱量、不可計數。」 

「大王！若有剎利、婆羅門、毘舍、首陀，有大力勢，見

我法滅捨不守護，其所得罪亦復如是。大王！若有國主，於無

量世修施戒慧，見我法滅捨不擁護，如是所種無量善根悉皆滅

失。其國當有三不祥事：一者、穀貴；二者、兵革；三者、疫

病。一切善神悉捨離之，其王教令人不隨從，常為隣國之所侵

嬈，暴火橫起多惡風雨，暴水增長吹漂人民，內外親信咸共謀

叛。其王不久當遇重病，壽終之後生地獄中。若宿善追及還得

人身，無量世中常盲無目，貧窮跉跰行乞自活。常生惡心，因

是惡心，復當還墮於地獄中。如王，夫人、太子、大臣、城主、

村主、將帥、郡守、宰臣，亦復如是。」 

頻婆娑羅耳聞是語，悲泣哽咽收淚而言：「世尊！我值如

來猶故不能如法治國，況未來世放逸諸王，不能持戒修行精進，

治惡比丘護持佛法，不能紹繼三寶種性？如是諸王，長夜常行

於三惡道。」 

爾時，諸王、夫人、太子、大臣、城主、村主、將帥、郡

守、宰官，皆白佛言：「我等於今現在之世，要當勤心守護佛

法，亦當供養受持法者，衣服、飲食、臥具、醫藥，治惡比丘



85 
 

紹三寶性。」 

佛言：「善男子！汝等若能建立此事，則為供養三世諸佛，

亦得無量不可思議諸善功德。」 

大方等大集經虛空目分中大眾還品第十  

爾時，世尊復告諸天：「善男子！汝等今者勿懷憂慮，我

今當與未來弟子，為護法故，立嚴峻制，為不斷絕三寶性故，

為欲增長諸善法故，為增長多聞滿寶藏故，為離一切苦煩惱故，

為成無上菩提道故。 

「善男子！我今所說，一切聲聞具足成就得聲聞乘，一切

緣覺具足獲得辟支佛乘，一切菩薩具足成滿三種梵行得無上智。

善男子！是經能離諸惡眾生，能壞眾生惡不善法，能滅身口意

不善業，能破一切諸惡果報。若有善男子、善女人供養是經，

則為供養十方諸佛。」 

爾時，娑婆世界一切眾生，異口同音而作是言：「善哉，

善哉！世尊！我初未聞是大法聚，今得聞之。世尊！我能受持

守護是法，為護法故不惜身命。若有比丘、比丘尼、優婆塞、

優婆夷，受是經者我當供養，隨其所須一切給與。若復有能供

養如是受持經者，我等亦當勤守護之，內外財寶令無損秏，隨

是經法所流布處，亦護其土令無諸惡。」 

佛言：「善哉，善哉！善男子！汝能如是守護法者，則為

供養三世諸佛。善男子！若諸眾生有護法心，若生人天得大自

在，乃至畜生亦有大力，為人所重不經寒苦。善男子！是護法

者惡不能加，心無所畏無能破壞。諸魔煩惱不得其便，多饒眷

屬智慧具足。凡有所說無所罣礙，樂行十善修集正定，父母、

諸王見則恭敬，能昇法座、轉正法輪，凡有所聞，終不忘失。」 

大方等大集經卷第二十四 



86 
 

 

大方等大集經卷第二十五 

北涼天竺三藏曇無讖譯 

寶髻菩薩品第十一之一 

爾時，世尊故在欲色二界中間大寶坊中，坐師子座。放大

光明猶如日月，得大自在猶如梵釋，功德高顯猶如須彌山，法

界甚深猶如大海。於大眾中演說正法，初中後善字義真正，具

足清淨班宣梵行，為諸菩薩淨於法印，令諸菩薩聞已修集。 

爾時，東方過九萬二千諸佛世界，彼有世界名曰善華，其

土有佛，號曰淨住如來、應、正遍知、明行足、善逝、世間解、

無上士、調御丈夫、天人師、佛、世尊，為化眾生宣說正法。 

有一菩薩名曰寶髻，與諸菩薩其數八千，沒彼世界欲來此

土，齎妙寶蓋欲奉如來，其蓋周覆一千世界，及諸香華欲供養

佛。妙音說偈讚歎如來： 

「若諸人天得覩佛，  則為獲得大利益， 

 如來所受苦無量，  勤精進故得菩提。 

 往昔精進修菩提，  超過一切諸菩薩， 

 為令眾生得利益，  故轉無上正法輪。 

 如來如是難得見，  所說正法亦難聞， 

 獲得人身亦復難，  諸根具足亦如是。 

 若諸眾生行不善，  亦不能作三善業， 

 若人欲得大利益，  應當覲見釋中尊； 

 若欲聽受無上法，  并見十方諸菩薩， 

 具足三十二妙相，  應當速詣大寶坊。 

 今若不種諸善根，  後必不得大涅槃， 

 若欲具足人身者，  應當速詣娑婆界； 



87 
 

 若欲破壞三惡道，  欲受人天微妙樂； 

 獲得無上無比樂，  應當詣於娑婆界。 

 大醫今施甘露味，  除滅眾生諸煩惱， 

 如來商主大法王，  今日演說無上界。」 

寶髻菩薩說是偈時，其聲遍滿大千世界。 

時舍利弗聞是偈已，即白佛言：「世尊！如是偈音何處演

說？」 

佛言：「舍利弗！東方過於九萬二千諸佛世界，彼有世界

名曰善華，其土有佛號曰淨住。彼有菩薩名曰寶髻，與八千菩

薩俱來至此，是其所說，其聲聞乎大千世界，勸諸眾生令修善

法。」 

爾時，寶髻菩薩與八千菩薩及無量人天來至佛所，頭面禮

拜，白佛言：「世尊！善華世界淨住如來，致敬問訊：起居輕

利，氣力安不？眷屬大眾樂受法不？世尊！我從彼來至此世界，

為聽菩薩淨行法印。唯願如來，普為一切，大慈憐愍分別解說，

令諸菩薩聞已修集，破壞一切煩惱習氣修菩薩行，了知一切眾

生之心，能修菩薩所有行相，能得解了智慧之行，能知一切煩

惱等行，能修菩薩所修法行，能深觀察一切罪過，身得無礙見

一切佛。」 

佛言：「善哉，善哉！善男子！諦聽，諦聽！我今當說如

是淨行十分之一。 

「善男子！菩薩摩訶薩有四行。何等為四？一者、波羅蜜

行；二者、助菩提行；三者、神通行；四者、調眾生行。波羅

蜜行者，是願方便。助菩提行者，是修道方便。神通行者，是

調心方便。調心方便者，是菩提心堅固方便。 

「善男子！云何名檀波羅蜜？檀波羅蜜即是淨行，能壞癡

心能修捨心，修捨心已能一切施。若有菩薩能一切施，即得四



88 
 

種無分別心。何等為四？一者、不分別眾生；二者、不分別法；

三者、不分別心；四者、不分別願，是名為四。 

「不分別眾生，是可與是不可與，此多與此少與，此上與

此下與，此恭敬與此輕慢與，此全與此半與，此持戒此破戒，

此福田此非福田，此得大報此不得大報，此是正見此是邪見。

此行正聚此行邪聚。善男子！若菩薩摩訶薩得如是心，名不分

別心，無憍慢心，無上下心，無罣礙心。是平等心，真正之心，

平等施戒，平等慈悲，無有分別猶如虛空，是名不分別眾生。 

「不分別法者，菩薩終不作是分別，受者為說，不受不說；

受法者施其所須，不受法者則不供給；終不觀察凡夫之人不可

惠施，賢聖之人則應布施，是名不分別法。 

「不分別心者，觀諸眾生心皆平等，不為報施；無內外貪，

非為名施，不求果施。所愛之物施已不悔，為攝眾生故行惠施，

是名不分別心。 

「不分別願者，施時不為得帝釋身、梵王之身、轉輪王身、

魔身、長者大臣之身，亦復不為大自在故，大眷屬故。不為上

有，不為聲聞辟支佛乘，乃至不為阿耨多羅三藐三菩提故，而

行布施，是名不分別願。 

「善男子！菩薩摩訶薩修惠施時，具足成就如是四事，則

得遠離八不正見：一者、我見；二者、眾生見；三者、壽命見；

四者、士夫見；五者、常見；六者、斷見；七者、有見；八者、

無見，是名為八。復得遠離四種功德：一者、凡夫功德；二者、

聲聞功德；三者、緣覺功德；四者、餘習功德。如是施已，不

觀四相：一者、常相；二者、樂相；三者、我相；四者、淨相。

能淨四法：一者、淨身；二者、淨口；三者、淨心；四者、淨

願。遠離三礙：一、果報礙；二、聲聞礙；三、悔心礙。 

「善男子！菩薩修行如是施時，遠離三畏：一者、憍慢畏；



89 
 

二者、上慢畏；三者、魔業畏。菩薩修行如是施時，具四種印：

一者、內空印；二者、外空印；三者、眾生空印；四者、菩提

空印。如是施時，具四精進：一者、滿眾生故具足精進；二者、

護佛法故具足精進；三者、為具三十二相八十種好故具足精進；

四者、淨佛土故具足精進。是時復得具足四念：一者、念菩提

心；二者、念欲見佛；三者、心常念慈；四者、念離煩惱。如

是施時，淨於三事：一者、自身；二者、他身；三者、菩提。

如是施時，淨於四智：一者、界智；二者、眾生滿足智；三者、

願智；四者、助菩提智。 

「善男子！菩薩若能行如是法，則能淨於檀波羅蜜。 

「善男子！云何菩薩淨於尸波羅蜜行？善男子！有一種

淨，所謂菩薩憐愍一切世間眾生，勝於聲聞辟支佛慈，能壞魔

業調諸眾生，具足無量功德寶聚，無有放逸。 

「復有二種：一者、於諸眾生；不生惡心。二者、調諸眾

生令向菩提。 

「復有三種：一者、淨身，遠離一切身惡業故；二者、淨

口，遠離一切口惡業故；三者淨意，遠離一切貪恚邪見故。 

「復有四種：一者、勸諸眾生令持禁戒；二者、勸諸眾生

具足淨戒；三者、能調諸毀戒者；四者、見持戒者，供養恭敬

尊重讚歎。 

「復有五種：一、持戒已不生憍慢；二、見毀戒不生輕慢；

三、見持戒心無嫉妬；四、終不求聲聞之乘；五者、不念辟支

佛乘。 

「復有六種：一者、念佛，為過戒故；二者、念法，為過

戒已心不生悔；三者、念僧，為能具足如來戒故；四者、念戒，

為不求諸有果報故；五者、念施，為能一切悉施與故；六者、

念天，為欲具足諸善法故。 



90 
 

「復有七種：一者、深信一切佛法；二者、勤行精進，為

得佛法故；三者、具智，為知一切諸佛法故；四者、聞已能說

一切佛法故；五者、供養父母師長和上；六者、畏於現在未來

惡業；七者、有慚愧心。 

「復有八種：一者、不為利養顯異惑眾；二者、不說自事，

離一切故；三者、不讚供養，心知足故；四者、行聖種性，樂

善法故；五者、隨頭陀法，不惜身命故；六者、樂於寂靜，離

說世事故；七者、深心樂法，厭三界故；八者、至心護法，不

惜身命故。 

「復有九種：一者、離九惡心，過九眾生所居處故；二者、

念淨；三者、念修；四者、增長善法；五者、心樂寂靜；六者、

離煩惱熱；七者、莊嚴舍摩他；八者、勤行精進；九者、不欺

眾生。 

「復有十種：一者、淨身三業；二者、淨口四業；三者、

淨意三業；四者、遠離嫉妬；五者、離諂曲心；六者、至心念

戒；七者、為持戒故，勤行精進；八者、軟語，為調眾生；九

者、受身為眾生使；十者、於諸福田不生輕慢。 

「善男子！菩薩修行尸波羅蜜，有二種淨行：一者、有心

有相及以莊嚴，寧捨壽命終不毀戒；二者、無心無相及無莊嚴，

於一切法心無所著。復有二種。一者淨於內入。二者不求一切

外入。復有二種：一者、常願菩提之心；二者、不觀本向菩提

戒相。 

「善男子！云何菩薩淨羼提波羅蜜行？善男子！菩薩摩

訶薩受罵不報，口業淨故；受打不報，身業淨故；受瞋不報，

意業淨故。善男子！菩薩摩訶薩雖受罵辱所以不酬，護眾生故；

受諸楚毒所以不報，護後世故；被截手足慈心不瞋，護菩提故。

見有求者，心不生瞋，為四攝故生慈心故，增菩提道故，壞慳



91 
 

貪心破魔業故。 

「善男子！菩薩摩訶薩修念佛已，行於忍辱，受一切苦，

為得佛身故。善男子！復有菩薩修於忍辱，為欲具足得十力故。

復有菩薩修於忍辱，為欲成大師子吼故。復有修忍，為知三世

無罣礙故。復有修忍，為得大慈大悲力故。復有修忍，為得具

足一切智故。 

「善男子！菩薩摩訶薩具足二力，能成就忍：一者、智力；

二者、修力。以智力故觀於身心，是故為忍。以修力故不著諸

法，是故為忍。 

「復次，善男子！淨忍菩薩則能觀察一切法中無有眾生，

是故修忍。一切諸法其性解脫，是故菩薩觀一切法無忍無瞋。

若於諸法心無所著，是名為忍。 

「善男子！菩薩有二忍：一者、觀如法身；二者、觀如法

界。菩薩摩訶薩若能如是觀二法者，是名菩薩淨羼提波羅蜜

行。 

「善男子！云何菩薩淨毘梨耶波羅蜜行？若菩薩摩訶薩

於諸修行不息不悔，於諸善法心無厭足，亦樂修行五波羅蜜，

常求莊嚴一切善法，擁護正法樂宣說之。調伏眾生心無休息，

過於聲聞辟支佛乘，擁護一切諸佛正法，修諸苦行其心不悔，

終不喪失本昔善根，廣修多聞心無厭惓，為眾走使不生愁悔，

是名精進。如是精進，云何名淨？若能觀身猶如影像、口無言

說、心畢竟淨，以盡智觀諸滅法，以無生智知諸有盡。如是觀

時，則能莊嚴三種精進：一者、體莊嚴；二者、覺莊嚴；三者、

分別莊嚴。 

「復有三種不著精進：一、不著眼；二、不著色；三、不

著識。乃至法，亦復如是，是名不取不捨精進。具足如是勤精

進已，不取惠施不捨慳貪，不取持戒不捨毀戒，不取忍辱不捨



92 
 

瞋恚，不取精進不捨懈怠，不取禪定不捨亂心，不取智慧不捨

愚癡，不取善法不捨惡法，不取佛道不捨二乘，是名二種勤精

進也，是二精進能具佛法。復有二種：所謂內、外。若菩薩能

修如是勤精進者，是名毘梨耶波羅蜜行淨。 

「善男子！云何菩薩淨禪波羅蜜行？若菩薩摩訶薩，取諸

禪支觀諸禪支，觀已入定。既入定已，不貪著色受想行識，是

名為禪。非著眼禪乃至意禪，是名為禪。非著色禪乃至法禪，

是名為禪。非著地水火風空禪，是名為禪。非著日月釋梵自在

天禪，是名為禪。非著欲界色無色禪，是名為禪。非著此彼禪，

是名為禪。非觀身心禪，是名為禪。非著上下禪，是名為禪。

非著四取禪，是名為禪。非著眾生壽命士夫我人相禪，是名為

禪。非著常見斷見有無見禪，是名為禪。非畢竟盡漏禪，是名

為禪。非入定聚禪，是名為禪。非得沙門果禪，如是禪者非畢

竟行禪，名空調伏禪，非真空禪；名無相調伏禪，非真無相禪；

名無願調伏禪，非真無願禪。是菩薩具足成就大慈大悲一切空

行禪。 

「云何名為具一切空？若能不觀布施、持戒、忍辱、精進、

禪定、智慧、方便、慈悲喜捨、四諦、菩提智慧、誓願莊嚴、

舍摩他、毘婆舍那、解脫慚愧，是名諸佛方便三昧神通無礙智。

攝取十力、四無所畏、十八不共法，不為二乘之所染污，斷諸

習氣，具足無量大神通智，為諸眾生之所歸依。莊嚴世法及出

世法，能善調伏一切眾生，渡於四流生死大海，能斷一切所有

繫縛，淨諸法性，是名性寂靜。非向法寂靜，亦取向法捨性，

了了向法盲性，有聞向法聾性，勤調伏向法停住，涼滅寂靜，

調伏熾然，是名一切行空。 

「善男子！譬如三千大千世界，所有眾生悉善知畫，其中

或有善能泥塗，或能磨彩，或曉畫身不曉手足，或曉手足不曉



93 
 

面目。時有國王，以一張㲲與是諸人，而告之言：『凡能畫者，

悉來聚集於此㲲上，畫吾身像。』爾時，諸人悉來聚集，隨其

所能而共作之。有一畫師，以緣事故竟不得來。諸人畫已持共

上王。善男子！可言諸人悉集作不？」 

「不也。世尊！」 

「善男子！我說此喻，其義未顯。善男子！一人不來，故

不得言一切集作，亦不得言像已成就。佛法行者亦復如是，若

有一行不成就者，不名具足如來正法，是故要當具足諸行，名

為成就無上菩提。」說是法時，六萬菩薩於一切行，得具足空。 

「善男子！云何菩薩摩訶薩淨般若波羅蜜？善男子！菩

薩摩訶薩具十二慧：一者、知過去無礙；二者、知未來無礙；

三者、知現在無礙；四者、知有為無礙；五者、知無為無礙；

六者、知一切世作無礙；七者、知出世無礙；八者、知辯才無

礙；九者、知實無礙；十者、知世諦無礙；十一者、知第一義

諦無礙；十二者、知諸眾生利鈍無礙，是名為慧。難破能破，

難觀能觀，難解能解，譬如金剛不可沮壞，是名出世之慧、畢

竟慧、一切眾生真解心慧。 

「難行難入難見，甚深難可習學，正見正聚，遠離諸見及

以習氣，自知了了知見一切眾生之心，法智義智無所貪著，曠

大光明無諍無迮。善知時節過於時節，護正法聚，畢竟覺正覺

實覺，遠諸垢穢不為一切之所呵責。一行無行、一切眾生行、

無足跡行，雖離一切世間之行，亦不遠離一切世行。雖離世界

不離佛土，雖離一切諸行莊嚴，亦不遠離調伏眾生。雖離諸行

不離善行，雖離眾生心行因緣，不離知於眾生心行。雖離世行

不離世法，雖離諸身亦入眾生心，是名為慧。 

「如是智慧甚為難得，非善根純熟終不能獲，不能常修行

善法者，亦不能得如是智慧。菩提樹下乃能得之，真知法性諸



94 
 

佛所護，度至彼岸，知一切法施甘露味，是故名為般若波羅蜜。 

「善男子！如是智慧，畢竟了知一切緣一切相，一切眾生

心之所行，以是義故名為智慧。如是智慧有二寂靜：一者、知

礙相寂靜；二者、知無礙相寂靜。 

「復有二種：一者、無覺淨；二者、離諸見淨。如是智慧

菩薩摩訶薩常遊眾生利鈍根中、眾生心中、一切法中，觀諸煩

惱即是智慧。菩薩雖住諸界，多住佛界，能善觀見十方世界，

離一切蓋，悉是一切佛法根本，具足一切無上佛法，不學諸法

不離諸法，不壞一法不成一法。菩薩成就如是智慧，能作功德，

能讀誦說一切佛法，一切福德悉能得之，皆能修成一切善法，

是名菩薩淨般若波羅蜜行。」 

說是法時，二萬二千眾生發阿耨多羅三藐三菩提心，八千

菩薩得無生忍，五百比丘漏盡意解，十千天人得須陀洹果。 

爾時，一切天與人同聲而言：「世尊！若有人能信是經者，

當知是人諸佛所護，何況有能受持讀誦書寫供養！」 

「善男子！云何菩薩摩訶薩淨菩提行？善男子！菩薩摩

訶薩觀身念處，有二種行：一者、不淨行；二者、淨行。不淨

行者，觀身不淨臭穢充滿，無常無住誑諸凡夫。淨行者，菩薩

摩訶薩作是思惟：『我今因是不淨之身，得淨佛身、得淨法身、

淨功德身，一切眾生所樂見身。』 

「復次，善男子！菩薩摩訶薩觀身身已，能淨二行：一者、

無常；二者、常。菩薩摩訶薩觀身無常畢定當死，如是觀已，

不為身故造諸惡業邪命自活，修三堅法：一者、身堅；二者、

命堅；三者、財堅。如是觀已，能為眾生而作給使，即得遠離

身口意曲。菩薩如是觀身無常，得如是等無量功德。云何為常？

菩薩摩訶薩觀無常已則得常身，因無常故得功德身，因無常故

不斷佛種法種僧種。善男子！又復常者即是無盡，無盡者即是



95 
 

無為，無為者即是一切智所行處，一切智所行處者是空無相願。

又復，常者即是虛空，菩薩摩訶薩觀一切法猶如虛空，是名菩

薩摩訶薩常行。 

「善男子！復有菩薩修身念處，觀察一切眾生之身，畢竟

當是如來佛身，如如來身法身亦爾，如是二身我身亦爾，是名

菩薩觀無漏身。菩薩爾時所得善法，隨其多少悉是無漏。以如

是法，發願迴向一切種智，得無漏已終不起漏。所言漏者即是

三漏，所謂欲漏、有漏、無明漏。菩薩了了知三漏已，為眾生

故生於欲界，亦復不為欲漏所污，色無色界亦復如是。無明漏

者已拔其根。何以故？拔無明故則無見漏。菩薩摩訶薩修身念

已，於是身中，不見我及我所、不生憍慢，離我我所故，不求

不取一切財物。不求取故於物無諍，以無諍故即是寂靜，夫寂

靜者即是忍辱。住於忍辱不上不下，不上不下者即如法住。如

法住者，不行善法不行惡法，不上下已即得善友。得善友已遇

善知識，遇善知識故得聞正法。聞正法故不以漏心向有漏法，

是名過於諸漏境界。過漏境已常入禪定，既入定已，乃至一法

不生覺觀。無覺觀故，不作一法不變一法，是名如法，是名一

切法平等。若得如是諸法平等，是名一切智。 

「善男子！菩薩摩訶薩若能如是觀身念處，是名觀身身

念。 

「善男子！菩薩爾時次觀受念處，於有受者生慈悲心，向

諸眾生作如是言：『畢竟樂者斷一切受。若人能斷一切受者，

即是常樂。』菩薩爾時，隨所受者生慈悲心。若自若他受樂受

時，遠離愛心生於慈心。若受苦時，遠離瞋心生於悲心。若受

不苦不樂，離無明心生於捨心。是故菩薩受樂受時不生貪著，

受苦受時不生瞋恚，受不苦不樂不生無明。 

「菩薩爾時，觀一切受無常苦無我，見受樂者即知是苦。



96 
 

見受苦者，如癰如瘡。見不苦不樂受是不寂靜。觀於樂受即是

無常，觀於苦受即是空無，不苦不樂即是無我。菩薩爾時作是

觀已，見是諸受即是無受，見一切受即是有為。若是有為，即

是生滅散漏無住。如是觀已，不見於我不見受者，是名菩薩大

智方便。因是方便，見一切受無常生滅，觀一切法悉是空無，

無受無受者、無作無作者，從緣而生從緣而滅，無屬無取，於

諸因緣不生覺觀。因無覺觀，作如是言：『諸因緣法皆悉是空。』

菩薩摩訶薩如是觀時成受念處，能令身心皆悉寂靜，知一切行，

是名一切智，是名受受念處。 

「云何菩薩修心念處？菩薩摩訶薩住菩提心，觀是心性，

不見內入心，不見外入心，不見內外入心，不見陰中心，不見

界中心。既不見已，作是思惟：『如是心緣為異不異？若心異

緣，則一時中應有二心。若心即緣，不應復能觀於自心，猶如

指端不能自觸，心亦如是。』作是觀已，見心無住無常變異，

所緣處滅，即知是心非從緣生非不緣生，非常非斷非內非外非

有非無。觀心如是，不妨如法知心寂靜，是名菩薩修心心念。 

「復次，善男子！菩薩摩訶薩觀心非色不可覩見，非是覺

觀，是名菩薩修心念處。如心，心數亦如是；如心數，心行亦

如是；如心行，心所求法亦如是；如所求法，菩提亦如是；如

菩提，一切善法亦如是。菩薩若觀心，如獼猴、畫水、朝露、

蜂王、魚母，如河如焰，如想遠事獨行無身，常轉無停，貪著

諸界次第生滅。能攝如是無量之心，令住一處不動不轉，不漏

不錯不亂不散，是名舍摩他。菩薩若能作如是觀，是名成就觀

心心念處，是名知心境界，是名知心法界，是名知心真實之相，

是名知心真實之性。即是廣知即真淨知，了知真知實知如幻，

是名知法。名知心性，名知心盡，名無取知無罣礙知。菩薩摩

訶薩如是觀已，善知一切眾生心性，知已如應而為說法。如知



97 
 

自心性，知一切眾生心性亦復如是。如自知心相，知一切眾生

心相亦復如是。如知自心空，知一切眾生心空亦復如是。如觀

自心平等，觀一切眾生心平等亦復如是。作是觀已不動法界，

是名菩薩修心心念處。 

「善男子！云何菩薩修法念處？菩薩摩訶薩作如是觀，法

出法滅，無我眾生壽命士夫，無生無滅無沒無出，是名法性。

若能求法，是名出法；若不求法，是名滅法；若善不善，出者

從緣、滅者從緣。如是觀時觀於三行，所謂惡行、善行、不動

行。是三行中，我當常行福善之行，為十善法。十善法者，為

淨身業，欲求如來三十二相、八十種好，他不能害。淨口業者，

凡有所說眾樂聽受。淨心業者，於諸眾生其心平等，常入禪定。

淨四無礙智，淨慈心故施眾生常樂，淨悲心故無量世中為眾生

受苦其心不悔；淨於十力，為知眾生諸根利鈍；淨四無畏，為

知眾生障無障故；淨十八法，為知三世無障礙故；淨一切佛法，

為一切眾生無能勝故。菩薩摩訶薩能如是觀，於諸善法及諸功

德，不生厭足親近善行，遠離惡行及煩惱習，真實了知於不動

行。雖知不貪，心得自在，隨願往生非結業生，生於欲界為眾

生故。 

「善男子！菩薩摩訶薩得善方便，觀法念處，修集莊嚴助

菩提法，遠離一切障菩提垢。得是功德，不著常見不著斷見，

離是二見行於中道。夫中道者有二種法：一者、不善念；二者、

無明，是二法中心不放逸，是名中道。復有二法：一、行；二、

識。復有二法：一者、名色；二者、六入。復有二法：一、觸；

二、受。復有二法：一、愛；二、取。復有二法：一、有；二、

生。復有二法：一、老；二、死。是二法中不放逸者，是名中

道。如是中道，世間智慧所不能見，不可宣說不可顯示，無有

相貌無色無處無取無捨，清淨寂靜。 



98 
 

「善男子！夫中道者，不可眼見，乃至不可觸觸，亦無至

處亦世出世，不可宣說非多非少，故名中道。 

「善男子！我與無我名為二邊。若有說言非常非斷，非命

非士，非想非非想，非覺非非覺，非實非虛，非此非彼，非有

非無，非有為非無為，非行非非行，非生死非涅槃；不作如是，

是名中道。 

「復次，善男子！菩薩摩訶薩觀法法念，不分別法界；如

法界，眾生界亦如是。如是二界名虛空界，一切諸法悉入法界。

夫法界者即眾生界，眾生界者即無分別，是名觀察一切法。等

見一切界即是法界，雖明了見而心不著，以不著故則無分別。

菩薩摩訶薩不以肉眼、天眼、慧眼觀法念處。何以故？如是三

眼無相貌故。是故觀法則以法眼，雖了了知而心不著，雖復不

著不失法界，是名佛智。能知如是甚深法界，亦不失於一切智

念，是名菩薩修法法念處。 

「善男子！菩薩摩訶薩何故修集是四念處？為欲遠離四

顛倒故。修身念處為離淨倒，修受念處為離樂倒，修心念處為

離常倒，修法念處為離我倒。又離四食，修身念處離於摶食，

修受念處離於觸食，修心念處離於識食，修法念處離於思食。

又復遠離識四住處，修身念處離住色處，修受念處離住受處，

修心念處離住想處，修法念處離住行處。復離五陰，修身念處

遠離色陰，修受念處遠離受陰，修心念處遠離識陰，修法念處

離想行陰。是名菩薩淨四念行。 

「善男子！云何菩薩修四正勤行？菩薩摩訶薩常樂修集

一切善法，未生惡法為不生故勤行精進，已生惡法為遠離故勤

行精進，未生善法為令生故勤行精進，已生善法為住不失故勤

行精進。 

「善男子！菩薩摩訶薩於無量世修集善行，是故性善，不



99 
 

以方便令惡不生。若有菩薩修四正勤，心得自在四正勤者，菩

薩爾時心及心數與大慈悲和合共行，故名正勤。 

「菩薩爾時次第修集四如意足：一者、欲；二者、心；三

者、進；四者、慧。專念至心念於菩提，是名為欲；修大悲故

覺心輕便，是名為心；遠離惡法，是名精進；得方便故，名之

為慧。 

「菩薩修四如意足已，得四自在：一者、壽命自在，以自

在故，雖生短命自得長壽，為調眾生，與長壽者演說正法，於

長壽中能現短壽，隨是菩薩所生之處，若天若人得命自在。 

二者、身得自在，以自在故，隨心作身隨心作色，示現威

儀為眾生故。菩薩若欲與諸眾生其身同等，高大微小悉皆能

作。 

三者、得法自在，以自在故，能知一切世出世法，示諸眾

生一切世事，於出世行心亦不退，明知甚深十二因緣，得無礙

智，能為眾生說種種法。無量眾生聞是法已，發阿耨多羅三藐

三菩提心。 

四者、願得自在，以自在故，令四大海合作一海，不來不

去無有動轉如本不異，亦令三千大千世界諸須彌山合為一山，

不來不去無有動轉如本不異，於四天王、三十三天無所妨礙。

欲令三千大千世界悉作金寶、七寶、栴檀、華香、瓔珞，虛空

水火，皆隨意成，是名菩薩得四自在。 

「善男子！菩薩若得四如意足，則得面見十方諸佛，與共

語言進止一處；一切梵天、帝釋、四王、阿修羅、乾闥婆、迦

樓羅、緊那羅、摩睺羅伽，亦復如是。 

「云何莊嚴四如意足？善男子！若能供養父母和上師長

有德，見諸眾生先意問訊，柔軟與語如語而作，視諸眾生其心

平等，善心正心恭敬心慚愧心。遠離貪欲瞋恚愚癡，無欺無貪



100 
 

無姤無慳，營他事業如己所作，無勢力者助其力勢，泥塗之處

發治土石，河㵎溝渠造作橋梁，或以身負或施船濟，常施眾生

所須之物，口不說他衰惱之事，亦不譏刺他所犯罪。有犯罪者

能如法除，遮諸煩惱令不生起，所重之物能以施人，既施之後

心不生悔，為諸眾生發願迴向。信心以善勸諸眾生，不惜身命

少欲知足，於他利養心無悕望，常念出家亦勸眾生，念善知識

無心捨離。於怨親中平等無二，以種種乘施行路者，羸乏之人

施床臥具，有恐怖者能為救護，視諸眾生如父母想，不輕毀戒

施貧財物。有病瘦者給其醫藥，施恩於他不自稱說。終不斷絕

三寶種性，常念無為。遠離世事一切諸惡不善之法，不為世法

之所污染，不失菩提至心之念。是名莊嚴淨四如意足行。 

大方等大集經卷第二十五 

 

结  行： 

1. 补阙真言：南谟喝啰怛那，哆啰夜耶。佉啰佉啰。俱住俱住。摩 

啰摩啰。虎啰，吽。贺贺，苏怛拏，吽。泼抹拏，娑婆诃。（三遍） 

2. 七佛灭罪真言：离婆离婆帝。求诃求诃帝。陀罗尼帝。尼诃啰帝。

毗黎你帝。摩诃伽帝。真陵乾帝。娑婆诃。（三遍） 

3. 三皈依  

自皈依佛，当愿众生，体解大道，发无上心； 

自皈依法，当愿众生，深入经藏，智慧如海； 

自皈依僧，当愿众生，统理大众，一切无碍。和南圣众。（一遍） 

4. 回向 

愿以此功德      普及于一切 

我等与众生      皆共成佛道 

愿消三障诸烦恼      愿得智慧真明了 

普愿罪障悉消除      世世常行菩萨道 

愿以此功德 回向法界众生 愿诸众生： 

罪障消除 福德增长 智慧增长 菩提心增长 



101 
 

愿三宝兴隆 正法久住 普愿众生 早成佛道 

发大菩提心，地狱放光明，人天得解脱，三界复清净。 

我及诸众生，罪障悉消除，安稳得如意，身心无挂碍。 

南无十方三世一切佛 一切菩萨摩诃萨 摩诃般若波罗蜜  

5. 礼佛（三拜/三问讯）（注：此阅藏仪轨可以根据需要自行调整）  

恭敬法宝 开智慧眼 深入经藏 智慧如海  

 


