
1 
 

 

 

大眾閱藏經典彙編 CBETA2018 版  

 

增壹阿含經 

東晉罽賓三藏瞿曇僧伽提婆譯  

71 坛：《增壹阿含经》16-20 卷--3.12 第 71 坛  
  



2 
 

汇编说明 

 
佛教经典分经律论三藏，佛陀一生言教就保存在经藏中，阅读佛经

仿佛得预法会，亲聆圣音，是后人学习佛法最直接的途径，更是末法时

代树立正知正见、防止误入相似佛法的最可靠的依止方法，自然功德无

量。能遍阅佛经或三藏，把一代圣教尽数熏入八识田中，直至成佛永为

道种，是古今众多佛弟子的毕生心愿和梦想。 

本汇编是大众阅藏网汇编 12 辑之外的 11 部大经之一的《增壹阿

含經》。 

本汇编采用台湾中华电子佛典协会（CBETA）2018 电子版《大

正新修大藏经》（电子《大正藏》）第 2 冊 No. 125 東晉罽賓三藏瞿

曇僧伽提婆譯的《增壹阿含經》（51 卷）为底本。本汇编是三号字体，

按顺序 17 卷为一册，共 3 册。因能力有限，智慧浅薄，望大众不吝赐

教，以待修订。 

CBETA 为中华电子佛典协会（Chinese Buddhist Electronic Text 

Association）的简称，成立于 1998 年，免费提供电子佛典数据库供各

界作非营利性使用，其发布的电子佛典数据库可以在网络上下载。 

大众阅藏网，是一群正信佛子为倡导大众阅藏而设立的公益性文化

传播平台，祈愿在三宝的加持护念下，使读经阅藏能普及到广大信众中

去。 

宗旨：本佛宗经，闻思正见 

理念：阅藏很重要，人人能做到，活动无中心，引导有僧宝。 

目标：让阅藏流行起来！  

大众阅藏经书汇编的第 1 辑免费申请，“大众阅藏”邮箱：

yuezang@vip.163.com。官网网址：http://www.yuezang.org；  

 

说明：此电子版本是为阅藏法会分坛读诵用，拆分后排版格式和原来可

能不一样，如需要打印，大众阅藏官网：http://www.yuezang.org；下载

专区有 51 卷《增壹阿含經》汇编总三册。因能力有限，智慧浅薄，望

大众不吝赐教，以待修订。  大眾閱藏網，二〇一八年十二月。 

  

mailto:yuezang@vip.163.com
http://www.yuezang.org/


3 
 

佛经安置须知 
 

1. 经典应恭敬放在清净高处以及其他书籍的上面，不可随意

扔放床上、座椅上等不净处。   

2. 凡经书等法宝阅毕，可辗转流通，赠送其他道友，不可任

意烧毁或丢弃。 

  3. 如手捧或装于口袋携带时，不得低于腰部，不可挟腋下。 

4. 不得口吹经上灰尘，应以专用净布拭去。 

5. 不可在经典所在的地方，有种种污秽行为。 

 

读诵佛经须知 
 

  1. 经典乃三世诸佛之师，如来法身舍利，亦当作真佛看，不

可作纸墨等看。礼诵持念，种种修持，皆当以诚敬为主。 

  2. 不可躺着看经书，以口水沾指翻经页，不可以污手触经。 

  3. 经书上不可涂写。不得一边散心杂话，一边看经书。 

4. 中断不看时，应夹放纸条、书签做记号。不可折页、折角，

或经书面朝下作“人”字形搁置。 

 
保宁勇禅师示看经警策文 

 

夫看经之法后学须知：当净三业。若三业无亏，则百福俱集。三业

者，身、口、意业也。 

  （一）端身正坐，如对圣容，则身业净也。 

  （二）口无杂言，断诸嬉笑，则口业净也。 

  （三）意不散乱，屏息万缘，则意业净也。 

内心既寂，外境俱捐。方契悟于真源，庶研穷于法理，可谓水

澄珠莹，云散月明。义海涌于胸襟，智岳凝于耳目。辄莫容易，实

非小缘。心法双忘，自他俱利。若能如是，真报佛恩。 

  



4 
 

起诵仪 
 

请佛发愿 

稽首禮諸佛   及法比丘僧   我今為自利   亦利諸有情 

與諸善同修   正聞大藏經   傳承三聖學   令正法久住 

 

 南无本师释迦牟尼佛 

南无本师释迦牟尼佛 

 南无本师释迦牟尼佛

 

香赞   

（一遍） 

炉香乍爇. 法界蒙薰. 诸佛海会悉遥闻. 

随处结祥云.诚意方殷.诸佛现全身. 

 南无香云盖菩萨摩诃萨（三称） 

 

开经偈 

（一遍） 

无上甚深微妙法 百千万劫难遭遇 

我今见闻得受持 愿解如来真实义 

  讽诵经时  当愿众生： 

 顺佛所说  总持不忘. 

（注：此阅藏仪轨可以根据需要自行调整） 

 



5 
 

增壹阿含經卷第十六 

東晉罽賓三藏瞿曇僧伽提婆譯 

高幢品第二十四之三  

（六） 

聞如是： 

一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「十五日中有三齋法。云何為三？

八日、十四日、十五日。 

「比丘當知，或有是時，八日齋日，四天王遣諸輔臣，觀

察世間，誰有作善惡者？何等眾生有慈孝父母、沙門、婆羅門

及尊長者？頗有眾生好喜布施、修戒、忍辱、精進、三昧、演

散經義、持八關齋者？具分別之。設無眾生孝順父母、沙門、

婆羅門及尊長者，是時輔臣白四天王：『今此世間無有眾生孝

順父母、沙門、道士，行四等心，慈愍眾生。』時，四天王聞

已，便懷愁憂，慘然不悅。是時四天王即往忉利天上，集善法

講堂，以此因緣具白帝釋：『天帝當知，今此世間無有眾生孝

順父母、沙門、婆羅門及尊長者。』是時，帝釋、三十三天聞

斯語已，皆懷愁憂，慘然不悅，減諸天眾，增益阿須倫眾。 

「設復有時，若世間眾生之類有孝順父母、沙門、婆羅門

及尊長者，持八關齋，修德清淨，不犯禁戒大如毛髮。爾時，

使者歡喜踊躍，不能自勝，即白四王：『今此世間多有眾生孝

順父母、沙門、婆羅門及諸尊長。』天王聞已，甚懷喜悅，即

往釋提桓因所，以此因緣具白帝釋：『天帝當知，今此世間多

有眾生孝順父母、沙門、婆羅門及諸尊長。』時，帝釋、三十

三天皆懷歡喜，不能自勝，增益諸天眾，減損阿須倫眾，地獄

拷掠自然休息，毒痛不行。 



6 
 

「若十四日齋日之時，遣太子下，察行天下，伺察人民，

施行善惡，頗有眾生信佛、信法、信比丘僧，孝順父母、沙門、

婆羅門及尊長者，好喜布施，持八關齋，閉塞六情，防制五欲。

設無眾生修五法者，孝順父母、沙門、婆羅門。爾時，太子白

四天王。四天王聞已，便懷愁憂，慘然不悅，往至釋提桓因所，

以此因緣具白天帝：『大王當知，今此世間無有眾生孝順父母、

沙門、婆羅門及尊長者。』是時，天帝、三十三天皆懷愁憂，

慘然不悅，減諸天眾，增益阿須倫眾。 

「設復眾生有孝順父母、沙門、婆羅門及尊長者，持八關

齋。爾時，太子歡喜踊躍，不能自勝，即往白四天王：『大王

當知，今此世間多有眾生孝順父母、沙門、婆羅門及諸尊長。』

是時，四天王聞此語已，甚懷喜悅，即往詣釋提桓因所，以此

因緣具白天帝：『聖王當知，今此世間多有眾生孝順父母、沙

門、婆羅門及諸尊長，受三自歸，慈心諫諍，誠信不欺。』時，

天帝、四王及三十三天皆懷歡喜，不能自勝，增益諸天眾，減

損阿須倫眾。  

「比丘當知，十五日說戒之時，四天王躬自來下，案行天

下，伺察人民。何等眾生孝順父母、沙門、婆羅門及尊長者，

好喜布施，持八關齋如來齋法。設無眾生孝順父母、沙門、婆

羅門及尊長者，時四天王便懷愁悒，慘然不悅，往至帝釋所，

以此因緣具白天帝：『大王當知，今此世間無有眾生孝順父母、

沙門、婆羅門及諸尊長者。』是時，釋提桓因、三十三天皆懷

愁憂，慘然不悅，減諸天眾，增益阿須倫眾。 

「設復是時，眾生之類有孝順父母、沙門、婆羅門及諸尊

長，持八關齋。爾時，四天王便懷歡喜，踊躍不能自勝，即往

帝釋所，以此因緣具白天帝：『大王當知，今此世間多有眾生

孝順父母、沙門、婆羅門及諸尊長。』是時，釋提桓因、三十



7 
 

三天及四天王皆懷歡喜，踊躍不能自勝，增益諸天眾，減損阿

須倫眾。」  

爾時，世尊告諸比丘：「云何十五日持八關齋法？」 

是時，諸比丘白世尊曰：「如來是諸法之王，諸法之印。

唯願世尊當為諸比丘布演此義，諸比丘聞已，當奉行之。」 

世尊告曰：「諦聽！諦聽！善思念之，吾當為汝具分別說。

於是，比丘！若有善男子、善女人，於月十四、十五日說戒、

持齋時，到四部眾中，當作是語：『我今齋日，欲持八關齋法。

唯願尊者，當與我說之！』是時，四部之眾，當教與說八關齋

法。先教作是語：『善男子，當自稱名字。』彼已稱名字，便

當與說八關齋法。是時，教授者當教前人作是語：『我今奉持

如來齋法，至明日清旦，修清淨戒，除去惡法。若身惡行，口

吐惡語，意生惡念，身三、口四、意三諸有惡行，已作、當作，

或能以貪欲故所造，或能以瞋恚所造，或能以愚癡所造，或能

以豪族故造，或能因惡知識所造，或能今身、後身、無數身，

或能不識佛、不識法，或能鬪比丘僧，或能殺害父母諸尊師長，

我今自懺悔，不自覆藏，依戒、依法成其戒行，受八關如來齋

法。』 

「云何為八關齋法？持心如真人，盡形壽不殺，無有害心，

於眾生有慈心之念。『我今字某，持齋至明日清旦，不殺、無

有害心，有慈心於一切眾生。 

「『如阿羅漢，無有邪念，盡形壽不盜，好喜布施。我今

字某，盡形壽不盜，自今至明日持心。 

「『如是真人，我今盡形壽，不淫泆，無有邪念，恒修梵

行，身體香潔，今日持不淫之戒，亦不念己妻，復不念他女人

想，至明日清旦，無所觸犯。 

「『如阿羅漢，盡形壽不妄語，恒知至誠，不欺他人，自



8 
 

今至明日不妄語，我自今以後不復妄語。 

「『如阿羅漢，不飲酒，心意不亂，持佛禁戒，無所觸犯，

我今亦當如是，自今日至明旦，不復飲酒，持佛禁戒，無所觸

犯。 

「『如阿羅漢，盡形壽不壞齋法，恒以時食，少食知足，

不著於味。我今亦如是，盡形壽不壞齋法，恒以時食，少食知

足，不著於味，從今日至明旦。 

「『如阿羅漢，恒不在高廣之床上坐。所謂高廣之床，金、

銀、象牙之床，或角床、佛座、辟支佛座、阿羅漢座、諸尊師

座。是時，阿羅漢不在此八種座，我亦上坐不犯此坐。 

「『如阿羅漢，不著香華、脂粉之飾。我今亦當如是，盡

形壽不著香華、脂粉之好。 

「『我今字某，離此八事，奉持八關齋法，不墮三惡趣。

持是功德，不入地獄、餓鬼、畜生八難之中，恒得善知識，莫

與惡知識從事，恒得好父母家生，莫生邊地無佛法處，莫生長

壽天上，莫與人作奴婢，莫作梵天，莫作釋身，亦莫作轉輪聖

王，恒生佛前。自見佛，自聞法，使諸根不亂。若我誓願向三

乘行，速成道果。』 

「比丘當知，若有優婆塞、優婆夷，持此八關齋法，彼善

男子、善女人，當趣三道：或生人中，或生天上，或般涅槃。」 

爾時，世尊便說此偈： 

「不殺亦不盜，  不淫不妄語， 

 避酒遠香花，  著味犯齋者。 

 歌舞作倡伎，  學捨如羅漢， 

 今持八關齋，  晝夜不忘失。 

 不有生死苦，  無有周旋期， 

 莫與恩愛集，  亦莫怨憎會。 



9 
 

 願滅五陰苦，  諸痛生死惱， 

 涅槃無諸患，  我今自歸之。 

「是故，諸比丘！若有善男子、善女人，欲持八關齋離諸

苦者，得善處者，欲得盡諸漏入涅槃城者，當求方便，成此八

關齋法。所以然者，人中榮位不足為貴，天上快樂不可稱計。

若善男子、善女人，欲求無上之福者，當求方便，成此齋法。 

「我今重告勅汝，若有善男子、善女人，成八關齋者，欲

求生四天王上，亦獲此願。持戒之人，所願者得，我以是故，

而說此義耳。人中榮位不足為貴。若善男子、善女人，持八關

齋者，身壞命終，生善處天上，亦生艶天、兜術天、化自在天、

他化自在天，終不有虛。所以然者，以其持戒之人所願者得。 

「諸比丘！我今重告汝，若有男子、女人持八關齋者，生

欲天者，生色天者，亦成其願。何以故爾？以其持戒之人所願

者得。若復善男子、善女人，持八關齋，欲得生無色天者，亦

果其願。 

「比丘當知，若善男子、善女人，持八關齋者，欲生四姓

家者，亦復得生。又善男子、善女人，持八關齋人，欲求作一

方天子，二方、三方、四方天子，亦獲其願。欲求作轉輪聖王

者，亦獲其願。所以然者，以其持戒之人所願者得。若善男子、

善女人，欲求作聲聞、緣覺、佛乘者，悉成其願。吾今成佛，

由其持戒，五戒、十善，無願不獲，諸比丘！若欲成其道者，

當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行◎ 

◎（七） 

聞如是：一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「有三事現在前，爾時善男子、善

女人獲福無量。云何為三？信現在前，善男子、善女人獲福無



10 
 

量。若財現在前，爾時善男子、善女人獲福無量。若復持梵行

現在前，爾時善男子、善女人獲福無量。是謂，比丘！有此三

事現在前，獲福無量。」 

爾時，世尊便說此偈： 

「信財梵難得，  受者持戒人， 

 覺此三事已，  智者隨時施。 

 長夜獲安隱，  諸天恒扶將， 

 在彼自娛樂，  五欲無厭足。 

「以是，諸比丘！若善男子、善女人，當求方便，成此三

法。如是，諸比丘！當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

（八） 

聞如是：一時，佛在拘深城瞿師羅園中。 

爾時，拘深比丘恒好鬪訟，犯諸惡行，面相談說，或時刀

杖相加。爾時，世尊清旦往詣彼比丘所。到已，世尊告彼比丘：

「汝等比丘，慎莫鬪訟，莫相是非。諸比丘！當共和合，共一

師侶，同一水乳，何為鬪訟？」 

爾時，拘深比丘白世尊曰：「唯願世尊勿憂此事！我當自

慮此理；如此過狀，自識其罪。」 

世尊告曰：「汝等云何，為王種作道，為畏恐故作道，為

以世儉故作道耶？」 

諸比丘對曰：「非也。世尊！」 

世尊告曰：「云何，比丘！汝等豈非欲離生死，求無為道

故作道乎？然五陰之身實不可保。」 

諸比丘對曰：「如是。世尊！如世尊教，我等族姓子所以

出家學道者，以求無為道，滅五陰身，是以學道。」 

世尊告曰：「諸比丘！不應作道而復鬪諍，手拳相加，面



11 
 

相是非，惡聲相向。汝等當應成就此行：共同一法，共一師受，

亦當行此六種之法，亦當行此身、口、意行，亦當行此供養諸

梵行者。」 

諸比丘對曰：「此是我等事，世尊勿足慮此事。」 

爾時，世尊告拘深比丘：「云何，愚人！汝等不信如來語

乎？方語如來勿慮此事，然汝等自當受此邪見之報。」 

爾時，世尊重告彼比丘曰：「過去久遠，此舍衛城中有王，

名曰長壽王，聰明黠慧，無事不知。然善明刀劍之法，又乏寶

物，諸藏無充，財貨減少，四部之兵，亦復不多，臣佐之屬，

亦復減少。當於爾時，波羅㮈國有王名梵摩達，勇猛剛健，靡

不降伏，錢財、七寶，悉皆滿藏，四部之兵，亦復不乏，臣佐

具足。 

「爾時，梵摩達王便作是念：『此長壽王無有臣佐，又乏

財貨，無有珍寶，我今可往攻罰其國。』爾時，梵摩達王即便

興兵，往罰其國。 

「爾時，長壽王聞興兵攻罰其國，即設方計：『我今雖無

七寶之財，臣佐之屬，四部之兵，彼王雖復多諸兵眾，如我今

日一夫之力，足能壞彼百千之眾，殺害眾生，不可稱計，不可

以一世之榮，作永世之罪。我今可出此城，更在他國，使無鬪

諍。』 

「爾時，長壽王不語臣佐，將第一夫人，及將一人，出舍

衛城，入深山中。是時，舍衛城中臣佐、人民，以不見長壽王，

便遣信使，往詣梵摩達王所，而作是說：『唯願大王來至此土，

今長壽王莫知所在。』是時，梵摩達王來至迦尸國中，而自治

化。 

「然長壽王有二夫人，皆懷妊，臨欲在產。是時，夫人自

夢在都市中生，又日初出，四部之兵，手執五尺刀，各共圍繞，



12 
 

而獨自產無有佐者。見已，便自驚覺，以此因緣白長壽王。王

告夫人曰：『我今在此深山之中，何緣乃當在舍衛城內，在都

市中產乎？汝今欲生者，當如鹿生。』是時，夫人曰：『設我

不得如此產者，正爾取死。』是時，長壽王聞此語已，即於其

夜，更改衣服，不將人眾，入舍衛城。 

「時，長壽王有一大臣，名曰善華，甚相愛念。有小事緣

出城，而見長壽王入城。時，彼善華大臣熟視王已，便捨而去，

嘆息墮淚，復道而行。時，長壽王便逐彼大臣，將在屏處而語

言；『慎莫出口。』大臣對曰：『如大王教，不審明王有何教勅？』

長壽王曰：『憶我舊恩，便有反復。』時臣對曰：『大王有教令，

我當辦之。』長壽王曰：『我夫人者，昨夜夢在市中產，又有

四部之兵而見圍遶，生一男兒，極自端正。若不如夢產者，七

日之中，當取命終。』大臣報曰：『我令堪辦此事，如王來勅。』

作此語已，各捨而去。 

「是時，大臣便往至梵摩達王所。到已，而作是說：『七

日之中，意欲觀看大王軍眾：象兵、馬兵、車兵、步兵，竟為

多少。』是時，梵摩達勅左右曰：『時催上兵眾，如善華語。』

是時，善華大臣七日之中即集兵眾，在舍衛都市中。是時，彼

夫人七日之中，來在都市中。時，善華大臣遙見夫人來，便作

是說：『善來，賢女！今正是時。』 

「爾時，夫人見四部兵眾已，便懷歡喜，勅左右人，施張

大幔。時，夫人日初出時，便生男兒，端政無雙，世之希有。

時，夫人抱兒還詣山中。時，長壽王遙見夫人抱兒而來，便作

是語：『使兒老壽，受命無極。』夫人白王：『願王當與立字！』

時，王即以立字，名曰長生。 

「時，長生太子年向八歲。父王長壽有小因緣入舍衛城。

爾時，長壽王昔臣劫比，見王入城，從頭至足而熟觀視。見已，



13 
 

便往至梵摩達王所。到已，而作是說：『大王！極為放逸，長

壽王者今在此城。』時，王瞋恚，勅左右人催收捕長壽王。 

「是時，左右大臣將此劫比，東西求索。時，劫比遙見長

壽王，便目示語大臣曰：『此是長壽王。』即前收捕，至梵摩

達王所。到已，白言：『大王！長壽王者此人身是。』國中人

民，悉皆聞知捉得長壽王身。 

「時，夫人亦復聞長壽王為梵摩達所捉得，聞已，便作是

念：『我今復用活為？寧共大王一時同命。』是時，夫人即將

太子入舍衛城。夫人語太子曰：『汝今更求活處。』時，長生

太子聞已，默然不語。時，夫人徑往至梵摩達王所，王遙見來，

歡喜踊躍，不能自勝，即勅大臣：『將此夫人及長壽王，至四

衢道頭，分作四分。』時，諸大臣受王教令，將長壽王及夫人

身，皆取返縛，遶舍衛城，使萬民見。爾時，人民之類，莫不

痛心！ 

「時，長生太子在大眾中，見將父母詣市取殺，顏色不變。

時，長壽王還顧告長生曰：『汝莫見長，亦莫見短。』爾時，

便說此偈： 

「『 怨怨不休息，  自古有此法， 

  無怨能勝怨，  此法終不朽。』 

「是時，諸臣自相謂曰：『此長壽王極為愚惑，長生太子

竟是何人，在我等前而說此偈？』時，長壽王告諸臣曰：『我

不愚惑，但其中智者乃明吾語耳。諸賢當知，以我一夫之力，

足能壞此百萬之眾。然我復作是念：「此眾生類死者難數，不

可以我一身之故，歷世受罪。怨怨不休息，自古有此法，無怨

能勝怨，此法終不朽。」』 

「時，彼諸臣將長壽王及夫人身，到四衢道頭，分作四分，

即而捨去，各還所在。時，長生太子向暮收拾薪草，耶維父母



14 
 

而去。 

「爾時，梵摩達王在高樓上，遙見有小兒耶維長壽王及夫

人身，見已，勅左右曰：『此必是長壽王親里，汝催收捉來。』

時，諸臣民即往詣彼，未到之頃，兒已走去。 

「時，長生太子便作是念：『此梵摩達王殺我父母，又住

我國中，我今當報父母之怨。』是時，長生太子便往至彈琴師

所。到已，便作是說：『我今欲學彈琴。』時琴師問曰：『今汝

姓誰？父母為所在？』小兒對曰：『我無父母，我本住此舍衛

城中，父母早死。』琴師報曰：『欲學者便學之。』 

「比丘當知，爾時，長生太子便學彈琴歌曲。時，長生太

子素自聰明，未經數日，便能彈琴歌曲，無事不知。是時，長

生太子抱琴詣梵摩達王所，在象廐中，非人之時而獨彈琴，並

復清歌。爾時，梵摩達王在高樓上，聞彈琴歌曲之聲，便問勅

左右人曰：『此何人在象廐中，而獨彈琴歌戲？』臣佐報曰：『此

舍衛城中有小兒，而獨彈琴歌戱。』時，王告侍者曰：『汝可

約勅使此小兒來在此戱，吾欲見之。』時，彼使人喚此小兒，

來至王所。是時，梵摩達王問小兒：『汝昨夜在象廐中彈琴乎？』

對曰：『如是，大王！』梵摩達曰：『汝今可在吾側，彈琴歌舞，

我當供給衣被、飯食。』 

「比丘當知，爾時，長生太子在梵摩達前，彈琴歌舞，極

為精妙。時，梵摩達王聞此琴音，極懷歡喜，便告長生太子：

『當與吾守藏珍寶。』時，長生太子受王教勅，未曾有失，恒

隨王意，先笑後語，恒認王意。爾時，梵摩達王復告勅曰：『善

哉！善哉！汝今作人極為聰明，今復勅汝宮內可否？汝斯知

之。』是時，長生太子在內宮中，以此琴音教諸妓女，亦復使

乘象馬妓術，無事不知。 

「是時，梵摩達意欲出遊園舘，共相娛樂，即勅長生，催



15 
 

駕寶羽之車。時，長生太子即受王教，令尋駕寶羽之車，被象

金銀鞍勒，還來白王：『嚴駕已辦，王知是時。』梵摩達王乘

寶羽之車，使長生御之，及將四部兵眾。 

「時，長生太子御車引導，恒離大眾。時，梵摩達王問長

生太子曰：『今日軍眾，斯為所在？』長生對曰：『臣亦不知軍

眾所在？』時王告曰：『可小停住，吾體疲極，欲小止息。』

時，長生太子即自停住，使王懈息。比頃，軍眾未至。 

「比丘當知，爾時，梵摩達王即枕太子長生膝上睡眠。時，

長生太子以見王眠，便作是念：『此王於我極是大怨，又取我

父母殺之，加住我國界，今不報怨者，何時當報怨？我今斷其

命根。』時，長生太子右手自拔劍，左手摸王髮，然復作是念：

『我父臨欲命終時，而告我言：「長生當知：亦莫見長，亦莫

見短。」加說此偈： 

「『「怨怨不休息，  自古有此法， 

  無怨能勝怨，  此法終不朽。」 

「『我今捨此怨。』即還內劍。如是再三，復作是念：『此

王於我極是大怨，又取我父母殺之，加住我界，今不報怨者，

何日當尅？我今正爾斷此命根，乃名為報怨。』是時，復作憶

念：『汝長生，亦莫見長，亦莫見短。父王有是教勅：「怨怨不

休息，自古有此法，無怨能勝怨，此法終不朽。」我今可捨此

怨。』即還內劍。 

「是時，王梵摩達夢見長壽王兒長生太子，欲取我殺，即

便恐懼，尋時得覺。時，長生太子曰：『大王！何故驚起，乃

至於斯？』梵摩達曰：『向者睡眠，夢見長壽王兒長生太子拔

劍欲取吾殺，是故驚耳。』 

「是時，長生太子便作是念：『今此王已知我是長生太子。』

即右手拔劍，左手捉髮，而語王曰：『我今正是長壽王兒長生



16 
 

太子，然王是我大怨，又取我父母殺之，加住我國界，今不報

怨，何日當剋？』時，梵摩達王即向長生而作是說：『我今命

在汝手，願垂原捨，得全生命！』長生報曰：『我可活王，然

王不全我命。』王報長生：『唯願垂濟，吾終不取汝殺！』是

時，長生太子與王共作言誓：『俱共相濟命者，終不相害。』 

「比丘當知，爾時，長生太子即活王命。是時，梵摩達王

語長生太子言：『願太子還與我嚴駕寶羽之車，還詣國界。』

是時，太子即嚴駕寶羽之車，二人共乘，徑來至舍衛城。 

「時，王梵摩達即集群臣而作是說：『設卿等見長壽王兒，

欲取何為？』其中或有大臣而作是說：『當斷手足。』或有言：

『當分身三段。』或有言：『當取殺之。』是時，長生太子在

王側坐，正身正意，思惟來言。時，梵摩達王躬自手捉長生太

子，語諸人言：『此是長壽王兒長生太子，此人身是。卿等勿

得復有語，敢有所說。所以然者，長生太子見活吾命，吾亦活

此人命。』時，諸群臣聞此語已，歎未曾有：『此王、太子甚

奇！甚特！及能於怨而不報怨。』 

「時，梵摩達王問長生曰：『汝應取我殺，何故見放，復

不殺之。將有何因緣？今願聞之。』長生對曰：『大王！善聽，

父王臨欲命終之時，而作是說：「汝今亦莫見長，亦莫見短。」

又作是語：「怨怨不休息，自古有此法，無怨能勝怨，此法終

不朽。」是時，群臣聞父王此語，皆相謂言：「此狂惑，多有

所說，長生者竟是何人？」長壽王對曰：「卿等當知，其中有

智之人，乃明此語耳。」憶父王此語已，是故全王命根耳。』

梵摩達王聞此語已，甚奇所作，歎未曾有，乃能守亡父教勅，

不有所墮。 

「時，梵摩達王語太子曰：『汝今所說之義，吾猶不解，

今可與吾說其義，使得意解。』時，長生太子對曰：『大王！



17 
 

善聽！我當說之。梵摩達王取長壽王殺，設復長壽王本所有群

臣極有親者，亦當取王殺之；設復梵摩達王所有臣佐，復當取

長壽王臣佐殺之，是謂怨怨終不斷絕。欲使怨斷者，唯有無報

人。我今觀此義已，是故不害王也。』是時，梵摩達王聞此語

已，甚懷踊躍，不能自勝，此王太子極為聰明，乃能廣演其義。 

「時，王梵摩達即向懺悔：『是我罪過，而取長壽王殺之。』

即自脫天冠與長生使著，復加嫁女，還付舍衛國土、人民，尋

付長生使領，王還波羅㮈治。 

「比丘當知，然古昔諸王有此常法；雖有此諍國之法，猶

相堪忍，不相傷害。況汝等比丘，以信堅固，出家學道，捨貪

欲、瞋恚、愚癡心，今復諍競不相和順，各不相忍而不懺改。

諸比丘！當以此因緣，知鬪非其宜然。同一師侶，共一水乳，

勿共鬪訟。」 

爾時，世尊便說此偈： 

「無鬪無有諍，  慈心愍一切， 

 無患於一切，  諸佛所歎譽。 

「是故，諸比丘！當修行忍辱。如是，諸比丘！當作是學。」 

是時，拘深比丘白世尊曰：「唯願世尊勿慮此事，我等自

當分明此法。世尊！雖有此語，其事不然。」是時，世尊便捨

而去，詣跋耆國。 

爾時，跋耆國中有三族姓子：阿那律、難提、金毘羅。然

彼族姓子，共作制限：其有出乞食者，後住者便掃灑地使淨，

事事不乏。其得食來者分與使食，足者則善，不足者隨意所如。

有遺餘者，瀉著器中，便捨而去。若復最後乞食來者，足者則

善，不足者便取器中食而自著鉢中。爾時，便取水瓶，更著一

處，即當一日掃除房舍，復更在閑靜之處，正身正意，繫念在

前，思惟妙法，然復彼人終不共語，各自寂然。 



18 
 

爾時，尊者阿那律思惟欲不淨想，念恃喜安而遊初禪。是

時，難提、金毘羅知阿那律心中所念，亦復思惟欲不淨想，念

恃喜安而遊初禪。若復尊者阿那律思惟二禪、三禪、四禪，爾

時尊者難提、金毘羅亦復思惟二禪、三禪、四禪。若復尊者阿

那律思惟空處、識處、不用處、有想無想處，是時尊者難提亦

復思惟空處、識處、不用處、有想無想處。若復尊者阿那律思

惟滅盡定，爾時尊者難提，亦復思惟滅盡定。如此諸法，諸賢

思惟此法。 

爾時，世尊往師子國中。爾時，守國人遙見世尊來，便作

是說：「沙門勿來入國中。所以然者，此國中有三族姓子，名

阿那律、難提、金毘羅，慎莫觸嬈。」 

是時，尊者阿那律以天眼清淨及天耳通，聞守國人與世尊

作如是說，使世尊不得入國。是時，尊者阿那律即出告守門人

曰：「勿遮，世尊今來，欲至此看。」 

是時，尊者阿那律尋入告金毘羅曰：「速來，世尊今在門

外。」是時，尊者三人即從三昧起，往至世尊所。到已，頭面

禮足，在一面住，各自稱言：「善來，世尊！」尊者阿那律前

取世尊鉢，尊者難提前敷座，尊者金毘羅取水與世尊洗足。 

爾時，世尊告阿那律曰：「汝等三人在此和合，無有他念，

乞食如意乎？」 

阿那律曰：「如是。世尊！乞食不以為勞。所以然者，若

我思惟初禪時，爾時難提、金毘羅亦復思惟初禪。若我思惟二

禪、三禪、四禪、空處、識處、不用處、有想無想處、滅盡三

昧，爾時難提、金毘羅亦復思惟二禪、三禪、四禪、空處、識

處、不用處、有想無想處、滅盡定。如是，世尊！我等思惟此

法。」 

世尊告曰：「善哉！善哉！阿那律！汝為頗有是時更得上



19 
 

人法乎？」 

阿那律報曰：「如是。世尊！我等更得上人法。」 

世尊告曰：「何者是上人之法？」 

阿那律曰：「有此妙法，出上人法上，若復我等以慈心，

遍滿一方，二方、三方、四方亦復如是，四維上下亦復如是，

一切中一切，以慈心遍滿其中，無數無限，不可稱計，而自遊

戲。復以悲心、喜心、護心，遍滿一方，二方、三方、四方亦

復如是，四維上下而自遊戲。是謂，世尊！我等更得此上人之

法。」 

爾時，尊者難提、金毘羅語阿那律曰：「我等何日至汝許

問此義乎？今在世尊前而自稱說。」 

阿那律曰：「汝等亦未曾至我許而問此義？但諸天來至我

所而說此義。是故，在世尊前而說此義耳。但我長夜之中知諸

賢心意，然諸賢得此三昧故，在世尊前說此語耳。」 

爾時，說此法時，長壽大將至世尊所，頭面禮足，在一面

坐。是時，長壽大將白世尊曰：「今日，世尊與此諸人而說法

乎？」 

是時，世尊以此因緣具向長壽大將說之。 

是時，大將白世尊曰：「跋耆大國快得大利，有此三族姓

子而自遊化：阿那律、難提、金毘羅。」 

世尊告曰：「如是，大將！如汝所言，跋耆大國快得善利。

且捨跋耆大國，摩竭大國快得善利，乃有此三族姓子。若當摩

竭大國人民之類，憶此三族姓子，便長夜獲安隱。大將當知，

若縣邑城郭有此三族姓子者，彼城郭之中，人民之類，長夜獲

安隱。此三族姓子所生之家，亦獲大利，乃能生此上尊之人，

彼父母五種親族，若當憶此三人者，亦獲大利。若復天、龍、

鬼神憶此三族姓子者，亦獲大利。若有人歎說阿羅漢者，亦當



20 
 

歎說此三人。若有人歎說無貪欲、無愚癡、無瞋恚者，亦當歎

說此三人。若有人歎說此福田者，亦當歎說此三人。如我於三

阿僧祇劫所行懃苦，成無上道，使此三人成此法義。是故，大

將！當於此三族姓子，起歡喜心。如是，大將！當作是學。」 

爾時，大將聞世尊所說，歡喜奉行。 

（九） 

聞如是：一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。  

爾時，世尊告諸比丘：「有三結使，繫縛眾生，不能從此

岸至彼岸。云何為三？所謂身邪、戒盜、疑。」 

「彼云何名為身邪？所謂計身有我，生吾我之想，有眾生

想，有命、有壽、有人、有士夫、有緣、有著，是謂名為身邪

之結。 

「云何名為疑結？所謂有我耶？無我耶？有生耶？無生

耶？有我、人、壽命耶？無我、人、壽命耶？有父母耶？無父

母耶？有今世、後世耶？無今世、後世耶？有沙門、婆羅門耶？

無沙門、婆羅門耶？世有阿羅漢耶？世無阿羅漢耶？有得證者

耶？無得證者耶？是謂名為疑結。 

「彼云何名為戒盜結？所謂戒盜者，我當以此戒生大姓家，

生長者家，生婆羅門家，若生天上及諸神中，是謂名為戒盜結。 

「是謂，比丘！有此三結繫縛眾生，不能從此岸至彼岸，

猶如兩牛同一軛，終不相離。此眾生類，亦復如是，三結所繫，

不能得從此岸至彼岸。 

「云何此岸？云何彼岸？所謂此岸者身邪是，彼岸者所謂

身邪滅是。是謂，比丘！三結繫縛眾生，不能從此岸至彼岸。

是故，諸比丘！當求方便，滅此三結。如是，諸比丘！當作是

學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 



21 
 

（一〇） 

聞如是： 

一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「此三三昧。云何為三？空三昧、

無願三昧、無想三昧。 

「彼云何名為空三昧？所謂空者，觀一切諸法，皆悉空虛，

是謂名為空三昧。 

「彼云何名為無想三昧？所謂無想者，於一切諸法，都無

想念，亦不可見，是謂名為無想三昧。 

「云何名為無願三昧？所謂無願者，於一切諸法，亦不願

求，是謂名為無願三昧。 

「如是，比丘！有不得此三三昧，久在生死，不能自覺寤。

如是，諸比丘！當求方便，得此三三昧。如是，諸比丘！當作

是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

 幢、毘沙、法王  瞿默、神足化 

 齋戒、現在前    長壽、結、三昧 

增壹阿含經卷第十六 

 

增壹阿含經卷第十七 

東晉罽賓三藏瞿曇僧伽提婆譯 

四諦品第二十五  

（一） 

聞如是：一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「當修行四諦之法。云何為四？所

謂初苦諦，義不可盡，義不可窮，說法無盡。第二者苦習諦，



22 
 

義不可盡，義不可窮，說法無盡。第三者苦盡諦，義不可盡，

義不可窮，說法無盡。第四者苦出要諦，義不可盡，義不可窮，

說法無盡。 

「彼云何名為苦諦？所謂苦諦者，生苦、老苦、病苦、死

苦、憂悲惱苦、怨憎會苦、恩愛別離苦、所欲不得苦，取要言

之，五盛陰苦，是謂名為苦諦。 

「彼云何名為苦習諦？所謂習諦者，愛與欲相應，心恒染

著，是謂名為苦習諦。 

「彼云何名為苦盡諦？所謂盡諦者，欲愛永盡無餘，不復

更造，是謂名為苦盡諦。 

「彼云何名為苦出要諦？所謂苦出要諦者，謂賢聖八品道，

所謂正見、正治、正語、正行、正命、正方便、正念、正三昧，

是謂名為苦出要諦。 

「如是，比丘！有此四諦，實有不虛，世尊之所說，故名

為諦。諸有眾生，二足、三足、四足，欲者、色者、無色者，

有想、無想者，如來最上。然成此四諦，故名為四諦。是謂，

比丘！有此四諦。然不覺知，長處生死，輪轉五道。我今以得

此四諦，從此岸至彼岸，成就此義，斷生死根本，更不復受有，

如實知之。」 

爾時，世尊便說此偈： 

「今有四諦法，  如實而不知， 

 輪轉生死中，  終不有解脫。 

 如今有四諦，  以覺以曉了， 

 以斷生死根，  更亦不受有。 

「若有四部之眾，不得此諦，不覺不知，便隨五道。是故，

諸比丘！當作方便，成此四諦。如是，諸比丘！當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 



23 
 

（二） 

聞如是：一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「有此四法，多饒益人。云何為四？

第一法者當親近善知識，第二者當聞法，第三者當知法，第四

者當法法相明。是謂，比丘！有此四法，多饒益人。是故，諸

比丘！當求方便，成此四法。如是，諸比丘！當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

（三） 

聞如是：一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告阿難曰：「若如來出現於世時，便有四未曾

有法出現於世。云何為四？此眾生類多有所著，若說不染著法

時，亦復承受，念修行之，心不遠離。若如來出現於世時，有

此四未曾有法出現於世，是謂初未曾有法出現於世。 

「復次，阿難！輪轉不住，恒在五道，正使欲說法時，亦

復承受，心不遠離。若如來出現世時，有此二未曾有法出現於

世。 

「復次，阿難！此眾生類，恒懷憍慢，不去心首，若使說

法，亦復承受，心不遠離。然復，阿難！此眾生類，恒懷憍慢，

不去須臾，設復說法時，亦復承受，是謂第三未曾有法出現於

世。 

「復次，阿難！此眾生類，無明所覆，設復說有明法時，

亦復承受而不忘失。若復，阿難！說此有明、無明法時，而心

意柔和，恒喜修行。是謂，阿難！若如來出現世時，便有此四

未曾有法出現於世。若有多薩阿竭現在時，便有此四未曾有法

出現於世。是故，阿難！當發喜心向如來所。如是，阿難！當

作是學。」 

爾時，阿難聞佛所說，歡喜奉行。  



24 
 

（四） 

聞如是： 

一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「我今當說擔，亦當說持擔人，亦

當說擔因緣，亦當說捨擔。汝等比丘，諦聽！諦聽！善思念之，

我今當說。」 

諸比丘對曰：「如是。世尊！」是時，諸比丘從佛受教。 

世尊告曰：「彼云何名為擔？所謂五盛陰是。云何為五？

所謂色、痛、想、行、識陰，是謂名為擔。  

「彼云何名為持擔人？所謂持擔人者，人身是也。字某、

名某，如是生，食如是食，受如是苦樂，壽命長短，是謂名為

持擔人。 

「彼云何名為擔因緣？所謂擔因緣者，愛著因緣是。與欲

共俱，心不遠離，是謂名為擔因緣。 

「彼云何名為當捨離擔？所謂能使彼愛永盡無餘，已除、

已吐。是謂，比丘！名捨離擔。 

「如是，比丘！我今已說擔，已說擔因緣，已說持擔人，

已說捨擔，然諸如來所應行者，我今已辦。若樹下、空處、露

坐，常念坐禪，莫行放逸。」 

爾時，世尊便說此偈： 

「當念捨重擔，  更莫造新擔， 

 擔是世間病，  捨擔第一樂。 

 亦當除愛結，  及捨非法行， 

 盡當捨離此，  更不復受愛。 

「是故，諸比丘！當作方便，捨離於擔。如是，諸比丘！

當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 



25 
 

（五） 

聞如是： 

一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「有此四生。云何為四？所謂卵生、

胎生、濕生、化生。 

「彼云何名為卵生？所謂卵生者，鷄、雀、烏、鵲、孔雀、

蛇、魚、蟻子之屬，皆是卵生。是謂名為卵生。 

「彼云何名為胎生？所謂人及畜生，至二足蟲，是謂名為

胎生。 

「彼云何名為因緣生？所謂腐肉中虫、廁中虫、如尸中虫。

如是之屬，皆名為因緣生。 

「彼云何名為化生？所謂諸天、大地獄、餓鬼、若人、若

畜生，是謂名為化生。是謂，比丘！有此四生。諸比丘捨離此

四生，當求方便，成四諦法。如是，諸比丘！當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

（六） 

聞如是： 

一時，尊者舍利弗、尊者目揵連在羅閱城迦蘭陀竹園所。 

爾時，舍利弗告諸比丘：「世間有此四人。云何為四？所

謂第一人者與結相隨，然內有結而不知。或有一人與結相隨，

然內有結如實知之。或有一人不與結相隨，然內無結如實而不

知。或有一人不與結相隨，然內無結如實知之。 

「諸賢當知，第一人者與結相隨，然內有結而不知，此二

有結人中，此人最為下賤。所謂彼第二人與結相隨，內有結如

實知之，此人極為妙。彼第三人不與結相隨，內無結如實而不

知，此人於二無結人中，此人最為下賤。所謂彼第四人不與結

相隨，內無結如實知之，此人於無結人中最為第一。諸賢當知，



26 
 

世間有此四人。」 

是時，尊者目連問舍利弗曰：「有何因緣，有結相隨人，

一人下賤，一人最妙？復有何因緣，此二無結人相隨，一人下

賤，一人最妙？」 

舍利弗對曰：「彼與結相隨，內有結如實不知。彼人作是

念：『我當作淨想。』彼便思惟作淨想。當作淨想時，便起欲

心，以起欲心已，便有貪欲、瞋恚、癡心而命終。爾時，不求

方便，滅此欲心，便有瞋恚、愚癡之心而命終。目連當知，猶

如有人詣市買得銅器，塵土垢坌，極為不淨。彼人不隨時摩抆，

不隨時淨洗，然彼銅器倍更生垢，極為不淨。此第一人亦復如

是，與垢相隨，內有結如實不知，彼便作是念：『我當思惟淨

想。』已思惟淨想，便生欲心，已生欲心，則有貪欲、瞋恚、

愚癡而命終，不求方便，滅此欲心。 

「彼第二人與結相隨，內有結如實知！『我今可捨淨想，

思惟不淨想。』彼已捨淨想，思惟不淨想，彼以思惟不淨想，

便不生欲心，求方便，不得者得、不獲者獲、不及者及，便無

貪欲、瞋恚、愚癡，亦復無結而命終。猶如有人從市中買得銅

器，塵垢所染，彼人隨時修治，洗蕩使淨。此人亦復如是。與

結相隨，內有結如實知之。彼人便捨淨想，思惟不淨想，彼思

惟不淨想，更求方便，不得者得、不獲者獲、不作證者教令得

證，已無欲心、無瞋恚、愚癡而命終。是謂，目連！有此二人

與結相隨，一人下賤，一人最妙。」 

目連曰：「復以何因緣，使此二人不與結相隨，一人下賤，

一人最妙？」 

舍利弗曰：「彼第三人不與結相隨，內無結如實而不知。

彼便作是思惟，我不求方便思惟，不得者得、不獲者獲、不作

證者而作證。彼人有欲心、瞋恚、愚癡所縛而命終。猶如有人



27 
 

詣市買銅器，塵垢所染，然不隨時洗治，亦不隨時修治；此第

三人亦復如是，不與結相隨，內無結如實不知，亦不作是學，

我當求方便，滅此諸結；而有貪欲、瞋恚、愚癡之心而命終。 

「彼第四人不與結俱，內無結如實知之。彼便作是思惟，

求方便，不得者得、不獲者獲、不作證者令作證。彼以無此結

而命終，猶如有人詣市，得好銅器極淨潔，復加隨時修治，磨

洗其器。爾時，彼器倍復淨好，此第四人亦復如是，不與結相

隨，內無結如實知之，彼便作是思惟，求方便，不獲者獲、不

得者得、不作證者而作證，彼便無結使貪欲、瞋恚、愚癡，身

壞命終。是謂，目連！有此二人不與結相隨，內無結如實知之，

一人為上，一人下賤。」 

是時，尊者目連問舍利弗曰：「何以故名曰結？」 

舍利弗曰：「目連當知，惡不善法，起諸邪見，故名為結。

或復有人而作是念：『如來問我義已，然後與諸比丘說法，不

問餘比丘義，而如來與比丘說法。』或復有是時，世尊語餘比

丘而說法，然不語彼比丘如來說法。『如來不語我與比丘說法。』

或有不善，或有貪欲。既有不善，又有貪欲，此二俱不善。 

「或復有時，比丘作是念：『我恒在諸比丘前而入村乞食，

不使餘比丘在比丘前而入村乞食。』或有是時，餘比丘在前而

入村乞食，不使彼比丘在比丘前而入村乞食。『我不在比丘前

而入村乞食。』既有不善，又有貪欲，此二俱不善。 

「目連當知，或復有是時，比丘作是念：『我當在比丘前

坐，先前受水，先前得食，不使餘比丘先比丘坐，先前受水，

先前得食。』或復有時，餘比丘在比丘前坐，先前受水，先前

得食，不使彼比丘在比丘前坐，先前受水，先前得食。『我不

在比丘前坐，先前受水，先前得食。』既有不善，又有貪欲，

此二俱不善。 



28 
 

「或復有時，比丘作是念：『我食已與檀越說法，不使餘

比丘食訖與檀越說法。』或復有時，餘比丘食竟與檀越說法，

不使彼比丘食竟與檀越說法。『不使我食竟與檀越說法。』既

有不善，又有貪欲，此二俱不善。 

「或復有時，比丘作是念：『我當至園中，與長者婆羅門

說法，不使餘比丘至園中，與長者婆羅門說法。』或復有時，

餘比丘至園中，與長者婆羅門說法，不使餘比丘至園中，與長

者婆羅門說法。『不使我至園中，與長者婆羅門說法。』既有

不善，又有貪欲，此二俱不善。 

「或復有時，比丘作是念：『我今犯戒，使諸比丘不知我

犯戒。』或復有時，彼比丘犯戒，諸比丘知此比丘犯戒，既有

不善，又有貪欲，此二俱不善。 

「或復有時，比丘作是念：『我今犯戒，不使餘比丘語我

言犯戒。』或復有時，彼比丘犯戒，餘比丘語言犯戒。既有不

善，又有貪欲，此二俱不善。 

「或復有時，彼比丘作是念：『我今犯戒，使清淨比丘告

我，不使不清淨比丘告我。』或復有時，不清淨比丘告彼比丘

言：『彼比丘犯戒。』既有不善，又有貪欲，此二俱不善。 

「或復有時，比丘作是念：『我今犯戒。若有比丘告我者，

當在屏處，不在大眾之中。』或復有時，彼比丘犯戒，在大眾

中告語，不在屏處。比丘復作是念：『此諸比丘在大眾中告我，

不在屏處。』既有不善，又有貪欲，此二俱不善。 

「目連當知，此諸法之本，興起此行者，名為結使。目連！

復知諸有四部之眾，犯此行者，皆共聞知。雖言我行阿練若，

在閑靜之處，正使著五納衣，恒行乞食，不擇貧富，行不卒暴，

往來住止，坐起動靜，言語默然，彼比丘作是念：『使比丘、

比丘尼、優婆塞、優婆夷斯諸梵行者，恒來供養我。』彼比丘



29 
 

雖有是念，然四部眾亦不隨時供養。所以然者，以彼比丘惡不

善行未除故，見聞念知。猶如有人，一銅器極為清淨，復以不

淨盛著銅器中，復以餘器蓋其上，持行詣國界。眾人見已，問

彼人曰：『君所持者是何物乎？我等欲得觀見。』是時，眾人

素既飢儉，謂呼：『是好飲食。』尋發器蓋，然是不淨，皆共

得見。此比丘亦復如是。雖有阿練若行，隨時乞食，著五納衣，

正身正意，繫念在前，彼雖生此念：『欲使諸梵行者，隨時來

供養。』然復諸梵行人，不隨時供養。所以然者，以彼比丘惡

不善法結使未盡故。 

「目連當知，諸有比丘無此惡不善法，結使已盡，見聞念

知，雖在城傍行，猶是持法之人。或受人請，或受長者供養，

彼比丘無此貪欲之想。是時，四部之眾及諸梵行者，皆來供養。

所以然者，以彼比丘行清淨故，皆見聞念知。猶如有人有好銅

器，盛好飲食，氣味極香，復以物蓋其上，持行詣國界，眾人

見已，問彼人曰：『此是何物，我等欲得觀見。』時尋發看，

見是飲食，皆共取食。此亦如是，比丘見聞念知，雖在城傍行，

受長者供養，彼不作是念：『使諸梵行者來供養我。』然復諸

梵行者，皆來供養之。所以然者，以彼比丘惡不善行以除盡故。

是故，目連！以此諸行故，名為結使。」 

是時，尊者大目揵連歎曰：「善哉！善哉！舍利弗！所以

然者，我昔遊此羅閱城迦蘭陀竹園所，到時著衣持鉢，入羅閱

城乞食，至彼車師舍，在門外默然而立。是時，彼工師手執斧

而斫材。是時，更有長老工師有少事緣，來至此工師舍。是時，

彼工師修治材板。是時，彼老工師而生此念：『此小工師斫材

如我意不？我今當觀之。』是時，彼工師所嫌之處，彼工師盡

取斫之。是時，彼老工師甚懷歡喜，而作是念：『善哉！善哉！

卿所斫材盡如我意。』此亦如是，諸有比丘心不柔和，捨沙門



30 
 

行，心懷姦偽，不從沙門之法，性行麁踈，不知慚愧，強顏耐

辱，為卑賤行，無有勇猛。或喜多忘失，不憶所行，心意不定，

所作錯亂，諸根不定，然今尊者舍利弗觀察性行已，而修治之。 

「諸有族姓子，以信堅固，出家學道，甚恭敬戒，不捨沙

門賢聖之法，無有幻偽，不行卒暴，心意柔和，言常含笑，不

傷人意，心恒一定，無有是非，諸根不亂。彼聞尊者舍利弗語

已，便自承受，亦不忘失。猶如若男、若女，端正無雙，極自

沐浴，著好新衣，用香塗身。若復有人，復加以優鉢華，持用

奉上，彼人得已，即著頭上，歡喜踊躍，不能自勝。此亦如是，

若有族姓子，以信堅固，出家學道，恭敬於戒，不失沙門之法，

無有幻偽，不行卒暴，心意柔和，言常含笑，不傷人意，心恒

一定，無有是非，諸根不亂。彼從尊者舍利弗聞是語已，甚懷

歡喜，不能自勝，而受其教。如此諸族姓子說此法教。」 

爾時，諸賢各各聞其所說，歡喜奉行。 

（七） 

聞如是： 

一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「有此四果。云何為四？或有果生

而似熟，或有果熟而似生，或有果熟而似熟，或有果生而似生。

是謂，比丘！世間有此四果。世間有此四人，亦復如是。云何

為四？或有人熟而像生，或有人生而像熟，或有人生而似生，

或有人熟而似熟。 

「何等人生而似熟？或有人往來行步不行卒暴，眼目視瞻

恒隨法教，著衣持鉢亦復隨法行步，視地不左右顧望；然復犯

戒不隨正行，實非沙門而似沙門，不行梵行而自言行梵行，盡

壞敗正法，根敗之種，是謂此人生而像熟。 

「彼人云何熟而像生？或有比丘性行似踈，視瞻不端，亦



31 
 

不隨法行，喜左右顧視；然復精進多聞，修行善法，恒持戒律，

不失威儀，見少非法，便懷恐懼，是謂此人熟而像生。 

「彼云何人生而像生？或有比丘不持禁戒，不知行步禮節，

亦復不知出入行來，亦復不知著衣持鉢，諸根錯亂，心著色、

聲、香、味、細滑之法，彼犯禁戒，不行正法，不是沙門而似

沙門，不行梵行而似梵行，根敗之人，不可修飾，是謂此人生

而似生。 

「彼云何有人熟而似熟？或有比丘持戒禁限，出入行步不

失時節，看視不失威儀；然極精進，修行善法，威儀禮節皆悉

成就，見小非法，便懷恐怖，況復大者，是謂此人熟而似熟。 

「是謂，比丘！世間有此四果之人，當學熟果之人。如是，

諸比丘！當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

（八） 

聞如是：一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「今日空中有隨嵐風，設復有飛鳥

至彼者，若鳥、鵲、鴻、鵠值彼風者，頭腦、羽翼各在一處。

此間一比丘亦復如是。捨禁戒已，作白衣行，是時三衣、鉢器、

鍼筩六物之屬各在一處，猶隨嵐之風吹殺彼鳥。是故，諸比丘！

當修行梵行。如是，諸比丘！當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

（九） 

聞如是：一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「比丘當知，有此四鳥。云何為四？

或有鳥聲好而形醜，或有鳥形好而聲醜，或有鳥聲醜形亦醜，

或有鳥形好聲亦好。 

「彼云何鳥聲好而形醜？拘翅羅鳥是也。是謂此鳥聲好而



32 
 

形醜。彼云何鳥形好而聲醜？所謂鷙鳥是也。是謂此鳥形好而

聲醜。彼云何鳥聲醜形亦醜？所謂兔梟是也。是謂此鳥聲醜形

亦醜。復有何鳥聲好形亦好？所謂孔雀鳥是也。是謂此鳥聲好

形亦好。是謂，比丘！有此四鳥，當共覺知。 

「此亦如是，世間亦有四人似鳥，當共覺知。云何為四？

於是，或有比丘顏貌端政，出入行來，著衣持鉢，屈申俯仰，

威儀成就；亦復不能有所諷誦諸所有法，初善、中善、竟善，

不能承法之教，亦復不能善諷誦讀。是謂此人形好而聲不好。 

「復有何等人聲好而形醜？或有一比丘出入行來，屈申俯

仰，著衣持鉢，威儀不成就，恒好廣說；然復彼人精進持戒，

聞法能知所學，多聞諸所有法，初善、中善、竟善，義理深邃，

具足修梵行，然復彼法善持善誦。是謂此人聲好而形醜。 

「彼復有何等人聲醜形亦醜？或有一人犯戒、不精進、不

多聞，所聞便失；彼於此法，應具足行梵行，然不肯承受。是

謂此人聲亦醜形亦醜。 

「彼何等人聲亦好形亦好？或有比丘顏貌端政，出入行來，

著衣持鉢，不左右顧視；然復精進修行善法。然戒律具足，見

小非法，尚懷恐懼，何況大者！亦復多聞，所受不忘，諸所有

法，初善、中善、竟善，修其善行，如此之法，善諷誦讀。是

謂此人聲好形亦好。 

「是謂世間有此四人，在世間者，當共覺知。是故，諸比

丘！當學聲好形亦好。如是，諸比丘！當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

（一〇） 

聞如是：一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。  

爾時，世尊告諸比丘：「有四種雲。云何為四？或有雲雷

而不雨，或有雲雨而不雷，或有雲亦雨亦雷，或有雲亦不雨亦



33 
 

不雷，是謂四種雲。世間四種人而像雲，何等四人？或有比丘

雷而不雨，或有比丘雨而不雷，或有比丘亦不雨亦不雷，或有

比丘亦雨亦雷。 

「彼云何比丘雷而不雨？或有比丘高聲誦習，所謂契經、

祇夜、受決、偈、本末、因緣、已說、生經、頌、方等、未曾

有法、譬喻。如是諸法，善諷誦讀，不失其義；不廣與人說法。

是謂此人雷而不雨。 

「彼云何人雨而不雷？或比丘有顏色端政，出入行來，進

止之宜，皆悉具知，修諸善法，無毫釐之失；然不多聞，亦不

高聲誦習，復不修行契經、本末、授決、偈、因緣、譬喻、生

經、方等、未曾有法，然從他承受，亦不忘失，好與善知識相

隨，亦好與他說法。是謂此人雨而不雷。 

「彼何等人亦不雨亦復不雷？或有一人顏色不端政，出入

行來，進止之宜，皆悉不具，不修諸善法；然不多聞，亦不高

聲誦習讀，復不修行契經至方等，亦復不與他說法。是謂此人

亦不雨亦不雷。 

「復有何等人亦雨亦雷？或有一人顏色端政，出入行來，

進止之宜，亦悉具知，好喜學問，所受不失；亦好與他說法，

勸進他人，令使承受。是謂此人亦雷亦雨。是謂，比丘！世間

有此四人。是故，比丘！當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

 諦、饒益、阿難  重擔、四生、結 

 四果、隨嵐風    四鳥、雷在後 

增壹阿含經卷第十七 

  



34 
 

增壹阿含經卷第十八 

東晉罽賓三藏瞿曇僧伽提婆譯 

四意斷品第二十六之一  

（一） 

聞如是：一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「猶如山河、石壁、百草、五穀，

皆依於地而得長大，然復此地最尊、最上。此亦如是，諸善道

品之法，住不放逸之地，使諸善法而得長大。 

「無放逸比丘修四意斷，多修四意斷。云何為四？於是，

比丘！未生弊惡法，求方便令不生，心不遠離，恒欲令滅；已

生弊惡法，求方便令不生，心不遠離，恒欲令滅；未生善法，

求方便令生；已生善法，求方便令增多，不忘失，具足修行，

心意不忘。如是，比丘修四意斷。是故，諸比丘！當求方便，

修四意斷。如是，諸比丘！當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

（二） 

聞如是：一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「比丘當知，諸有粟散國王及諸大

王皆來附近於轉輪王，轉輪王於彼最尊、最上。此亦如是，諸

善三十七道品之法，無放逸之法最為第一。 

「無放逸比丘修四意斷。於是，比丘！未生弊惡法，求方

便令不生，心不遠離，恒欲令滅；已生弊惡法，求方便令不生，

心不遠離，恒欲令滅；未生善法，求方便令生；已生善法，重

令增多，終不忘失，具足修行，心意不忘。如是，諸比丘修四

意斷。如是，諸比丘！當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 



35 
 

（三） 

聞如是：一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「諸有星宿之光，月光最為第一。

此亦如是，諸善功德三十七品之法，無放逸行最為第一，最尊、

最貴。 

「無放逸比丘修四意斷。云何為四？於是，比丘！若未生

弊惡法，求方便令不生；若已生弊惡法，求方便令滅；若未生

善法，求方便令生；若已生善法，求方便重令增多，終不忘失，

具足修行，心意不忘。如是，比丘修四意斷。是故，諸比丘！

當求方便，修四意斷。如是，諸比丘！當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

（四） 

聞如是：一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「諸有華之屬，瞻蔔之華、須摩那

華，天上、人中，婆師華最為第一。此亦如是，諸善功德三十

七道品之法，無放逸行為第一。 

「若無放逸比丘修四意斷。云何為四？於是，比丘！若未

生弊惡法，求方便令不生；已生弊惡法，求方便令滅；若未生

善法，求方便令生；已生善法，求方便令增多，終不忘失，具

足修行，心意不忘。如是，比丘修四意斷。是故，諸比丘！當

求方便，修四意斷。是故，諸比丘！當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

（五） 

聞如是：一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。  

爾時，王波斯匿乘寶羽之車，出舍衛城，至祇洹精舍，欲

覲世尊。諸王常法有五威容，捨著一面，前至世尊所，頭面禮

足，在一面坐。 



36 
 

爾時，世尊告大王曰：「大王當知，世間有四種人出現於

世。云何為四？或有一人，先闇而後明；或有一人，先明而後

闇；或有一人，先闇而後闇；或有一人，先明而後明。 

「彼人云何先闇而後明？於是，或有一人生卑賤家，或旃

陀羅種、或噉人種、或工師種、或婬泆家生，或無目、或無手

足、或時裸跣、或諸根錯亂；然復身、口行善法，意念善法。

彼若見沙門、婆羅門、諸尊長者，恒念禮拜，不失時節，迎來

起送，先笑後語，隨時供給。若復有時見乞兒者，若沙門、婆

羅門，若路行者，若貧匱者，若有錢財，便持施與，設無財貨

者，便往至長者家，乞求施與。若復見彼施者，便還歡喜踊躍，

不能自勝。身行善法，口修善法，意念善法，身壞命終，生善

處天上。猶如有人，從地至床，從床乘馬，從馬乘象，從象乘

講堂，由是故我今說，此人先闇而後明。如是，大王！此人名

曰先闇而後明。 

「彼人云何先明而後闇？於是，或有一人在大家生，若剎

利種、若長者種、若婆羅門種，饒財多寶，金、銀、珍寶、車

𤦲、馬碯、水精、琉璃，僕從、奴婢不可稱計，象、馬、䐗、

羊皆悉具足。然復此人顏貌端政，如桃華色，彼人恒懷邪見，

邊見相應，彼便有此見：無施、無受，亦無前人何所施物，亦

無善惡之行，亦無今世、後世，亦無得道者，世無阿羅漢可承

敬者，於今世、後世可作證者。彼若見沙門、婆羅門，便起瞋

恚，無恭敬心。若見人惠施者，心不喜樂，身、口、意所作行

而不平均，以行非法之行，身壞命終，生地獄中。猶如有人從

講堂至象，從象至馬，從馬至床，從床至地。由是故，我今說

此人，如是，大王！所謂此人先明而後闇。 

「彼云何有人從闇至闇？若復有人生卑賤家，或旃陀羅家、

或噉人家、或極下窮家，此人必生此中，或復有時，諸根不具，



37 
 

顏色麁惡。然復彼人恒懷邪見，彼便有此見：無今世、後世，

無沙門、婆羅門，亦無得道者，亦無阿羅漢可承敬者，亦無今

世、後世可作證者。彼若見沙門、婆羅門，便起瞋恚，無恭敬

心。若見人來惠施者，心不喜樂，身、口、意所作行而不平等，

誹謗聖人，毀辱三尊。彼既自不施，又見他施，甚懷瞋恚，以

行瞋恚，身壞命終，生地獄中。猶如有人從闇至闇，從火焰至

火焰，捨智就愚。由是而言，此人可謂先闇而後闇，大王當知，

故名此人從闇至闇。 

「彼名何等人從明至明？或有一人生豪族家，或剎利種、

或國王家、或大臣家，饒財多寶，不可稱計。然復彼人顏色端

政，如桃華色。彼人恒有正見，心無錯亂。彼有此正見：有施、

有福、有受者，有善、惡之報，有今世、後世，有沙門、婆羅

門。設復彼人若見沙門、婆羅門，起恭敬心，和顏悅色，己身

恒喜布施，亦復勸人使行布施之，設布施之日，心懷踊躍，不

能自勝，彼身行善，口行善，意行善，身壞命終生善處。猶如

有人從講堂至講堂，從宮至宮。由是而言，我今說此人從明至

明。是為，大王！世間有此四人。」 

爾時，世尊便說此偈： 

「王當知貧人，  有信好布施， 

 見沙門婆羅，  及諸可施者， 

 能復起迎逆，  而教於正見， 

 施時極歡喜，  所求不逆人。 

 彼人是良友，  終不為惡行， 

 恒喜行正見，  常念求善法。 

 大王如彼人，  死時有所適， 

 必生兜術天，  先闇而後明。 

 如人極為富，  不信好喜恚， 



38 
 

 慳貪心怯弱，  邪見而不改。 

 見沙門梵志，  及諸乞求者， 

 恒喜呵罵詈，  邪見言無有。 

 見施起瞋恚，  不令有施人， 

 彼人行極弊，  造諸惡元本。 

 如是彼人者，  臨欲命終時， 

 當生地獄中，  先明而後闇。 

 如有貧賤人，  無信好瞋恚， 

 造諸不善行，  邪見不信正。 

 設見沙門士，  及諸可事者， 

 而取輕毀之，  慳貪無有信。 

 施時而不喜，  見他施亦然， 

 彼人所造行，  所適無安處。 

 如此彼之人，  必當取命終， 

 當生地獄中，  先闇而後闇。 

 如人極有財，  有信好布施， 

 正見不他念，  恒喜求善法。 

 設見諸道士，  及諸可施者， 

 起恭迎敬之，  而學於正見。 

 與時極和悅，  常念於平均， 

 惠施無悋惜，  不逆於人心。 

 彼人受命決，  不造諸非法， 

 當知彼之人，  臨欲命終時， 

 必生好善處，  先明而後明。 

「是故，大王！當學先明而後明，莫學先明而後闇。如是，

大王！當作是學。」 

爾時，波斯匿王聞佛所說，歡喜奉行。 



39 
 

（六） 

聞如是： 

一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，尊者阿難至世尊所，頭面禮足，在一面住，斯須，

復以兩手摩如來足已，復以口嗚如來足上，而作是說：「天尊

之體，何故乃爾？身極緩爾，如來之身不如本故。」 

世尊告曰：「如是。阿難！如汝所言，今如來身皮肉已緩，

今日之體不如本故。所以然者，夫受形體，為病所逼。若應病

眾生，為病所困；應死眾生，為死所逼。今日如來，年已衰微，

年過八十。」 

是時，阿難聞此語已，悲泣哽噎，不能自勝，並作是語：

「咄嗟，老至乃至於斯。」 

是時，世尊到時，著衣持鉢，入舍衛城乞食。是時，世尊

漸漸乞食，至王波斯匿舍。當於爾時，波斯匿門前，有故壞車

數十乘，捨在一面。 

是時，尊者阿難以見車棄在一面，見已，白世尊曰：「此

車王波斯匿車，昔日作時極為精妙，如今日觀之，與瓦石同色。」 

世尊告曰：「如是，阿難！如汝所言，如今觀所有車，昔

日之時極為精妙，金銀所造，今日壞敗，不可復用。如是外物

尚壞敗，況復內者？」 

爾時，世尊便說此偈： 

「咄此老病死，  壞人極盛色， 

 初時甚悅意，  今為死使逼。 

 雖當壽百歲，  皆當歸於死， 

 無免此患苦，  盡當歸此道。 

 如內身所有，  為死之所驅， 

 外諸四大者，  悉趣於本無。 



40 
 

 是故求無死，  唯有涅槃耳， 

 彼無死無生，  都無此諸行。」 

爾時，世尊即就波斯匿王坐。 

是時，王波斯匿與世尊辦種種飲食。觀世尊食竟，王更取

一小座，在如來前坐，白世尊曰：「云何，世尊！諸佛形體皆

金剛數，亦當有老、病、死乎？」 

世尊告曰：「如是，大王！如大王語，如來亦當有此生、

老、病、死。我今亦是人數，父名真淨，母名摩耶，出轉輪聖

王種。」 

爾時，世尊便說此偈： 

「諸佛出於人，  父名曰真淨， 

 母名極清妙，  豪族剎利種。 

 死徑為極困，  都不觀尊卑， 

 諸佛尚不免，  況復餘凡俗。」 

爾時，世尊與波斯匿王而說此偈： 

「祠祀火為上，  詩書頌為尊， 

 人中王為貴，  眾流海為首。 

 眾星月為上，  光明日為先， 

 八方上下中，  世界之所載。 

 天及世人民，  如來最為尊， 

 其欲求福祿，  當供養三佛。」 

是時，世尊說此偈已，便從座起而去，還祇洹精舍，就座

而坐。 

爾時，世尊告諸比丘：「有四法，在世間人所愛敬。云何

為四？少壯之年，世間人民之所愛敬；無有病痛，人所愛敬；

壽命，人所愛敬；恩愛集聚，人所愛敬。是謂，比丘！有此四

法，世間人民之所愛敬。 



41 
 

「復次，比丘復有四法，世間人民所不愛敬。云何為四？

比丘當知，少壯之年，若時老病，世人所不喜；若無病者，後

便得病，世人所不喜；若有得壽命，後便命終，世人所不喜；

恩愛得集，後復別離，是世人所不喜。是謂，比丘！有此四法

與世迴轉，諸天、世人，乃至轉輪聖王、諸佛世尊，共有此法，

是為，比丘！世間有此四法與世迴轉。 

「若不覺此四法時，便流轉生死，周旋五道。云何為四？

聖賢戒、賢聖三昧、賢聖智慧、賢聖解脫。是為，比丘！有此

四法而不覺知者，則受上四法。我今及汝等，以覺知此賢聖四

法，斷生死根，不復受有。如今如來形體衰老，當受此衰耗之

報。是故，諸比丘！當求此永寂涅槃，不生、不老、不病、不

死，恩愛別離，常念無常之變。如是，比丘，當作是念。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

 

（七） 

聞如是： 

一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，王波斯匿即勅臣佐，嚴寶羽之車，欲出舍衛城觀地

講堂。當於爾時，波斯匿王母命過，年極衰老，垂向百歲，王

甚尊敬，念未曾離目。是時，波斯匿王邊有大臣，名不奢蜜，

高才蓋世，世人尊重。時，大臣便作是念：「此波斯匿王母年

向百歲，今日命終；設當聞者，王甚愁憂，不能飲食而得重病。

我今當設方便，使王不愁憂，亦使不病。」 

是時，大臣即嚴駕五百白象，亦嚴駕五百疋馬，復嚴五百

步兵，復嚴駕五百妓女，復嚴駕五百老母，復嚴駕五百婆羅門，

復有五百沙門，復嚴駕五百衣裳，復嚴駕五百珍寶，與亡者作

好大棺，彩畫極令使妙，懸繒幡蓋，作倡妓樂，不可稱計，出



42 
 

舍衛城。 

是時，波斯匿王還來入城。是時，王波斯匿有少事，是時

王遙見亡者，問左右曰：「此是何人，供養乃至於斯？」 

時不奢蜜曰：「此舍衛城中有長者母無常，是彼之具。」 

時王復告曰：「此諸象馬車乘復用為？」 

大臣報曰：「此五百老母者，用奉上閻羅王，持用贖命。」 

時，王便笑而作是說：「此是愚人之法，命也難保，有何

可剋？如有人墮摩竭魚口，欲求出者，實復難得。此亦如是，

墮閻羅王邊，欲求出，實難可得。」 

「此五百妓女亦用贖命。」 

王報曰：「此亦難得。」 

時大臣曰：「若此妓女不可得者，當用餘者贖之。」 

王曰：「此亦難得。」 

大臣曰：「若此不可得者，當用五百珍寶贖之。」 

王報曰：「此亦難得。」 

大臣曰：「此不可得者，用五百衣裳贖之。」 

王曰：「此亦難得。」 

臣曰：「若此衣裳不可得者，當用此五百梵志呪術，呪術

取之。」 

王曰：「此亦難得。」 

大臣曰：「若此五百梵志不可得者，復當持此沙門高才說

法，持用贖之。」 

王曰：「此不可得。」 

大臣曰：「若說法不可得者，當集兵眾，共大戰鬪而取之。」 

時，波斯匿王大笑而曰：「此是愚人之法，以墮摩竭魚口，

終不得出。」 

時王曰：「汝當知之，頗有生而不死乎？」 



43 
 

時大臣曰：「此實不可得也。」 

時大王報曰：「實不可得，諸佛亦作是說，夫生有死，命

亦難得。」 

是時，不奢蜜跪白王曰：「是故，大王！甚莫愁憂，一切

眾生皆歸於死。」 

時王問曰：「我何故愁憂？」 

時臣白王：「王當知之，大王母者，今日已死。」 

是時，波斯匿王聞此語已，八九歎息而語大臣曰：「善哉！

如汝所言，乃能知善權方便。」 

是時，王波斯匿還入城，辦種種香華，供養亡母。供養亡

母已，便還駕乘至世尊所。到已，頭面禮足，在一面坐。 

是時，世尊問曰：「大王！何故塵土坌身？」 

王白世尊：「天母命終，向送至城外。今來詣世尊所，問

其所由。然天母在時，持戒精進，恒修善法，年向百歲，今日

已命終，故來至世尊所耳。若當我持象贖命可得者，亦當用象

贖之；若當馬贖命可得者，當用馬贖之；若當車乘贖命可得者，

便當用車乘贖之；若當金銀珍寶贖命可得者，當用金銀珍寶贖

之；若當以奴婢、僕從、城廓、國界，贖命可得者，當以城廓、

國界贖命；若以加尸國界人民贖命可得者，當以加尸人民贖之，

莫令我天母命終。」 

世尊告曰：「是故，大王！甚莫愁憂，一切眾生皆歸於死。

一切變易之法，欲令不變易者，終不有此事。大王當知，人身

之法猶如雪揣，要當歸壞；亦如土坏，同亦歸壞不可久保；亦

如野馬幻化，虛偽不真；亦如空拳，以誑小兒。是故，大王！

莫懷愁憂，恃怙此身。大王當知，有此四大恐怖，來至此身，

不可障護，亦不可以言語、呪術、藥草、符書，所可除去。云

何為四？一者名為老，壞敗少壯，使無顏色；二者名病盡，壞



44 
 

敗無病；三者名為死盡，壞敗命根；四者有常之物歸於無常。

是謂，大王！有此四法不可障護，非力所能伏也。 

「大王當知，猶如四方有四大山，從四方來，使壓眾生，

非力所却。是故，大王！非牢固物，不可恃怙。是故，大王！

當以法治化，莫以非法。王亦不久，當至生死之海。王亦當知，

諸以法治化者，身壞命終，生善處天上；若復以非法治化者，

身壞命終，生地獄中。是故，大王！當以法治化，莫以非法。

如是，大王！當作是學。」 

爾時，波斯匿王白世尊曰：「此法名何等？當云何奉行？」 

世尊告曰：「此法名除愁憂之刺。」 

王白佛言：「實爾，世尊！所以然者，我聞此法已，所有

愁憂之刺，今日已除。然，世尊！國界事猥，欲還所在。」 

世尊告曰：「宜知是時。」波斯匿王即從坐起，頭面禮足，

便退而去。 

爾時，波斯匿王聞佛所說，歡喜奉行。 

（八） 

聞如是： 

一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「我今非獨在比丘、比丘尼、清信

士、清信女中為尊，乃至世間人民中獨尊，今有四法本末，我

躬自知之，而作證於四部之眾、天上、人中。云何為四？一者

一切諸行皆悉無常，我今知之，於四部之眾、天上、人中而作

證；二者一切諸行苦；三者一切諸行無我；四者涅槃休息。我

今知之，於四部之眾，於天上、人中而作證。是謂，比丘！四

法之本，是故於天上、人中而獨得尊。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

 



45 
 

（九） 

聞如是： 

一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊與大比丘眾五百人俱。爾時，世尊欲詣羅閱城

夏坐，舍利弗亦欲詣羅閱城夏坐，千二百五十弟子皆欲詣羅閱

城夏坐，然舍利弗、目揵連夏坐竟，當取涅槃。 

爾時，世尊將諸比丘、舍利弗、目揵連等，遊羅閱城迦蘭

陀竹園，受夏坐已。爾時，世尊告舍利弗：「今千二百五十弟

子，為汝等在此夏坐，然舍利弗、目揵連比丘當取滅度。云何，

舍利弗！堪任與諸比丘說妙法乎？我今脊痛，欲小止息。」 

舍利弗對曰：「如是。世尊！」 

爾時，世尊躬襞僧迦利，右脇著地，脚脚相累，計意在明。 

爾時，尊者舍利弗告諸比丘：「我初受戒時，以經半月，

得四辯才而作證，義理具足。我今當說之，分別其義，使汝等

知，布現分別之。諦聽！善思念之。」 

諸比丘對曰：「如是。」是時，諸比丘從舍利弗受教。 

舍利弗告曰：「何等是四辯才？我得證者所謂義辯；我由

此得證所謂法辯；我由此得證所謂應辯；我由此得證所謂自辯。

我今當廣分別其義。若當四部之眾有狐疑者，我今現在，可問

其義。若復，諸賢！於四禪有狐疑者，若復，諸賢！於四等心

有狐疑者，可問我，今當說之。設復，諸賢！於四意斷有狐疑

者，可問我義，我今當說。四神足、四意止、四諦，有狐疑者，

便來問我義，我今當說之。今不問者，後悔無益！我今唯有世

尊、無所著、等正覺所有深法，所行眾事，亦問我義，我當說

之，後勿有悔。」 

是時，尊者大目揵連到時，著衣持鉢，欲入羅閱城乞食。

是時，執杖梵志遙見目連來，各各相詣謂曰：「此是沙門瞿曇



46 
 

弟子中，無有出此人上，我等盡共圍已，而取打殺。」 

是時，彼梵志便共圍捉，各以瓦石打殺而便捨去，身體無

處不遍，骨肉爛盡，酷痛苦惱，不可稱計。 

是時，大目揵連而作是念：「此諸梵志圍我取打，骨肉爛

盡，捨我而去。我今身體無處不痛，極患疼痛，又無氣力可還

至園，我今可以神足還至精舍。」是時，目連即以神足還至精

舍，到舍利弗所，在一面坐。 

是時，尊者大目揵連語舍利弗言：「此執杖梵志圍我取打，

骨肉爛盡，身體疼痛，實不可堪，我今欲取般涅槃，故來辭汝。」 

時舍利弗言：「世尊弟子之中，神足第一，有大威力，何

故不以神足而避乎？」 

目連報言：「我本所造行極為深重，要索受報，終不可避，

非是空中而受此報。然我今日身極患疼痛，故來辭汝，取般涅

槃。」 

舍利弗言：「諸有比丘、比丘尼修四神足，多廣演其義，

若彼人意中欲住劫、過劫，乃至不滅度，何以不住而滅度乎？」 

目連報言：「如是，舍利弗！如來言：『若比丘、比丘尼修

四神足，欲住壽經劫者，亦可得耳。』但如來住劫住者，我亦

住耳。但今日世尊不久當取般涅槃，眾生之類壽命極短，又我

不忍見世尊取般涅槃。然我身體極為疼痛，欲取般涅槃。」 

爾時，舍利弗語目連言：「汝今小停，我當先取滅度。」

是時，目連默然不對。 

是時，舍利弗往至世尊所，頭面禮足，在一面坐。時，舍

利弗白世尊言：「我今欲取滅度，唯願聽許。」 

是時，世尊默然不對。時舍利弗再三白世尊言：「我今正

是時，欲取般涅槃。」 

是時，世尊告舍利弗：「汝今何故不住一劫，乃過一劫？」 



47 
 

舍利弗白世尊言：「我躬從世尊聞，躬自承受，眾生之類

受命極短，極壽不過百歲，以眾生命短，故如來壽亦短。若當

如來住壽一劫者，我當亦住壽一劫。」 

世尊告曰：「如舍利弗言，以眾生命短，故如來壽亦短，

然復此事亦不可論。所以然者，過去久遠阿僧祇劫，有佛名善

念誓願如來、至真、等正覺，出現於世。當於爾時，人壽八萬

歲，無有中夭者。彼善念誓願如來當成佛時，即其日便化作無

量佛，立無量眾生在三乘行，有在不退轉地住者；復立無量眾

生在四姓家；復立無量眾生在四天王宮、艶天、兜術天、化自

在天、他化自在天、梵迦夷天、欲天、色天、無色天，亦於其

日，於無餘涅槃界而般涅槃。而今舍利弗言：『以眾生壽短，

故如來壽命亦短。』云何，舍利弗！而作是說：『如來當住一

劫，至一劫，我亦當住一劫，至一劫。』然復眾生，不能知如

來壽命長短。舍利弗當知，如來有四不可思議事，非小乘所能

知。云何為四？世不可思議，眾生不可思議，龍不可思議，佛

土境界不可思議。是謂，舍利弗！有四不可思議。」 

舍利弗言：「如是，世尊！有四不可思議，世界、眾生、

龍宮、佛土實不可思議。然長夜恒有此念：『釋迦文佛終不住

一劫。』又復諸天來至我所，而語我言：『釋迦文佛不久在世，

年向八十，然今世尊不久當取涅槃。』我今不堪見世尊取般涅

槃。又我躬從如來聞此語：『諸過去、當來、今現在，諸佛上

足弟子先取般涅槃，然後佛取般涅槃；又最後弟子亦先取般涅

槃，然後世尊不久當取滅度。』唯願世尊聽取滅度。」 

世尊告曰：「今正是時。」 

舍利弗即住如來前坐，正身正意，繫念在前，而入初禪；

從初禪起，入二禪；從二禪起，復入三禪；從三禪起，復入四

禪；從四禪起，復入空處、識處、不用處、有想無想處，從有



48 
 

想無想起，入滅盡定；從滅盡定起，入有想無想處；從有想無

想起，入不用處、識處、空處；從空處起，入第四禪；從第四

禪起，入三禪；從第三禪起，入第二禪；從第二禪起，入初禪；

從初禪起，入第二禪；從第二禪起，入第三禪；從第三禪起，

入第四禪。時，尊者舍利弗從四禪起已，告諸比丘：「此名師

子奮迅三昧。」 

是時，諸比丘歎未曾有：「甚奇！甚特！尊者舍利弗入三

昧，速疾乃爾。」 

爾時，舍利弗即從坐起，頭面禮世尊足，便退而去。 

當於爾時，眾多比丘從舍利弗後。時舍利弗還顧語：「諸

賢！各欲所至？」 

眾多比丘報曰：「我等欲得供養尊者舍利。」 

舍利弗言：「止！止！諸賢！此則為供養已。吾自有沙彌，

足得供養我耳。汝等各還所在，思惟道化，善修梵行，盡於苦

際。如來出世，甚難可遇，時時乃出，猶優曇鉢華時時乃出。

如來亦復如是，億劫乃出。人身亦復難剋，有信成就亦復難得，

欲求出家學如來法亦復難得。一切諸行欲使不滅盡，此亦難得；

滅於愛欲永盡無餘，滅盡涅槃。今有四法本末，如來之所說。

云何為四？一切諸行無常，是謂初法本末，如來之所說。一切

諸行苦，是謂第二法本末，如來之所說。一切諸行無我，是謂

第三法本末，如來之所說。涅槃為永寂，是謂第四法本末，如

來之所說。是謂，諸賢！四法本末，如來之所說。」 

爾時，諸比丘咸共墮淚：「今舍利弗滅度，何速乃爾。」 

爾時，尊者舍利弗告諸比丘：「止！止！諸賢！慎莫愁憂，

變易之法，欲使不變易者，此事不然。須彌山王尚有無常之變，

況復芥子之體，舍利弗比丘而免此患乎？如來金剛之身，不久

亦當取般涅槃，何況我身？然汝等各修其法行，得盡苦際。」 



49 
 

是時，尊者舍利弗往詣精舍。到已，收攝衣鉢，出於竹園，

往詣本生住處。是時，尊者舍利弗漸漸乞食至摩瘦國。爾時，

尊者舍利弗遊於摩瘦本生之處，身遇疾病，極為苦痛。時，唯

有均頭沙彌供養，目下除去不淨，供給清淨。 

是時，釋提桓因知舍利弗心中所念，譬如力士屈申臂頃，

從三十三天沒不現，來至舍利弗精舍中。至已，頭面禮足，復

以兩手摩舍利弗足，自稱姓名，而作是說：「我是天王帝釋。」 

舍利弗言：「快哉！天帝！受命無窮。」 

釋提桓因報言：「我今欲供養尊者舍利。」 

時舍利弗報言：「止！止！天帝！此則為供養已，諸天清

淨，阿須輪、龍、鬼及諸天之眾。我今自有沙彌，足堪使令。」 

時，釋提桓因再三白舍利弗言：「我今欲作福業，莫見違

願，今欲供養尊者舍利。」是時，舍利弗默然不對。時，釋提

桓因躬自除糞，不辭謙苦。 

是時，尊者舍利弗即以其夜而般涅槃。是時，此地六變震

動，有大音聲，雨諸天華，作倡伎樂，諸天側塞虛空，神妙諸

天亦散拘牟頭華，或以栴檀雜碎之香而散其上。時，舍利弗已

取滅度，諸天皆在空中，悲號啼哭，不能自勝，虛空之中，欲

天、色天、無色天，悉共墮淚，亦如春月細雨和暢。爾時，亦

復如是。「今尊者舍利弗取般涅槃，何其速哉。」 

是時，釋提桓因集一切眾香，而耶維尊者舍利弗身，種種

供養已，而收舍利及衣鉢，而付均頭沙彌，又告之曰：「此是

汝師舍利及衣鉢，往奉世尊。到已，以此因緣，具白世尊，若

有所說者，便奉行之。」 

是時，均頭報言：「如是，拘翼！」 

是時，均頭沙彌捉衣、持鉢及舍利，往至阿難所，白阿難

曰：「我師已取滅度，今持舍利、衣鉢來，用上世尊！」 



50 
 

時阿難見已，即墮淚而作是語：「汝亦來共至世尊所，以

此因緣，共白世尊。若世尊有所說，我等常奉行之。」 

均頭報言：「如是，尊者！」 

是時，阿難將均頭沙彌至世尊所，頭面禮足，白世尊曰：

「此均頭沙彌來至我所，白我言：『我師已滅度，今持衣鉢來

奉上如來。』我今日心意煩惱，志性迷惑，莫知東西，聞尊者

舍利弗取般涅槃，悵然傷心。」 

世尊告曰：「云何，阿難！舍利弗比丘用戒身般涅槃乎？」 

阿難對曰：「非也。世尊！」 

世尊告曰：「云何，阿難！用定身、慧身、解脫所見身，

而取滅度乎？」 

阿難白佛言：「舍利弗比丘不用戒身、定身、慧身、解脫

身、解脫所見身，而取滅度，但舍利弗比丘恒喜教化，說法無

厭足，與諸比丘教誡，亦無厭足。我今憶此舍利弗深恩過多，

是以愁悒耳。」 

世尊告曰：「止！止！阿難！莫懷愁憂，不常之物，欲使

恒在者，此事不然。夫生有死。云何，阿難！過去諸佛盡非滅

度乎？譬如燈炷，油盡即滅。如從寶藏、定光至今七佛及弟子

眾，盡非般涅槃乎？如是辟支佛審諦、高稱、遠聞、尼嗟優尼

般嗟伽羅，優般伽羅，爾許辟支佛盡非滅度乎？賢劫之初，大

國聖王名曰善悅摩訶提婆，如是轉輪聖王今為所在，豈非盡非

般涅槃乎？」 

爾時，世尊便說此偈： 

「一切行無常，  生者當有死， 

 不生不復滅，  此滅最第一。」 

增壹阿含經卷第十八 

 



51 
 

增壹阿含經卷第十九 

東晉罽賓三藏瞿曇僧伽提婆譯 

四意斷品第二十六之餘  

世尊告阿難曰：「汝今授舍利弗舍利來。」 

阿難對曰：「如是。世尊！」是時，阿難即授舍利在世尊

手。 

爾時，世尊手執舍利已，告諸比丘：「今此是舍利弗比丘

舍利，智慧聰明高才之智。若干種智，智不可窮，智無涯底，

智有速疾之智，有輕便之智，有利機之智，有甚深之智，有審

諦之智，少欲知足，樂閑靜之處，有猛勇意，所為不亂，無怯

弱心，能有所忍，除去惡法，體性柔和，不好鬪訟，恒修精進，

行三昧，習智慧，念解脫，修行解脫所知見身。比丘當知，猶

如大樹而無其枝，然今日比丘僧，如來是大樹，舍利弗比丘而

取滅度，似樹無枝。若舍利弗所遊之方，彼方便遇大幸云：『舍

利弗在彼方止。』所以然者，舍利弗比丘能與外道異學共議論，

無不降伏者。」 

是時，大目揵連聞舍利弗滅度，即以神足，至世尊所，頭

面禮足，在一面住。爾時，大目揵連白世尊曰：「舍利弗比丘

今已滅度，我今辭世尊，欲取滅度。」 

爾時，世尊默然不對。如是再三白世尊曰：「我欲取滅度。」

爾時，世尊亦復默然不報。 

爾時，目連以見世尊默然不報，即禮世尊足，便退而去。

還詣精舍，收攝衣鉢，出羅閱城，自往本生處。爾時，有眾多

比丘從尊者目連後。是時，眾多比丘共目連到摩瘦村，在彼遊

化，身抱重患。 

是時，目連躬自露地敷座而坐，而入初禪；從初禪起，入



52 
 

第二禪；從第二禪起，入第三禪；從第三禪起，入第四禪；從

第四禪起，入空處；從空處起，入識處；從識處起，入不用處；

從不用處起，入有想無想處；從有想無想處起，入火光三昧；

從火光三昧起，入水光三昧；從水光三昧起，入滅盡定；從滅

盡定起，入水光三昧；從水光三昧起，入火光三昧；從火光三

昧起，入有想無想定；從有想無想定起，入不用處；從不用處

起，入識處、空處、四禪、三禪、二禪、初禪。從初禪起，飛

在空中，坐臥經行，身上出火，身下出水，或身下出火，身上

出水，作十八變，神足變化。 

是時，尊者大目揵連還下就座，結跏趺坐，正身正意，繫

念在前，復入初禪；從初禪起，入第二禪；從第二禪起，入第

三禪；從第三禪起，入第四禪；從第四禪起，入空處；從空處

起，入識處；從識處起，入不用處，從不用處起，入有想無想

處；從有想無想處起，入火光三昧；從火光三昧起，入水光三

昧；從水光三昧起，入滅盡定；從滅盡定起，還入水光、火光、

有想無想處、不用處、識處、空處、四禪、三禪、二禪、初禪。

復從初禪起，入第二禪；從第二禪起，入第三禪；從第三禪起，

入第四禪；從第四禪起，尋時取滅度。爾時，大目揵連已取滅

度。 

是時，此地極大震動，諸天各各相告來下，省覲大目揵連，

持用供養尊德，或以種種香華來供養者，諸天在空中作倡伎樂，

彈琴、歌舞用供養尊者目揵連上。 

爾時，尊者大目揵連已取滅度。是時，那羅陀村中一由旬

內，諸天側滿其中。爾時，復有眾多比丘持種種香華，散尊者

目揵連尸上。 

爾時，世尊從羅閱城漸漸乞食，將五百比丘，人中遊化，

往詣那羅陀村，五百比丘俱。爾時，舍利弗、目連取滅度未久。



53 
 

爾時，世尊在露地而坐，默然察諸比丘已，默然觀諸比丘已，

告諸比丘：「我今觀此眾人中，大有損減。所以然者，今此眾

中無有舍利弗、目揵連比丘。若舍利弗、目揵連所遊之方，彼

方便為不空。聞舍利弗、目揵連今在此一方。所以然者，舍利

弗、目揵連比丘堪任降此外道。」 

爾時，世尊告諸比丘：「諸佛所造甚奇！甚特！有此二智

慧、神足弟子取般涅槃，然如來無有愁憂。正使過去恒沙如來，

亦復有此智慧、神足弟子，正使當來諸佛出世，亦當有此智慧、

神足弟子。比丘當知，世間有二施業。云何為二？所謂財施、

法施。比丘當知，若論財施者，當從舍利弗、目連比丘求；若

欲求法施者，當從我求之。所以然者，我今如來無有財施，汝

等今日可供養舍利弗、目揵連比丘舍利。」 

爾時，阿難白佛言：「云何得供養舍利弗、目揵連舍利？」 

世尊告曰：「當集種種香華，於四衢道頭，起四寺偷婆。

所以然者，若有起寺，此人有四種應起偷婆。云何為四？轉輪

聖王應起偷婆，漏盡阿羅漢應起偷婆，辟支佛應起偷婆，如來

應起偷婆。」 

是時，阿難白世尊曰：「有何因緣如來應起偷婆？復有何

因緣辟支佛、漏盡阿羅漢、轉輪聖王應起偷婆？」 

世尊告曰：「汝今當知，轉輪聖王加行十善，修十功德，

亦復教人行十善功德。云何為十？己身不殺生，復教他人使不

殺生。己身不盜，復教他人使不盜。己身不婬，復教他人使不

婬。己身不妄語，復教他人使不妄語。己身不綺語，復教他人

使不綺語。己身不嫉妬，復教他人使不嫉妬。己身不鬪訟，復

教他人使不鬪訟。己身意正，復教他人使不亂意。身自正見，

復教他人使行正見。比丘當知，轉輪聖王有此十功德，是故應

與起偷婆。」 



54 
 

是時，阿難白世尊曰：「復以何因緣如來弟子應與起偷婆？」 

世尊告曰：「阿難當知，漏盡阿羅漢以更不復受有，淨如

天金，三毒五使永不復現，以此因緣如來弟子應與起偷婆。」 

阿難白佛：「以何因緣辟支佛應與起偷婆？」 

世尊告曰：「有辟支佛，無師自悟，去諸結使，更不受胎，

是故應與起偷婆。」 

是時，阿難白世尊曰：「復以何因緣如來應與起偷婆？」 

世尊告曰：「於是，阿難！如來有十力、四無所畏，不降

者降，不度者度，不得道者令得道，不般涅槃者令般涅槃。眾

人見已，極懷歡喜。是謂，阿難！如來應與起偷婆。是謂如來

應與起偷婆。」 

爾時，阿難聞世尊所說，歡喜奉行。 

（一〇） 

聞如是： 

一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，尊者婆迦梨身得重患，臥在大小便上，意欲自刀殺，

無此勢可自坐起。是時，尊者婆迦梨告侍者：「汝今可持刀來，

吾欲自殺。所以然者，如今日釋迦文佛弟子之中，信解脫者無

出我上，然我今日有漏心不解脫。所以然者，然如來弟子遇苦

惱時，亦復求刀自殺。我今用此命為？不能從此岸至彼岸。」 

是時，婆迦梨弟子出家未久，未知今世、後世，不知從此

岸至彼岸，亦復不知死此生彼，便授刀與之。時，婆迦梨手執

刀已，以信堅固，持刀自刺。 

是時，婆迦梨以刀自刺，而作是念：「釋迦文佛弟子之中，

所作非法，得惡利不得善利，於如來法中，不得受證而取命終。」

是時，尊者婆迦梨便思惟是五盛陰：是謂此色，是謂色習，是

謂色滅盡；是謂痛、想、行、識，是謂痛、想、行、識集，是



55 
 

謂痛、想、行、識、滅盡。彼於此五盛陰熟思惟之，諸有生法

皆是死法。知此已，便於有漏心得解脫。爾時，尊者婆迦梨於

無餘涅槃界而般涅槃。 

爾時，世尊以天耳聽聞尊者婆迦梨求刀自殺。爾時，世尊

告阿難：「諸比丘在舍衛城者，盡集一處，吾欲所勅。」 

是時，尊者阿難受世尊教，即集諸比丘，在普集講堂，還

白世尊曰：「今日比丘已集一處。」 

是時，世尊將比丘僧，前後圍遶，至彼婆迦梨比丘精舍。

當於爾時，弊魔波旬欲得知尊者婆迦梨神識所在，為在何處？

為在人耶？為非人耶？天、龍、鬼神、乾沓惒、阿須倫、迦留

羅、摩休勒、閱叉？今此神識竟為所在，在何處生遊？不見東

西南北，四維上下，皆悉周遍而不知神識之處。是時，魔波旬

身體疲極，莫知所在。 

爾時，世尊將比丘僧，前後圍遶，至彼精舍。爾時，世尊

觀魔波旬欲得知神識所在。世尊告諸比丘：「汝等頗聞此精舍

之中有大聲乎？又有光怪？」 

諸比丘對曰：「如是。世尊！我等已見。」 

世尊告曰：「此弊魔波旬，欲得知婆迦梨神識所在。」 

是時，尊者阿難白世尊曰：「唯願世尊說婆迦梨比丘神識

為何所在？」 

世尊告曰：「婆迦梨比丘神識永無所著。彼族姓子以般涅

槃，當作如是持。」 

是時，尊者阿難白世尊曰：「此婆迦梨比丘何日得此四諦？」 

世尊告曰：「今日之中得此四諦。」 

阿難白佛：「此比丘抱病經久，本是凡人。」 

世尊告曰：「如是，阿難！如汝所言，但彼比丘謙苦甚久，

諸有釋迦文佛弟子之中，信解脫者此人最勝，然有漏心未得解



56 
 

脫：『我今可求刀自刺。』是時，彼比丘臨自刺時，即思惟如

來功德；捨壽之日，思惟五盛陰：是謂此色習、此色滅盡。爾

時，彼比丘思惟此已，諸有習之法皆悉滅盡，此比丘已般涅槃。」 

爾時，阿難聞佛所說，歡喜奉行。 

 四意斷之法    四闇、老耄法 

 阿夷、法本末  舍利、婆迦梨 

增壹阿含經等趣四諦品第二十七 

（一） 

聞如是： 

一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「是謂，比丘！我等常所說法，所

謂四諦，以無數方便而觀察此法，分別其義，廣與人演。云何

為四？所謂苦諦之法，以無數方便而觀察此法，分別其義，廣

與人演；以無數方便說習、盡、道諦，而觀察此法，分別其義，

廣與人演。 

「汝等比丘，當親近舍利弗比丘，承事供養。所以然者，

彼舍利弗比丘以無數方便，說此四諦，廣與人演。當舍利弗比

丘與諸眾生及四部眾，分別其義，廣與人演，時不可計眾生諸

塵垢盡，得法眼淨。 

「汝等比丘，當親近舍利弗、目犍連比丘，承事供養。所

以然者，舍利弗比丘！眾生之父母，以生已長養令大者，目犍

連比丘！所以然者，舍利弗比丘與人說法要，成四諦；目犍連

比丘與人說法要，成第一義，成無漏行。汝等當親近舍利弗、

目犍連比丘。」世尊作是語已，還入靜室。 

世尊去未久，爾時舍利弗告諸比丘：「其有能得四諦法者，

彼人快得善利。云何為四？所謂苦諦，以無數方便廣演其義。



57 
 

云何為苦諦？所謂生苦、老苦、病苦、死苦、憂悲惱苦、怨憎

會苦、恩愛別苦、所求不得苦，取要言之，五盛陰苦，是謂苦

諦。云何苦習諦？所謂愛結是也。云何為盡諦？所謂盡諦者，

愛欲結永盡無餘，是謂盡諦。云何為道諦？所謂賢聖八品道是。

正見、正治、正語、正方便、正命、正業、正念、正定，是謂

道諦也。彼眾生快得善利，乃能聞此四諦之法。」 

爾時，尊者舍利弗當說此法，無量不可計眾生聞此法時，

諸塵垢盡，得法眼淨。 

「我等亦快得善利，世尊與我說法，安處福地。」 

「是故，四部之眾，求於方便，行此四諦。如是，諸比丘！

當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

（二） 

聞如是： 

一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，眾多比丘入舍衛城。時，眾多比丘便作是念：「然

我等乞食日猶故早，我等可往至外道異學村與共論義。」 

是時，眾多比丘便往至外道村中。到已，共相問訊，在一

面坐已，在一面坐。爾時，異學問道人曰：「沙門瞿曇與諸弟

子而說此法：『汝等比丘，盡當學此法，悉當了知，以了知已，

當共奉行。』我等亦與諸弟子而說此法：『汝等盡當而學此法，

悉當了知，以了知已，當共奉行。』沙門瞿曇與我等有何等異？

有何增減？所謂彼說法，我亦說法，彼教誨，我亦教誨。」 

爾時，眾多比丘聞此語已，亦不言是，復不言非，即從坐

起而去。爾時，眾多比丘自相謂曰：「我等當以此義，往白世

尊！」 

爾時，眾多比丘入舍衛城乞食，食已，收攝衣鉢，以尼師



58 
 

檀著左肩上，往詣世尊所，頭面禮足，在一面坐。爾時，眾多

比丘以此因緣，具白世尊。 

爾時，世尊告諸比丘：「若彼外道作此問者，汝等當以此

語報彼曰：『為一究竟？為眾多究竟乎？』或能彼梵志平等說

者，應作是說：『是一究竟，非眾多究竟。』彼究竟者，為是

有欲究竟？為無欲究竟？所謂彼究竟者，謂無欲究竟。云何彼

究竟者，有恚究竟？為無恚究竟？所謂彼究竟者，無恚究竟，

非有恚究竟。云何有癡究竟？無癡究竟？所謂彼究竟者，無癡

究竟。云何彼究竟者，為是有愛究竟？為無愛究竟？所謂彼究

竟者，無愛究竟。云何彼究竟者，有受究竟？為無受究竟？所

謂彼究竟者，無受究竟。云何彼究竟者，為是智者？為非智者？

所謂智者所究竟。此究竟者，為是怒者所究竟？為非怒者所究

竟？所謂此究竟，彼當作是說，非怒者所究竟。 

「比丘！有此二見，云何為二見？所謂有見、無見。諸有

沙門、婆羅門不知此二見之本末，彼便有欲心、有瞋恚心、有

愚癡心、有愛心、有受心，彼是無知。彼有怒心，不與行相應，

彼人不脫生、老、病、死、愁、憂、苦、惱，辛酸萬端不脫於

苦。諸有沙門、婆羅門如實而知之，彼便無愚癡、瞋恚之心，

恒與行相應，便得脫生、老、病、死。今說苦之元本。如是，

比丘！有此妙法，斯名平等之法。諸不行平等法者，則墮五見。 

「今當說四受，云何為四受？所謂欲受、見受、戒受、我

受，是謂四受。若有沙門、婆羅門盡知欲受之名，彼雖知欲受

之名，復不相應者，彼盡分別諸受之名，先分別欲受之名，而

不分別見受、戒受、我受之名。所以然者，以彼沙門、婆羅門

不能分別此三受之名。是故，或有沙門、婆羅門盡分別此諸受，

彼便分別欲受、見受，不分別戒受、我受。所以然者，以彼沙

門、婆羅門不能分別二受。若使沙門、婆羅門盡能分別諸受，



59 
 

或復有不具者，彼便能分別欲受、見受、戒受，不分別我受。

所以然者，以彼沙門、婆羅門不能分別我受故。是故，復有沙

門、婆羅門盡分別諸受，然復有不具者。 

「此名四受，有何等義？云何分別？所謂四受者，由愛而

生。如是，比丘！有是妙法所應分別。若有不行此諸受，此不

名為平等。所以然者，諸法之義難了難解。如此非法之義者，

非三耶三佛之所說也。比丘當知，如來盡能分別一切諸受，以

能分別一切諸受，則與相應，則能分別欲受、見受、我受、戒

受。是故，如來盡分別諸受，則與法共相應，無有相違。 

「此四受由何而生？然此四受由愛而生，由愛而長。成就

此受，彼便不能起於諸受；以不起諸受，則不恐懼，以不恐懼，

便般涅槃：生死已盡，梵行已立，所造已辦，更不復受有，如

實知之。如是，比丘！有此妙法，如實而知之，具足諸法、法

行之本。所以然者，以其此法極微妙故，諸佛之所說，則於諸

行無有缺漏。於是，比丘！有初沙門、第二沙門、第三沙門、

第四沙門，更無復有沙門出此上者、能勝此者，作如是師子之

吼。」 

諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

（三） 

聞如是： 

一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，阿那邠邸長者往至世尊所，頭面禮足，在一面坐。

爾時，世尊問長者曰：「云何，長者！汝家中恒布施耶？」 

長者白佛：「貧家恒行布施，又飲食麁弊，不與常同。」 

世尊告曰：「若布施之時，若好、若醜，若多、若少，然

不用心意，復不發願，復無信心，由此行報，所生之處不得好

食。意不貪樂，意亦復不樂著於好衣裳，亦復不樂著好田業，



60 
 

心亦不著五欲之中，正使有僕從奴婢，亦復不受其教。所以然

者，正由其中不用心故，故受其報。若長者布施之時，若好、

若醜，若多、若少，當至誠用心，勿有增損，廢後世橋梁。彼

若所生之處，飲食自然，七財具足，心恒樂五欲之中，正使有

奴婢使人，恒受其教。所以然者，由於中發歡喜心故。 

「長者當知，過去久遠有梵志名毘羅摩，饒財多寶，真珠、

虎珀、硨𤦲、瑪瑙、水精、琉璃，好喜布施。爾時，布施之時，

用八萬四千銀鉢盛滿碎金，復有八萬四千金鉢盛滿碎銀，作如

是施。復以八萬四千金銀澡罐施。復以八萬四千牛，皆以金銀

覆角，皆作如是布施。復以八萬四千玉女布施，衣裳自覆。復

以八萬四千臥具，皆用氍氀文繡毾㲪自覆。復以八萬四千衣裳

布施。復以八萬四千龍象布施，皆用金銀挍飾。復以八萬四千

匹馬布施，皆用金銀鞍勒自副。復以八萬四千車布施，作如是

大施。復以八萬四千房舍布施，於四城門中布施，須食與食，

須衣與衣，衣被、飲食、床臥具、病瘦醫藥，皆悉與之。 

「長者當知，彼毘羅摩雖作是布施，不如作一房舍，持用

布施招提僧，此福不可計量。正使彼作如是施，及作房舍持用

施招提僧，不如受三自歸佛、法、聖眾，此福不可稱計。正使

彼人作如是施，及作房舍，又受三自歸，雖有此福，猶不如受

持五戒。正使彼人作如是施，及作房舍，受三自歸，受持五戒，

雖有此福，故不如彈指之頃慈愍眾生，此福功德不可稱計。 

「正使彼人作如是施，作僧房舍，受三自歸，奉持五戒，

及彈指之頃慈愍眾生，雖有此福，故不如須臾之間，起於世間

不可樂想，此福功德不可稱量。然彼所作功德，我盡證明，作

僧房舍，我亦知此福；受三自歸，我亦知此福；受持五戒，我

亦知此福；彈指之頃慈愍眾生，我亦知此福；須臾之間，起於

世間不可樂想，我亦知此福。 



61 
 

「爾時，彼婆羅門作如是大施者，豈是異人乎？莫作是觀

也。所以然者，爾時施主者，即我身是也。長者當知，過去久

遠所作功德，信心不斷，不起著想。是故，長者！若欲布施之

時，若多、若少，若好、若醜，歡喜惠施，勿起想著，手自布

施，莫使他人，發願求報，後求受福，長者當獲無窮之福。如

是，長者！當作是學。」 

爾時，長者聞佛所說，歡喜奉行。 

（四） 

聞如是： 

一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「若日初出之時，人民之類普共田

作，百鳥悲鳴，嬰姟哀喚。我今，比丘當知，此是譬喻，當解

其義。此義云何當解？若日初出之時，此譬如來出世。人民之

類普共田作，此譬如檀越施主，隨時供給衣被、飯食、床臥具、

病瘦醫藥。百鳥悲鳴者，此高德法師之喻，能與四部之眾說微

妙之法。嬰姟喚呼者，此弊魔波旬之喻。是故，諸比丘！如日

初出，如來出世，除去闇冥，靡不照明。如是，諸比丘！當作

是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

（五） 

聞如是： 

一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，彌勒菩薩至如來所，頭面禮足，在一面坐。爾時，

彌勒菩薩白世尊言：「菩薩摩訶薩成就幾法，而行檀波羅蜜，

具足六波羅蜜，疾成無上正真之道？」 

佛告彌勒：「若菩薩摩訶薩行四法本，具足六波羅蜜，疾

成無上正真等正覺。云何為四？於是，菩薩惠施佛、辟支佛，



62 
 

下及凡人，皆悉平均不選擇人，恒作斯念：『一切由食而存，

無食則喪。』是謂菩薩成就此初法，具足六度。 

「復次，菩薩若惠施之時，頭、目、髓、腦，國、財、妻、

子，歡喜惠施，不生著想。由如應死之人臨時還活，歡喜踊躍，

不能自勝。爾時，菩薩發心喜悅，亦復如是，布施誓願不生想

著。 

「復次，彌勒！菩薩布施之時，普及一切，不自為己使成

無上正真之道，是謂成就此三法，具足六度。 

「復次，彌勒！菩薩摩訶薩布施之時，作是思惟：『諸有

眾生之類，菩薩最為上首，具足六度，了諸法本。何以故？食

已，諸根寂靜，思惟禁戒，不興瞋恚，修行慈心，勇猛精進，

增其善法，除不善法，恒若一心，意不錯亂，具足辯才，法門

終不越次，使此諸施具足六度，成就檀波羅蜜。』 

「若菩薩摩訶薩行此四法，疾成無上正真等正覺。是故，

彌勒！若菩薩摩訶薩欲施之時，當發此誓願，具足諸行。如是，

彌勒！當作是學。」 

爾時，彌勒聞佛所說，歡喜奉行。 

（六） 

聞如是：一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「如來出世有四無所畏，如來得此

四無所畏，便於世間無所著，在大眾中而師子吼轉於梵輪。 

「云何為四？我今已辦此法，正使沙門、婆羅門、魔、若

魔天，蜎飛蠕動之類，在大眾中言我不成此法，此事不然。於

中得無所畏，是為第一無所畏。 

「如我今日諸漏已盡，更不受胎。若有沙門、婆羅門，眾

生之類，在大眾中言我諸漏未盡者，此事不然。是謂第二無所

畏。 



63 
 

「我今已離愚闇法，欲使還就愚闇之法者，終無此處。若

復沙門、婆羅門、魔、若魔天，眾生之類，在大眾中言我還就

愚闇之法者，此事不然。是謂如來三無所畏。 

「諸賢聖出要之法，盡於苦際，欲使不出要者，終無此處。

若有沙門、婆羅門、魔、若魔天，眾生之類，在大眾中言如來

不盡苦際者，此事不然。是謂如來四無所畏。 

「如是，比丘！如來四無所畏，在大眾之中，能師子吼轉

於梵輪。如是，比丘！當求方便，成四無所畏。如是，諸比丘！

當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

（七） 

聞如是：一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「今有四人，聰明勇悍，博古明今，

法法成就。云何為四？比丘多聞博古明今，在大眾中最為第一。

比丘尼多聞博古明今，在大眾中最為第一，優婆塞多聞博古明

今，在大眾中最為第一，優婆斯多聞博古明今，在大眾中最為

第一。是謂，比丘！有此四人在大眾中最為第一。」 

爾時，世尊便說此偈： 

「勇悍無所畏，  多聞能說法， 

 在眾為師子，  能除怯弱法。 

 比丘戒成就，  比丘尼多聞， 

 優婆塞有信，  優婆斯亦爾。 

 在眾為第一，  若能和順眾， 

 欲知此義者，  如日初出時。 

「是故，諸比丘！當學博古明今，法法成就。如是，諸比

丘！當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 



64 
 

（八） 

聞如是：一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。  

爾時，世尊告諸比丘：「有四種金翅鳥。云何為四？有卵

生金翅鳥，有胎生金翅鳥，有濕生金翅鳥，有化生金翅鳥，是

四種金翅鳥。如是，比丘！有四種龍。云何為四？有卵生龍，

有胎生龍，有濕生龍，有化生龍。是謂，比丘！有四種龍。 

「比丘當知，若彼卵生金翅鳥欲食龍時，上鐵叉樹上，自

投于海；而彼海水縱廣二十八萬里，下有四種龍宮，有卵種龍，

有胎種龍，有濕種龍，有化種龍。是時，卵種金翅鳥，以大翅

搏水兩向，取卵種龍食之；設當向胎種龍者，金翅鳥身即當喪

亡。爾時，金翅鳥搏水取龍，水猶未合，還上鐵叉樹上。 

「比丘當知，若胎生金翅鳥欲食龍時，上鐵叉樹上，自投

于海；然彼海水縱廣二十八萬里，搏水下至值胎種龍。若值卵

生龍者，亦能捉之銜出海水；若值濕生龍者，鳥身即死。 

「比丘當知，若濕生金翅鳥欲食龍時，上鐵叉樹上，自投

于海。彼若得卵生龍、胎生龍、濕生龍，皆能捉之；設值化生

龍者，鳥身即死。 

「若，比丘！化生金翅鳥欲食龍時，上鐵叉樹上，自投于

海；然彼海水縱廣二十八萬里，搏水下至值卵種龍、胎種龍、

濕種龍、化種龍，皆能捉之，海水未合之頃，還上鐵叉樹上。 

「比丘當知，若使龍王身事佛者，是時金翅鳥不能食噉。

所以然者，如來恒行四等之心，以是故鳥不能食龍。云何為四

等？如來恒行慈心，恒行悲心，恒行喜心，恒行護心。是謂，

比丘！如來恒有此四等心，有大筋力，有大勇猛，不可沮壞。

以是之故，金翅之鳥不能食龍。是故，諸比丘！當行四等之心。

如是，諸比丘！當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 



65 
 

（九） 

聞如是： 

一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「若善知識惠施之時，有四事功德。

云何為四？知時而施，非不知時；自手惠施，不使他人；布施

常淨潔，非不淨潔；施極微妙，不有穢濁。善知識惠施之時，

有此四功德。 

「是故，諸比丘！善男子、善女人布施之時，當具此四功

德。以具此功德，獲大福業，得甘露滅。然此福德不可稱量，

言當有爾許福業，虛空所不能容受。猶如海水不可計量，言一

斛、半斛、一合、半合，稱數之名，但其福業不可具陳。如是，

善男子、善女人所作功德不可稱計，獲大福業，得甘露滅，言

當有爾許福德。是故，比丘，善男子、善女人當具此四功德。

如是，諸比丘！當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

（一〇） 

聞如是： 

一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「今有四種之人，可敬可貴，世之

福田。云何為四？所謂持信、奉法、身證、見到。 

「彼云何名為持信人？或有一人受人教誡，有篤信心，意

不疑難，有信於如來、至真、等正覺、明行成為、善逝、世間

解、無上士、道法御、天人師，號佛、世尊。亦信如來語，亦

信梵志語，恒信他語，不任己智。是謂名為持信人。 

「彼云何名為奉法人？於是，有人分別於法，不信他人，

觀察於法，有耶？無耶？實耶？虛耶？彼便作是念：『此是如

來語，此是梵志語。』以是知如來諸法者，便奉持之；諸有外



66 
 

道語者，而遠離之。是謂名為奉法人。 

「彼云何為身證人？於是，有人身自作證，亦不信他人，

亦不信如來語，諸尊所說言教亦復不信，但任己性而遊。是謂

名為身證人。 

「彼云何名為見到人？於是，有人斷三結，成須陀洹不退

轉法，彼有此見便有惠施，有受者，有善惡之報，有今世、後

世，有父，有母，有阿羅漢等受教者，身信作證而自遊化。是

謂名為見到人。 

「是謂，比丘！有此四人，當念除上三人，念修身證之法。

如是，諸比丘！當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

增壹阿含經卷第十九 

 

增壹阿含經卷第二十 

東晉罽賓三藏瞿曇僧伽提婆譯 

聲聞品第二十八  

（一） 

聞如是： 

一時，佛在羅閱城迦蘭陀竹園所，與大比丘眾五百人俱。 

是時，四大聲聞集在一處，而作是說：「我等共觀此羅閱

城中，誰有不供奉佛、法、眾作功德者，由來無信者，當勸令

信如來、法、僧。」尊者大目揵連、尊者迦葉、尊者阿那律、

尊者賓頭盧。 

爾時，有長者名跋提，饒財多寶，不可稱計：金、銀、珍

寶、硨𤦲、瑪瑙、真珠、虎魄、象馬、車乘、奴婢、僕從，皆

悉備具。又復慳貪不肯布施，於佛、法、眾無有毫釐之善，無



67 
 

有篤信，故福已盡，更不造新，恒懷邪見：無施、無福、亦無

受者，亦無今世、後世、善惡之報，亦無父母及得阿羅漢者，

亦復無有而取證者。彼長者有七重門，門門有守人，不得使乞

者詣門，復以鐵籠絡覆中庭中，恐有飛鳥來至庭中。 

長者有姊名難陀，亦復慳貪不肯惠施，不種功德之本，故

者已滅，更不造新，亦懷邪見：無施、無福、亦無受者，亦無

今世、後世、善惡之報，亦無父母、得阿羅漢，亦復無有而取

證者。難陀門戶亦有七重，亦有守門人，不令有來乞者，亦復

以鐵籠覆上，不使飛鳥來入家中。「我等今日可使難陀母篤信

佛、法、眾。」 

爾時，拔提長者清旦食餅。是時，尊者阿那律到時，著衣

持鉢，便從長者舍地中踊出，舒鉢向長者。是時，長者極懷愁

憂，即授少許餅與阿那律。是時，阿那律得餅已，還詣所在。 

是時，長者便興瞋恚，語守門人言：「我有教勅：『無令有

人入門內。』何故使人來入？」時，守門者報曰：「門閤牢固，

不知此道士為從何來？」爾時，長者默然不言。 

時，長者已食餅竟，次食魚肉。尊者大迦葉著衣持鉢，詣

長者家，從地中踊出，舒鉢向長者。時，長者甚懷愁憂，授少

許魚肉與之。是時，迦葉得肉，便於彼沒，還歸所在。 

是時，長者倍復瞋恚，語守門者言：「我先有教令：『不使

人入家中。』何故復使二沙門入家乞食？」時，守門人報曰：

「我等不見此沙門為從何來入？」 

長者報曰：「此禿頭沙門善於幻術，狂惑世人，無有正行。」 

爾時，長者婦去長者不遠而坐觀之。然此長者婦是質多長

者妹，從摩師山中取之。時，婦語長者言：「可自護口，勿作

是語，言：『沙門學於幻術。』所以然者，此諸沙門有大威神，

所以來至長者家者，多所饒益。長者！竟識先前比丘者乎？」 



68 
 

長者報曰：「我不識之。」 

時婦報言：「長者！頗聞迦毘羅衛國斛淨王子名阿那律，

當生之時，此地六變震動，遶舍一由旬內，伏藏自出？」 

長者報言：「我聞有阿那律，然不見之耳。」 

時，婦語長者言：「此豪族之子，捨居家已，出家學道，

修於梵行，得阿羅漢道，天眼第一，無有出者。然如來亦說：

『我弟子中天眼第一，所謂阿那律比丘是。』次第二比丘來入

乞者，為識不乎？」 

長者報言：「我不識之。」 

其婦語言：「長者！頗聞此羅閱城內大梵志名迦毘羅，饒

財多寶，不可稱計，有九百九十九頭耕牛田作？」 

長者報言：「我躬自見此梵志身。」 

其婦報言：「長者！頗聞彼梵志息，名曰比波羅耶檀那，

身作金色，婦名婆陀，女中殊勝者，設舉紫磨金在前猶黑比白？」 

長者報言：「我聞此梵志有子，名曰比波羅耶檀那，然復

不見。」 

其婦報言：「向者，後來比丘即是。其身捨此玉女之寶，

出家學道，今得阿羅漢，恒行頭陀，諸有頭陀之行具足法者，

無有出尊迦葉上也。世尊亦說：『我弟子中第一比丘頭陀行者，

所謂大迦葉是。』今長者快得善利，乃使賢聖之人來至此間乞

食。我觀此義已，故作是言：『善自護口，莫誹謗賢聖之人，

言作幻化。』此釋迦弟子皆有神德，當說此語。」 

時，尊者大目揵連著衣持鉢，飛騰虛空，詣長者家，破此

鐵籠，落在虛空中，結跏趺坐。 

是時，跋提長者見目犍連在虛空中坐，便懷恐怖，而作是

說：「汝是天耶？」 

目連報言：「我非天也。」 



69 
 

長者問言：「汝是乾沓惒耶？」 

目連報言：「我非乾沓惒。」 

長者問言：「汝是鬼耶？」 

目連報言：「我非鬼也。」 

長者問言：「汝是羅剎噉人鬼耶？」 

目連報言：「我亦非羅剎噉人鬼也。」 

是時，跋提長者便說此偈： 

「為天乾沓惒？  羅剎鬼神耶？ 

 又言非是天，  羅剎鬼神者。 

 不似乾沓惒，  方域所遊行， 

 汝今名何等？  我今欲得知？」 

爾時，目連復以偈報曰： 

「非天乾沓惒，  非鬼羅剎種， 

 三世得解脫，  今我是人身。 

 所可降伏魔，  成於無上道， 

 師名釋迦文，  我名大目連。」 

是時，跋提長者語目連言：「比丘！何所教勅？」 

目連報言：「我今欲與汝說法，善思念之。」 

時，長者復作是念：「此諸道士長夜著於飲食，然今欲論

者，正當論飲食耳。若當從我索食者，我當言無也。」然復作

是念：「我今少多聽此人所說。」爾時，目連知長者心中所念，

便說此偈： 

「如來說二施，  法施及財施， 

 今當說法施，  專心一意聽。」 

是時，長者聞當說法施，便懷歡喜，語目連言：「願時演

說，聞當知之。」 

目連報言：「長者當知，如來說五事大施，盡形壽當念修



70 
 

行。」 

時，長者復作是念：「目連向者欲說法施行，今復言有五

大施。」是時，目連知長者心中所念，復告長者言：「如來說

有二大施。所謂法施、財施。我今當說法施，不說財施。」 

長者報言：「何者是五大施？」 

目連報言：「一者不得殺生，此名為大施，長者！當盡形

壽修行之。二者不盜，名為大施，當盡形壽修行。不婬、不妄

語、不飲酒，當盡形壽而修行之。是謂，長者！有此五大施，

當念修行。」 

是時，跋提長者聞此語已，極懷歡喜，而作是念：「釋迦

文佛所說甚妙，今所演說者，乃不用寶物，如我今日不堪殺生，

此可得奉行。又我家中饒財多寶，終不偷盜，此亦是我之所行。

又我家中有上妙之女，終不婬他，是我之所行。又我不好妄語

之人，何況自當妄語，此亦是我之所行。如今日意不念酒，何

況自嘗，此亦是我之所行。」是時，長者語目連言：「此五施

者我能奉行。」 

是時，長者心中作是念：「我今可飯此目連。」長者仰頭

語目連言：「可屈神下顧，就此而坐。」 

是時，目連尋聲下坐。是時，跋提長者躬自辦種種飲食與

目連，目連食訖，行淨水，長者作是念：「可持一端㲲奉上目

連。」是時，入藏內而選取白㲲，欲取不好者，便得好者，尋

復捨之，而更取㲲，又故爾好，捨之，復更取之。 

是時，目連知長者心中所念，便說此偈： 

「施與心鬪諍，  此福賢所棄， 

 施時非鬪時，  可時隨心施。」 

爾時，長者便作是念：「今目連知我心中所念。」便持白

㲲奉上目連。 



71 
 

是時，目連即與呪願： 

「觀察施第一，  知有賢聖人， 

 施中最為上，  良田生果實。」 

時，目連呪願已，受此白㲲，使長者受福無窮。 

是時，長者便在一面坐，目連漸與說法妙論，所謂論者：

施論、戒論、生天之論，欲不淨想，出要為樂。諸佛世尊所說

之法，苦、習、盡、道。時，目連盡與說之。即於座上得法眼

淨，如極淨之衣易染為色，此跋提長者亦復如是，即於座上得

法眼淨，以得法、見法、無有狐疑，而受五戒，自歸佛、法、

聖眾。 

時，目連以見長者得法眼淨，便說此偈： 

「如來所說經，  根原悉備具， 

 眼淨無瑕穢，  無疑無猶豫。」 

是時，跋提長者白目連曰：「自今已後恒受我請，及四部

眾，當供給衣被、飯食、床臥具、病瘦醫藥，無所愛惜。」是

時，目連與長者說法已，便從坐起而去。 

餘大聲聞，尊者大迦葉、尊者阿那律，語尊者賓頭盧言：

「我等已度跋提長者，汝今可往降彼老母難陀。」 

賓頭盧報曰：「此事大佳。」 

爾時，老母難陀躬作酥餅。爾時，尊者賓頭盧到時，著衣

持鉢，入羅閱城乞食，漸漸至老母難陀舍，從地中踊出，舒手

持鉢，從老母難陀乞食。是時，老母見賓頭盧已，極懷瞋恚，

並作是惡言：「比丘當知，設汝眼脫者，我終不乞汝食也。」 

是時，賓頭盧即入三昧，使雙眼脫出。是時，母難陀倍復

瞋恚，復作惡言：「正使沙門空中倒懸者，終不與汝食。」 

是時，尊者賓頭盧復以三昧力，在空中倒懸。時，母難陀

倍復瞋恚而作惡言：「正使沙門舉身烟出者，我終不與汝食。」 



72 
 

是時，賓頭盧復以三昧力舉身出烟。是時，老母見已，倍

復恚怒，而作是語：「正使沙門舉身燃者，我終不與汝食也。」 

是時，賓頭盧即以三昧，使身體盡燃。老母見已，復作是

語：「正使沙門舉身出水者，我終不與汝食也。」 

時，賓頭盧復以三昧力，便舉身皆出水。老母見已，復作

是語：「正使沙門在我前死者，我終不與汝食也。」 

是時，尊者賓頭盧即入滅盡三昧，無出入息，在老母前死。

時，老母以不見出入息，即懷恐怖，衣毛皆竪，而作是語：「此

沙門釋種子，多所識知，國王所敬，設聞在我家死者，必遭官

事，恐不免濟。」並作是語：「沙門還活者，我當與沙門食。」

是時，賓頭盧即從三昧起。 

時，母難陀復作是念：「此餅極大，當更作小者與之。」

時，老母取少許麵作餅，餅遂長大。老母見已，復作是念：「此

餅極大，當更作小者。然餅遂大，當取先前作者持與之。」便

前取之，然復諸餅皆共相連。時，母難陀語賓頭盧曰：「比丘！

須食者便自取，何故相嬈乃爾？」 

賓頭盧報曰：「大姊當知，我不須食，但須母欲有所說耳。」 

母難陀報曰：「比丘！何所戒勅？」 

賓頭盧曰：「老母今當知，今持此餅往詣世尊所。若世尊

有所戒勅者，我等當共奉行。」 

老母報曰：「此事甚快。」 

是時，老母躬負此餅從尊者賓頭盧後往至世尊所。到已，

頭面禮足，在一面立。 

爾時，賓頭盧白世尊曰：「此母難陀是跋提長者姊，慳貪

獨食不肯施人。唯願世尊為說篤信之法，使得開解。」 

爾時，世尊告母難陀：「汝今持餅施與如來及與比丘僧。」 

是時，母難陀即以奉上如來及餘比丘僧。故有遺餘餅在，



73 
 

母難陀白世尊言：「故有殘餅。」 

世尊曰：「更飯佛、比丘僧。」 

母難陀受佛教令，復持此餅飯佛及比丘僧。然後復故有餅

在。是時，世尊告母難陀：「汝今當持此餅與比丘尼眾、優婆

塞、優婆夷眾。」 

然故有餅在，世尊告曰：「可持此餅施與諸貧窮者。」 

然故有餅在，世尊告曰：「可持此餅棄于淨地，若著極清

淨水中。所以然者，我終不見沙門、婆羅門、天及人民能消此

餅，除如來、至真、等正覺。」 

對曰：「如是。世尊！」是時，母難陀即以此餅，捨著淨

水中，即時火焰起。母難陀見已，尋懷恐懼，往至世尊所，頭

面禮足，在一面坐。 

是時，世尊漸與說法，所謂論者：施論、戒論、生天之論，

欲不淨想，漏為穢污，出家為要。爾時，世尊以見母難陀心意

開解，諸佛世尊常所說法，苦、習、盡、道，爾時世尊盡與母

難陀說之。 

是時，老母即於座上得法眼淨，猶如白㲲易染為色。此亦

如是，時母難陀諸塵垢盡，得法眼淨。彼以得法、成法無有狐

疑，已度猶豫，得無所畏，而承事三尊，受持五戒。爾時，世

尊重與說法，使發歡喜。 

爾時，難陀白世尊曰：「自今已後，使四部之眾在我家取

施，自今已去恒常布施，修諸功德，奉諸賢聖。」即從坐起，

頭面禮足，便退而去。 

是時，跋提長者及母難陀，有弟名曰優婆迦尼，是阿闍世

王少小同好，極相愛念。爾時，優婆迦尼長者經營田作，聞兄

跋提及姊難陀受如來法化，聞已，歡喜踊躍，不能自勝，七日

之中不復睡眠，亦不飲食。是時，長者辦田作已，還詣羅閱城



74 
 

中道，復作是念：「我今先至世尊所，然後到家。」爾時，長

者往至世尊所，頭面禮足，在一面坐。 

爾時，長者白世尊曰：「我兄跋提及姊難陀，受如來法化

乎？」 

世尊告曰：「如是，長者！今跋提、難陀以見四諦，修諸

善法。」 

爾時，優婆迦尼長者白世尊曰：「我等居門極獲大利。」 

世尊告曰：「如是，長者！如汝所言，汝今父母極獲大利，

種後世之福。」 

爾時，世尊與長者說微妙之法，長者聞法已，即從坐起，

頭面禮足，便退而去。往詣王阿闍世所，在一面坐。 

爾時，王問長者曰：「汝兄及姊受如來化耶？」 

對曰：「如是。大王！」 

王聞此語，歡喜踊躍，不能自勝，即擊鍾鳴鼓，告勅城內：

「自今已後，無令事佛之家有所貲輸，亦使事佛之人來迎去送。

所以然者，此皆是我道法兄弟。」 

爾時，王阿闍世出種種飲食持與長者，時長者便作是念：

「我竟不聞世尊說夫優婆塞之法，為應食何等食？應飲何等漿？

我今先往至世尊所，問此義，然後當食。」 

爾時，長者告左右一人曰：「汝往至世尊所。到已，頭面

禮足，持我聲而白世尊云：『優婆迦尼長者白世尊曰：「夫賢者

之法當持幾戒？又犯幾戒非清信士？當應食何等食？飲何等

漿？」』」 

爾時，彼人受長者教，往至世尊所，頭面禮足，在一面立。

爾時，彼人持長者名，白世尊曰：「夫清信士之法應持幾戒？

犯幾戒非優婆塞？又應食何等食？飲何等漿？」 

世尊告曰：「汝今當知食有二種，有可親近，有不可親近。



75 
 

云何為二？若親近食時，起不善法，善法有損，此食不可親近；

若得食時，善法增益，不善法損，此食可親近。漿亦有二事，

若得漿時，起不善法，善法有損，此不可親近；若得漿時，不

善法損，善法有益，此可親近。夫清信士之法，限戒有五，其

中能持一戒、二戒、三戒、四戒，乃至五戒，皆當持之。當再

三問，能持者使持之；若清信士犯一戒已，身壞命終，生地獄

中。若復清信士奉持一戒，生善處天上，何況二、三、四、五？」

是時，彼人從佛受教已，頭面禮足，便退而去。 

彼人去不遠，是時世尊告諸比丘：「自今已後，聽授優婆

塞五戒及三自歸。若比丘欲授清信士、女戒時，教使露臂、叉

手合掌，教稱姓名，歸佛、法、眾；再三教稱姓名，歸佛、法、

眾，復更自稱；『我今已歸佛，歸法，歸比丘僧。』如釋迦文

佛最初五百賈客受三自歸，盡形壽不殺、不盜、不婬、不欺、

不飲酒。若持一戒，餘封四戒；若受二戒，餘封三戒；若受三

戒，餘封二戒；若受四戒，餘封一戒；若受五戒，當具足持之。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

（二） 

聞如是： 

一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「今日月有四重翳，使不得放光明。

何等為四？一者雲也，二者風塵，三者烟，四者阿須倫，使覆

日月不得放光明。是謂，比丘！日月有此四翳，使日月不得放

大光明。此亦如是，比丘！有四結覆蔽人心不得開解。云何為

四？一者欲結，覆蔽人心不得開解。二者瞋恚，三者愚癡，四

者利養，覆蔽人心不得開解。是謂，比丘！有此四結覆蔽人心

不得開解，當求方便，滅此四結。如是，諸比丘！當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 



76 
 

（三） 

聞如是： 

一時，佛在阿羅毘祠側。爾時，極為盛寒，樹木凋落。 

爾時，手阿羅婆長者子出彼城中，在外經行，漸來至世尊

所。到已，頭面禮足，在一面坐。爾時，彼長者子白世尊言：

「不審宿昔之中得善眠乎？」 

世尊告曰：「如是，童子！快善眠也。」 

時，長者子白佛：「今盛寒日，萬物凋落，然復世尊坐用

草蓐，所著衣裳，極為單薄，云何世尊作是說：『我快得善眠。』？」 

世尊告曰：「童子！諦聽！我今還問汝，隨所報之。猶如

長者家牢治屋舍，無有風塵，然彼屋中有床蓐、氍氀、㲩𣰆，

事事俱具，有四玉女顏貌端政，面如桃華，世之希有，視無厭

足，然好明燈，然彼長者快得善眠乎？」 

長者子報曰：「如是。世尊！有好床臥，快得善眠。」 

世尊告曰：「云何，長者子！若彼人快得善眠，時有欲意

起，緣此欲意不得眠乎？」 

長者子對曰：「如是。世尊！若彼人欲意起者，便不得眠

也。」 

世尊告曰：「如彼欲意盛者，今如來永盡無餘，無復根本，

更不復興。云何，長者子！設有瞋恚、愚癡心起者，豈得善眠

乎？」 

童子報言：「不得善眠也。所以然者，由有三毒心故。」 

世尊告曰：「如來今日無復此心，永盡無餘，亦無根本。

童子當知，我今當說四種之坐。云何為四？有卑坐、有天坐、

有梵坐、有佛坐。童子當知，卑坐者，是轉輪聖王坐也。天坐

者，釋提桓因坐也。梵坐者，梵天王之坐也。佛坐者，是四諦

之坐也。卑坐者，向須陀洹坐也。天坐者，得須陀洹坐也。梵



77 
 

坐者，向斯陀含坐也。佛坐者，四意止之坐也。卑坐者，得斯

陀含之坐也。天坐者，向阿那含之坐也。梵坐者，得阿那含果

坐也。佛坐者，四等之坐也。卑坐者，欲界之坐也。天坐者，

色界之坐也。梵坐者，無色界之坐也。佛坐者，四神足之坐也。 

「是故，童子！如來以坐四神足坐，快得善眠，於中不起

婬、怒、癡，以不起此三毒之心，便於無餘涅槃界而般涅槃：

生死已盡，梵行已立，所作已辦，更不復受有，如實知之。是

故，長者子，我觀此義已，是故說如來快得善眠。」 

爾時，長者子便說此偈： 

「相見日極久，  梵志般涅槃， 

 以逮如來力，  明眼取滅度。 

 卑坐及天坐，  梵坐及佛坐， 

 如來悉分別，  是故得善眠。 

 自歸人中尊，  亦歸人中上， 

 我今未能知，  為依何等禪。」 

長者子作是語已，世尊然可之。是時，長者子便作是念：

「世尊以然可，我極懷歡喜，不能自勝。」即從坐起，頭面禮

足，便退而去。 

爾時，彼童子聞佛所說，歡喜奉行。 

（四） 

聞如是： 

一時，佛在羅閱城耆闍崛山中，與大比丘眾五百人俱。 

爾時，世尊從靜室起下靈鷲山，及將鹿頭梵志，而漸遊行

到大畏塜間。爾時，世尊取死人髑髏授與梵志，作是說：「汝

今，梵志！明於星宿，又兼醫藥能療治眾病，皆解諸趣，亦復

能知人死因緣。我今問汝，此是何人髑髏，為是男耶？為是女

乎？復由何病而取命終？」 



78 
 

是時，梵志即取髑髏反覆觀察，又復以手而取擊之，白世

尊曰：「此是男子髑髏，非女人也。」 

世尊告曰：「如是，梵志！如汝所言，此是男子，非女人

也。」 

世尊問曰：「由何命終？」 

梵志復手捉擊之，白世尊言：「此眾病集湊，百節酸疼故

致命終。」 

世尊告曰：「當以何方治之？」 

鹿頭梵志白佛言：「當取呵梨勒果，并取蜜和之，然後服

之，此病得愈。」 

世尊告曰：「善哉！如汝所言，設此人得此藥者，亦不命

終。此人今日命終，為生何處？」 

時，梵志聞已，復捉髑髏擊之，白世尊言：「此人命終生

三惡趣，不生善處。」 

世尊告曰：「如是。梵志！如汝所言，生三惡趣，不生善

處。」 

是時，世尊復更捉一髑髏授與梵志，問梵志曰：「此是何

人，男耶？女耶？」 

是時，梵志復以手擊之，白世尊言：「此髑髏，女人身也。」 

世尊告曰：「由何疹病致此命終？」 

是時，鹿頭梵志復以手擊之，白世尊言：「此女人懷妊故

致命終。」 

世尊告曰：「此女人者，由何命終？」 

梵志白佛：「此女人者，產月未滿，復以產兒故致命終。」 

世尊告曰：「善哉！善哉！梵志！如汝所言。又彼懷妊，

以何方治？」 

梵志白佛：「如此病者，當須好酥醍醐，服之則差。」 



79 
 

世尊告曰：「如是，如是，如汝所言。今此女人以取命終，

為生何處？」 

梵志白佛：「此女人以取命終，生畜生中。」 

世尊告曰：「善哉！善哉！梵志！如汝所言。」 

是時，世尊復更捉一髑髏授與梵志，問梵志曰：「男耶？

女耶？」 

是時，梵志復以手擊之，白世尊言：「此髑髏者，男子之

身。」 

世尊告曰：「善哉！善哉！如汝所言。由何疹病致此命終？」 

梵志復以手擊之，白世尊言：「此人命終飲食過差，又遇

暴下，故致命終。」 

世尊告曰：「此病以何方治？」 

梵志白佛：「三日之中絕糧不食，便得除愈。」 

世尊告曰：「善哉！善哉！如汝所言。此人命終，為生何

處？」 

是時，梵志復以手擊之，白世尊言：「此人命終生餓鬼中。

所以然者，意想著水故。」 

世尊告曰：「善哉！善哉！如汝所言。」 

爾時，世尊復更捉一髑髏授與梵志，問梵志曰：「男耶？

女耶？」 

是時，梵志復以手擊之，白世尊言：「此髑髏者，女人之

身。」 

世尊告曰：「善哉！善哉！如汝所言。此人命終由何疹病？」 

梵志復以手擊之，白世尊言：「當產之時以取命終。」 

世尊告曰：「云何當產之時以取命終？」 

梵志復以手擊之，白世尊言：「此女人身，氣力虛竭，又

復飢餓以致命終。」 



80 
 

世尊告曰：「此人命終，為生何處？」 

是時，梵志復以手擊之，白世尊言：「此人命終生於人道。」 

世尊告曰：「夫餓死之人欲生善處者，此事不然，生三惡

趣者可有此理。」 

是時，梵志復以手擊之，白世尊言：「此女人者，持戒完

具而取命終。」 

世尊告曰：「善哉！善哉！如汝所言，彼女人身，持戒完

具致此命終。所以然者，夫有男子、女人，禁戒完具者，設命

終時，當墮二趣：若天上、人中。」 

爾時，世尊復捉一髑髏授與梵志，問曰：「男耶？女耶？」 

是時，梵志復以手擊之，白世尊言：「此髑髏者，男子之

身。」 

世尊告曰：「善哉！善哉！如汝所言者，此人由何疹病致

此命終？」 

梵志復以手擊之，白世尊言：「此人無病，為人所害故致

命終。」 

世尊告曰：「善哉！善哉！如汝所言，為人所害故致命終。」

世尊告曰：「此人命終，為生何處？」 

是時，梵志復以手擊之，白世尊言：「此人命終生善處天

上。」 

世尊告曰：「如汝所言，前論、後論而不相應。」 

梵志白佛：「以何緣本而不相應？」 

世尊告曰：「諸有男女之類，為人所害而取命終，盡生三

惡趣，汝云何言生善處天上乎？」 

梵志復以手擊之，白世尊言：「此人奉持五戒，兼行十善，

故致命終生善處天上。」 

世尊告曰：「善哉！善哉！如汝所言，持戒之人無所觸犯，



81 
 

生善處天上。」 

世尊復重告曰：「此人為持幾戒而取命終？」 

是時，梵志復專精一意無他異想，以手擊之，白世尊言：

「持一戒耶？非耶？二、三、四、五耶？非耶？然此人持八關

齋法而取命終。」 

世尊告曰：「善哉！善哉！如汝所言，持八關齋而取命終。」 

爾時，東方境界普香山南有優陀延比丘，於無餘涅槃界而

取般涅槃。爾時，世尊屈申臂頃，往取彼髑髏來授與梵志，問

梵志曰：「男耶？女耶？」 

是時，梵志復以手擊之，白世尊言：「我觀此髑髏，元本

亦復非男，又復非女。所以然者，我觀此髑髏，亦不見生，亦

不見斷，亦不見周旋往來。所以然者，觀八方上下，都無音嚮。

我今，世尊！未審此人是誰髑髏？」 

世尊告曰：「止！止！梵志！汝竟不識是誰髑髏？汝當知

之，此髑髏者，無終、無始、亦無生死，亦無八方、上下所可

適處，此是東方境界普香山南優陀延比丘，於無餘涅槃界取般

涅槃，是阿羅漢之髑髏也。」 

爾時，梵志聞此語已，歎未曾有，即白佛言：「我今觀此

蟻子之蟲，所從來處，皆悉知之，鳥獸音嚮即能別知，此是雄，

此是雌。然我觀此阿羅漢，永無所見，亦不見來處，亦不見去

處，如來正法甚為奇特！所以然者，諸法之本出於如來神口，

然阿羅漢出於經法之本。」 

世尊告曰：「如是，梵志！如汝所言，諸法之本出如來口，

正使諸天、世人、魔、若魔天，終不能知羅漢所趣。」 

爾時，梵志頭面禮足，白世尊言：「我能盡知九十六種道

所趣向者，皆悉知之；如來之法所趣向者，不能分別，唯願世

尊得在道次。」 



82 
 

世尊告曰：「善哉！梵志！快修梵行，亦無有人知汝所趣

向處。」 

爾時，梵志即得出家學道，在閑靜之處，思惟道術。所謂

族姓子，剃除鬚髮，著三法衣，生死已盡，梵行已立，所作已

辦，更不復受胎，如實知之。是時，梵志即成阿羅漢。 

爾時，尊者鹿頭白世尊言：「我今以知阿羅漢行所修之法。」 

世尊告曰：「汝云何知阿羅漢之行？」 

鹿頭白佛：「今有四種之界。云何為四？地界、水界、火

界、風界。是謂，如來！有此四界。彼時人命終，地即自屬地，

水即自屬水，火即自屬火，風即自屬風。」 

世尊告曰：「云何，比丘！今有幾界？」 

鹿頭白佛：「其實四界，義有八界。」 

世尊告曰：「云何四界，義有八界？」 

鹿頭白佛：「今有四界。云何四界？地、水、火、風，是

謂四界。彼云何義有八界？地界有二種，或內地、或外地。彼

云何名為內地種？髮、毛、爪、齒、身體、皮膚、筋、骨、髓、

腦、腸、胃、肝、膽、脾、腎，是謂名為內地種。云何為外地

種？諸有堅牢者，此名為外地種。此名為二地種。 

「彼云何為水種？水種有二，或內水種、或外水種。內水

種者：唌、唾、淚、尿、血、髓，是謂名為內水種。諸外軟溺

物者，此名為外水種。是名二水種。 

「彼云何名為火種？然火種有二，或內火、或外火。彼云

何名為內火？所食之物，皆悉消化無有遺餘，此名為內火。云

何名為外火？諸外物熱盛物，此名為外火種。 

「云何名為風種？又風種有二，或有內風、或有外風。所

謂脣內之風、眼風、頭風、出息風、入息風，一切支節之間風，

此名為內風。彼云何名為外風？所謂輕飄動搖、速疾之物，此



83 
 

名為外風。是謂，世尊！有二種，其實有四，數有八。如是，

世尊！我觀此義，人若命終時，四種各歸其本。」 

世尊告曰：「無常之法亦不與有常并。所以然者，地種有

二，或內、或外。爾時，內地種是無常法、變易之法；外地種

者，恒住、不變易。是謂地有二種，不與有常、無常相應。餘

三大者亦復如是，不與有常、無常共相應。是故，鹿頭！雖有

八種，其實有四。如是，鹿頭，當作是學。」 

爾時，鹿頭聞佛所說，歡喜奉行。 

（五） 

聞如是： 

一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「今有四大廣演之義。云何為四？

所謂契經、律、阿毘曇、戒，是謂為四。比丘當知，若有比丘

從東方來，誦經、持法，奉行禁戒，彼便作是語：『我能誦經、

持法，奉行禁戒，博學多聞。』正使彼比丘有所說者，不應承

受，不足篤信，當取彼比丘而共論議，案法共論。 

「云何案法共論？所謂案法論者，此四大廣演之論，是謂

契經、律、阿毘曇、戒，當向彼比丘說契經、布現律、分別法。

正使說契經時，布現律、分別法時，若彼布現，所謂與契經相

應，律、法相應者，便受持之。設不與契經、律、阿毘曇相應

者，當報彼人作是語：『卿當知之，此非如來所說。然卿所說

者，非正經之本。所以然者，我今說契經、律、阿毘曇都不與

相應。』以不相應，當問戒行，設不與戒行相應者，當語彼人：

『此非如來之藏也。』即當發遣使去，此名初演大義之本。 

「復次，比丘！若有比丘從南方來，而作是語：『我能誦

經、持法，奉行禁戒，博學多聞。』正使比丘有所說，不應承

受，不足篤信，當取彼比丘而共論議。正使比丘有所說不與義



84 
 

相應者，當發遣之。設與義相應者，當報彼人曰：『此是義說，

非正經本。』爾時，當取彼義勿受經本。所以然者，義者解經

之源，是謂第二演大義之本。 

「復次，比丘！若有比丘從西方來，誦經、持法，奉行禁

戒，博學多聞。當向彼比丘說契經、律、阿毘曇，然彼比丘正

解味，不解義，當語彼比丘作是語：『我等不明此語，為是如

來所說也？為非也？』正使說契經、律、阿毘曇時，解味不解

義，雖聞彼比丘所說，亦不足譽善，亦不足言惡。復以戒行而

問之，設與相應者念承受之。所以然者，戒行與味相應，義不

可明故，是謂第三演義也。 

「復次，比丘！若有比丘從北方來，誦經、持法，奉行禁

戒：『諸賢，有疑難者，便來問義，我當與汝說之。』設彼比

丘有所說者，不足承受，不足諷誦，然當向彼比丘問契經、律、

阿毘曇、戒，共相應者，便當問義。若復與義相應，便當歎譽

彼比丘：『善哉！善哉！賢士！此真是如來所說。義不錯亂，

盡與契經、律、阿毘曇、戒共相應。』當以法供養得彼比丘。

所以然者，如來恭敬法故，其有供養法者，則恭敬我已。其觀

法者，則觀我已。有法則有我已，有法則有比丘僧，有法則有

四部之眾，有法則有四姓在世。所以然者，由法在世，則賢劫

中有大威王出世，從是已來便有四姓在世。若法在世，便有四

姓在世：剎利、婆羅門、工師、居士種。若法在世者，便有轉

輪聖王位不絕。若法在世者，便有四天王種、兜術天、艶天、

化自在天、他化自在天便在於世。若法在世者，便有欲界天、

色界天、無色界天在於世間。若法在世者，便有須陀洹果、斯

陀含果、阿那含果、阿羅漢果、辟支佛果、佛乘便現於世。是

故，比丘！當善恭敬於法，彼比丘隨時供養，給其所須，當語

彼比丘作是語：『善哉！善哉！如汝所言，今日所說者，真是



85 
 

如來所說。』是謂，比丘！有此四大廣演說之義。 

「是故，諸比丘！當持心執意行此四事，勿有漏脫。如是，

諸比丘！當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

（六） 

聞如是： 

一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，王波斯匿清旦集四種兵，乘寶羽之車，往至世尊所，

頭面禮足，在一面坐。爾時，世尊問大王曰：「大王！為從何

來？又塵土坌體，集四種兵，有何事緣？」 

波斯匿王白世尊曰：「今此國界有大賊起，昨夜半，興兵

擒獲。然身體疲惓欲還詣宮，然中道復作是念：『我應先至如

來所，然後入宮。』以此事緣，寤寐不安；今以壞賊功勞有在，

歡喜踊躍，不能自勝，故來至拜跪覲省。設我昨夜不即興兵者，

則不獲賊。」 

爾時，世尊告曰：「如是。大王！如王所說。王當知，此

有四事緣本，先苦而後樂。云何為四？清旦早起先苦而後樂；

設服油酥先苦而後樂；若服藥時先苦而後樂；家業娉娶先苦而

後樂。是謂，大王！有此四事緣本，先苦而後樂。」 

爾時，波斯匿王白世尊言：「世尊所說誠得其宜，有此四

事緣本，先苦而後樂。所以然者，如我今日觀此四事，如掌觀

珠，皆是先苦而後樂義。」 

爾時，世尊與波斯匿王說微妙之法，發歡喜心。王聞法已，

白世尊言：「國事猥多，欲還歸所在。」 

世尊告曰：「宜知是時。」 

時，波斯匿王即從坐起，頭面禮足，繞佛三匝，便退而去。 

王去未久，是時世尊告諸比丘：「今有此四事緣本，先苦



86 
 

後樂。云何為四？修習梵行先苦而後樂；誦習經文先苦而後樂；

坐禪念定先苦而後樂；數出入息先苦而後樂。是謂，比丘！行

此四事者，先苦而後樂也。其有比丘行此先苦而後樂之法，必

應沙門後得果報之樂。 

「云何為四？若有比丘勤於此法，無欲惡法，念持喜安，

遊心初禪，得沙門之樂。復次，有覺、有觀息，內有喜心，專

精一意，無覺、無觀，念持喜安，遊於二禪，是謂得第二沙門

之樂。復次，無念遊心於護，恒自覺知，覺身有樂，諸賢聖所

喜望者，護念樂，遊心三禪，是謂獲第三沙門之樂。復次，苦

樂已盡，先無有憂慼之患，無苦無樂，護念清淨，遊心四禪，

是謂有此四沙門之樂。 

「復次，比丘！若有比丘行此先苦後獲沙門四樂之報，斷

三結網，成須陀洹不退轉法，必至滅度。復次，比丘！若斷此

三結，淫、怒、癡薄，成斯陀含，來至此世，必盡苦際。復次，

比丘！若有比丘斷五下分結，成阿那含，於彼般涅槃，不來此

世。 

「復次，比丘！若有比丘有漏盡，成無漏心解脫、智慧解

脫，於現法中身作證而自遊戲：生死已盡，梵行已立，所作已

辦，更不復受胎，如實知之。是彼比丘修此先苦之法，後獲沙

門四果之樂。 

「是故，諸比丘！當求方便，成此先苦而後樂。如是，諸

比丘！當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

（七） 

聞如是： 

一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「有四種之人出現於世。云何為四？



87 
 

有似黃藍花沙門；有似邠陀利華沙門；有似柔軟沙門；於柔軟

中柔軟沙門。 

「彼云何名為似黃藍花沙門？或有一人，斷三結使，成須

陀洹不退轉法，必至涅槃，極遲經七死七生；或復家家、一種，

猶如黃藍之花朝取暮長。此比丘亦復如是，三結使盡，成須陀

洹，不退轉法必至涅槃，極遲至七死七生，若求方便勇猛意者，

家家、一種便成道迹，是謂名為黃藍花沙門。 

「彼云何名為邠陀利花沙門？或有一人，三結使盡，婬、

怒、癡薄，成斯陀含，來至此世盡於苦際。若小遲者，來至此

世盡於苦際；若勇猛者，即於此間盡於苦際。猶如邠陀利花，

晨朝剖花，向暮萎死，是謂邠陀利花沙門。 

「彼云何柔軟沙門？或有一人斷五下分結，成阿那含，即

於彼般涅槃，不來此世，是謂柔軟沙門。 

「彼云何柔軟中柔軟沙門？或有一人有漏盡，成無漏心解

脫、智慧解脫，於現法中自身作證而自遊戲：生死已盡，梵行

已立，所作已辦，更不復受胎，如實知之。是謂柔軟中柔軟沙

門。 

「是謂，比丘！有此四人出現於世。是故，諸比丘！當求

方便，於柔軟中作柔軟沙門。如是，諸比丘！當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

 修陀、修摩均  賓頭、塵、翳、手 

 鹿頭、廣演義  後樂、柔軟經 

增壹阿含經卷第二十 

结  行： 
1. 补阙真言：南谟喝啰怛那，哆啰夜耶。佉啰佉啰。俱住俱住。摩 

啰摩啰。虎啰，吽。贺贺，苏怛拏，吽。泼抹拏，娑婆诃。（三遍） 



88 
 

2. 七佛灭罪真言：离婆离婆帝。求诃求诃帝。陀罗尼帝。尼诃啰帝。

毗黎你帝。摩诃伽帝。真陵乾帝。娑婆诃。（三遍） 

3. 三皈依  

自皈依佛，当愿众生，体解大道，发无上心； 

自皈依法，当愿众生，深入经藏，智慧如海； 

自皈依僧，当愿众生，统理大众，一切无碍。和南圣众。（一遍） 

4. 回向 

愿以此功德      普及于一切 

我等与众生      皆共成佛道 

愿消三障诸烦恼      愿得智慧真明了 

普愿罪障悉消除      世世常行菩萨道 

愿以此功德 回向法界众生 愿诸众生： 

罪障消除 福德增长 智慧增长 菩提心增长 

愿三宝兴隆 正法久住 普愿众生 早成佛道 

南无十方三世一切佛 一切菩萨摩诃萨 摩诃般若波罗蜜  

5. 礼佛（三拜/三问讯）（注：此阅藏仪轨可以根据需要自行调整） 

恭敬法宝 开智慧眼  

深入经藏 智慧如海  

 


