
1 
 

 

 

大眾閱藏經典彙編 CBETA2018 版  

 

增壹阿含經 

東晉罽賓三藏瞿曇僧伽提婆譯 

68 坛：《增壹阿含经》01-05 卷--3.09 第 68 坛  
  



2 
 

汇编说明 

 
佛教经典分经律论三藏，佛陀一生言教就保存在经藏中，阅读佛经

仿佛得预法会，亲聆圣音，是后人学习佛法最直接的途径，更是末法时

代树立正知正见、防止误入相似佛法的最可靠的依止方法，自然功德无

量。能遍阅佛经或三藏，把一代圣教尽数熏入八识田中，直至成佛永为

道种，是古今众多佛弟子的毕生心愿和梦想。 

本汇编是大众阅藏网汇编 12 辑之外的 11 部大经之一的《增壹阿

含經》。 

本汇编采用台湾中华电子佛典协会（CBETA）2018 电子版《大

正新修大藏经》（电子《大正藏》）第 2 冊 No. 125 東晉罽賓三藏瞿

曇僧伽提婆譯的《增壹阿含經》（51 卷）为底本。本汇编是三号字体，

按顺序 17 卷为一册，共 3 册。因能力有限，智慧浅薄，望大众不吝赐

教，以待修订。 

CBETA 为中华电子佛典协会（Chinese Buddhist Electronic Text 

Association）的简称，成立于 1998 年，免费提供电子佛典数据库供各

界作非营利性使用，其发布的电子佛典数据库可以在网络上下载。 

大众阅藏网，是一群正信佛子为倡导大众阅藏而设立的公益性文化

传播平台，祈愿在三宝的加持护念下，使读经阅藏能普及到广大信众中

去。 

宗旨：本佛宗经，闻思正见 

理念：阅藏很重要，人人能做到，活动无中心，引导有僧宝。 

目标：让阅藏流行起来！  

大众阅藏经书汇编的第 1 辑免费申请，“大众阅藏”邮箱：

yuezang@vip.163.com。官网网址：http://www.yuezang.org；  

 

说明：此电子版本是为阅藏法会分坛读诵用，拆分后排版格式和原来可

能不一样，如需要打印，大众阅藏官网：http://www.yuezang.org；下载

专区有 51 卷《增壹阿含經》汇编总三册。因能力有限，智慧浅薄，望

大众不吝赐教，以待修订。  大眾閱藏網，二〇一八年十二月。 

  

mailto:yuezang@vip.163.com
http://www.yuezang.org/


3 
 

佛经安置须知 
 

1. 经典应恭敬放在清净高处以及其他书籍的上面，不可随意

扔放床上、座椅上等不净处。   

2. 凡经书等法宝阅毕，可辗转流通，赠送其他道友，不可任

意烧毁或丢弃。 

  3. 如手捧或装于口袋携带时，不得低于腰部，不可挟腋下。 

4. 不得口吹经上灰尘，应以专用净布拭去。 

5. 不可在经典所在的地方，有种种污秽行为。 

 

读诵佛经须知 
 

  1. 经典乃三世诸佛之师，如来法身舍利，亦当作真佛看，不

可作纸墨等看。礼诵持念，种种修持，皆当以诚敬为主。 

  2. 不可躺着看经书，以口水沾指翻经页，不可以污手触经。 

  3. 经书上不可涂写。不得一边散心杂话，一边看经书。 

4. 中断不看时，应夹放纸条、书签做记号。不可折页、折角，

或经书面朝下作“人”字形搁置。 

 
保宁勇禅师示看经警策文 

 

夫看经之法后学须知：当净三业。若三业无亏，则百福俱集。三业

者，身、口、意业也。 

  （一）端身正坐，如对圣容，则身业净也。 

  （二）口无杂言，断诸嬉笑，则口业净也。 

  （三）意不散乱，屏息万缘，则意业净也。 

内心既寂，外境俱捐。方契悟于真源，庶研穷于法理，可谓水

澄珠莹，云散月明。义海涌于胸襟，智岳凝于耳目。辄莫容易，实

非小缘。心法双忘，自他俱利。若能如是，真报佛恩。 

  



4 
 

起诵仪 
 

请佛发愿 

稽首禮諸佛   及法比丘僧   我今為自利   亦利諸有情 

與諸善同修   正聞大藏經   傳承三聖學   令正法久住 

 

 南无本师释迦牟尼佛 

南无本师释迦牟尼佛 

 南无本师释迦牟尼佛

 

香赞   

（一遍） 

炉香乍爇. 法界蒙薰. 诸佛海会悉遥闻. 

随处结祥云.诚意方殷.诸佛现全身. 

 南无香云盖菩萨摩诃萨（三称） 

 

开经偈 

（一遍） 

无上甚深微妙法 百千万劫难遭遇 

我今见闻得受持 愿解如来真实义 

  讽诵经时  当愿众生： 

 顺佛所说  总持不忘. 

（注：此阅藏仪轨可以根据需要自行调整） 

 

 



5 
 

增壹阿含經卷第一 

東晉𦋺賓三藏瞿曇僧伽提婆譯 

序品第一 

 自歸能仁第七仙，  演說賢聖無上軌； 

 永在生死長流河，  世尊今為度𪏭庶。 

 尊長迦葉及眾僧，  賢哲阿難無量聞； 

 善逝泥曰供舍利，  從拘夷國至摩竭。 

 迦葉端思行四等，  此眾生類墜五道； 

 正覺演道今去世，  憶尊巧訓懷悲泣。 

 迦葉思惟正法本，  云何流布久在世？ 

 最尊種種吐言教，  總持懷抱不漏失。 

 誰有此力集眾法，  在在處處因緣本？ 

 今此眾中智慧士，  阿難賢善無量聞。 

 即擊揵椎集四部，  比丘八萬四千眾， 

 盡得羅漢心解脫，  以脫縛著處福田。 

 迦葉哀愍於世故，  加憶尊恩過去報； 

 世尊授法付阿難，  願布演法長存世。 

 云何次第不失緒？  三阿僧祇集法寶， 

 使後四部得聞法，  已聞便得離眾苦。 

 阿難便辭吾不堪，  諸法甚深若干種， 

 豈敢分別如來教，  佛法功德無量智！ 

 今尊迦葉能堪任，  世雄以法付耆舊； 

 大迦葉今為眾人，  如來在世請半坐。 

 迦葉報言雖有是，  年衰朽老多忘失， 

 汝今總持智慧業，  能使法本恒在世。 

 我今有三清淨眼，  亦復能知他心智， 



6 
 

 一切眾生種種類，  無有能勝尊阿難。 

 梵天下降及帝釋，  護世四王及諸天， 

 彌勒兜術尋來集，  菩薩數億不可計。 

 彌勒梵釋及四王，  皆悉叉手而啟白： 

 一切諸法佛所印，  阿難是我法之器。 

 若使不欲法存者，  便為壞敗如來教； 

 願存本要為眾生，  得濟危厄度眾難！ 

 釋師出世壽極短，  肉體雖逝法身在； 

 當令法本不斷絕，  阿難勿辭時說法！ 

 迦葉最尊及聖眾，  彌勒梵釋及四王， 

 哀請阿難時發言，  使如來教不滅盡。 

 阿難仁和四等具，  意轉入微師子吼， 

 顧眄四部瞻虛空，  悲泣揮淚不自勝。 

 便奮光明和顏色，  普照眾生如日初； 

 彌勒覩光及釋梵，  收捨遲聞無上法。 

 四部寂靜專一心，  欲得聞法意不亂； 

 尊長迦葉及聖眾，  直視覩顏目不眴。 

 時阿難說經無量，  誰能備具為一聚？ 

 我今當為作三分，  造立十經為一偈。 

 契經一分律二分，  阿毘曇經復三分； 

 過去三佛皆三分：  契經、律、法為三藏。 

 契經今當分四段，  次名增一、二名中， 

 三名曰長多瓔珞，  雜經在後為四分。 

 尊者阿難作是念：  如來法身不敗壞， 

 永存於世不斷絕，  天人得聞成道果。 

 或有一法義亦深，  難持難誦不可憶； 

 我今當集一法義，  一一相從不失緒。 



7 
 

 亦有二法還就二，  三法就三如連珠， 

 四法就四五亦然，  五法次六六次七， 

 八法義廣九次第，  十法從十至十一； 

 如是法寶終不忘，  亦恒處世久存在， 

 於大眾中集此法，  即時阿難昇乎座； 

 彌勒稱善快哉說，  諸法義合宜配之。 

 更有諸法宜分部，  世尊所說各各異； 

 菩薩發意趣大乘，  如來說此種種別。 

 人尊說六度無極：  布施、持戒、忍、精進、 

 禪、智慧力如月初， 逮度無極覩諸法。 

 諸有勇猛施頭目，  身體血肉無所惜， 

 妻妾國財及男女，  此名檀度不應棄。 

 戒度無極如金剛，  不毀不犯無漏失， 

 持心護戒如坏瓶，  此名戒度不應棄。 

 或有人來截手足，  不起瞋恚忍力強， 

 如海含容無增減，  此名忍度不應棄。 

 諸有造作善惡行，  身口意三無厭足， 

 妨人諸行不至道，  此名進度不應棄。 

 諸有坐禪出入息，  心意堅固無亂念， 

 正使地動身不傾，  此名禪度不應棄。 

 以智慧力知塵數，  劫數兆載不可稱， 

 書䟽業聚意不亂，  此名智度不應棄。 

 諸法甚深論空理，  難明難了不可觀， 

 將來後進懷狐疑，  此菩薩德不應棄。 

 阿難自陳有是念：  菩薩之行愚不信， 

 除諸羅漢信解脫，  爾乃有信無猶豫。 

 四部之眾發道意，  及諸一切眾生類； 



8 
 

 彼有牢信不狐疑，  集此諸法為一分。 

 彌勒稱善快哉說，  發趣大乘意甚廣； 

 或有諸法斷結使，  或有諸法成道果。 

 阿難說曰此云何？  我見如來演此法， 

 亦有不從如來聞，  此法豈非當有疑？ 

 設我言見此義非，  於將來眾便有虛； 

 今稱諸經聞如是，  佛處所在城國土， 

 波羅捺國初說法，  摩竭國降三迦葉； 

 釋翅、拘薩、迦尸國，瞻波、句留、毘舍離。 

 天宮、龍宮、阿須倫，乾沓和等拘尸城； 

 正使不得說經處，  當稱原本在舍衛。 

 吾所從聞一時事，  佛在舍衛及弟子， 

 祇桓精舍修善業，  孤獨長者所施園。 

 時佛在中告比丘：  當修一法專一心， 

 思惟一法無放逸。  云何一法？謂念佛， 

 法念、僧念及戒念， 施念去相次天念， 

 息念、安般及身念， 死念除亂謂十念。 

 此名十念更有十，  次後當稱尊弟子； 

 初化拘隣真佛子，  最後小者名須拔。 

 以此方便了一法，  二從二法三從三， 

 四五六七八九十，  十一之法無不了。 

 從一增一至諸法，  義豐慧廣不可盡； 

 一一契經義亦深，  是故名曰增壹含。 

 今尋一法難明了，  難持難曉不可明； 

 比丘自稱功德業，  今當稱之尊第一。 

 猶如陶家所造器，  隨意所作無狐疑； 

 如是阿含增一法，  三乘教化無差別。 



9 
 

 佛經微妙極甚深，  能除結使如流河； 

 然此增一最在上，  能淨三眼除三垢。 

 其有專心持增一，  便為總持如來藏； 

 正使今身不盡結，  後生便得高才智。 

 若有書寫經卷者，  繒綵花蓋持供養， 

 此福無量不可計，  以此法寶難遇故。 

 說此語時地大動，  雨天華香至于膝， 

 諸天在空歎善哉！  上尊所說盡順宜。 

 契經一藏律二藏，  阿毘曇經為三藏； 

 方等大乘義玄邃，  及諸契經為雜藏。 

 安處佛語終不異，  因緣本末皆隨順； 

 彌勒諸天皆稱善，  釋迦文經得久存。 

 彌勒尋起手執華，  歡喜持用散阿難； 

 此經真實如來說，  使阿難尋道果成。 

是時，尊者阿難及梵天將諸梵迦夷天，皆來會集；化自在

天將諸營從，皆來會聚；他化自在天將諸營從，皆悉來會；兜

術天王將諸天之眾，皆來會聚；豔天將諸營從，悉來會聚；釋

提桓因將諸三十三天眾，悉來集會；提頭賴吒天王將乾沓和等，

悉來會聚；毘留勒叉天王將諸厭鬼，悉來會聚；毘留跛叉天王

將諸龍眾，悉來會聚；毘沙門天王將閱叉、羅剎眾，悉來會聚。 

是時，彌勒大士告賢劫中諸菩薩等：「卿等勸勵諸族姓子、

族姓女，諷誦受持增一尊法，廣演流布，使天、人奉行。」 

說是語時，諸天、世人、乾沓和、阿須倫、伽留羅、摩睺

勒、甄陀羅等，各各白言：「我等盡共擁護是善男子、善女人，

諷誦受持增一尊法，廣演流布，終不中絕。」 

時，尊者阿難告優多羅曰：「我今以此增一阿含囑累於汝，

善諷誦讀，莫令漏減，所以者何？其有輕慢此尊經者，便為墮



10 
 

落為凡夫行。何以故？此，優多羅，增一阿含，出三十七道品

之教，及諸法皆由此生。」 

時，大迦葉問阿難曰：「云何，阿難！增一阿含乃能出生

三十七道品之教，及諸法皆由此生？」 

阿難報言：「如是，如是，尊者迦葉！增一阿含出生三十

七品，及諸法皆由此生；且置增一阿含，一偈之中，便出生三

十七品及諸法。」 

迦葉問言：「何等偈中出生三十七品及諸法？」 

時，尊者阿難便說此偈： 

「諸惡莫作，諸善奉行，自淨其意，是諸佛教。 

「所以然者，諸惡莫作，是諸法本，便出生一切善法；以

生善法，心意清淨。是故，迦葉！諸佛世尊身、口、意行，常

修清淨。」 

迦葉問曰：「云何，阿難！增壹阿含獨出生三十七品及諸

法，餘四阿含亦復出生乎？」 

阿難報言：「且置。迦葉！四阿含義，一偈之中，盡具足

諸佛之教，及辟支佛、聲聞之教。所以然者，諸惡莫作，戒具

之禁；清白之行，諸善奉行；心意清淨，自淨其意；除邪顛倒，

是諸佛教，去愚惑想。云何，迦葉！戒清淨者，意豈不淨乎？

意清淨者，則不顛倒；以無顛倒，愚惑想滅，諸三十七道品果

便得成就。以成道果，豈非諸法乎？」 

迦葉問曰：「云何，阿難！以此增一付授優多羅，不囑累

餘比丘一切諸法乎？」 

阿難報言：「增一阿含則是諸法，諸法則是增一阿含，一

無有二。」 

迦葉問曰：「以何等故，以此增一阿含囑累優多羅，不囑

累餘比丘乎？」 



11 
 

阿難報曰：「迦葉當知，昔者九十一劫，毘婆尸如來、至

真、等正覺出現於世。爾時，此優多羅比丘名曰伊俱優多羅，

爾時彼佛以增一之法囑累此人，使諷誦讀。自此以後三十一劫，

次復有佛名式詰如來、至真、等正覺。爾時，此優多羅比丘名

目伽優多羅。式詰如來復以此法囑累其人，使諷誦讀。即彼三

十一劫中，毘舍婆如來、至真、等正覺，復出於世。爾時，此

優多羅比丘名龍優多羅，復以此法囑累其人，使諷誦讀。 

「迦葉當知，此賢劫中有拘留孫如來、至真、等正覺，出

現於世。爾時，優多羅比丘名雷電優多羅，復以此法囑累其人，

使諷誦讀。此賢劫中次復有佛，名拘那含如來、至真、等正覺，

出現於世。爾時，優多羅比丘名天優多羅，復以此法囑累其人，

使諷誦讀。此賢劫中次復有佛，名迦葉如來、至真、等正覺，

出現於世。爾時，優多羅比丘名梵優多羅，復以此法囑累其人，

使諷誦讀。 

「迦葉當知，今釋迦文如來、至真、等正覺，出現於世。

今此比丘名優多羅，釋迦文佛雖般涅槃，比丘阿難猶存於世。

世尊以法盡以囑累我，我今復以此法授與優多羅。所以者何？

當觀其器，察知原本，然後授法。何以故？過去時於此賢劫中，

拘留孫如來、至真、等正覺、明行成為、善逝、世間解、無上

士、道法御、天人師，號佛、眾祐，出現於世。爾時，有王名

摩訶提婆，以法治化，未曾阿曲，壽命極長，端正無雙，世之

希有，八萬四千歲中於童子身而自遊戲，八萬四千歲中以太子

身以法治化，八萬四千歲中復以王法治化天下。 

「迦葉當知，爾時世尊遊甘梨園中，食後如昔常法中庭經

行，我及侍者，爾時世尊便笑，口出五色光。我見已，前長跪

白世尊曰：『佛不妄笑，願聞本末。如來、至真、等正覺，終

不妄笑。』爾時，迦葉！佛告我言：『過去世時於此賢劫中，



12 
 

有如來名拘留孫至真、等正覺，出現於世，復於此處為諸弟子

而廣說法。復次，於此賢劫中，復有拘那含如來、至真、等正

覺，出現於世，爾時彼佛亦於此處而廣說法。次復，此賢劫中

迦葉如來、至真、等正覺，出現於世，迦葉如來亦於此處而廣

說法。』 

「爾時，迦葉！我於佛前長跪白佛言：『願令後釋迦文佛

亦於此處，與諸弟子具足說法，此處便為四如來金剛之座，恒

不斷絕。』 

「爾時，迦葉！釋迦文佛於彼坐，便告我言：『阿難！昔

者此坐，賢劫之中有王出世，名摩訶提婆。乃至八萬四千歲以

王法教化，訓之以德，經歷年歲，便告劫比言：「若見我首有

白髮者，便時告吾。」爾時，彼人聞王教令，復經數年，見王

首上有白髮生，便前長跪白大王曰：「大王當知，首上已生白

髮。」時王告彼人言：「捉取金鑷，拔吾白髮，著吾手中。」

爾時，彼人受王教令，便執金鑷，前拔白髮。 

「『爾時，大王見白髮已，便說此偈： 

「『「於今我首上，  已生衰耗毛； 

  天使已來至，  宜當時出家。 

「『「我今已食人中之福，宜當自勉昇天之德，剃除鬚髮，

著三法衣，以信堅固，出家學道，離於眾苦。」 

「『爾時，王摩訶提婆便告第一太子，名曰長壽：「卿今知

不？吾首已生白髮，意欲剃除鬚髮，著三法衣，以信堅固，出

家學道，離於眾苦。汝紹吾位，以法治化，勿令有失，違吾言

教，造凡夫行。所以然者，若有斯人，違吾言者，便為凡夫之

行。凡夫者，長處三塗、八難之中。」爾時，王摩訶提婆以王

之位授太子已，復以財寶賜與劫比，便於彼處剃除鬚髮，著三

法衣，以信堅固，出家學道，離於眾苦。於八萬四千歲善修梵



13 
 

行，行四等心，慈、悲、喜、護，身逝命終，生梵天上。 

「『時，長壽王憶父王教，未曾暫捨。以法治化，無有阿

曲，未經旬日，便復得作轉輪聖王，七寶具足。所謂七寶者，

輪寶、象寶、馬寶、珠寶、玉女寶、典藏寶、典兵寶，是謂七

寶。復有千子，勇猛智慧，能除眾苦，統領四方。 

「『時，長壽王以前王法如上，作偈： 

「『「於今我首上1，  已生衰耗毛； 

  天使已來至，  宜當時出家。 

「『「我今已食人中之福，宜當自勉昇天之德，剃除鬚髮，

著三法衣，以信堅固，出家學道，離於眾苦。」 

「『時，長壽王告第一太子善觀曰：「卿今知不？吾已首上

生白髮，意欲剃除鬚髮，著三法衣，以信堅固，出家學道，離

於眾苦。汝紹吾位，以法治化，勿令有失，違吾言教，造凡夫

行。所以然者，若有斯人，違吾言者，為凡夫之行。夫凡夫者，

長處三塗、八難之中。」時，王長壽八萬四千歲善修梵行，行

四等心，慈、悲、喜、護，身逝命終，生梵天上。時，王善觀

憶父王教，未曾暫捨，以法治化，無有阿曲。』 

「迦葉！知不？爾時摩訶提婆，豈異人乎？莫作是觀，爾

時王者，今釋迦文是；時長壽王者，今阿難身是；爾時善觀者，

今優多羅比丘是；恒受王法未曾捨忘，亦不斷絕。時，善觀王

復興父王勅，以法治化，不斷王教。所以然者，以父王教，難

得違故。」 

爾時，尊者阿難便說偈曰： 

「『「敬法奉所尊，  不忘本恩報； 

  復能崇三業，  智者之所貴！」』 
                                                             

1校勘記：[於今我首上，已生衰耗毛„„尊者阿難便說偈曰：]共

299 字在【宋】【元】【明】本卷末，據此及文義補入。  



14 
 

「我觀此義已，以此增一阿含授與優多羅比丘。何以故？

一切諸法皆有所由。」 

時，尊者阿難告優多羅曰：「汝前作轉輪聖王時，不失王

教，今復以此法而相囑累，不失正教，莫作凡夫之行。汝今當

知，若有違失如來善教者，便墮凡夫地中。何以故？時，王摩

訶提婆不得至竟解脫之地，未得解脫至安隱處；雖受梵天福報，

猶不至究竟；如來善業，乃名究竟安隱之處，快樂無極，天、

人所敬，必得涅槃。以是之故，優多羅！當奉持此法，諷誦讀

念：莫令缺漏。」 

爾時，阿難便說偈曰： 

「於法當念故，  如來由是生； 

 法興成正覺，  辟支羅漢道。 

 法能除眾苦，  亦能成果實； 

 念法不離心，  今報後亦受。 

 若欲成佛者，  猶如釋迦文； 

 受持三藏法，  句逗不錯亂。 

 三藏雖難持，  義理不可窮； 

 當誦四阿含，  便斷天人徑。 

 阿含雖難誦，  經義不可盡； 

 戒律勿令失，  此是如來寶。 

 禁律亦難持，  阿含亦復然； 

 牢持阿毘曇，  便降外道術。 

 宣暢阿毘曇，  其義亦難持； 

 當誦三阿含，  不失經句逗。 

 契經阿毘曇，  戒律流布世； 

 天人得奉行，  便生安隱處。 

 設無契經法，  亦復無戒律； 



15 
 

 如盲投於冥，  何時當見明？ 

 以是囑累汝，  并及四部眾， 

 當持勿輕慢，  於釋迦文尼！」 

尊者阿難說是語時，天地六反震動，諸尊神天在虛空中，

手執天華而散尊者阿難上，及散四部之眾。一切天、龍、鬼神、

乾沓和、阿須倫、加留羅、甄陀羅、摩休勒等，皆懷歡喜而悉

歎曰：「善哉！善哉！尊者阿難！上中下言，悉無不善，於法

當恭敬。誠如所說，諸天、世人無不從法而得成就。若有行惡，

便墮地獄、餓鬼、畜生。」 

爾時，尊者阿難於四部眾中而師子吼，勸一切人，奉行此

法。爾時，座上三萬天、人得法眼淨。爾時，四部之眾、諸天、

世人，聞尊者所說，歡喜奉行。  

增壹阿含經十念品第二 

（一） 

聞如是： 

一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「當修行一法，當廣布一法；便成

神通，去眾亂想，逮沙門果，自致涅槃。云何為一法？所謂念

佛，當善修行，當廣演布，便成神通，去眾亂想，逮沙門果，

自致涅槃。是故，諸比丘！當修行一法，當廣布一法。如是，

諸比丘！當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

  



16 
 

（二） 

聞如是： 

一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「當修行一法，當廣布一法；便成

神通，去眾亂想，逮沙門果，自致涅槃。云何為一法？所謂念

法，當善修行，當廣演布，便成神通，去眾亂想，逮沙門果，

自致涅槃。是故，諸比丘！當修行一法，當廣布一法。如是，

諸比丘！當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

（三） 

聞如是： 

一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「當修行一法，當廣布一法；便成

神通，去眾亂想，獲沙門果，自致涅槃。云何為一法？所謂念

眾。當善修行，當廣演布，便成神通，除眾亂想，逮沙門果，

自致涅槃。是故，諸比丘！當修行一法，當廣演布一法。如是，

諸比丘！當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

（四） 

聞如是： 

一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「當修行一法，當廣布一法；便成

神通，除眾亂想，逮沙門果，自致涅槃。云何為一法？所謂念

戒。當善修行，當廣演布，便成神通，除去眾想，逮沙門果，

自致涅槃。是故，諸比丘！當修行一法，當廣布一法。如是，

諸比丘！當作是學。」 

是時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 



17 
 

（五） 

聞如是： 

一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「當修行一法，當廣布一法；便成

神通，去眾亂想，逮沙門果，自致涅槃。云何為一法？所謂念

施。當善修行，當廣演布，便成神通，除眾亂想，逮沙門果，

自致涅槃。如是，諸比丘！當修行一法，當廣布一法。如是。

諸比丘！當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

（六） 

聞如是： 

一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「當修行一法，當廣布一法；便成

神通，除諸亂想，獲沙門果，自致涅槃。云何為一法？所謂念

天。當善修行，當廣演布，便成神通，除去諸想，獲沙門果，

自致涅槃。是故，諸比丘！當修行一法，當廣布一法。如是，

諸比丘！當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

（七） 

聞如是： 

一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「當修行一法，當廣布一法；便成

神通，除諸亂想，獲沙門果，自致涅槃。云何為一法？所謂念

休息。當善修行，當廣演布，便成神通，去諸亂想，獲沙門果，

自致涅槃。是故，諸比丘！當修行一法，當廣布一法。如是，

諸比丘！當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 



18 
 

（八） 

聞如是：一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「當修行一法，當廣布一法；便成

神通，除諸亂想，獲沙門果，自致涅槃。云何為一法？所謂念

安般。當善修行，當廣演布，便成神通，去諸亂想，獲沙門果，

自致涅槃。是故，諸比丘！當修行一法，當廣布一法。如是，

諸比丘！當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

（九） 

聞如是：一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「當修行一法，當廣布一法；便成

神通，除諸亂想，逮沙門果，自致涅槃。云何為一法？所謂念

身非常。當善修行，當廣演布，便成神通，去眾亂想，得沙門

果，自致涅槃。是故，諸比丘！當修行一法，當廣布一法。如

是，諸比丘！當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

（一〇） 

聞如是：一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「當修行一法，當廣布一法；便成

神通，除諸亂想，獲沙門果，自致涅槃。云何為一法？所謂念

死。當善修行，當廣演布，便成神通，去眾亂想，得沙門果，

自致涅槃。是故，諸比丘！當修行一法，當廣布一法。如是，

諸比丘！當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

 佛、法、聖眾念  戒、施及天念 

 休息、安般念    身、死念在後 

增壹阿含經卷第一 



19 
 

  

增壹阿含經卷第二 

東晉罽賓三藏瞿曇僧伽提婆譯 

廣演品第三 

（一） 

聞如是：一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「當修行一法，當廣布一法；已修

行一法，便有名譽，成大果報，諸善普至，得甘露味，至無為

處，便成神通，除諸亂想，逮沙門果，自致涅槃。云何為一法？

所謂念佛。」 

佛告諸比丘：「云何修行念佛，便有名譽，成大果報，諸

善普至，得甘露味，至無為處，便成神通，除諸亂想，獲沙門

果，自致涅槃？」 

爾時，諸比丘白世尊曰：「諸法之本，如來所說。唯願世

尊為諸比丘說此妙義，諸比丘從如來聞已，便當受持。」 

爾時，世尊告諸比丘：「諦聽！諦聽！善思念之，吾當為

汝廣分別之。」 

答曰：「如是。世尊！」諸比丘前受教已。 

世尊告曰：「若有比丘正身正意，結跏趺坐，繫念在前，

無有他想，專精念佛。觀如來形，未曾離目；已不離目，便念

如來功德：如來體者，金剛所成，十力具足，四無所畏，在眾

勇健。如來顏貌，端正無雙，視之無厭；戒德成就，猶如金剛，

而不可毀，清淨無瑕，亦如琉璃。如來三昧，未始有減，已息

永寂，而無他念；憍慢強梁，諸情憺怕，欲意、恚想、愚惑之

心、猶豫網結，皆悉除盡。如來慧身，智無崖底，無所罣礙。

如來身者，解脫成就，諸趣已盡，無復生分，言我當更墮於生



20 
 

死。如來身者，度知見城，知他人根，應度不度，此死生彼，

周旋往來生死之際，有解脫者，無解脫者，皆具知之。是謂修

行念佛，便有名譽，成大果報，諸善普至，得甘露味，至無為

處，便成神通，除諸亂想，獲沙門果，自致涅槃。是故，諸比

丘！常當思惟，不離佛念，便當獲此諸善功德。如是，諸比丘！

當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

（二） 

聞如是：一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「當修行一法，當廣布一法；修行、

廣布一法已，便有名譽，成大果報，諸善普至，得甘露味，至

無為處，便成神通，除諸亂想，逮沙門果，自致涅槃。云何為

一法？所謂念法。」 

佛告諸比丘：「云何修行念法，便有名譽，成大果報，諸

善普至，得甘露味，至無為處，便成神通，除諸亂想，獲沙門

果，自致涅槃？」 

爾時，諸比丘白世尊曰：「諸法之本，如來所說。唯願世

尊為諸比丘說此妙義，諸比丘從如來聞已，便當受持。」 

爾時，世尊告諸比丘：「諦聽！諦聽！善思念之，吾當為

汝廣分別說。」 

對曰：「如是。世尊！」諸比丘前受教已。 

佛告之曰：「若有比丘正身正意，結跏趺坐，繫念在前，

無有他想，專精念法。除諸欲愛，無有塵勞，渴愛之心，永不

復興。夫正法者，於欲至無欲，離諸結縛、諸蓋之病。此法猶

如眾香之氣，無有瑕疵亂想之念。是謂，比丘！修行念法者，

便有名譽，成大果報，諸善普至，得甘露味，至無為處，便成

神通，除諸亂想，逮沙門果，自致涅槃。是故，諸比丘！常當



21 
 

思惟，不離法念，便當獲此諸善功德。如是，諸比丘！當作是

學。」爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

（三） 

聞如是：一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「當修行一法，當廣布一法；修行

一法已，便有名譽，成大功德，諸善普至，得甘露味，至無為

處，便成神通，除諸亂想，逮沙門果，自致涅槃。云何為一法？

所謂念僧。」 

佛告諸比丘：「云何修行念僧，便有名譽，成大果報，諸

善普至，得甘露味，至無為處，便成神通，除諸亂想，獲沙門

果，自致涅槃？」 

爾時，諸比丘白世尊曰：「諸法之本，如來所說。唯願世

尊為諸比丘說此妙義，諸比丘從如來聞已，便當受持。」 

爾時，世尊告諸比丘：「諦聽！諦聽！善思念之，吾當為

汝廣分別說。」 

對曰：「如是。世尊！」諸比丘前受教已。 

世尊告曰：「若有比丘正身正意，結跏趺坐，繫念在前，

無有他想，專精念眾。如來聖眾，善業成就，質直順義，無有

邪業，上下和穆，法法成就。如來聖眾，戒成就，三昧成就，

智慧成就，解脫成就，度知見成就。聖眾者，所謂四雙八輩，

是謂如來聖眾，應當恭敬，承事禮順。所以然者，是世福田故。

於此眾中，皆同一器，亦以自度，復度他人至三乘道，如此之

業名曰聖眾。是謂，諸比丘！若念僧者，便有名譽，成大果報，

諸善普至，得甘露味，至無為處，便成神通，除諸亂想，逮沙

門果，自致涅槃。是故，諸比丘！常當思惟，不離僧念，便當

獲此諸善功德。如是，諸比丘！當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 



22 
 

（四） 

聞如是： 

一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「當修行一法，當廣布一法；修行

一法已，便有名譽，成大果報，諸善普至，得甘露味，至無為

處，便成神通，除諸亂想，逮沙門果，自致涅槃。云何為一法？

所謂念戒。」 

佛告諸比丘：「云何修行念戒，便有名譽，成大果報，諸

善普至，得甘露味，至無為處，便成神通，除諸亂想，獲沙門

果，自致涅槃？」 

爾時，諸比丘白世尊曰：「諸法之本，如來所說。唯願世

尊為諸比丘說此妙義，諸比丘從如來聞已，便當受持。」 

爾時，世尊告諸比丘：「諦聽！諦聽！善思念之，吾當為

汝廣分別說。」 

諸比丘對曰：「如是。世尊！」諸比丘前受教已。 

世尊告曰。「若有比丘正身正意，結跏趺坐，繫念在前，

無有他想，專精念戒。所謂戒者，息諸惡故。戒能成道，令人

歡喜，戒纓絡身，現眾好故。夫禁戒者，猶吉祥瓶，所願便剋，

諸道品法，皆由戒成。如是，比丘！行禁戒者，成大果報，諸

善普至，得甘露味，至無為處，便成神通，除諸亂想，獲沙門

果，自致涅槃。是故，諸比丘！常當思惟，不離戒念，便當獲

此諸善功德。如是，諸比丘！當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

（五） 

聞如是： 

一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「當修行一法，當廣布一法；修行



23 
 

一法已，便有名譽，成大果報，諸善普至，得甘露味，至無為

處，便成神通，除諸亂想，逮沙門果，自致涅槃。云何為一法？

所謂念施。」 

佛告諸比丘：「云何修行念施，便有名譽，成大果報，諸

善普至，得甘露味，至無為處，便成神通，除諸亂想，獲沙門

果，自致涅槃？」 

爾時，諸比丘白世尊曰：「諸法之本，如來所說。唯願世

尊為諸比丘說此妙義，諸比丘從如來聞已，便當受持。」 

爾時，世尊告諸比丘：「諦聽！諦聽！善思念之，吾當為

汝廣分別說。」 

諸比丘對曰：「如是。世尊！」諸比丘前受教已。 

世尊告曰：「若有比丘正身正意，結跏趺坐，繫念在前，

無有他想，專精念施。我今所施，施中之上，永無悔心，無返

報想，快得善利。若人罵我，我終不報；設人害我，手捲相加，

刀杖相向，瓦石相擲，當起慈心，不興瞋恚。我所施者，施意

不絕。是謂，比丘！名曰大施，便成大果報，諸善普至，得甘

露味，至無為處，便成神通，除諸亂想，獲沙門果，自致涅槃。

是故，諸比丘！常當思惟，不離施念，便當獲此諸善功德。如

是，諸比丘！當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

（六） 

聞如是： 

一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「當修行一法，當廣布一法；修行

一法已，便有名譽，成大果報，諸善普至，得甘露法，至無為

處，便成神通，除諸亂想，逮沙門果，自致涅槃。云何為一法？

所謂念天。」 



24 
 

佛告諸比丘：「云何修行念天，便有名譽，成大果報，諸

善普至，得甘露味，至無為處，便成神通，除諸亂想，獲沙門

果，自致涅槃？」 

爾時，諸比丘白世尊曰：「諸法之本，如來所說。唯願世

尊為諸比丘說此妙義，諸比丘從如來聞已，便當受持。」 

爾時，世尊告諸比丘：「諦聽！諦聽！善思念之，吾當為

汝廣分別說。」 

諸比丘對曰：「如是。世尊！」諸比丘前受教已。 

世尊告曰：「若有比丘正身正意，結跏趺坐，繫念在前，

無有他想，專精念天。身、口、意淨，不造穢行，行戒成身；

身放光明，無所不照，成彼天身；善果報，成彼天身；眾行具

足，乃成天身。如是，諸比丘！名曰念天，便得具足，成大果

報，諸善普至，得甘露味，至無為處，便成神通，除諸亂想，

獲沙門果，自致涅槃。是故，諸比丘！常當思惟，不離天念，

便當獲此諸善功德。如是，諸比丘！當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

（七） 

聞如是： 

一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「當修行一法，當廣布一法；修行

一法已，便有名譽，成大果報，諸善普至，得甘露味，至無為

處，便成神通，除諸亂想，逮沙門果，自致涅槃。云何為一法？

所謂念休息。」 

佛告諸比丘：「云何修行念休息，便有名譽，成大果報，

眾善普至，得甘露味，至無為處，便成神通，除諸亂想，獲沙

門果，自致涅槃？」 

爾時，諸比丘白世尊曰：「諸法之本，如來所說。唯願世



25 
 

尊為諸比丘說此妙義，諸比丘從如來聞已，便當受持。」 

爾時，世尊告諸比丘：「諦聽！諦聽！善思念之，吾當為

汝廣分別說。」 

諸比丘對曰：「如是。世尊！」諸比丘前受教已。 

世尊告曰：「若有比丘正身正意，結跏趺坐，繫念在前，

無有他想，專精念休息。所謂休息者，心意想息，志性詳諦，

亦無卒暴，恒專一心，意樂閑居，常求方便，入三昧定。常念

不貪，勝光上達。如是，諸比丘！名曰念休息，便得具足，成

大果報，諸善普至，得甘露味，至無為處，便成神通，除諸亂

想，獲沙門果，自致涅槃。是故，諸比丘！常當思惟，不離休

息念，便當獲此諸善功德。如是，諸比丘！當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

（八） 

聞如是： 

一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「當修行一法，當廣布一法；修行

一法已，便有名譽，成大果報，諸善普具，得甘露味，至無為

處，便成神通，除諸亂想，逮沙門果，自致涅槃。云何為一法？

所謂念安般。」 

佛告諸比丘：「云何修行念安般，便有名譽，成大果報，

眾善普具，得甘露味，至無為處，便成神通，除諸亂想，獲沙

門果，自致涅槃？」 

爾時，諸比丘白世尊曰：「諸法之本，如來所宣。唯願世

尊為諸比丘說此妙義，諸比丘從如來聞已，便當受持。」 

爾時，世尊告諸比丘：「諦聽！諦聽！善思念之，吾當為

汝廣分別說。」 

諸比丘對曰：「如是。世尊！」諸比丘前受教已。 



26 
 

世尊告曰：「若有比丘正身正意，結跏趺坐，繫念在前，

無有他想，專精念安般。所謂安般者。若息長時，亦當觀知我

今息長；若復息短，亦當觀知我今息短；若息極冷，亦當觀知

我今息冷；若復息熱，亦當觀知我今息熱。具觀身體，從頭至

足皆當觀知。若復息有長短，亦當觀息有長有短，用心持身，

知息長短，皆悉知之，尋息出入，分別曉了。若心持身知息長

短，亦復知之，數息長短，分別曉了。如是，諸比丘！名曰念

安般，便得具足，成大果報，諸善普至，得甘露味，至無為處，

便成神通，除諸亂想，獲沙門果，自致涅槃。是故，諸比丘！

常當思惟，不離安般念，便當獲此諸善功德。如是，諸比丘！

當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

（九） 

聞如是：一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「當修行一法，當廣布一法；修行

一法已，便有名譽，成大果報，諸善普至，得甘露味，至無為

道，便成神通，除諸亂想，逮沙門果，自致涅槃。云何為一法？

所謂念身。」 

佛告諸比丘：「云何修行念身，便有名譽，成大果報，諸

善普至，得甘露味，至無為處，便成神通，除諸亂想，獲沙門

果，自致涅槃？」 

爾時，諸比丘白世尊曰：「諸法之本，如來所宣。唯願世

尊為諸比丘說此妙法，諸比丘從如來聞法已，便當受持。」 

爾時，世尊告諸比丘：「諦聽！諦聽！善思念之，吾當為

汝廣分別說。」 

諸比丘對曰：「如是。世尊！」諸比丘前受教已。 

世尊告曰：「若有比丘正身正意，結跏趺坐，繫念在前，



27 
 

無有他想，專精念身。所謂念身者，髮、毛、爪、齒、皮、肉、

筋、骨、膽、肝、肺、心、脾、腎、大腸、小腸、白䐈、膀胱、

屎、尿、百葉、滄、蕩、脾、泡、溺、淚、唾、涕、膿、血、

肪脂、[泳-永+羡]、髑髏、腦。何者是身為？地種是也？水種

是也？火種是耶？風種是也？為父種、母種所造耶？從何處來？

為誰所造？眼、耳、鼻、口、身、心，此終當生何處？如是。

諸比丘！名曰念身，便得具足，成大果報，諸善普至，得甘露

味，至無為處，便成神通，除諸亂想，獲沙門果，自致涅槃。

是故，諸比丘！常當思惟，不離身念，便當獲此諸善功德。如

是，諸比丘！當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

（一〇） 

聞如是：一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「當修行一法，當廣布一法；修行

一法已，便有名譽，成大果報，諸善普至，得甘露味，至無為

處，便成神通，除諸亂想，逮沙門果，自致涅槃。云何為一法？

所謂念死。」 

佛告諸比丘：「云何修行念死，便有名譽，成大果報，諸

善普至，得甘露味，至無為處，便成神通，除諸亂想，獲沙門

果，自致涅槃？」 

爾時，諸比丘白世尊曰：「諸法之本，如來所宣。唯願世

尊為諸比丘說此妙法，諸比丘從如來聞法已，便當受持。」 

爾時，世尊告諸比丘：「諦聽！諦聽！善思念之，吾當為

汝廣分別說。」 

諸比丘對曰：「如是。世尊！」諸比丘前受教已。 

世尊告曰：「若有比丘正身正意，結跏趺坐，繫念在前，

無有他想，專精念死。所謂死者，此沒生彼，往來諸趣，命逝



28 
 

不停，諸根散壞，如腐敗木，命根斷絕，宗族分離，無形無響，

亦無相貌。如是，諸比丘！名曰念死，便得具足，成大果報，

諸善普至，得甘露味，至無為處，便成神通，除諸亂想，獲沙

門果，自致涅槃。是故，諸比丘！常當思惟，不離死念，便當

獲此諸善功德。如是，諸比丘！當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

 佛、法及聖眾，  乃至竟死念， 

 雖與上同名，    其義各別異。 

增壹阿含經卷第二 

 

增壹阿含經卷第三 

東晉罽賓三藏瞿曇僧伽提婆譯 

弟子品第四  

（一） 

聞如是：一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「我聲聞中第一比丘，寬仁博識，

善能勸化，將養聖眾，不失威儀，所謂阿若拘隣比丘是。初受

法味，思惟四諦，亦是阿若拘隣比丘。善能勸導，福度人民，

所謂優陀夷比丘是。速成神通，中不有誨，所謂摩訶男比丘是。

恒飛虛空，足不蹈地，善肘比丘是。乘虛教化，意無榮冀，所

謂婆破比丘是。居樂天上，不處人中，所謂牛跡比丘是。恒觀

惡露不淨之想，善勝比丘是。將養聖眾，四事供養，所謂優留

毘迦葉比丘是。心意寂然，降伏諸結，所謂江迦葉比丘是。觀

了諸法，都無所著，所謂象迦葉比丘是。」 

 拘隣、陀夷、男  善肘、婆第五 

 牛跡及善勝      迦葉三兄弟 



29 
 

（二） 

「我聲聞中第一比丘，威容端正，行步庠序，所謂馬師比

丘是。智慧無窮，決了諸疑，所謂舍利弗比丘是。神足輕舉，

飛到十方，所謂大目揵連比丘是。勇猛精進，堪任苦行，所謂

二十億耳比丘是。十二頭陀，難得之行，所謂大迦葉比丘是。

天眼第一，見十方域，所謂阿那律比丘是。坐禪入定，心不錯

亂，所謂離曰比丘是。能廣勸率，施立齋講，陀羅婆摩羅比丘

是。安造房舍，興招提僧，所謂小陀羅婆摩羅比丘是。貴豪種

族，出家學道，所謂羅吒婆羅比丘是。善分別義，敷演道教，

所謂大迦旃延比丘是。」 

 馬師、舍利弗  拘律、耳、迦葉 

 阿那律、離曰  摩羅、吒、旃延 

（三） 

「我聲聞中第一比丘，堪任受籌，不違禁法，所謂軍頭波

漢比丘是。降伏外道，履行正法，所謂賓頭盧比丘是。瞻視疾

病，供給醫藥，所謂識比丘是。四事供養衣被、飲食，亦是識

比丘。能造偈頌，嘆如來德，鵬耆舍比丘是。言論辯了而無疑

滯，亦是鵬耆舍比丘。得四辯才，觸難答對，所謂摩訶拘絺羅

比丘是。清淨閑居，不樂人中，所謂堅牢比丘是。乞食耐辱，

不避寒暑，所謂難提比丘是。獨處靜坐，專意念道，所謂今毘

羅比丘是。一坐一食，不移乎處，所謂施羅比丘是。守持三衣，

不離食、息，所謂浮彌比丘是。」 

 軍頭、賓頭盧  識、鵬、拘絺羅 

 善牢及難提    今毘、施羅、彌 

（四） 

「我聲聞中第一比丘，樹下坐禪，意不移轉，所謂狐疑離

曰比丘是。苦身露坐，不避風雨，所謂婆嗟比丘是。獨樂空閑，



30 
 

專意思惟，所謂陀素比丘是。著五納衣，不著榮飾，所謂尼婆

比丘是。常樂塚間，不處人中，所謂優多羅比丘是。恒坐草蓐，

日福度人，所謂盧醯甯比丘是。不與人語，視地而行，所謂優

鉗摩尼江比丘是。坐起行步，常入三昧，所謂刪提比丘是。好

遊遠國，教授人民，所謂曇摩留支比丘是。喜集聖眾，論說法

味，所謂迦淚比丘是。」 

 狐疑、婆蹉離  陀蘇、婆、優多 

 盧醯、優迦摩  息、曇摩留、淚 

（五） 

「我聲聞中第一比丘，壽命極長，終不中夭，所謂婆拘羅

比丘是。常樂閑居，不處眾中，所謂婆拘羅比丘是。能廣說法，

分別義理，所謂滿願子比丘是。奉持戒律，無所觸犯，優波離

比丘是。得信解脫，意無猶豫，所謂婆迦利比丘是。天體端正，

與世殊異，所謂難陀比丘是。諸根寂靜，心不變易，亦是難陀

比丘。辯才卒發，解人疑滯，所謂婆陀比丘是。能廣說義，理

不有違，所謂斯尼比丘是。喜著好衣，行本清淨，所謂天須菩

提比丘是。常好教授諸後學者，難陀迦比丘是。善誨禁戒比丘

尼僧，所謂須摩那比丘是。」 

 婆拘、滿、波離  婆迦利、難陀 

 陀、尼、須菩提  難陀、須摩那 

（六） 

「我聲聞中第一比丘，功德盛滿，所適無短，所謂尸婆羅

比丘是。具足眾行道品之法，所謂優波先迦蘭陀子比丘是。所

說和悅，不傷人意，所謂婆陀先比丘是。修行安般，思惟惡露，

所謂摩訶迦延那比丘是。計我無常，心無有想，所謂優頭槃比

丘是。能雜種論，暢悅心識，所謂拘摩羅迦葉比丘是。著弊惡

衣，無所羞恥，所謂面王比丘是。不毀禁戒，誦讀不懈，所謂



31 
 

羅雲比丘是。以神足力能自隱曀，所謂般兔比丘是。能化形體，

作若干變，所謂周利般兔比丘是。」 

 尸婆、優波先    婆陀、迦延那 

 優頭、王、迦葉  羅雲、二般兔 

（七） 

「我聲聞中第一比丘，豪族富貴，天性柔和，所謂釋王比

丘是。乞食無厭足，教化無窮，所謂婆提婆羅比丘是。氣力強

盛，無所畏難，亦是婆提婆羅比丘是。音響清徹，聲至梵天，

所謂羅婆那婆提比丘是。身體香潔，熏乎四方，鴦迦闍比丘是。

我聲聞中第一比丘，知時明物，所至無疑，所憶不忘，多聞廣

遠，堪任奉上，所謂阿難比丘是。莊嚴服飾，行步顧影，所謂

迦持利比丘是。諸王敬待，群臣所宗，所謂月光比丘是。天人

所奉，恒朝侍省，所謂輸提比丘是。以捨人形，像天之貌，亦

是輸提比丘。諸天師導，旨授正法，所謂天比丘是。自憶宿命

無數劫事，所謂菓衣比丘是。」 

 釋王、婆提波    羅婆、鴦迦闍 

 阿難、迦、月光  輸提、天、婆醯 

（八） 

「我聲聞中第一比丘，體性利根，智慧淵遠，所謂鴦掘魔

比丘是。能降伏魔外道邪業，所謂僧迦摩比丘是。入水三昧，

不以為難，所謂質多舍利弗比丘是。廣有所識，人所敬念，亦

是質多舍利弗比丘是。入火三昧，普照十方，所謂善來比丘是。

能降伏龍，使奉三尊，所謂那羅陀比丘是。降伏鬼神，改惡修

善，所謂鬼陀比丘是。降乾沓和，懃行善行，所謂毘盧遮比丘

是。恒樂空定，分別空義，所謂須菩提比丘是。志在空寂，微

妙德業，亦是須菩提比丘。行無想定，除去諸念，所謂耆利摩

難比丘是。入無願定，意不起亂，所謂焰盛比丘是。」 



32 
 

 鴦掘、僧迦摩  質多、婆、那羅 

 閱叉、浮盧遮  善業及摩難 

（九） 

「我聲聞中第一比丘，入慈三昧，心無恚怒，梵摩達比丘

是。入悲三昧，成就本業，所謂須深比丘是。得喜行德，無若

干想，所謂娑彌陀比丘是。常守護心，意不捨離，所謂躍波迦

比丘是。行焰盛三昧，終不解脫，所謂曇彌比丘是。言語麁獷，

不避尊貴，所謂比利陀婆遮比丘是。入金光三昧，亦是比利陀

婆遮比丘。入金剛三昧，不可沮壞，所謂無畏比丘是。所說決

了，不懷怯弱，所謂須泥多比丘是。恒樂靜寂，意不處亂，所

謂陀摩比丘是。義不可勝，終不可伏，所謂須羅陀比丘是。」 

 梵摩達、須深  娑彌、躍、曇彌 

 毘利陀、無畏  須泥陀、須羅 

（一〇） 

「我聲聞中第一比丘，曉了星宿，預知吉凶，所謂那伽波

羅比丘是。恒喜三昧，禪悅為食，所謂婆私吒比丘是。常以喜

為食，所謂須夜奢比丘是。恒行忍辱，對至不起，所謂滿願盛

明比丘是。修習日光三昧，所謂彌奚比丘是。明算術法，無有

差錯，所謂尼拘留比丘是。分別等智，恒不忘失，所謂鹿頭比

丘是。得雷電三昧者，不懷恐怖，所謂地比丘是。觀了身本，

所謂頭那比丘是。最後取證得漏盡通，所謂須拔比丘是。」 

 那迦、吒、舍那  彌奚、尼拘留 

 鹿頭、地、頭那  須拔最在後 

此百賢聖，悉應廣演。 

  



33 
 

增壹阿含經比丘尼品第五 

（一） 

「我聲聞中第一比丘尼，久出家學，國王所敬，所謂大愛

道瞿曇彌比丘尼是。智慧聰明，所謂讖摩比丘尼是。神足第一，

感致諸神，所謂優鉢華色比丘尼是。行頭陀法，十一限礙，所

謂機梨舍瞿曇彌比丘尼是。天眼第一，所照無礙，所謂奢拘梨

比丘尼是。坐禪入定，意不分散，所謂奢摩比丘尼是。分別義

趣，廣演道教，所謂波頭蘭闍那比丘尼是。奉持律教，無所加

犯，所謂波羅遮那比丘尼是。得信解脫，不復退還，所謂迦旃

延比丘尼是。得四辯才，不懷怯弱，所謂最勝比丘尼是。」 

 大愛及讖摩      優鉢、機曇彌 

 拘利、奢、蘭闍  那羅、迦旃、勝 

（二） 

「我聲聞中第一比丘尼，自識宿命無數劫事，所謂拔陀迦

毘離比丘尼是。顏色端正，人所敬愛，所謂醯摩闍比丘尼是。

降伏外道，立以正教，所謂輸那比丘尼是。分別義趣，廣說分

部，所謂曇摩提那比丘尼是。身著麁衣，不以為愧，所謂優多

羅比丘尼是。諸根寂靜，恒若一心，所謂光明比丘尼是。衣服

齊整，常如法教，所謂禪頭比丘尼是。能雜種論，亦無疑滯，

所謂檀多比丘尼是。堪任造偈，讚如來德，所謂天與比丘尼是。

多聞博知恩慧接下，所謂瞿卑比丘尼是。」 

 拔陀、闍、輸那  曇摩那、優多 

 光明、禪、檀多  天與及瞿卑 

（三） 

「我聲聞中第一比丘尼，恒處閑靜，不居人間，所謂無畏

比丘尼是。苦體乞食，不擇貴賤，所謂毘舍佉比丘尼是。一處



34 
 

一坐，終不移易，所謂拔陀婆羅比丘尼是。遍行乞求，廣度人

民，所謂摩怒呵利比丘尼是。速成道果，中間不滯，所謂陀摩

比丘尼是。執持三衣，終不捨離，所謂須陀摩比丘尼是。恒坐

樹下，意不改易，所謂珕須那比丘尼是。恒居露地，不念覆蓋，

所謂奢陀比丘尼是。樂空閑處，不在人間，所謂優迦羅比丘尼

是。長坐草蓐，不著服飾，所謂離那比丘尼是。著五納衣，以

次分越，所謂阿奴波摩比丘尼是。」 

 無畏、多毘舍    婆陀、阿奴波 

 檀、須檀、奢多  優迦、離、阿奴 

（四） 

「我聲聞中第一比丘尼，樂空塚間，所謂優迦摩比丘尼是。

多遊於慈，愍念生類，所謂清明比丘尼是。悲泣眾生，不及道

者，所謂素摩比丘尼是。喜得道者，願及一切，所謂摩陀利比

丘尼是。護守諸行，意不遠離，所謂迦羅伽比丘尼是。守空執

虛，了之無有，所謂提婆修比丘尼是。心樂無想，除去諸著，

所謂日光比丘尼是。修習無願，心恒廣濟，所謂末那婆比丘尼

是。諸法無疑，度人無限，所謂毘摩達比丘尼是。能廣說義，

分別深法，所謂普照比丘尼是。」 

 優迦、明、素摩  摩陀、迦、提婆 

 日光、摩那婆    毘摩達、普照 

（五） 

「我聲聞中第一比丘尼，心懷忍辱，如地容受，所謂曇摩

提比丘尼是。能教化人，使立檀會，所謂須夜摩比丘尼是。辦

具床座，亦是須夜摩比丘尼是。心已永息，不興亂想，所謂因

陀闍比丘尼是。觀了諸法，而無厭足，所謂龍比丘尼是。意強

勇猛，無所染著，所謂拘那羅比丘尼是。入水三昧，普潤一切，

所謂婆須比丘尼是。入焰光三昧，悉照萠類，所謂降提比丘尼



35 
 

是。觀惡露不淨，分別緣起，所謂遮波羅比丘尼是。育養眾人，

施與所乏，守迦比丘尼是。我聲聞中最後第一比丘尼，拔陀軍

陀羅拘夷國比丘尼是。」 

 曇摩、須夜摩    因提、龍、拘那 

 婆須、降、遮波  守迦、拔陀羅 

此五十比丘尼，當廣說如上。 

增壹阿含經清信士品第六 

（一） 

「我弟子中，初聞法藥，成賢聖證，三果商客是。第一智

慧，質多長者是。神德第一，所謂犍提阿藍是。降伏外道，所

謂掘多長者是。能說深法，所謂優波掘長者是。恒坐禪思，呵

侈阿羅婆是。降伏魔宮，所謂勇健長者是。福德盛滿，闍利長

者是。大檀越主，所謂須達長者是。門族成就，泯兔長者是。」 

 三果、質、乾提  掘、波及羅婆 

 勇、闍利、須達  泯兔是謂十 

（二） 

「我弟子中第一優婆塞，好問義趣，所謂生漏婆羅門是。

利根通明，所謂梵摩俞是。諸佛信使，御馬摩納是。計身無我，

喜聞笒婆羅門是。論不可勝，毘裘婆羅門是。能造誦偈，優婆

離長者是。言語速疾，亦是優波離長者。喜施好寶，不有悋心，

所謂殊提長者是。建立善本，所謂優迦毘舍離是。能說妙法，

所謂最上無畏優婆塞是。所說無畏，善察人根，所謂頭摩大將

領毘舍離是。」 

 生漏、梵摩俞  御馬及聞笒 

 毘裘、優波離  殊提、優、畏、摩 

 



36 
 

（三） 

「我弟子中第一優婆塞，好喜惠施，所謂毘沙王是。所施

狹少，光明王是。建立善本，王波斯匿是。得無根善信，起歡

喜心，所謂王阿闍世是。至心向佛，意不變易，所謂優填王是。

承事正法，所謂月光王子是。供奉聖眾，意恒平等，所謂造祇

洹王子是。常喜濟彼，不自為己，師子王子是。善恭奉人，無

有高下，無畏王子是。顏貌端正，與人殊勝，所謂雞頭王子是。」 

 毘沙王、光明    波斯匿、闍王 

 月、祇桓、優填  師子、畏、雞頭 

（四） 

「我弟子中第一優婆塞，恒行慈心，所謂不尼長者是。心

恒悲念一切之類，所謂摩訶納釋種是。常行喜心，所謂拔陀釋

種是。恒行護心，不失善行，所謂毘闍先優婆塞是。堪任行忍，

所謂師子大將是。能雜種論，所謂毘舍御優婆塞是。賢聖默然，

難提婆羅優婆塞是。懃修善行，無有休息，所謂優多羅優婆塞

是。諸根寂靜，所謂天摩優婆塞是。我弟子中最後受證，所謂

拘夷那摩羅是。」 

 不尼、摩訶納    拔陀、優多羅 

 師子、毘舍、離  優多、天、摩羅 

四十優婆塞盡，當廣說如上。 

增壹阿含經清信女品第七  

（一） 

「我弟子中第一優婆斯，初受道證，所謂難陀難陀婆羅優

婆斯是。智慧第一，久壽多羅優婆斯是。恒喜坐禪，須毘耶女

優婆斯是。慧根了了，毘浮優婆斯是。堪能說法，鴦竭闍優婆

斯是。善演經義，跋陀娑羅須焰摩優婆斯是。降伏外道，婆修



37 
 

陀優婆斯是。音響清徹，無優優婆斯是。能種種論，婆羅陀優

婆斯是。勇猛精進。所謂須頭優婆斯是。」 

 難陀陀、久壽  須、毘、鴦竭闍 

 須焰及無優    婆羅陀、須頭 

 

（二） 

「我弟子中第一優婆斯，供養如來，所謂摩利夫人是。承

事正法，所謂須賴婆夫人是。供養聖眾，捨彌夫人是。瞻視當

來過去賢士，所謂月光夫人是。檀越第一，雷電夫人是。恒行

慈三昧，所謂摩訶光優婆斯是。行悲哀愍，毘提優婆斯是。喜

心不絕，拔提優婆斯是。行守護業，難陀母優婆斯是。得信解

脫，照曜優婆斯是。」 

 摩利、須賴婆    捨彌、光月、雷 

 大光、毘提、陀  難陀及照曜 

（三） 

「我弟子中第一，恒行忍辱，所謂無優優婆斯是。行空三

昧，所謂毘讎先優婆斯是。行無想三昧，所謂優那陀優婆斯是。

行無願三昧，無垢優婆斯是。好教授彼，尸利夫人優婆斯是。

善能持戒，鴦竭摩優婆斯是。形貌端正，雷焰優婆斯是。諸根

寂靜，最勝優婆斯是。多聞博知，泥羅優婆斯是。能造頌偈，

脩摩迦提須達女優婆斯是。無所怯弱，亦是須達女優婆斯是。

我聲聞中最後取證優婆斯者，所謂藍優婆斯是。」 

 無優、毘讎先    優那、無垢、尸 

 鴦竭、雷焰、勝  泥、脩、藍摩女 

此三十優婆斯，廣說如上。 

  



38 
 

增壹阿含經阿須倫品第八  

（一） 

聞如是： 

一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「受形大者，莫過阿須倫王。比丘

當知，阿須倫形廣長八萬四千由延，口縱廣千由旬。比丘當知，

或有是時，阿須倫王欲觸犯日時，倍復化身十六萬八千由旬，

往日月前。日月王見已，各懷恐怖，不寧本處。所以然者，阿

須倫形甚可畏故。彼日月王以懷恐懼，不復有光明；然阿須倫

不敢前捉日月。何以故？日月威德有大神力，壽命極長，顏色

端正，受樂無窮。欲知壽命長短者，住壽一劫。復是此間眾生

福祐，令日月王不為阿須倫所見觸惱。爾時，阿須倫便懷愁憂，

即於彼沒。 

「如是。諸比丘！弊魔波旬恒在汝後，求其方便，壞敗善

根。波旬便化極妙奇異色、聲、香、味、細滑之法，欲迷亂諸

比丘意。波旬作是念：『我當會遇得比丘眼便，亦當得耳、鼻、

口、身、意之便。』爾時，比丘雖見極妙六情之法，心不染著。

爾時，弊魔波旬便懷愁憂，即退而去。所以然者，多薩阿竭、

阿羅呵威力所致。何以故？諸比丘不近色、聲、香、味、細滑

法。爾時，比丘恒作是學，受人信施，極為甚難，不可消化，

墮墜五趣，不得至無上正真之道。要當專意，未獲者獲，未得

者得，未度者度，未得證者教令成證。是故，諸比丘！未有信

施，不起想念；以有信施，便能消化，不起染著。如是，諸比

丘！當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

 



39 
 

（二） 

聞如是：一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「若有一人出現於世，多饒益人，

安隱眾生，愍世群萌，欲使天、人獲其福祐。云何為一人？所

謂多薩阿竭、阿羅呵、三耶三佛。是謂一人出現於世，多饒益

人，安隱眾生，愍世群萌，欲使天、人獲其福祐。是故，諸比

丘！常興恭敬於如來所。是故，諸比丘！當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

（三） 

聞如是：一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「若有一人出現於世，便有一人入

道在於世間，亦有二諦、三解脫門、四諦真法、五根、六邪見

滅、七覺意、賢聖八道品、九眾生居、如來十力、十一慈心解

脫，便出現於世。云何為一人？所謂多薩阿竭、阿羅呵、三耶

三佛。是謂一人出現於世，便有一人入道在於世間，亦有二諦、

三解脫門、四諦真法、五根、六邪見滅、七覺意、賢聖八道品、

九眾生居、如來十力、十一慈心解脫，便出現於世。是故，諸

比丘！常興恭敬於如來所，亦當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

（四） 

聞如是： 

一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「若有一人出現於世，便有智慧光

明出現於世。云何為一人？所謂多薩阿竭、阿羅呵、三耶三佛。

是謂一人出現於世，便有智慧光明出現於世。是故，諸比丘！

當信心向佛，無有傾邪。如是，諸比丘！當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 



40 
 

（五） 

聞如是：一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「若有一人出現於世，無明大冥便

自消滅。爾時，凡愚之士為此無明所見纏結，生死所趣，如實

不知，周旋往來今世、後世，從劫至劫，無有解已；若多薩阿

竭、阿羅呵、三耶三佛出現世時，無明大闇便自消滅。是故，

諸比丘！當念承事諸佛。如是，諸比丘！當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

（六） 

聞如是： 

一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「若有一人出現於世，便有三十七

品出現於世。云何三十七品道？所謂四意止、四意斷、四神足、

五根、五力、七覺意、八真行，便出現於世。云何為一人？所

謂多薩阿竭、阿羅呵、三耶三佛。是故，諸比丘！常當承事於

佛，亦當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

（七） 

聞如是： 

一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「若有一人沒盡於世，人民之類多

懷愁憂，天及人民普失廕覆。云何為一人？所謂多薩阿竭、阿

羅呵、三耶三佛。是謂一人沒盡於世，人民之類多懷愁憂，天

及人民普失廕覆。所以然者，若多薩阿竭於世滅盡，三十七品

亦復滅盡。是故，諸比丘！常當恭敬於佛。如是，諸比丘！當

作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 



41 
 

（八） 

聞如是：一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「若有一人出現於世，爾時天及人

民便蒙光澤，便有信心於戒、聞、施、智慧，猶如秋時月光盛

滿而無塵穢，普有所照。此亦如是。若多薩阿竭、阿羅呵、三

耶三佛出現世間，天及人民便蒙光澤，有信心於戒、聞、施、

智慧，如月盛滿，普照一切。是故，諸比丘！興恭敬心於如來

所。如是，諸比丘！當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

（九） 

聞如是：一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「若有一人出現於世，爾時天及人

民皆悉熾盛，三惡眾生便自減少。猶如國界聖王治化時，彼城

中人民熾盛，隣國力弱。此亦如是。若多薩阿竭出現世時，三

惡趣道便自減少。如是，諸比丘！當信向佛。是故，諸比丘！

當作是學。」爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

（一〇） 

聞如是：一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「若有一人出現於世，無與等者，

不可摸則，獨步無侶，無有儔匹，諸天、人民無能及者，信、

戒、聞、施、智慧，無能及者。云何為一人？所謂多薩阿竭、

阿羅呵、三耶三佛。是謂一人出現於世，無與等者，不可摸則，

獨步無伴，無有儔匹，諸天、人民無能及者，信、戒、聞、施、

智慧，皆悉具足。是故，諸比丘！當信敬於佛。如是，諸比丘！

當作是學。」爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

 須倫、益一道    光明及闇冥 

 道品、沒盡、信  熾盛、無與等 



42 
 

增壹阿含經卷第三 

 

增壹阿含經卷第四 

東晉罽賓三藏瞿曇僧伽提婆譯 

一子品第九 

（一） 

聞如是：一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「猶如母人，心懷篤信，唯有一子，

恒作是念：『云何當教，使成為人？』」 

爾時，諸比丘白世尊曰：「我等，世尊！不解此義。世尊

是諸法之本，如來所陳，靡不承受。唯願世尊與諸比丘說此深

法，聞已奉行。」 

爾時，世尊告諸比丘：「諦聽！諦聽！善思念之，吾當為

汝分別其義。」 

諸比丘對曰：「如是。世尊！」爾時，諸比丘從佛受教。 

世尊告曰：「猶彼優婆斯心懷篤信，作是教訓：『汝今在家，

當如質多長者，亦如象童子。所以然者，此是其限，此是其量。

世尊受證弟子，所謂質多長者、象童子也。』若童子意欲剃除

鬚髮，著三法衣，出家學道，當如舍利弗、目犍連比丘。所以

然者，此是其限，此是其量。所謂舍利弗、目犍連比丘！好學

正法，莫作邪業，興起非法；設汝生此染著之想，便當墜墮三

惡趣中。善念專心，不得者得，不獲者獲，未得證者，今當受

證。所以然者，諸比丘！信施之重，實不可消，令人不得至道。

是故，諸比丘！莫生染著之意，已生當滅。如是，諸比丘！當

作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 



43 
 

（二） 

聞如是： 

一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「篤信優婆斯唯有一女，彼當云何

教訓成就？」 

爾時，諸比丘白世尊曰：「我等，世尊！不解此義。世尊

是諸法之本，如來所陳，靡不承受。唯願世尊與諸比丘說此深

法，聞已奉行。」 

爾時，世尊告諸比丘：「諦聽！諦聽！善思念之，吾當為

汝分別其義。」 

諸比丘對曰：「如是。」爾時，諸比丘從佛受教。 

世尊告曰：「猶彼篤信優婆斯教訓女曰：『汝今在家者，當

如拘讎多羅優婆斯、難陀母。所以然者，此是其限，此是其量。

世尊受證弟子，所謂拘讎多羅優婆斯、難陀母是。』若女意欲

剃除鬚髮，著三法衣，出家學道者，當如讖摩比丘尼、優鉢花

色比丘尼。所以然者，此是其量，此是其限。所謂讖摩比丘尼、

優鉢華色比丘尼，好學正法，莫作邪業，興起非法；設汝生此

染著之想，便當墜墮三惡趣中。善念專心，不果者果，不獲者

獲，未得證者，今當受證。所以然者，諸比丘！信施之重，實

不可消，令人不得至道之趣。是故，諸比丘！莫生染著之想，

已生當滅。如是，諸比丘！當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

（三） 

聞如是： 

一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「我不見一法疾於心者，無譬可喻，

猶如獼猴捨一取一，心不專定。心亦如是，前想、後想所不同



44 
 

者，以方便法不可摸則，心迴轉疾。是故，諸比丘！凡夫之人

不能觀察心意。是故，諸比丘！常當降伏心意，令趣善道，亦

當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

（四） 

聞如是： 

一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「我不見一法疾於心者，無譬可喻，

猶如獼猴捨一取一，心不專定。心亦如是，前想、後想所念不

同，是故，諸比丘！凡夫之人不能觀察心意所由。是故，諸比

丘！常當降伏心意，得趣善道，是故，諸比丘！當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

（五） 

聞如是： 

一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「我恒觀見一人心中所念之事，此

人如屈伸臂頃墮泥𪏭中。所以然者，由惡心故，心之生病墜墮

地獄。」 

爾時，世尊便說偈言： 

「猶如有一人，  心懷瞋恚想， 

 今告諸比丘，  廣演其義趣。 

 今正是其時，  設有命終者， 

 假令入地獄，  由心穢行故。 

「是故，諸比丘！當降伏心，勿生穢行。如是，諸比丘！

當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

 



45 
 

（六） 

聞如是：一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「我恒觀見一人心中所念之事，如

屈伸臂頃而生天上。所以然者，由善心故；已生善心，便生天

上。」 

爾時，世尊便說偈言： 

「設復有一人，  而生善妙心， 

 今告諸比丘，  廣演其義趣。 

 今正是其時，  設有命終者， 

 便得生天上，  由心善行故。 

「是故，諸比丘！當發淨意，勿生穢行。如是，諸比丘！

當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

（七） 

聞如是：一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。  

爾時，世尊告諸比丘：「我於此眾中，不見一法最勝最妙，

眩惑世人，不至永寂，縛著牢獄，無有解已。所謂男子見女色

已，便起想著，意甚愛敬，令人不至永寂，縛著牢獄，無有解

已，意不捨離，周旋往來，今世後世，迴轉五道，動歷劫數。」 

爾時，世尊便說偈曰： 

「梵音柔軟聲，  如來說難見； 

 或復有時見，  繫念在目前。 

 亦莫與女人，  往來與言語； 

 恒羅伺捕人，  不得至無為。 

「是故，諸比丘！當除諸色，莫起想著。如是，諸比丘！

當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 



46 
 

（八） 

聞如是： 

一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「我於此眾中，不見一法最勝最妙，

眩惑世人，不生永寂，縛著牢獄，無有解已。所謂女見男子色

已，便起想著，意甚愛敬，令人不至永寂，縛著牢獄，無有解

已。意不捨離，周旋往來，今世後世，迴轉五道，動歷劫數。」 

爾時，世尊便說偈曰： 

「若生顛倒想，  興念恩愛心， 

 除念意染著，  便無此諸穢。 

「是故，諸比丘！當除諸色，莫起想著。如是，諸比丘！

當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

（九） 

聞如是： 

一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「我於此眾中，不見一法，無欲想

便起欲想；已起欲想便增益。無瞋恚想便起瞋恚；已起瞋恚便

增多。無睡眠想便起睡眠；已起睡眠便增多。無調戲想便起調

戲；已起調戲便增多。無疑想便起疑想；已起疑想便增多。亦

當觀惡露不淨想，設作亂想，無欲想便有欲想；已有欲想便增

多。瞋恚、睡眠，本無疑想便起疑想；疑想已起便增多。是故，

諸比丘！莫作亂想，常當專意。如是，諸比丘！當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

（一〇） 

聞如是： 

一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 



47 
 

爾時，世尊告諸比丘：「我於此法中，不見一法，未有欲

想便不生欲想；已生欲想便能滅之。未生瞋恚想便不生，已生

瞋恚想便能滅之。未生睡眠想便不生；已生睡眠想便能滅之。

未生調戲想便不生；已生調戲想便能滅之。未生疑想便不生；

已生疑想便能滅之。亦當觀惡露不淨，已觀惡露不淨，未生欲

想便不生；已生便能滅之。未生瞋恚便不生；已生瞋恚便能滅

之。乃至疑，未生疑想便不生；已生疑想便能滅之。是故，諸

比丘！常當專意觀不淨想。如是，諸比丘！當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

 二斯及二心  一墮一生天 

 男女想受樂  二欲想在後 

增壹阿含經護心品第十 

（一） 

聞如是： 

一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「當修行一法，當廣布一法；修行

一法，廣布一法已，便得神通，諸行寂靜，得沙門果，至泥洹

界。云何為一法？所謂無放逸行。云何為無放逸行？所謂護心

也。云何護心？於是，比丘！常守護心有漏、有漏法，當彼守

護心有漏、有漏法，於有漏法便得悅豫，亦有信樂，住不移易，

恒專其意，自力勸勉。 

「如是。比丘！彼無放逸行，恒自謹慎。未生欲漏便不生；

已生欲漏便能使滅；未生有漏便不生；已生有漏便能使滅；未

生無明漏便不生；已生無明漏便能使滅。比丘於彼無放逸行，

閑靜一處，恒自覺知而自遊戲，欲漏心便得解脫，有漏心、無

明漏心便得解脫。已得解脫，便得解脫智，生死已盡，梵行已



48 
 

立，所作已辦，更不復受有，如實知之。」 

爾時，世尊便說斯偈： 

「無憍甘露跡，  放逸是死徑； 

 無慢則不死，  慢者即是死。 

「是故，諸比丘！當念修行無放逸行。如是，諸比丘！當

作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

（二） 

聞如是： 

一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「當修行一法，當廣布一法；修行

一法，廣布一法已，便得神通，諸行寂靜，得沙門果，至泥洹

處。云何為一法？謂無放逸行於諸善法。云何無放逸行？所謂

不觸嬈一切眾生，不害一切眾生，不惱一切眾生，是謂無放逸

行。彼云何名善法？所謂賢聖八道品：等見、等方便、等語、

等行、等命、等治、等念、等定，是謂善法。」 

爾時，世尊便說偈曰： 

「施一切眾生，  不如法施人； 

 雖施眾生福，  一人法施勝。 

「是故，諸比丘！當修行善法。如是，諸比丘！當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

（三） 

聞如是： 

一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「當云何觀檀越施主？」 

爾時，諸比丘白世尊曰：「世尊是諸法之王，唯願世尊與

諸比丘而說此義，聞已盡當奉持。」 



49 
 

爾時，世尊告諸比丘：「諦聽！諦聽！善思念之，我當與

汝分別其義。」 

對曰：「如是。世尊！」爾時，諸比丘從佛受教。 

世尊告曰：「檀越施主當恭敬，如子孝順父母，養之、侍

之，長益五陰，於閻浮利地現種種義。觀檀越主能成人戒、聞、

三昧、智慧。諸比丘多所饒益，於三寶中無所罣礙，能施卿等

衣被、飲食、床榻、臥具、病瘦醫藥。是故，諸比丘！當有慈

心於檀越所，小恩常不忘，況復大者！恒以慈心向彼檀越，說

身、口、意清淨之行，不可稱量，亦無有限。身行慈，口行慈，

意行慈，使彼檀越所施之物，終不唐捐，獲其大果，成大福祐，

有大名稱，流聞世間，甘露法味。如是，諸比丘！當作是學。」 

爾時，世尊便說偈曰： 

「施以成大財，  所願亦成就； 

 王及諸賊盜，  不能侵彼物。 

 施以得王位，  紹繼轉輪處； 

 七寶具足成，  本施之所致。 

 布施成天身，  首著雜寶冠； 

 與諸妓女遊，  本施之果報。 

 施得天帝釋，  天王威力盛； 

 千眼莊嚴形，  本施之果報。 

 布施成佛道，  三十二相具； 

 轉無上法輪，  本施之果報。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

（四） 

聞如是： 

一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「檀越施主當云何承事、供養，精



50 
 

進、持戒諸賢聖人？」 

爾時，諸比丘白世尊曰：「世尊是諸法之王，唯願世尊與

諸比丘而說此義，盡當奉持。」 

爾時，世尊告諸比丘：「諦聽！諦聽！善思念之，我當與

汝分別其義。」 

對曰：「如是，世尊！」爾時，諸比丘從佛受教。 

世尊告曰：「檀越施主承事、供養，精進、持戒諸多聞者，

猶如與迷者指示其路，糧食乏短而給施食，恐怖之人令無憂惱，

驚畏者教令莫懼，無所歸者與作覆護，盲者作眼目，與病作醫

王。猶如田家農夫修治田業，除去穢草，便能成就穀食。比丘

常當除棄五盛陰病，求入無畏泥洹城中。如是，諸比丘！檀越

施主承事、供養，精進、持戒諸多聞者，當施。」 

爾時，阿那邠持長者集在彼眾，爾時長者阿那邠持白世尊

曰：「如是，世尊！如是，如來！一切施主及與受者猶吉祥瓶，

諸受施人如毘沙王，勸人行施如親父母，受施之人是後世良祐，

一切施主及與受者猶如居士。」 

世尊告曰：「如是，長者！如汝所言。」 

阿那邠持長者白世尊曰：「自今已後，門不安守，亦不拒

逆比丘、比丘尼、優婆塞、優婆斯，及諸行路乏糧食者。」 

爾時，阿那邠持長者白世尊曰：「唯願世尊及比丘眾受弟

子請。」爾時，世尊默然受長者請。 

爾時，長者見世尊默然受請，即禮佛三匝，還歸所在，到

舍已，即其夜辦具甘饌種種飯食，廣敷坐具，自白：「時到，

食具已辦，唯願世尊願時臨顧。」 

爾時，世尊將諸比丘眾，著衣持鉢，詣舍衛城，至長者家，

到已，各自就座，諸比丘僧亦各隨次坐。爾時，長者見佛、比

丘眾坐定，手自斟酌，行種種飲食。以行種種飲食，各收鉢坐，



51 
 

更取卑座，在如來前欲聽聞法。 

爾時，長者白世尊言：「善哉！如來！聽諸比丘隨所須物

三衣、鉢盂、鍼筒、尼師壇、衣帶、法澡罐，及餘一切沙門雜

物，盡聽弟子家取之。」 

爾時，世尊告諸比丘：「汝等若須衣裳、鉢器及尼師壇、

法澡罐，及餘一切沙門雜物，聽使此取，勿足疑難，起想著心。」 

爾時，世尊與長者阿那邠持說微妙之法。說妙法已，便從

坐起而去。 

當於爾時，阿那邠持復於四城門而廣惠施，第五市中，第

六在家，須食與食，須漿與漿，須車乘、妓樂、香熏、瓔珞，

悉皆與之。 

爾時，世尊聞長者阿那邠持於四城門中廣作惠施，復於大

市布施貧乏，復於家內布施無量。爾時，世尊告諸比丘：「我

弟子中第一優婆塞好喜布施，所謂須達長者是。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

（五） 

聞如是：一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。  

爾時，阿那邠持長者便往至世尊所，頭面禮世尊足，在一

面坐。世尊告曰：「云何，長者！貴家恒布施貧乏耶？」 

長者對曰：「如是。世尊！恒布施貧乏，於四城門而廣布

施，復在家中給與所須。世尊！我或時作是念，并欲布施野、

飛鳥、猪、狗之屬。我亦無是念，此應與，此不應與。亦復無

是念，此應與多，此應與少。我恒有是念，一切眾生皆由食而

存其命，有食便存，無食便喪。」 

世尊告曰：「善哉！善哉！長者！汝乃以菩薩心，專精一

意而廣惠施。然此眾生由食得濟，無食便喪。長者！汝當獲大

果，得大名稱，有大果報，聲徹十方，得甘露法味。所以然者，



52 
 

菩薩之處恒以平等心而以惠施，專精一意，念眾生類由食而存，

有食便濟，無食便喪。是謂，長者！菩薩心所安處而廣惠施。」 

爾時，世尊便說偈曰： 

「盡當普惠施，  終無悋悔心， 

 必當遇良友，  得濟到彼岸。 

「是故，長者！當平等意而廣惠施。如是，長者！當作是

學。」 

爾時，長者聞佛所說，歡喜奉行。 

（六） 

聞如是：一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「如我今日審知眾生根原所趣，亦

知布施之報。最後一摶之餘，已不自食，惠施他人，爾時不起

憎嫉之心如毛髮許。以此眾生不知施之果報，如我皆悉知之。

施之果報，平等之報，心無有異。是故，眾生不能平等施而自

墮落，恒有慳嫉之心，纏裹心意。」 

爾時，世尊便說偈曰： 

「眾生不自覺，  如來之言教； 

 常當普惠施，  專向真人所。 

 志性以清淨，  所獲福倍多； 

 等共分其福，  後得大果報。 

 所施今善哉，  心向廣福田； 

 於此人間逝，  必生於天上。 

 以到彼善處，  快樂自娛樂； 

 吉祥甚歡悅，  一切無乏短。 

 以天威德業，  玉女為營從； 

 平等之施報，  故獲此福祐。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 



53 
 

（七） 

聞如是：一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「汝等莫畏福報，所以然者，此是

受樂之應，甚可愛敬。所以名為福者，有此大報。汝等當畏無

福。所以然者，此名苦之原本，愁憂苦惱不可稱記，無有愛樂，

此名無福。比丘！昔我自念七年行慈心，復過七劫不來此世，

復於七劫中生光音天，復於七劫生空梵天處為大梵天，無與等

者統百千世界，三十六反為天帝釋形，無數世為轉輪王。是故，

諸比丘！作福莫惓。所以然者，此名受樂之應，甚可愛敬，是

謂名為福。汝等當畏無福。所以然者，苦之原本，愁憂苦惱不

可稱記，此名無福。」 

爾時，世尊便說此偈： 

「快哉福報， 所願者得， 速至滅盡， 到無為處。 

正使億數， 天魔波旬， 亦不能嬈， 為福業者。 

彼恒自求， 賢聖之道， 便盡除苦， 後無有憂。 

「是故，諸比丘！為福莫厭。是故，諸比丘！當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

（八） 

聞如是：一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「若有承順一法，不離一法，魔波

旬不能得其便，亦不能來觸嬈人。云何為一法？謂功德福業。

所以然者，自憶往昔在道樹下，與諸菩薩集在一處，弊魔波旬

將諸兵眾數千萬億，種種形貌，獸頭人身不可稱計，天、龍、

鬼、神、阿須倫、迦留羅、摩休勒等，皆來運集。 

「時，魔波旬而語我言：『沙門速投于地！』佛以福德大

力，降伏魔怨，諸塵垢消，無有諸穢，便成無上正真道。諸比

丘！當觀此義，其有比丘功德具足者，弊魔波旬不能得其便，



54 
 

壞其功德。」 

爾時，世尊便說此偈： 

「有福快樂，無福者苦，今世後世，為福受樂。 

「是故，諸比丘！為福莫惓。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

（九） 

聞如是：一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「若有比丘修行一法，便不能壞敗

惡趣，一為趣善，一為趣泥洹。云何修行一法，不能壞敗惡趣？

所謂心無篤信，是謂修此一法不壞敗惡趣。云何修行一法趣善

處者？所謂心行篤信，是謂修此一法得趣善處。云何修行一法

得至泥洹？所謂恒專心念，是謂修行此法得至泥洹。是故謂，

諸比丘！專精心意，念諸善本。如是，諸比丘！當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

（一〇） 

聞如是：一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「若有一人出現於世，此眾生類便

增壽益算，顏色光潤，氣力熾盛，快樂無極，音聲和雅。云何

為一人？所謂如來、至真、等正覺。此謂一人出現於世，此眾

生類便增壽益算，顏色光潤，氣力熾盛，快樂無極，音聲和雅。

是故，諸比丘！常當專精一心念佛。如是，諸比丘！當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

 無慢二、念壇  二施、堅無厭 

 施福、魔波旬  惡趣及一人 

增壹阿含經卷第四 

 



55 
 

增壹阿含經卷第五 

東晉罽賓三藏瞿曇僧伽提婆譯 

不逮品第十一  

（一） 

聞如是：一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「當滅一法，我證卿等成阿那含。

云何為一法？所謂貪欲。諸比丘！當滅貪欲，我證卿等得阿那

含。」 

爾時，世尊便說此偈： 

「貪婬之所染，  眾生墮惡趣； 

 當懃捨貪欲，  便成阿那含。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

（二） 

聞如是：一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「當滅一法，我證汝等成阿那含。

云何為一法？所謂瞋恚是。諸比丘！當滅瞋恚，我證汝等得阿

那含。」 

爾時，世尊便說此偈： 

「瞋恚之所染，  眾生墮惡趣； 

 當懃捨瞋恚，  便成阿那含。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

（三） 

聞如是：一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「當滅一法，捨離一法，我證汝等

成阿那含。云何為一法？所謂愚癡。是故，諸比丘！當滅愚癡，

我與卿等證阿那含。」 



56 
 

爾時，世尊便說此偈： 

「愚癡之所染，  眾生墮惡趣； 

 當懃捨愚癡，  便成阿那含。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

（四） 

聞如是：一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「當滅一法，捨離一法，我證汝等

成阿那含。云何為一法？所謂慳貪。是故，諸比丘！當滅慳貪，

我證汝等阿那含。」 

爾時，世尊便說此偈： 

「慳貪之所染，  眾生墮惡趣； 

 當懃捨慳貪，  便成阿那含。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

（五） 

聞如是：一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「我於此眾，初不見一法不可降伏，

難得時宜，受諸苦報，所謂心是。諸比丘！此心不可降伏，難

得時宜，受諸苦報。是故，諸比丘！當分別心，當思惟心，善

念諸善本。如是，諸比丘！當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

（六） 

聞如是： 

一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「我於此眾，初不見一法易降伏者，

易得時宜，受諸善報。所謂心是。諸比丘！當分別心，善念諸

善本。如是，諸比丘！當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 



57 
 

（七） 

聞如是：一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「於此眾中，若有一人而作是念，

我悉知之。然後此人不以飲食，在大眾中而虛妄語。我或復於

異時，觀見此人，生染著心，念於財物，便於大眾中而作妄語。

所以然者，諸比丘！財物染著甚為難捨，令人墜墮三惡道中，

不得至無為之處！是故，諸比丘！已生此心，便當捨離；設未

生者，勿復興心染著財物。如是，諸比丘！當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

（八） 

聞如是：一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「於此眾中而作是念：『正使命斷，

不於眾中而作妄語。』我或復於異時觀見此人，生染著心，念

於財物，便於大眾中而作妄語。所以然者，諸比丘！財物染著

甚為難捨，令人墮三惡道中，不得至無為之處！是故，諸比丘！

已生此心，便當捨離；若未生者，勿復興心染著財物。如是，

諸比丘！當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

（九） 

聞如是： 

一時，佛在羅閱城迦蘭陀竹園所，與大比丘眾五百人俱。 

爾時，世尊告諸比丘：「云何，諸比丘！頗有見提婆達兜

清白之法乎？然復提婆達兜為惡深重，受罪經劫不可療治。於

我法中，不見毫釐之善可稱記者。以是之故，我今說提婆達兜

諸罪之原首不可療治。猶如有人而墮深廁，形體沒溺，無有一

淨處。有人欲來濟拔其命，安置淨處，遍觀廁側及彼人身，頗

有淨處，吾欲手捉拔濟出之。彼人熟視，無一淨處而可捉者，



58 
 

便捨而去。如是，諸比丘！我觀提婆達兜愚癡之人，不見毫釐

之法而可記者，受罪經劫不可療治。所以然者，提婆達兜愚癡

專意，偏著利養，作五逆罪已，身壞命終，生惡趣中。如是，

諸比丘！利養深重，令人不得至安隱之處。是故，諸比丘！以

生利養心，便當捨離；若未生者，勿興染心。如是，諸比丘！

當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

（一〇） 

聞如是： 

一時，佛在羅閱城迦蘭陀竹園所，與大比丘眾五百人俱。 

爾時，有一比丘聞如來記別調達，受罪一劫不可療治。時，

彼比丘便至尊者阿難所，共相問訊已，在一面坐。爾時，彼比

丘問阿難曰：「云何，阿難！如來盡觀提婆達兜原本已，然後

記別，受罪一劫不可療治乎？頗有所由可得而記耶？」 

時，阿難告曰：「如來所說終不虛設，身口所行而無有異。

如來真實記提婆達兜別，受罪深重，當經一劫不可療治。」 

爾時，尊者阿難即從坐起至世尊所，頭面禮足，在一面住。

爾時，阿難白世尊曰：「有一比丘來至我所，而作是說：『云何，

阿難！如來盡觀提婆達兜原本已，然後記別，受罪一劫不可療

治乎？頗有因緣可得記別耶？』作是語已，各自捨去。」 

世尊告曰：「彼比丘者必晚暮學出家，未久方來至我法中

耳。如來所說終不虛妄，云何於中復起猶豫？」 

爾時，世尊告阿難曰：「汝往至彼，語比丘言：『如來呼卿。』」 

阿難對曰：「如是。世尊！」是時，阿難受世尊教，便往

至彼比丘所，到已，語彼比丘曰：「如來呼卿。」彼比丘對曰：

「如是。尊者！」爾時，彼比丘便嚴衣服，共阿難至世尊所。

到已，禮世尊足，在一面坐。 



59 
 

爾時，世尊告彼比丘：「云何，愚人！汝不信如來所說乎？

如來所教無有虛妄，汝今乃欲求如來虛妄。」 

時，彼比丘白世尊曰：「提婆達兜比丘者，有大神力，有

大威勢。云何世尊記彼一劫受罪重耶？」 

佛告比丘曰：「護汝口語，勿於長夜受苦無量。」 

爾時，世尊便說此偈： 

「遊禪世俗通，  至竟無解脫， 

 不造滅盡跡，  復還墮地獄。 

「若使我當見提婆達兜，身有毫釐之善法者，我終不記彼

提婆達兜受罪一劫不可療治。是故，愚人！我不見提婆達兜有

毫釐之善法，以是故，記彼提婆達兜受罪一劫不可療治。所以

然者，提婆達兜愚癡，貪著利養，起染著心，作五逆惡，身壞

命終，入地獄中。所以然者，利養心重，敗人善本，令人不到

安隱之處！是故，諸比丘！設有利養心起，便當求滅；若不有

心，勿興想著。如是，諸比丘！當作是學。」 

爾時，彼比丘從坐起，整衣服，禮世尊足，白世尊曰：「今

自悔過，唯願垂恕！愚癡所致，造不善行。如來所說，無有二

言，然我愚癡，起猶豫想。唯願世尊受我悔過，改往修來。」

乃至再三。 

世尊告曰：「善哉！比丘！悔汝所念，恕汝不及，莫於如

來興猶豫想。今受汝悔過，後更莫作。」乃至三四。 

爾時，世尊便說此偈： 

「設有作重罪，  悔過更不犯， 

 此人應禁戒，  拔其罪根原。」 

爾時，彼比丘及四部眾聞佛所說，歡喜奉行。 

 四種阿那含  二心及二食 

 婆達二契經  智者當覺知 



60 
 

增壹阿含經壹入道品第十二 

（一） 

聞如是：一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「有一入道，淨眾生行，除去愁憂，

無有諸惱，得大智慧，成泥洹證。所謂當滅五蓋，思惟四意止。

云何名為一入？所謂專一心，是謂一入。云何為道？所謂賢聖

八品道，一名正見，二名正治，三名正業，四名正命，五名正

方便，六名正語，七名正念，八名正定，是謂名道，是謂一入

道。 

「云何當滅五蓋？所謂貪欲蓋、瞋恚蓋、調戲蓋、眠睡蓋、

疑蓋，是謂當滅五蓋。 

「云何思惟四意止？於是，比丘內自觀身，除去惡念，無

有愁憂；外自觀身，除去惡念，無有愁憂；內外觀身，除去惡

念，無有愁憂。內觀痛痛而自娛樂，外觀痛痛，內外觀痛痛；

內觀心而自娛樂，外觀心，內外觀心；內觀法，外觀法，內外

觀法而自娛樂。 

「云何比丘內觀身而自娛樂？於是，比丘觀此身隨其性行，

從頭至足，從足至頭，觀此身中皆悉不淨，無有可貪。復觀此

身有毛、髮、爪、齒、皮、肉、筋、骨、髓、腦、脂膏、腸、

胃、心、肝、脾、腎之屬，皆悉觀知。屎、尿、生熟二藏、目

淚、唾、涕、血脈、肪、膽，皆當觀知，無可貪者。如是，諸

比丘！當觀身自娛樂，除去惡念，無有愁憂。 

「復次，比丘！還觀此身有地種耶？水、火、風種耶？如

是，比丘觀此身。復次，比丘！觀此身，分別諸界，此身有四

種，猶如巧能屠牛之士、若屠牛弟子，解牛節解，而自觀見此

是脚，此是心，此是節，此是頭。如是，彼比丘分別此界，而



61 
 

自觀察此身有地、水、火、風種。如是，比丘觀身而自娛樂。 

「復次，比丘！觀此身有諸孔，漏出不淨。猶如彼人觀竹

園，若觀葦叢。如是，比丘觀此身有諸孔，漏出諸不淨。 

「復次，比丘！觀死屍，或死一宿，或二宿，或三宿、四

宿，或五宿、六宿、七宿，身體膖脹，臭處不淨。復自觀身與

彼無異，吾身不免此患。若復比丘觀死屍，烏鵲、鵄鳥所見噉

食；或為虎狼、狗犬、虫獸之屬所見噉食。復自觀身與彼無異，

吾身不離此患。是謂比丘觀身而自娛樂。 

「復次，比丘！觀死屍，或噉半散落在地，臭處不淨。復

自觀身與彼無異，吾身不離此法。復次，觀死屍，肉已盡，唯

有骨在，血所塗染。復以此身觀彼身亦無有異。如是，比丘觀

此身。復次，比丘！觀死屍筋纏束薪，復自觀身與彼無異。如

是，比丘觀此身。 

「復次，比丘！觀死屍骨節分散，散在異處，或手骨、脚

骨各在一處；或膞骨，或腰骨，或尻骨，或臂骨，或肩骨，或

脇骨，或脊骨，或項骨，或髑髏。復以此身與彼無異，吾不免

此法，吾身亦當壞敗。如是，比丘觀身而自娛樂。 

「復次，比丘！觀死屍白色、白珂色。復自觀身與彼無異，

吾不離此法，是謂比丘自觀身。 

「復次，比丘！若見死屍、骨青、瘀想，無可貪者，或與

灰土同色不可分別。如是，比丘！自觀身除去惡念，無有愁憂；

此身無常，為分散法。如是，比丘內自觀身，外觀身，內外觀

身，解無所有。 

「云何比丘內觀痛痛？於是，比丘得樂痛時，即自覺知我

得樂痛；得苦痛時，即自覺知我得苦痛；得不苦不樂痛時，即

自覺知我得不苦不樂痛。若得食樂痛時，便自覺知我得食樂痛；

若得食苦痛時，便自覺知我得食苦痛；若得食不苦不樂痛時，



62 
 

亦自覺知我食不苦不樂痛。若得不食樂痛時，便自覺知我得不

食樂痛；若得不食苦痛時，亦自覺知我不食苦痛；若得不食不

苦不樂痛時，亦自覺知我得不食不苦不樂痛。如是，比丘內自

觀痛。 

「復次。若復比丘得樂痛時，爾時不得苦痛，爾時自覺知

我受樂痛。若得苦痛時，爾時不得樂痛，自覺知我受苦痛。若

得不苦不樂痛時，爾時無苦無樂，自覺知我受不苦不樂痛。彼

習法而自娛樂，亦觀盡法，復觀習盡之法。或復有痛而現在前

可知可見，思惟原本，無所依倚而自娛樂，不起世間想；於其

中亦不驚怖，以不驚怖，便得泥洹：生死已盡，梵行已立，所

作已辦，更不復受有，如真實知。如是，比丘內自觀痛，除去

亂念，無有愁憂；外自觀痛，內外觀痛，除去亂念，無有愁憂。

如是，比丘內外觀痛。 

「云何比丘觀心心法而自娛樂？於是，比丘有愛欲心，便

自覺知有愛欲心；無愛欲心，亦自覺知無愛欲心。有瞋恚心，

便自覺知有瞋恚心；無瞋恚心，亦自覺知無瞋恚心。有愚癡心，

便自覺知有愚癡心；無愚癡心，便自覺知無愚癡心。有愛念心，

便自覺知有愛念心；無愛念心，便自覺知無愛念心。有受入心，

便自覺知有受入心；無受入心，便自覺知無受入心。有亂念心，

便自覺知有亂心；無亂心，便自覺知無亂心。有散落心，亦自

覺知有散落心；無散落心，便自覺知無散落心。有普遍心，便

自覺知有普遍心；無普遍心，便自覺知無普遍心。有大心，便

自覺知有大心；無大心，便自覺知無大心。有無量心，便自覺

知有無量心；無無量心，便自覺知無無量心。有三昧心，便自

覺知有三昧心；無三昧心，便自覺知無三昧心。未解脫心，便

自覺知未解脫心；已解脫心，便自覺知已解脫心。如是，比丘

心相觀意止。 



63 
 

「觀習法，觀盡法，并觀習盡之法，思惟法觀而自娛樂。

可知、可見、可思惟、不可思惟，無所猗，不起世間想，已不

起想，便無畏怖；已無畏怖，便無餘；已無餘，便涅槃：生死

已盡，梵行已立，所作已辦，更不復受有，如實知之。如是，

比丘內自觀心心意止，除去亂念，無有憂愁；外觀心，內外觀

心心意止。如是，比丘心心相觀意止。 

「云何比丘法法相觀意止？於是，比丘修念覺意，依觀、

依無欲、依滅盡，捨諸惡法。修法覺意、修精進覺意、修念覺

意、修猗覺意、修三昧覺意、修護覺意，依觀、依無欲、依滅

盡，捨諸惡法。如是，比丘法法相觀意止。 

「復次，比丘！於愛欲解脫，除惡不善法，有覺、有觀，

有猗念，樂於初禪而自娛樂。如是，比丘法法相觀意止。 

「復次，比丘！捨有覺、有觀，內發歡喜，專其一意，成

無覺、無觀，念猗喜安，遊二禪而自娛樂。如是，比丘法法相

觀意止。 

「復次，比丘！捨於念，修於護，恒自覺知身覺樂，諸賢

聖所求，護念清淨，行於三禪。如是，比丘法法相觀意止。 

「復次，比丘！捨苦樂心，無復憂喜，無苦無樂，護念清

淨，樂於四禪。如是，比丘法法相觀意止。彼行習法，行盡法，

并行習盡之法而自娛樂，便得法意止而現在前。可知可見，除

去亂想，無所依猗，不起世間想；已不起想，便無畏怖；已無

畏怖，生死便盡；梵行已立，所作已辦，更不復受有，如實知

之。諸比丘！依一入道眾生得清淨，遠愁憂，無復喜想，便逮

智慧，得涅槃證。所謂滅五蓋，修四意止也。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

 

 



64 
 

（二） 

聞如是：一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「我於是中不見一法速磨滅者，憎

嫉梵行。是故，諸比丘！當修行慈忍，身行慈，口行慈，意行

慈。如是，諸比丘！當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

（三） 

聞如是：一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「若有一人出現世時，諸天、人民、

魔及魔天、沙門、婆羅門，最尊最上，無與等者，福田第一，

可事可敬。云何為一人？所謂多薩阿竭、阿羅呵、三耶三佛。

是謂一人出現世時，過諸天、人民、阿須倫、魔及魔天、沙門、

婆羅門上，最尊最上，無與等者，福田第一，可事可敬。如是，

諸比丘！常當供養如來。如是，諸比丘！當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

（四） 

聞如是： 

一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「其有瞻視病者，則為瞻視我已；

有看病者，則為看我已。所以然者，我今躬欲看視疾病。諸比

丘！我不見一人於諸天、世間、沙門、婆羅門施中，最上無過

是施。其行是施，爾乃為施，獲大果報，得大功德，名稱普至，

得甘露法味。所謂如來、至真、等正覺，知施中最上無過是施。

其行是施，爾乃為施，獲大果報，得大功德。我今因此因緣而

作是說：『瞻視病者，則為瞻視我已而無有異，汝等長夜獲大

福祐。』如是，諸比丘！當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 



65 
 

（五） 

聞如是： 

一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「其有歎譽阿練若者，則為歎譽我

已。所以然者，我今恒自歎譽阿練若行；其有誹謗阿練若者，

則為誹謗我已。其有歎說乞食，則為歎譽我已。所以然者，我

恒歎說能乞食者；其有謗毀乞食，則為毀我已。其有歎說獨坐

者，則為歎說我已。所以然者，我恒歎說能獨坐者；其有毀獨

坐者，則為毀我已。其有歎譽一坐一食者，則為歎譽我已。所

以然者，我恒歎譽一坐一食者；其有毀者，則為毀我已。若有

歎說坐樹下者，則為歎說我身無異。所以然者，我恒歎譽在樹

下者；若有毀彼在樹下者，則為毀我已。其有歎說露坐者，則

為歎說我已。所以者何？我恒歎說露坐者；其有毀辱露坐者，

則毀辱我已。其有歎說空閑處者，則為歎說我已。所以者何？

我恒歎說空閑處者；其有毀辱空閑處者，則為毀辱我已。其有

歎說著五納衣者，則為歎說我已。所以者何？我恒歎說著五納

衣者；其有毀辱著五納衣者，則為毀辱我已。 

「其有歎說持三衣者，則為歎說我已。何以故？我恒歎說

持三衣者；其有毀辱持三衣者，則為毀辱我已。其有歎說在塚

間坐者，則為歎說我已。何以故？我恒歎說在塜間坐者；其有

毀辱在塚間坐者，則為毀辱我已。其有歎一食者，則為歎說我

已。何以故？我恒歎說一食者；其有毀辱一食者，則為毀辱我

已。其有歎說日正中食者，則為歎說我已。何以故？我恒歎說

正中食者；其有毀辱正中食者，則為毀辱我已。 

「其有歎說諸頭陀行者，則為歎說我已。所以然者，我恒

歎說諸頭陀行；其有毀辱諸頭陀行者，則為毀辱我已。我今教

諸比丘！當如大迦葉所行，無有漏失者。所以然者，迦葉比丘



66 
 

有此諸行。是故，諸比丘！所學常當如大迦葉。如是，比丘！

當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

（六） 

聞如是： 

一時，佛在羅閱城迦蘭陀竹園所，與大比丘眾五百人俱。 

爾時，尊者大迦葉住阿練若，到時乞食，不擇貧富，一處

一坐，終不移易，樹下，露坐，或空閑處，著五納衣，或持三

衣，或在塚間，或時一食，或正中食，或行頭陀，年高長大。

爾時，尊者大迦葉食後，便詣一樹下禪定。禪定已，從坐起，

整衣服，往至世尊所。 

是時，世尊遙見迦葉來，世尊告曰：「善來，迦葉！」 

時，迦葉便至世尊所，頭面禮足，在一面坐。 

世尊告曰：「迦葉！汝今年高長大，志衰朽弊。汝今可捨

乞食，乃至諸頭陀行，亦可受諸長者請，并受衣裳。」 

迦葉對曰：「我今不從如來教。所以然者，若當如來不成

無上正真道者，我則成辟支佛。然彼辟支佛盡行阿練若，到時

乞食，不擇貧富，一處一坐，終不移易，樹下，露坐，或空閑

處，著五納衣，或持三衣，或在塚間，或時一食，或正中食，

或行頭陀。如今不敢捨本所習，更學餘行。」 

世尊告曰：「善哉！善哉！迦葉！多所饒益，度人無量，

廣及一切，天、人得度。所以然者，若，迦葉！此頭陀行在世

者，我法亦當久在於世。設法在世，益增天道，三惡道便減，

亦成須陀洹、斯陀含、阿那含三乘之道，皆存於世。諸比丘！

所學皆當如迦葉所習。如是，諸比丘！當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

 



67 
 

（七） 

聞如是：一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「利養甚重，令人不得至無上正真

之道。所以然者，諸比丘！彼提婆達兜愚人，取彼王子婆羅留

支五百釜食供養。設彼不與者，提婆達兜愚人終不作此惡；以

婆羅留支王子五百釜食日來供養，是故提婆達兜起五逆惡，身

壞命終，生摩訶阿鼻地獄中。以此方便，當知利養甚重，令人

不得至無上正真之道。若未生利養心不應生，已生當滅之。如

是，諸比丘！當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

（八） 

聞如是： 

一時，佛在羅閱城耆闍崛山中，與大比丘眾五百人俱。 

爾時，提婆達兜壞亂眾僧，壞如來足，教阿闍世取父王殺，

復殺羅漢比丘尼，在大眾中而作是說：「何處有惡？惡從何生？

誰作此惡當受其報？我亦不作此惡而受其報。」 

爾時，有眾多比丘，入羅閱城乞食而聞此語。提婆達兜愚

人在大眾中而作是說：「何處有惡？惡從何生？誰作此惡而受

其報？」爾時，眾多比丘食後攝取衣鉢，以尼師壇著右肩上，

便往至世尊所，頭面禮足，在一面坐。 

爾時，眾多比丘白世尊曰：「提婆達兜愚人在大眾中而作

是說：『云何為惡無殃，作福無報，無有受善惡之報。』」 

爾時，世尊告諸比丘：「有惡、有罪，善惡之行皆有報應。

若彼提婆達兜愚人知有善惡報者，便當枯竭，愁憂不樂；沸血

便從面孔出，以彼提婆達兜不知善惡之報，是故在大眾中而作

是說：『無善惡之報，為惡無殃，作善無福。』」 

爾時，世尊便說此偈： 



68 
 

「愚者審自明，  為惡為有福； 

 我今豫了知，  善惡之報應。 

「如是，諸比丘！當遠離惡，為福莫惓。諸比丘！當作是

學。」爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

（九） 

聞如是：一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「受人利養甚重不易，令人不得至

無為之處。所以然者，利養之報，斷入人皮，以斷皮，便斷肉；

以斷肉，便斷骨；以斷骨，便徹髓。諸比丘！當以此方便，知

利養甚重。若未生利養心便不生，已生求令滅之。如是，諸比

丘！當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

（一〇） 

聞如是：一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園。 

爾時，世尊告諸比丘：「受人利養甚為不易，令人不得至

無為之處。所以然者，若彼師利羅比丘不貪利養者，不作爾許

無量殺生，身壞命終，生地獄中。」 

爾時，世尊便說此偈： 

「受人利養重，  壞人清白行； 

 是故當制心，  莫貪著於味。 

 師利以得定，  乃至天帝宮； 

 便於神通退，  墮於屠殺中。 

「諸比丘！當以此方便，知受人利養甚為不易。如是，比

丘當作是學，未生利養心制令不生，已生此心求方便令滅。如

是，諸比丘！當作是學。」 

爾時，諸比丘聞佛所說，歡喜奉行。 

增壹阿含經卷第五 



69 
 

 

结  行： 
1. 补阙真言：南谟喝啰怛那，哆啰夜耶。佉啰佉啰。俱住俱住。摩 

啰摩啰。虎啰，吽。贺贺，苏怛拏，吽。泼抹拏，娑婆诃。（三遍） 

2. 七佛灭罪真言：离婆离婆帝。求诃求诃帝。陀罗尼帝。尼诃啰帝。

毗黎你帝。摩诃伽帝。真陵乾帝。娑婆诃。（三遍） 

3. 三皈依  

自皈依佛，当愿众生，体解大道，发无上心； 

自皈依法，当愿众生，深入经藏，智慧如海； 

自皈依僧，当愿众生，统理大众，一切无碍。和南圣众。（一遍） 

4. 回向 

愿以此功德      普及于一切 

我等与众生      皆共成佛道 

愿消三障诸烦恼      愿得智慧真明了 

普愿罪障悉消除      世世常行菩萨道 

愿以此功德 回向法界众生 愿诸众生： 

罪障消除 福德增长 智慧增长 菩提心增长 

愿三宝兴隆 正法久住 普愿众生 早成佛道 

南无十方三世一切佛 一切菩萨摩诃萨 摩诃般若波罗蜜  

5. 礼佛（三拜/三问讯）（注：此阅藏仪轨可以根据需要自行调整） 

恭敬法宝 开智慧眼  

深入经藏 智慧如海  

 


