
 1 

《5.4 版第 6 辑 3》--8.1 第 213 坛 

起诵仪 

请佛发愿 

稽首禮諸佛   及法比丘僧   我今為自利   亦利諸有情 

與諸善同修   正聞大藏經   傳承三聖學   令正法久住 

 

南无本师释迦牟尼佛  

南无本师释迦牟尼佛 

南无本师释迦牟尼佛 
 

香赞   

（一遍） 

炉香乍爇. 法界蒙薰. 诸佛海会悉遥闻. 

随处结祥云.诚意方殷.诸佛现全身. 

 南无香云盖菩萨摩诃萨（三称） 

 

开经偈 

（一遍） 

无上甚深微妙法 百千万劫难遭遇 

我今见闻得受持 愿解如来真实义 

  讽诵经时  当愿众生： 

 顺佛所说  总持不忘. 

（注：此阅藏仪轨可以根据需要自行调整） 

 



 2 

月燈三昧經卷第一  

高齊天竺三藏那連提耶舍譯  

如是我聞： 

一時婆伽婆住王舍城耆闍崛山，與大比丘眾百千人俱；菩薩

八十那由他，皆一生補處，阿氏多菩薩摩訶薩而為上首；四天王、

釋天王、娑婆世界主大梵天王，及餘增上福德諸天、增上威勢阿

修羅王、龍王、夜叉、乾闥婆、緊陀羅、摩睺羅伽、人非人等；

前後圍遶，瞻仰如來。 

時此眾中有菩薩名月光童子——已於過去供養諸佛，殖眾善

根，自識宿命，信樂大乘、安住大乘、大悲相應——從坐而起，

偏袒右肩，右膝著地而白佛言：「世尊！我今於佛欲有所問，惟

願聽許，除我疑結。」 

佛言：「童子！隨汝所樂，於彼彼問當為汝說，令得歡喜。

我一切智、一切知見，於一切法有力、無畏而得自在，與無障礙

解脫知見相應。童子！如來無所不知、無所不見、無所不證、無

不選擇，覺知無量無邊世界。童子！諸佛、世尊於彼彼問悉能隨

答，皆令心喜。」 

爾時，童子以偈問曰： 

「諸佛行於何等行，  能為世親作光明？ 

 能得不可思議智？  惟願救護解說之。 

 何行得斯說法上，  人中牛王天敬奉， 

 不可稱量最上智？  惟願為我善分別。 

 我以深信故諮問，  真實無有諂曲心， 

 餘更無能證知我，  唯是人尊所照見。 

 我有廣大勝樂心，  釋種師子知我行， 

 我心不為語言故，  唯願為我說助道。 

 何法能將諸佛來，  而得增長無邊智， 

 於一切法到彼者？  唯願為我善宣說。 

 願說長養我行法，  令得修成明利智， 

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=656&B=T&V=15&S=0639&J=1&P=&86926.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=656&B=T&V=15&S=0639&J=1&P=&86926.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=656&B=T&V=15&S=0639&J=1&P=&86926.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=656&B=T&V=15&S=0639&J=1&P=&86926.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=656&B=T&V=15&S=0639&J=1&P=&86926.htm%230_2


 3 

 深心持戒不毀犯，  遠離一切諸怖畏。 

 云何於戒而不棄？  云何於慧而不減？ 

 云何安住阿蘭若？  云何而得增智慧？ 

 云何能入勝妙法，  樂護禁戒無悔恨？ 

 云何於戒而不缺？  云何能知有為性？ 

 云何得斯三業淨，  無染穢心趣佛道？ 

   云何能得身業淨？  云何能除口、意惡？ 

   云何得離雜染心？  唯願世尊隨問說。」 

爾時，佛告月光童子：「菩薩摩訶薩若與一法相應，速得阿

耨多羅三藐三菩提，如是諸法悉皆剋獲。云何一法？若菩薩摩訶

薩於眾生所起平等心、救護心、無礙心、無毒心，是為一法相應，

速成阿耨多羅三藐三菩提，能獲如是功德之利。」 

爾時，世尊而說偈言： 

「若有受持是一法，  能順菩薩正修行， 

 因此一法功德故，  速得成於無上道。 

 於一切處心無礙，  勇猛菩薩所能行， 

 初不起於憎、愛想， 如是則獲妙功德。 

 若能如是修等心，  則得證於平等果； 

 如是法行俱平等，  則得足下安平相。 

 修於平等離瞋心，  能除一切煩惱覆， 

 以是因緣足下平，  故獲足下蓮花色。 

 彼能獨顯於十方，  福德光明遍佛土， 

 既得登於寂滅地，  調伏無量諸眾生。 

「童子！菩薩摩訶薩於一切眾生起平等心、救護心、無礙心、

無毒心，為世間眼，證得三昧，名為諸法體性平等無戲論三昧。

從彼三昧成就十法。何者為十？一、身戒，二、口戒，三、意戒，

四、業清淨，五、渡諸因緣，六、悟解諸陰，七、得界平等，八、

除諸入相，九、斷滅諸愛，十、證於無生。 



 4 

「復有十法：一、入諸法性，二、顯示諸因，三、不壞於果，

四、現見諸法，五、修集於道，六、與佛俱生，七、智慧明利，

八、入諸眾生樂欲之智，九、得於法智，十、入無礙辯智。 

「復有十法：一、善知文字智，二、已渡諸事，三、得音聲

智，四、於界平等，五、得界平等心生踊悅，六、得於喜分，七、

得不曲心，八、威儀調伏，九、得質直心，十、色無瞋變。 

「復有十法：一、面常怡悅，二、言詞和雅，三、恒先慰問，

四、常不懈怠，五、恭敬尊長，六、供養尊長，七、生處知足，

八、修善無厭，九、邪命清淨，十、安住阿蘭若。 

「復有十法：一、地地安住智，二、正念不忘，三、得陰方

便智，四、界方便智，五、入方便智，六、證諸神通，七、滅諸

煩惱，八、斷除習氣，九、心常勇猛，十、住不淨觀。 

「復有十法：一、知犯方便，二、滅諸有流，三、斷諸結使，

四、已渡諸有，五、善識宿命，六、於業果無疑，七、於法思惟，

八、求於多聞，九、得於利智，十、得調伏地。 

「復有十法：一、不恃持戒，二、不妄想分別，三、無有輕

躁，四、住不退相，五、出生善法，六、厭離惡法，七、不行煩

惱，八、不捨於學，九、分別諸禪，十、得一切眾生樂欲之智。 

「復有十法：一、善分別生處，二、得於盡智，三、善知語

言智，四、棄捨俗緣，五、厭離三界，六、不起下心，七、不著

諸法，八、攝受正法，九、守護正法，十、知律方便。 

「復有十法：一、滅諸諍，二、不相違，三、不鬪訟，四、

忍平等，五、得忍地，六、自攝於忍，七、善擇諸法，八、心樂

具戒，九、決定方便善於問答，十、善分別句義智。 

「復有十法：一、於法出生方便智，二、善知義非義出生智，

三、前際智，四、後際智，五、現在智，六、三世平等智，七、

善解三輪智，八、心安住，九、身安住，十、善護威儀。 



 5 

「復有十法：一、不壞威儀，二、分別威儀，三、威儀端雅，

四、善解說誼，五、得世智，六、好施不慳，七、恒舒施手，八、

常施不絕，九、無物不施，十、有慚。 

「復有十法：一、有愧，二、棄捨惡心，三、不捨頭陀，四、

於信無爽，五、常行喜行，六、捨所坐處施諸尊長，七、捨於憍

慢，八、善攝於心，九、善知心相應，十、善知心起。 

「復有十法：一、善知義智，二、善知法智，三、遠離無知，

四、善入微細心，五、識心自性，六、善知法去來方便，七、善

知一切語言智，八、善得詞無礙差別，九、得義決定方便智，十、

棄捨非義。 

「復有十法：一、親近善人，二、與之同事，三、聽受其教，

四、遠離惡人，五、修禪起通，六、不著禪味，七、遊戲神通，

八、得於世智，九、遠離施設假名，十、不厭有為。 

「復有十法：一、得利不忻，二、逢衰不慼，三、稱而不悅，

四、譏而不憂，五、譽之不增，六、毀之不減，七、不苦，八、

不樂，九、不親在家，十、不在僧眾。 

「復有十法：一、捨不恭敬，二、行於恭敬，三、禮儀具足，

四、捨無禮儀，五、不污俗家，六、守護佛法，七、宴默少言，

八、言行不麁，九、與彼言談善能方便，十、降伏諸怨。 

「復有十法：一、善知時節，二、於諸凡夫不可知想，三、

於諸貧賤不起輕心，四、有乞即施，五、於諸貧者任乞不障，六、

於諸破戒不起嫌心，七、念欲救彼，八、善知所作，九、攝受正

法，十、捨於財食。 

「復有十法：一、不營積聚，二、讚歎持戒，三、訶責犯戒，

四、敬奉持戒無有諂心，五、一切所有悉皆能施，六、誠心勸請，

七、如說而行，八、承事智人，九、於諸法決定深樂修行，十、

得譬喻智。 



 6 

「復有十法：一、於前際方便，二、修善為首，三、有諸方

便，四、斷除諸相，五、棄捨諸想，六、善知事相，七、能演諸

經，八、於諸違順善得方便，九、於諦決定，十、證於解脫。 

「復有十法：一、所言真直，二、顯自性智，三、言說無疑，

四、繫想於空，五、修於無相，六、知無願性，七、得四無畏，

八、於戒堅固，九、入正具足，十、得於智慧。 

「復有十法：一、繫想一緣，二、少結親知，三、不起濁心，

四、棄捨諸見，五、得陀羅尼，六、得智，七、得明，八、安住，

九、住持，十、正勤。 

「童子！是名菩薩摩訶薩從彼諸法體性平等無戲論三昧成

就如是諸功德利。 

「童子！如是三昧名為因、名為相應、名為教、名為門、名

為作、名為道行、名為無疑、名為師導、名為行順忍、名為忍地、

名為除去不忍、名為智地、名為遠離無知、名為建立於智、名為

方便地、名為菩薩遊行、名為親近勝丈夫、名為遠離惡丈夫、名

為如來所說佛地、名為智者隨喜、名為愚者所棄、名為聲聞難知、

名為非外道地、名為如來所攝、名為十力所知、名為諸天供養、

名為梵王禮拜、名為帝釋隨後行、名為龍神曲躬、名為夜叉隨喜、

名為緊陀羅所讚、名為摩睺羅伽歎美、名為菩薩所修、名為智者

所求、名為得無上道物、名為非財食施、名為除諸眾生煩惱病藥、

名為智藏、名為無盡辯才、名為出生諸教、名為除諸痛苦、名為

知三界、名為渡筏、名為渡四流船、名為出生名譽、名為讚顯如

來、名為如來利益、名為光讚十力、名為出生菩薩道德、名為慈

滅恚怒、名為悲除惱害、名為歡喜寂靜於心、名為捨所悲人、名

為穌息大乘人、名為能師子吼、名為佛道、名為一切法印、名為

引導一切智、名為菩薩遊戲園苑、名為散壞魔軍、名為善逝衢術、

名為成諸吉義、名為防捍讎敵、名為以法降怨、名為真實無畏、

名為如實不妄求力、名為十八不共法根本、名為莊嚴法身、名為

諸行威勢、名為莊嚴佛慧、名為棄諸愛著、名為悅佛長子、名為

滿足佛智、名為非辟支佛地、名為清淨心、名為清淨身、名為成



 7 

就解脫、名為無諸雜欲、名為無諸雜恚、名為非愚癡地、名為阿

含智、名為能起諸術、名為除諸無明、名為滿足解脫、名為踊悅

禪人、名為須見者眼、名為遊戲神通、名為能現神足、名為聞持

陀羅尼、名為念持不忘、名為諸佛所加、名為導師方便、名為微

細難知無相應者、名為捨於文字、名為深知義智、名為知見智、

名為分別智、名為不可言說智、名為能調非智、名為質直者智、

名為少欲者智、名為攝持精進、名為能持不忘、名為能銷諸苦、

名為諸法無生、名為一言演說能知所有生滅諸趣，是名一切法體

性平等無戲論三昧。」 

說是法門時，會中有八十那由他人天得無生法忍、九十二那

由他人天得隨音聲忍、七十六那由他人天得於順忍、六萬人天遠

塵離垢得法眼淨、一千比丘盡諸有漏心得解脫、二百五十比丘尼

盡諸有漏心得解脫、五百優婆塞得阿那含果、八百優婆夷得斯陀

含果。 

是時三千大千世界六種震動——所謂：動、遍動、等遍動，

踊、遍踊、等遍踊，起、遍起、等遍起，吼、遍吼、等遍吼，震、

遍震、等遍震，覺、遍覺、等遍覺——東踊西沒、西踊東沒、南

踊北沒、北踊南沒、中踊邊沒、邊踊中沒。 

以法力故，忽然而起未曾有光，悉能暉照幽冥邊遠，乃至阿

鼻地獄無不大明。是時世界鐵圍之間，黑闇眾生更相瞻覩，咸各

驚言：「何忽在此有斯人輩？」 

爾時，世尊而說偈言： 

「我念往劫六億佛，  本生皆在耆闍山， 

 我於過去求道時，  從彼諸尊聞斯定。 

 時彼六億最後佛，  為世間親作光明， 

 號曰娑羅樹王佛，  我從彼尊問是定。 

 我時生在剎利種，  於諸王中最尊勝， 

 有子滿於五百數，  具足一切諸伎能。 

 我時為彼無上尊，  建立伽藍滿一億， 



 8 

   純用勝妙大栴檀，  糅以金、銀及眾寶。 

 我時為王人愛樂，  號曰毘沙謨達王， 

 為佛廣設諸供養，  滿足萬八百億歲。 

 彼時最勝兩足尊，  號曰娑羅樹王者， 

 於其七億六千年，  住壽世間弘道化。 

   有八十億諸聲聞，  三明、六通常在定， 

 住於漏盡最後身，  如是聖眾無譏毀。 

 我備種種勝供具，  供養渡諸惡趣者， 

 為欲利益諸人天，  是以求於此三昧。 

 我與妻子俱出家，  持彼佛教無與比， 

 於千四萬億歲中，  我常諮問是三昧。 

 八萬那由偈稱讚、  異異偈頌八億兆， 

 彼佛以此為他說，  惟論此定之一品。 

     頭、目、手、足、并妻子，種種珍寶及飲食， 

 一切財貨無不捨，  為求如是三昧故。 

 念昔百億諸如來，  復有恒河沙數佛， 

 是等皆住耆闍山，  宣說如是勝寂定。 

 皆同釋迦一名號，  佛子同字羅睺羅， 

 給侍同名為歡喜，  王城同號迦毘羅。 

   最第一雙世知者，  同名目連、舍利弗， 

 世界同名為娑婆，  彼佛俱出濁惡世。 

 我以諸供奉人尊，  為欲行於菩提行； 

 諸供養具皆奉上，  為欲誦持此定故。 

 發修勝行得此定，  得斯定行無量種， 

 安住一切德行者，  得是三昧則不難； 

 不著諸味離躁擾，  不涉世俗無嫉妬， 

 安住大悲離瞋恚，  得是三昧則不難； 

 遠俗不悕於世利，  邪命清淨無煩惱， 

 於戒皎然無所畏，  得是三昧則不難； 

 勇猛精進常不息，  愛樂閑寂行頭陀， 

 安住無我妙法忍，  得是三昧則不難； 



 9 

 善調伏心無戲論，  安住威儀諸行等， 

 樂行捨施無慳悋，  得是三昧則不難。 

 如來所有諸相好、  及以十八不共法、 

 力、無畏等得不難， 以能受持此定故。 

 佛眼所見諸眾生，  假使一時俱成佛， 

 彼佛一一各壽命，  千萬億數難思劫， 

 彼佛各有無量頭，  猶如大海諸沙數， 

 一頭各有無量舌，  其數亦如大海沙， 

 彼一一舌各稱揚，  持定一偈之功德， 

 說其少分不能盡，  何況書寫及受持？ 

     若有順定頭陀德，  天、修羅、鬼所愛護， 

 為諸王等常順從，  受持難見寂定故。 

 彼有無邊無礙辯，  宣說無量百千經， 

 於一切時常不斷，  以持此經聞持藏。 

 若欲得見彌陀佛、  及彼安樂世界等， 

 後大怖畏惡世時，  應當聞持是三昧。 

 我今於汝有付囑，  我人中尊自勸汝， 

 我涅槃後末世時，  應當聞持是三昧。 

 十方所有一切佛，  過去世中及現在， 

 彼佛皆學是三昧，  得到無為佛菩提。 

「童子！以是義故，若有菩薩摩訶薩欲於如來真實功德開示、

辯說義味名號無有窮盡，一切所說為佛所記，汝今應當讀誦、受

持、為他廣說如是三昧。 

「童子！何者如來實德名號？若菩薩摩訶薩住阿蘭若樹下

空閑，靜默獨坐當如是學，謂如來、應供、正遍知、明行足、善

逝、世間解、無上士、調御丈夫、天人師、佛、世尊，積集如來

勝妙功德，修諸善根而不壞失，以大忍力得諸相花及隨形好而自

莊嚴，可愛色中最為增上。覩者無厭，敬信愛樂，於諸智慧無能

奪者，不可壞力化諸眾生，為菩薩之父、為賢聖之王、為向涅槃

導師，無邊智慧、無量辯才。梵音清雅，言聲辯暢，相好希奇，

有目瞻仰，隨所觀處欲捨不能。得無比身，不為欲染、不為色染，



 10 

過無色界，遠離諸苦、棄捨諸法。解脫諸界非入相應，斷除諸結

盡諸渴愛，渡於四流滿足智慧，安處涅槃住於實際。 

「童子！此顯如來真實功德，是名菩薩摩訶薩住彼三昧能獲

如來真實功德，開說名義無有窮盡，一切所說諸佛所記。」 

爾時，世尊而說偈言： 

「於無量數千劫中，  不能說盡如來德， 

 久集一切妙善根，  為求如是勝定故； 

 莊嚴美女姝妙身，  最上希奇可樂色， 

 我本決施無悔心，  為求如是勝定故； 

 捨所重財及僮僕、  摩尼大寶與金銀， 

 以勝上心而施彼，  為求如是三昧故； 

 以摩尼寶珠、瓔珞、 天冠臂印及金繩， 

 昔曾奉施諸尊師，  為求如是勝定故。 

 諸妙香花無量果，  皆是犍陀婆師香， 

 我以此花散佛塔，  增上淳至勝妙心。 

 我以無量諸法施，  歡喜開導諸眾生， 

 於諸名聞及利養，  我初不起如是心： 

『我本集於頭陀德。』 獨在樹下默無言， 

 無量慈悲愍眾生，  為求無上菩提果。 

 共住同戒無違諍，  愛語常流潤澤音， 

 言詞柔軟人樂聞，  一切見之無厭捨。 

 住於他舍離家慳，  無量億生不嫉妬， 

 歡喜常自行乞食，  於諸請召皆棄捨。 

 若有多聞能受持，  於此三昧四句偈， 

 如是便為供養我，  以勝上心而尊敬。 

 我昔行於種種施，  長夜於戒而不犯， 

 以無量種供養佛，  為求如是寂定故。 

 我於無量世界中，  滿中摩尼而廣施， 

 聞是三昧持一偈，  此福過彼不可量。 

 一切所有種種花，  及諸妙香甚希有， 



 11 

 供養一切諸如來，  樂修善根無量劫。 

 世間所有諸伎樂、  勝妙飲食及寶衣， 

 無量劫中增上心，  常以供養諸十力。 

 若人興於菩提願，  當獲無上大法王； 

 若人於此三昧經，  聞說一偈福過彼。 

 於恒河中所有沙，  爾所劫數說其利， 

 敷演彼德不能盡，  以持無量福定故。 

「童子！以是義故，菩薩摩訶薩於是三昧應當至心受持、讀

誦、為他演說、分別顯示，廣化眾生修是三昧。」 

爾時，世尊即說偈言： 

「於彼佛所聞如是，  無上勝妙之利益， 

 是故我今為汝說，  諸佛所說勝三昧。 

 七億三千萬佛所，  我於過去曾供養， 

 彼諸一切如來等，  亦說如是修多羅。 

 由此能入大悲心，  是故顯說此三昧， 

 若有習學多聞者，  得如來智則不難。 

 若能於彼末世時，  世間導師滅度後， 

 有諸毀法惡比丘，  於彼多聞不悕樂。 

 雖說戒法而得活，  自於戒法不樂行； 

 雖說禪定而得活，  自於禪定不樂行； 

 雖說智慧而得活，  自於智慧不樂行； 

 雖說解脫而得活，  自於解脫不樂行； 

 雖說知見而得活，  自於知見不樂行。 

   如人口說：『栴檀香，於諸香中最為上。』 

    有人問彼說香者：  『汝所說香自有不？』 

   答云：『我實不聞香， 但由說香而得活。』 

 於佛滅後末惡世，  有不應式諸比丘， 

 雖說戒法而得活，  不能自行於戒法； 

 於佛滅後末惡世，  有不應式諸比丘， 

 雖說定法而得活，  不能自行於定法； 



 12 

 於佛滅後末惡世，  有不應式諸比丘， 

 雖說慧法而得活，  不能自行於慧法； 

 於佛滅後末惡世，  有不應式諸比丘， 

 雖說解脫而得活，  不能自行解脫法； 

 於佛滅後末惡世，  有不應式諸比丘， 

 雖說知見而得活，  不能自行知見法。 

 譬如貧賤為他欺，  後時富貴人所敬， 

      人、天、龍、鬼、鳩槃荼， 終不供養無定者。 

 若得三昧微妙地，  智者便得廣智藏， 

 為彼人天之所敬，  能以上施施眾生。 

 我聞如是之利益，  最為勝上佛所演， 

   親屬、資財皆悉捨， 為欲聞說是三昧。」 

 月光童子心歡喜，  合掌向佛說是言： 

「我於佛仙滅度後，  當護持此佛勝法。 

 於自身命能棄捨、  及諸世間種種樂， 

 於後惡世怖畏時，  當護持是勝妙定。 

 我見世間無量苦，  興大悲心而欲拔， 

   於彼復起大慈心，  而為說此勝三昧。」 

 眾中五百人咸起，  亦願護持是三昧。 

 童子於彼為上首，  亦共持此勝三昧。 

爾時，月光童子白佛言：「世尊！所言三昧，何者是也？」 

佛言：「童子！諦聽諦聽，當為汝說。謂：一、能寂滅於心，

二、無所起，三、無和合智，四、棄捨重擔，五、得如來智，六、

成佛威力，七、治其欲著，八、滅除瞋恚，九、斷離愚癡，十、

住心相應，十一、捨不住心，十二、樂欲善法，十三、欲奪有為，

十四、安住正信，十五、夜常覺悟，十六、不捨禪定，十七、增

已生善，十八、於生不樂，十九、不造諸業，二十、不計內入，

二十一、不計外入，二十二、不讚自身，二十三、不毀他人，二

十四、不在俗家，二十五、戒行淳熟，二十六、無能輕欺，二十

七、有大福德，二十八、自知，二十九、不輕躁，三十、安住威

儀，三十一、捨麁惡言，三十二、無怒恚心，三十三、救護於彼，



 13 

三十四、護善知識，三十五、護持密語，三十六、於諸眾生不起

害心，三十七、不惱持戒，三十八、恒柔軟語，三十九、不依三

界，四十、於一切智而得順忍。」 

爾時，世尊而說偈言： 

「我已開於甘露門、  我已說諸法自性、 

 我已示於生死過、  我已開顯涅槃利， 

 我已教離惡知識、  常當親近善知識、 

 離諸憒眾住寂靜、  常修慈心而不絕、 

 於清淨戒常護持、  歡喜樂於頭陀行， 

 若能常習於捨慧，  得是三昧則不難。 

 此能得於寂滅地，  終不墮在聲聞地， 

 必當證於佛智慧，  剋獲諸佛無量德。 

 見諸眾生有智器，  為說佛慧以示之， 

 若能發求無上智，  得是三昧則不難。 

 若為食起嫉妬心，  當觀食已無有淨， 

 用功無量乃得成，  若深觀此能得定。 

 無物能將此定來，  必由淨戒之所起， 

 諸法體性常寂然，  凡夫無智不能會。 

 若能心住於寂定，  是人一切常有佛， 

 人尊恒見諸眾生，  常修如是寂滅定。 

 念佛相好及德行，  能使諸根不亂動， 

 心無迷惑與法合，  得聞得智如大海。 

 智者住於此三昧，  攝念行於經行所， 

 能見千億諸如來，  亦值無量恒沙佛。 

 若人心有迷惑者，  於佛法中取限量， 

 於無量中無有量，  如來諸德不思議。 

 一切世間無與比，  何況而能有過者？ 

 諸智諸德皆相應，  於此不疑定成佛。 

 得如來身紫金色，  一切端妙為世親， 

 緣於如是心安住，  乃名得定之菩薩。 

 此緣佛相是有作，  能除一切有相想， 



 14 

 然後安住於無相，  乃能達於諸法空。 

 能得安住於法身，  知一切有而無有， 

 無有之相修習已，  然後觀佛非色身。 

 我今為汝善說之，  彼彼趣於如是處， 

 所謂覺知諸緣事，  無量思量常不斷。 

    若有能生如是心：  『念佛相好及智慧。』 

 彼人能修如是念，  一心趣向無退轉， 

  若行、若坐、若經行， 於諸佛智無疑惑。 

   得無疑已作是願： 『令我得佛三界尊。』 

 必當得見諸如來，  入佛法中能選擇。 

 於此三昧而起已，  稽首禮於十方佛， 

 身、口及意皆清淨， 讚歎諸佛常不斷， 

 常修如是念佛相，  日夜恒見諸如來。 

 若遇垂死最重疾，  痛惱逼迫極無聊， 

 念佛三昧常不捨，  不令苦切奪此心。 

 彼人自解是法故，  則知一切諸法空， 

 以住如是諸教門，  於菩薩行不厭惡。 

 得聞如是利益已，  求於如來無等智， 

 於後不生追悔心，  最上菩提難得故。 

 我今為汝無量說，  汝於此法若不行， 

 如人雖持良妙藥，  於自身病不能治。 

 是故應當知選擇，  所謂求於勝三昧， 

 戒、聞、布施常修習， 得是三昧則不難。」 

月燈三昧經卷第一 

 
  

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=656&B=T&V=15&S=0639&J=1&P=&86926.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=656&B=T&V=15&S=0639&J=1&P=&86926.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=656&B=T&V=15&S=0639&J=1&P=&86926.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=656&B=T&V=15&S=0639&J=1&P=&86926.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=656&B=T&V=15&S=0639&J=1&P=&86926.htm%230_3


 15 

月燈三昧經卷第二 

高齊天竺三藏那連提耶舍譯   

爾時，世尊告月光童子言：「過去久遠無量無邊不可思議過

阿僧祇劫，爾時有佛號曰聲德如來、應、正遍知、明行足、善逝、

世間解、無上士、調御丈夫、天人師、佛、世尊出現於世。 

「童子！爾時聲德如來、應、正遍知於初會眾集有八億聲聞，

皆阿羅漢，諸漏已盡，逮得己利，盡諸有結，依於正教，心善解

脫，能到一切心自在岸；第二會集有七億眾、第三會集有六億眾，

一切亦是大阿羅漢，諸漏已盡，逮得己利，盡諸有結，依於正教，

心善解脫，能到一切心自在岸。 

「童子！爾時彼佛壽四萬歲，時閻浮提安隱豐樂，人民熾盛，

普遍充滿。 

「童子！時閻浮提有二大王：一名、堅固力，二名、大力。

此二大王一一統領半閻浮提，二王境土安隱豐樂，人民熾盛，普

遍充滿。時聲德如來在大力王國出現於世。 

「童子！是時大力王請聲德如來及比丘僧滿足千年，以一切

隨順清淨無過衣服、飲食、臥具、湯藥而為供養。 

「童子！彼聲德如來及聲聞僧多饒利養、恭敬、讚歎。 

「時有淨信長者、諸婆羅門，於聲德如來及聲聞僧所發勇猛

意，學大力王而設供養——謂以世財為勝供養——彼人不知行供

養也。云何行供養？所謂受持五戒、八戒、出家詣佛、親覲請問

見深法忍。 

「童子！時聲德如來作如是念：『是諸眾生志意下劣，不能

受持五戒、八戒、出家詣佛、親覲請問見深法忍、修於梵行寂靜

遠離、受具足戒得比丘分、及以受行究竟善根，如是寂滅樂具無

上妙樂悉皆遠離，但以世財而供養我。是諸眾生但希小樂，謂為

至樂；是諸眾生但重現法及後世法，不能愛重究竟善根。云何名

重現法？謂樂五欲。云何名重後世善根？謂樂生天。云何名為究

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=656&B=T&V=15&S=0639&J=2&P=&86927.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=656&B=T&V=15&S=0639&J=2&P=&86927.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=656&B=T&V=15&S=0639&J=2&P=&86927.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=656&B=T&V=15&S=0639&J=2&P=&86927.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=656&B=T&V=15&S=0639&J=2&P=&86927.htm%230_2


 16 

竟善根？謂究竟清淨、究竟吉祥、究竟梵行、究竟窮盡、究竟最

後、究竟涅槃。我今說如是法，令此眾生於其檀行不為究竟最勝

供養，但以無上行而供養我。』 

「童子！爾時聲德如來欲覺悟彼大力王及諸長者、婆羅門等

而說偈言： 

「『若人行於財、食施，  彼此不名相尊敬， 

    如是所行不可歎，  諸佛、智者已遠離； 

  若說無我智慧者，  如是勝人應奉事， 

  彼於聖諦信不動，  奉敬是者佛所歎。 

  若人財、食而奉施， 但獲現近少利益； 

  若能遠離如是施，  是人成就出家行。 

  若有能起無財心，  又能顯示無財法， 

  亦能淨信無財者，  是人速成無上道。 

  無有處於五欲中，  於妻子等生愛著， 

  凡愚恒在居家者，  是人而能得漏盡； 

  厭離五欲如火坑，  能於妻子離愛染， 

  怖畏居家求出離，  獲勝菩提則不難。 

    無有過去諸如來，  及其現在、未來者， 

  常在居家住欲地，  而能獲得勝妙道。 

  棄捨王位如涕唾，  住於遠離空閑處， 

  斷除煩惱降諸魔，  悟解離垢無為道。 

  若有恒沙世雄猛，  千萬億歲而供養， 

  有能厭患在家者，  如是功德最為上。 

  非是飲食及衣服、  諸妙花香及塗香， 

  如是等事供養佛，  能如出家奉行法。 

  若有樂求菩提者，  能利眾生厭世間， 

    趣向空閑行七步，  如是福報最為上。』 

「童子！時大力王聞聲德如來、應、正遍知說如是等出家修

行義利名已，復作是念：『如我解佛所說義者，如來非說檀波羅

蜜以為究竟清淨、究竟吉祥、究竟梵行、究竟窮盡、究竟最後、



 17 

究竟涅槃。』彼大力王復作是念：『非在家住能得無上、修得無

上修行義利，而我今者遠離是行。我今要當剃除鬚髮、被服袈裟，

以家非家，出家為道。』 

「童子！時大力王與其眷屬八萬人俱，前後圍遶往聲德佛所

頂禮佛足，右遶三匝，退坐一面。 

「童子！爾時，聲德如來知大力王及其眷屬心所欲樂，即為

宣說一切諸法體性平等無戲論三昧，分別顯示。 

「童子！時大力王聞是三昧，歡喜踊躍，深心愛樂，即於聲

德佛所棄捨王位，正信出家，剃除鬚髮，服三法衣。既出家已，

於此三昧廣能聽受、讀誦、憶持、分別其義、修行相應，以此善

根於二億劫不墮惡道。次第復值二億諸佛，彼佛法中常得出家，

一一佛所於此三昧聽受、讀誦、分別其義、修行相應，以此善根

次第滿百億劫得成佛道，號曰智勇如來、應、正遍知、明行足、

善逝、世間解、無上士、調御丈夫、天人師、佛、世尊，利益無

量無邊眾生，然後乃當入般涅槃。童子！汝當觀此三昧有是神力，

能令菩薩招感佛智。 

「童子！彼大力王所將眷屬八萬人等，聞是三昧歡喜踊躍，

心甚愛樂，亦皆隨王正信出家，剃除鬚髮，被服法衣。是出家輩

聞此三昧，讀誦、受持、分別解說、修行相應，以此善根於二億

劫不墮惡道，一一劫中值千萬佛，於彼佛所常得出家。既出家已，

聞此三昧，讀誦、受持、應修、行住，以此善根於後滿百千劫各

異世界得成佛道，同號堅固勇健堪能如來、應、正遍知、明行足、

善逝、世間解、無上士、調御丈夫、天人師、佛、世尊，利益無

量諸眾生已，然後乃入無餘涅槃。 

「童子！如是三昧有大威力，能令菩薩招致阿耨多羅三藐三

菩提。」 

爾時，世尊欲重宣此義而說偈言： 

「我念過去久遠世，  不思議劫有佛出， 

 能為眾生作利益，  號曰聲德大仙尊。 



 18 

 初會眾集滿八億，  悉是聲聞諸弟子； 

 第二會集七億數、  第三六億阿羅漢， 

 一切漏盡無煩惱，  諸神通力到彼岸。 

 其佛壽命四萬歲，  國土世界甚嚴淨。 

   時閻浮提有二王，  號曰大力、堅固力， 

 是等二王所居土，  一一各領半閻浮。 

 佛出大力王國中，  諸勝人天奉供養， 

 其王於佛得淨信，  恭敬供養滿千年。 

 國人無量學是王，  種種供養於如來， 

 但以世財非法供，  佛及聲聞悉豐足。 

 爾時世尊作是念：  『我說是法令捨欲， 

 必令彼王生厭離，  於我法中而出家。』 

 彼時人尊說偈言：  『棄捨惡法是佛教， 

  在家多過具諸苦，  如法修行真供佛。』 

 時王聞說如是偈，  獨趣空閑作是念： 

 『我今不能處家纏，  而為最勝法供養。』 

 即捨王位如洟唾，  并及八萬諸眷屬， 

 一時俱往到佛所，  頭面作禮住尊前。 

 佛知此等之樂欲，  為說難見寂滅定， 

 彼聞愛敬而悅樂，  一切歡喜即出家。 

    既出家已於此定，  讀誦、受持、廣分別， 

 次第二億劫數中，  未曾墜墮三惡道。 

 是人以此諸善業，  得見百億諸如來， 

 於彼佛法恒出家，  宣說如是勝三昧。 

 是等於後得成佛，  同號堅固大精進， 

 利益無量億眾生，  後入涅槃猶火滅。 

 時彼往昔大力王，  久成佛道號智勇， 

 利益無量百億眾，  置菩提已入涅槃。 

 既聞如是勝利益，  末世持經佛所讚， 

 若能奉持佛法藏，  是等速成人中上。 

「童子！是故，菩薩摩訶薩愛樂是定者應當修習最初所行。 



 19 

「童子！云何菩薩於此三昧最初所行？童子！若菩薩摩訶

薩以大悲心為首，若佛在世、若佛滅後，常勤供養——所謂花鬘、

末香、塗香、寶幢、幡蓋、音聲、歌舞、作倡伎樂、衣服、飲食、

病瘦醫藥——以此善根悉以迴向如是三昧，更不志求其餘諸法而

供養佛，不求妙色、不求資財、不為生天、不求眷屬，唯念是法。

是菩薩尚於法中不見有佛，況復法外而見佛也？是故，童子！是

為真供養佛，而亦不見有佛可得，不取我想、不求果報。是菩薩

三輪清淨，以花鬘、末香、塗香、寶幢、幡蓋、音聲、歌舞、作

倡伎樂、飲食、衣服、病瘦醫藥供養如來，迴向阿耨多羅三藐三

菩提，以此善根得不思議功德、不思議果報，得是三昧速成阿耨

多羅三藐三菩提。」 

爾時，世尊即說偈言： 

「若人香奉無邊智，  能得無量香果報， 

 於千萬劫離惡趣，  永無一切諸臭穢。 

 千萬劫中行勝行，  供養百萬億如來， 

 成佛獲得勝戒香；  若復了知無眾生， 

 施香、受香二俱無， 若能起心如是施， 

 則得柔軟勝順忍；  若人增上修此忍， 

 為他割身猶如錢，  於千萬億恒沙劫， 

 其心堅固不退轉。  云何而得名為忍？ 

 云何復名為隨順？  云何得名不退轉？ 

 云何復名為菩薩？  欣樂自性無我法， 

 以無我想無煩惱，  能知諸法悉盡滅， 

 是因緣故名為忍。  諸佛所學隨順學， 

 智者如法常修行，  知諸佛法無疑惑， 

 是故得名為隨順。  若修行時有世魔， 

   現作佛身說是言： 『佛道難得作聲聞。』 

 不肯信受名不退。  覺悟惡見諸眾生， 

 非此能證甘露道，  勸捨惡道住善趣， 

 是故得名為菩薩。  忍者住於隨順道， 

 以無我法令開悟，  乃至夢中不起念， 



 20 

 存有眾生壽命想。  若魔無量如恒沙， 

      化作佛身到其所，  咸說：『身內有神我。』 

      即語：『無我，汝非佛。』 以智了達諸法空， 

 知已不與煩惱俱，  以戲論故言說有， 

 見已寂滅行世間。  譬如世人所生子， 

 隨即為其立名字，  諸方推名不可得， 

 當知此字無所來。  為立菩薩如是名， 

 菩薩諸方不可求，  乃至實際求不得， 

 如是知者名菩薩。  假使海中熾火然， 

 菩薩終不起身見，  菩薩得住初發心， 

 悉斷惡見、煩惱盡。 不見有其生滅法， 

 所謂眾生及壽命，  諸法體空猶如幻， 

 非彼外道所能知。  若於飲食生貪著、 

 於衣鉢中起愛悋、  及其掉戲輕躁者， 

 是則不知佛菩提；  多憙睡眠及懈怠、 

 姦偽、兇暴、不攝斂、於諸佛所無淨信， 

 是則不知佛菩提；  毀破禁戒無慚愧、 

 於佛法中無歸信、  不敬同修梵行者， 

 是則不知佛菩提。  不毀淨戒具慚愧、 

 於佛法中深愛樂、  同梵行者能恭敬， 

 是則能知勝菩提；  念處以為聖境界、 

   喜悅而作床臥具、  以禪為食、定為漿， 

 是則能知佛菩提。  無我忍為經行處， 

 以空林中行正念，  七覺香花甚可樂， 

 嗅已得成無上道。  菩薩體道所修行， 

 非是餘人所行地，  所謂聲聞及緣覺， 

 誰有智者不貪樂？  設我壽命極長遠， 

 如恒河沙無量劫，  說佛一毛德不盡， 

 如來智慧無邊故。  若聞如是大利益， 

 無畏世尊之所說，  速自教人持是定， 

 無上菩提得不難。 



 21 

「童子！是故，菩薩摩訶薩應善巧知入三法忍——謂知彼第

一忍、第二忍、第三忍——於是忍中應善巧知，復於其智亦善巧

知。何以故？若菩薩摩訶薩於忍智中善巧知者，彼菩薩摩訶薩速

得阿耨多羅三藐三菩提。是故，童子！菩薩摩訶薩若欲速求阿耨

多羅三藐三菩提者，於此三忍法門應當受持；持已，為他廣分別

說，利益安樂無量眾生、救濟世間、利益安樂諸天及人。」 

爾時，世尊為彼月光童子即以偈句頌此入三忍法門： 

「於諸眾生無違諍，  口不宣說非益言， 

 常能安住饒益法，  是則說名為初忍； 

 知一切法猶如幻，  即於此相不取著， 

 能於智中增無減，  是故名為初勝忍； 

 諸修多羅已修學，  智與善說恒相應， 

 於佛無量智不疑，  是則名為初勝忍； 

 若聞一切善說法，  猶如佛說無有疑， 

 能信一切諸佛法，  是則名為初勝忍。 

 於了義經常宣暢，  如佛所說而演說， 

 若說我人及眾生，  即知方便為引接。 

 種種外道諸異見，  菩薩於彼心無擾， 

 轉於彼人深悲愍，  是名第二勝忍相； 

 諸陀羅尼來現前，  於總持門無疑惑， 

 所說語言皆真實，  是名第二勝忍相； 

       假使四大相轉變，  所謂地、水、火、風等， 

 於佛菩提永不退，  是名第二勝忍相。 

 世間所有諸工巧，  菩薩悉能善修學， 

 不見更有勝己者，  是名第三勝忍相； 

 奢摩他力得調伏，  毘婆舍那山不動， 

 一切眾生莫能欺，  是名第三勝忍相； 

       所有言說常在定，  行、住、坐、臥恒三昧， 

 三摩堅固到彼岸，  是名第三勝忍相； 

 住於正定獲神通，  於多佛剎往說法， 

 智者神足勢無減，  是名第三勝忍相； 



 22 

 若修如是寂定時，  諸餘一切群生類， 

 不能知彼心分齊，  是名第三勝忍相； 

 假使世界諸眾生，  一時作佛演說法， 

 是人悉能具領受，  是名第三勝忍相； 

 東、西、南、北及四維、上、下二方亦如是， 

 於諸方中悉見佛，  是名第三勝忍相； 

 悉能變現無量身，  一切皆作真金色， 

 於無量剎往說法，  是名第三勝忍相； 

 此佛世界諸閻浮，  一切皆覩菩薩形， 

 諸天及人咸識知，  是名第三勝忍相； 

 於諸佛法佛行處，  導師所有諸威儀， 

 智者悉能善修學，  是名第三勝忍相。 

 世界所有諸眾生，  悉來讚歎是菩薩， 

 菩薩於彼欣悅者，  則於佛智未修學； 

   世界所有諸眾生，  罵詈、毀謗是菩薩， 

 於此若起瞋恨心，  當知佛智未修學； 

 若得利養心不喜、  於違失時無憂慼， 

 其心安住猶如山，  是名第三勝忍相。 

 一名、隨順音聲忍，  二名、思惟隨順忍， 

 三名、修習無生忍， 學此三忍得菩提。 

 若於如是三勝忍，  菩薩其有能得者， 

 善逝見彼菩薩時，  即授無上菩提記。 

 若有聞此授記莂，  不思議數億眾生， 

   咸發無上菩提心：  『我要當作人中尊。』 

 聞說如是授記音，  即時大地六種動， 

 光明普照十方界，  雨無量種勝妙花。 

 若於如是三勝忍，  其有菩薩能得者， 

 悉不復見有生、死，  於彼起、滅亦復然； 

 若於如是三種忍，  菩薩其有能得者， 

 已老、今老悉不見， 安住法中得如是。 

 菩薩了知種種法，  體性空寂猶如幻， 



 23 

 是空亦復非生、滅， 以諸法體空寂故。 

    若有眾生來恭敬、  禮拜、尊重、興供養， 

 菩薩於彼無偏愛，  深達世間體性故； 

 若有眾生來打罵，  菩薩於彼無嫌慢， 

 轉於其人起悲心，  為欲令其解脫故； 

 若加刀杖及瓦石，  其心於彼無忿怒， 

 安住無我忍法中，  菩薩不畏起瞋覆。 

 菩薩了知種種法，  體性空寂猶如幻， 

 若能安住是法中，  為諸人天所供養。 

 有人手執利剛刀，  割截一一身支節， 

 心能忍受無恚恨，  悲憐增廣初不壞。 

 以刀屠膾支節時，  菩薩即便生是念： 

  『汝若未得菩提處，  願我莫證於涅槃。』 

 如是忍力最無上，  於無我忍安住故。 

 是諸菩薩大名稱，  無量那由劫修習， 

 復過是數如恒沙，  猶未能得證菩提， 

 於爾所時修佛行，  況復覺智何可說？ 

 不可思議億劫說，  彼諸德號無窮盡， 

 於無我忍善安住，  是大名稱諸菩薩。 

 若欲能知菩提者，  要當住於妙智聚； 

   若修諸佛所說忍，  得勝菩提則不難。」 

爾時，佛告月光童子言：「於過去廣大久遠無量無數不可思

議過阿僧祇劫，爾時有佛名無所有起如來、應、正遍知、明行足、

善逝、世間解、無上士、調御丈夫、天人師、佛、世尊出現於世。

云何名為無所有起如來、應、正遍知？童子！是佛生時，上昇虛

空高七多羅樹，行於七步而作是言：『一切諸法悉無所有，一切

諸法悉無所有。』其音遍滿三千大千世界。是時地神展轉相告至

于梵世，而作是言：『是世界中有佛出世，號曰無所有起如來、

應、正遍知，其初生時於虛空中行於七步而作是言：「一切諸法

悉無所有。」』童子！以是因緣，其佛號曰無所有起。 



 24 

「彼佛成正覺時，所有樹木、叢林、藥草皆出聲言：『一切

諸法悉無所有。』童子！時彼世界所出諸聲皆亦說言：『一切諸

法悉無所有。』 

「童子！爾時無所有起如來所說法時，有一王子名思惟大悲，

形貌端正，人所愛樂，心行調柔。童子！爾時，王子詣無所有起

如來所，頂禮佛足，右遶三匝，退坐一面。 

「爾時，無所有起如來知彼思惟大悲王子深心所樂，即為說

是一切諸法體性平等無戲論三昧。王子聞已得淨信心，以家非家，

出家為道，剃除鬚髮，被服袈裟。既出家已，於此三昧讀誦、受

持、廣為他人分別顯示，以此善根於二十劫不墮惡道，一一劫中

值二億佛。過二十劫已得成佛道，號曰善思義如來、應、正遍知、

明行足、善逝、世間解、無上士、調御丈夫、天人師、佛、世尊，

出現於世。 

「童子！汝當觀此三昧有是威力，能令菩薩招致阿耨多羅三

藐三菩提。 

「童子！菩薩摩訶薩當安住深忍法中。云何菩薩摩訶薩能安

住深忍？童子！菩薩摩訶薩應當如實觀一切法猶如幻化、如夢、

如野馬、如響、如光影、如水中月、如虛空性，應如是知。童子！

菩薩摩訶薩若如實觀一切法如幻化、如夢、如野馬、如響、如光

影、如水中月、如虛空性者，是名菩薩摩訶薩安住深忍。若成就

深忍，菩薩於染法不染、瞋法不瞋、癡法不癡。何以故？是菩薩

不見於法，亦無所得——不見染者、不見染事、不見染業；不見

瞋者、不見瞋事、不見瞋業；不見癡者、不見癡事、不見癡業。 

「菩薩摩訶薩於如是法悉無所見，亦無所得——謂若染、若

瞋、若癡，是菩薩以無所見故，即無所染、無瞋、無癡。 

「是菩薩如實無染、無瞋、無癡、無顛倒心故，得名為定、

名無戲論、名到彼岸、名為陸地、名到安隱、名到無畏、名為清

涼、名為持戒、名為智者、名為慧者、名為福德、名為神足、名

為憶念、名為持者、名黠慧者、名為去者、名慚愧者、名信義者、



 25 

名頭陀功德者、名不著女色者、名無染著者、名應供者、名漏盡

者、名無煩惱自在者、名心解脫者、名慧解脫者、名調伏者、名

曰大龍、名所作已辦、名更無所作、名捨重擔、名逮得己利、名

盡諸有結、名依正教心善解脫、名到一切心自在岸、名為沙門、

名婆羅門、名沐浴者、名已渡者、名明了者、名為聞者、名為佛

子、名為釋子、名除棘刺者、名度坑塹者、名拔毒箭者、名無熱

者、名無塵埃者、名為比丘無覆纏者、名為丈夫、名善丈夫、名

勝丈夫、名大丈夫、名師子丈夫、名大龍丈夫、名牛王丈夫、名

善調丈夫、名勇健丈夫、名荷負丈夫、名精進丈夫、名兇丈夫、

名如花丈夫、名蓮花丈夫、名分陀利丈夫、名調御丈夫、名月丈

夫、名日丈夫、名作業丈夫、名兩足中上、名盡智邊、名多聞中

勝、名已修梵行、名所作究竟、名一切惡不染。」 

爾時，世尊說偈頌曰： 

  「劫盡災壞時， 世界蘯然空， 

 如前、後亦爾， 喻諸法亦然； 

 觀世間起作，  悉住於水上， 

 如下、上亦爾， 諸法亦復然； 

 如虛空無雲，  忽然起陰曀， 

 知從何所出，  諸法亦復然； 

 如來涅槃後，  思想覩佛形， 

 如初、後亦爾， 諸法亦復然； 

 猶如水聚沫，  暴流之所漂， 

 觀之無堅實，  諸法亦復然； 

 如天雨水上，  各各有泡起， 

 隨生尋散滅，  諸法亦復然； 

 譬如春日中，  暉光所焚炙， 

 陽焰狀如水，  諸法亦復然； 

 如濕芭蕉樹，  人折求其堅， 

 內、外不得實， 諸法亦復然； 

       如幻作多身，  謂男、女、象、馬， 

 是相非真實，  諸法亦復然； 



 26 

 譬如有童女，  夜臥夢產子， 

 生欣、死憂慼， 諸法亦復然； 

 如人夢行婬，  寤已無所見， 

 愚愛終無得，  諸法亦復然； 

 如淨虛空月，  影現於清池， 

 非月形入水，  諸法亦復然； 

 如人自好憙，  執鏡照其面， 

 鏡像不可得，  諸法亦復然； 

 見野馬如水，  愚者欲趣飲， 

 無實可救渴，  諸法亦復然； 

 如人在山谷，  歌哭言笑響， 

 聞聲不可得，  諸法亦復然； 

   如牓教諸國，  善、惡由之行， 

 非言教至彼，  諸法亦復然； 

 如人飲酒醉，  見地悉迴轉， 

 其實未曾動，  諸法亦復然。 

 緣起法無有，  無有更不有， 

 分別有、無者， 是則苦不滅。 

 於有、無分別，  淨、不淨諍論， 

 遠離是二邊，  智者住中道。 

 觀彼先際身，  於身無身想， 

 若能如是知，  即是無為性。 

 眼、耳、鼻無限，  舌、身、意亦然， 

 於根分別者，  聖道則無用。 

 於諸根無限，  體頑空無記， 

 欲希涅槃樂，  應修聖道業。 

 演說四念處，  愚者身證慢， 

 身證則無慢，  能離諸慢故； 

 演說於四禪，  愚謂得禪行， 

 滅惑人無慢，  慧觀斷慢故； 

 演說四真諦，  愚者謂見諦， 



 27 

 見實則無慢，  世尊如是說。 

 雖廣讀眾經，  恃多聞毀禁， 

 多聞非能救，  破戒地獄苦； 

 自恃持戒慢，  而不學多聞， 

 持戒報盡已，  還復受諸苦； 

 多聞與持戒，  二俱不自恃， 

 恃慢薄福人，  由是起眾苦。 

 慢為眾苦本，  諸導師所說， 

 有慢苦增長，  離之則苦滅。 

 雖修世三昧，  而不離我想， 

 其過還復起，  猶如優垤迦。 

 若修彼無我，  於中生欣樂， 

 是涅槃樂因，  非感世間法。 

 如被眾賊圍，  為命欲逃避， 

 無足不能走，  便為賊所殺； 

 如是癡毀禁，  欲出離世間， 

    無戒不堪去，  為老、病、死殺。 

 如壯執刃賊，  劫掠害諸方； 

 煩惱亦如是，  害眾生善根。 

 多人說陰空，  不知陰無我， 

 若問陰有無，  顰蹙瞋言對。 

 若知陰無我，  聞罵心不瞋， 

 有或繫屬魔，  悟空無忿怒。 

 如人患身痛，  多年苦逼惱， 

 是病經時久，  求醫欲治療。 

 是人數推訪，  便遇得良師， 

 醫愍授好藥，  汝服則令差。 

 是人得妙藥，  不服病不愈， 

 非是醫藥咎，  當知病者過。 

 於此法出家，  讀誦道品教， 

 行修不相應，  何能得解脫？ 



 28 

 諸法體性空，  佛子觀是事， 

 一切有悉空，  外道空少分。 

 智不與愚競，  勇猛應捨離， 

 若罵不念報，  愚法汝勿嫌； 

 智不愚往返，  善知其性習， 

 雖復共相親，  後必成怨嫉； 

 智不與愚密，  知其志不堅， 

 體性自破壞，  凡愚則無友。 

 若問如法語，  毀戒者不欣， 

 無因起瞋覆，  當知是愚人。 

 愚者與愚合，  如糞與糞和； 

 智智同一處，  猶二醍醐合。 

 不觀世間過、  因果不信入、 

 於佛語無信，  在世被離壞。 

 貧窮無財物，  不活求出家； 

 我法出家已，  衣鉢極慳著。 

 彼近惡知識，  毀破我禁戒， 

 不自觀己行，  其心無安住。 

 晝夜住非宜，  作惡無有厭， 

 身心恒放逸，  口常說麁鄙， 

 恒伺他愆過，  覓便向人說， 

 自覆己瑕玼，  深是愚癡相。 

 愚者貪嗜食，  不能知節量， 

 因佛得飲食，  都無反報心。 

 得上妙甘饍，  不應於其法， 

 反為食所害，  如象食泥藕。 

 種種上味饌，  智者雖食之， 

 根寂靜無貪，  如法簡擇飡。 

 雖有聰智人，  慰愚問從來， 

 於彼無親戀，  但起悲愍心。 

 智者恒利愚，  愚反為衰損， 



 29 

 我見是過已，  獨處空如鹿。 

 智者見是過，  不與愚共俱， 

 若與往來者，  失天況菩提？ 

 智者恒住悲、  住慈與喜合， 

 常捨一切有，  修定證菩提。 

   悟道除憂怖，  見人老、死逼， 

 於彼起悲愍，  發言合真義。 

 若人知佛法，  離言說聖諦， 

 若聞是法者，  得離食聖愛。 

「童子！以是義故，欲得成就堅固行菩薩應如是學。何以故？

童子！堅固行菩薩得阿耨多羅三藐三菩提則為不難，何況此三昧

也？」 

爾時，月光童子白佛言：「希有，世尊！如來、應、正遍知

善能說此堅固之行，為入此三昧法善說、善建立一切菩薩所學，

乃是一切如來行處，尚非聲聞、辟支佛地，何況外道？ 

「世尊！我今當住是堅固行。何以故？我欲如佛所學我今欲

學、我欲知彼阿耨多羅三藐三菩提故、我欲破壞於魔波旬及其眷

屬、我欲脫一切眾生苦。唯願如來及比丘僧并諸眷屬明受我請，

為悲愍我故。」 

如來爾時及比丘僧默然許受月光童子明日請食，為護彼故。 

爾時月光童子既蒙如來許受供已，歡喜踊躍，深自慶幸，即

從坐起，偏袒右臂，頂禮佛足，右遶三匝辭退而去。 

爾時，月光童子向王舍城還至家中，到已即於其夜嚴辦種種

無量無數勝味飲食。於王舍大城一切諸處悉懸繒綵、散種種花、

竪幢幡蓋、燒眾名香、施諸帳幕，掃治街巷除却瓦礫，於四衢道

灑令清淨，散栴檀末、雜寶遍布，復散種種花、種種寶花，間錯

其地猶如彩畫。又以無量種種莊嚴彫飾城巷，其城一切周遍

已——有優鉢羅花、拘物陀花、鉢頭摩花、分陀利花——於其家



 30 

內純以牛頭栴檀用塗其宅，以種種莊嚴張諸寶帳，為佛、世尊設

上味食。 

是時，童子作如是等莊嚴城郭、街巷、舍宅，辦諸供具，一

夜之中悉備足已。至明清旦，與八十那由他菩薩，阿逸多菩薩以

為上首，其名曰：觀世音菩薩、大勢至菩薩、香象菩薩、寶幢菩

薩、難勝菩薩、文殊師利童子菩薩、勇健軍菩薩、妙臂菩薩、寶

花菩薩、不虛現菩薩，如是等菩薩摩訶薩於餘菩薩而為上首。與

如是等大菩薩眾前後圍遶，出王舍大城往如來所，更整衣服，頭

面作禮，右遶三匝白佛言：「世尊！食時既至，所設已辦，願垂

臨顧入王舍城，至我室內哀受我供。」 

爾時，世尊於中前時著衣持鉢，與大比丘滿百千人，菩薩摩

訶薩無量百千億那由他——天、龍、夜叉、乾闥婆、阿修羅、迦

樓羅、緊那羅、摩睺羅伽等無量百千而設供養，恭敬讚歎佛大威

力、佛大神足、佛大變現、佛大威儀，放百千萬億那由他光、作

百千種伎樂、雨種種天花——為受月光童子供故入王舍城。 

佛以久集無量善根，以右千輻輪足躡城門閫，時現種種神變

未曾有事：「諸佛、如來若入城時，法皆如是現其神變。汝今善

聽，當為汝說佛入城時所有神德。」 

說偈頌曰： 

「大仙入王城，  輪足躡門閫， 

 威力動大地，  眾生咸歡喜。 

 諸乏飲食者，  遠離飢渴患， 

 其身皆飽滿，  由佛履閫故； 

 聾、盲、瘖瘂輩、 貧窮、薄福等， 

 諸根悉全具，  由佛履閫故； 

      閻羅界餓鬼，  食膿、唾、屎、尿， 

 悉得天味食，  由佛履閫故； 

     諸山及寶山，  種種林、花、果， 

 曲躬悉迴向，  由佛履閫故； 



 31 

 大海城邑聚，  地皆六種動， 

 不逼惱眾生，  由佛履閫故。 

 人、天、鳩槃等， 歡喜住空中， 

 為佛持寶蓋，  發大菩提心； 

 諸音樂不擊，  自然出妙聲， 

 眾人皆歡喜，  由佛履閫故。 

 百千萬億樹，  向佛具花果， 

 無量天住空，  所設非人供； 

 百千諸牛王、  獸王師子吼， 

 象、馬悉歸禮， 由佛履閫故。 

 國中諸大王，  見十力世尊， 

 導師勝妙色，  歡喜而頂禮。 

 餘人心喜讚，  或散諸妙花， 

 合十指爪掌，  稱佛為大悲。 

   或散諸瓔珞、  金鎖、𤦲臂印、 

 或散師子條，  發大菩提心。 

 女人奉金鬘、  又女散面花、 

 或解金瓔珞、  乳面手嚴具、 

 或有散金花、  及諸嚴身具， 

 雖捨無一心，  悕求諸佛道。 

 城人布妙衣、  或復散頂珠、 

 及散眾寶網，  佛至城門故。 

 若人病苦逼，  種種憂箭射， 

 一切咸具樂，  導師威德故。 

 拘翅羅、鸚鵡、  孔雀、頻伽等， 

 諸鳥住空中，  出和雅妙音。 

 眾鳥心歡喜，  出是妙音時， 

     能滅修行者，  貪、瞋、癡煩惱。 

 無量億眾生，  聞聲得順忍， 

 為聖授彼記，  未來咸作佛。 

 見佛十力身，  眾生樂佛智： 



 32 

  『我云何得此，  佛知欲授記？』 

 佛一一毛孔，  放百千種光， 

 遍照諸佛剎，  普眼入城故。 

 障蔽於日明、  摩尼寶天火， 

 餘光悉不現，  佛入城門故。 

 百千蓮花敷，  出地千葉淨， 

 十力尊蹈上，  與眾遊城巷。 

 道路無穢污，  純以香泥塗； 

 遍城燒妙香，  馨流甚可樂； 

 巷陌甚嚴麗，  除去諸瓦礫， 

 十力功德故，  具種種花香。 

 百千惡夜叉，  見佛金色身， 

 起大悲愍意，  淨心歸牟尼。 

 諸天宮悉空，  皆共來觀佛， 

 在空雨眾花，  佛入勝城時。 

 若人以散花，  於人天師所， 

 佛上成花蓋，  莊嚴身端好。 

 人、天、修羅等， 覩佛十力尊， 

 心歡喜踊躍，  未曾有厭足。 

 右有百千梵、  左帝釋亦然， 

 無數天在空，  恭敬三界尊。 

 時佛現變已，  開示勝妙法， 

 百千眾聞者，  發大菩提心。 

 相好花為身，  猶滿虛空星， 

 佛處王御路，  如淨空圓月。 

 如淨摩尼寶，  離垢無瑕穢， 

 十方放光明；  佛照剎亦然。 

 諸天眾圍遶，  人尊入王城， 

 足履地如畫，  來入月光宅。 

 城郭悉莊嚴，  百千億幢幡， 

 栴檀塗其地，  散花而莊嚴。 



 33 

 佛在道行時，  發廣悲愍心， 

 口出無量光，  吐香而說法。 

 覩佛身生樂，  得喜不思議： 

  『我等何時得，  法王勝供養？』 

 無量人發心：  『我明亦請佛。 

   憐愍救濟者，  久遠難值遇。』 

 或巷城却敵，  勝妙自莊嚴， 

 辦具諸花瓔，  散佛為菩提； 

 或勝瞻波鬘，  婆師目多伽； 

 或復散繒綵，  發勝純至心； 

 或在家心淨，  勝衣自莊嚴， 

 以繒綵諸花，  散大比丘眾， 

 優鉢羅花等、  復散妙金花、 

 種種摩尼寶、  或散栴檀末。 

 現諸希有事，  不可稱計數， 

 佛入城門時，  多人發道心。 

   無煩熱見諦、  善現、善見天、 

 阿迦尼離欲，  一切來觀佛； 

 密身及廣果，  百那由他眾， 

 如摩尼光曜，  悉來瞻仰尊； 

 淨天子無數、  及諸少淨天、 

 無量淨天子，  悉來觀大仙； 

 其少光天子、  及無量光天、 

 光音天子等，  咸共來觀佛； 

 其梵輔天子、  并及梵眾天、 

 定藏大梵等，  皆來觀世尊； 

 他化天歡喜、  化樂天善心、 

 兜率炎摩眾、  三十三天王、 

 四方四天王、  財主毘樓勒、 

 惡眼提賴吒，  故來禮敬佛。 

 大力夜叉王、  及眷屬淨心、 



 34 

 并親族在空，  雨諸天妙花； 

 恒醉持鬘天，  執種種花鬘， 

 并眷屬心喜，  供養勝丈夫； 

 百器足夜叉、  并妻及眷屬， 

 自擊美音樂，  供養於如來； 

 喜悅耽美歌，  謂緊那羅王， 

 居在香山頂，  踊躍悉來集； 

   婆稚睒婆利、  羅睺、毘摩質、 

 并餘大威德，  而雨諸寶物； 

 過無量羅剎，  多眾而圍遶， 

 各持諸妙花，  恭敬而散佛； 

 阿耨大龍王，  女善學音樂， 

 擊百種妙聲，  誠心供養佛； 

 耨龍五百子，  求廣菩提智， 

 與親屬圍遶，  咸共無上尊； 

 阿波羅龍王，  向佛而合掌， 

 持龍勝真珠，  在空供養佛； 

 目真陀龍王，  踊躍悉歡喜， 

 散諸妙寶果，  淨心而供養。 

 彼起勝敬心，  念佛種種德， 

 諸親屬圍遶，  皆來讚歎佛。 

 難陀、跋難陀、  德叉、黑瞿曇、 

 與眷屬詣佛，  屈膝禮善逝。 

 伊羅鉢龍王，  百眷屬號泣， 

 憶念迦葉佛，  厭惡此受生： 

『我昔懷疑惑，  壞小𦭽蘭葉， 

 是故生難處，  不能知佛法。 

 深厭此蛇身，  願速捨龍趣， 

   能知清涼法，  道場所得者。』 

 餘多千龍王、  海龍摩那斯， 

 持上妙龍衣，  來奉人中尊。 



 35 

 調達擲佛石，  夜叉住空接， 

 其名金毘羅，  恭敬在佛前。 

 阿吒夜叉城，  空無大夜叉， 

 誡約悉令集，  供養大仙尊。 

 灰毛針夜叉、  阿吒婆可畏、 

 雪山、婆多山、 驢夜叉歸佛。 

 種種異類身，  被服甚可畏； 

 多那由他鬼，  持吉物奉佛； 

 食海金翅鳥、  變形婆羅門， 

 寶冠自莊嚴，  住空而禮佛。 

 閻浮所有城，  一切大林天， 

 與城神俱來，  供養世間解。 

 無量林天至、  并諸樹神等， 

 及一切河神，  集詣法王所。 

 山峯、巖嶺神、 堆阜天亦至， 

 泉池、沼神等， 共海神喜到。 

 天、人、修羅、鬼、 迦樓、鳩槃等、 

 餓鬼、富單那， 悉來供養佛。 

 諸天、修羅眾， 離慢咸供養， 

 見佛入王城，  觀之無厭足。 

 過修菩薩行，  供養曾世尊， 

 彼作是淨業，  眾生觀無厭。 

 須彌、輪山等， 及閻浮諸山， 

 不能為障蔽，  諸佛照剎光。 

 此娑婆諸海、  土地悉平正， 

 佛剎普皆遍，  散眾花悉滿。 

 百千種光明，  法王足下放， 

 地獄盡清涼，  除苦獲安樂。 

 十力為說法，  天人得眼淨， 

 無量百千眾，  於佛道決定。 

 無等等入城，  現作是神變， 



 36 

 無量百千劫，  佛說尚難盡。 

 如是勝德聚，  牛王度彼岸， 

   一切德究竟，  頂禮佛福田。」 

爾時，世尊與諸比丘前後圍遶往詣月光童子住處，坐所敷坐，

諸比丘僧次第而坐。 

爾時，月光童子知佛、菩薩比丘坐已，自手齎持多種美食——

所謂佉禪尼、蒲禪尼、梨呵那諸沙尼等——又持漿飲，以百味食

充足如來及以大眾。既充足已，歡喜踊躍，深自慶遇。佛及大眾

飯食訖已，却鉢澡手，以萬億價寶衣奉上如來；比丘眾隨上、中、

下次第，各以上、中、下三衣次第施之。 

爾時，月光童子於佛及僧施衣物已，偏袒右肩，右膝著地，

合掌作禮，住於佛前默念說偈而問世尊： 

「菩薩智者行何行，  常能解知諸法性？ 

 云何能入所作業？  惟願導師為我說。 

 云何能得於宿命？  云何不復處胞胎？ 

 云何能得不壞眾？  何故而得無量辯？ 

 無上定慧兩足尊，  如我所問願記說， 

 知諸眾生心所行，  於一切法無有疑。 

 佛知一切法體性，  離言語法以言說， 

 如師子吼摧野干，  佛降異道亦如是。 

 知諸眾生之所行，  通達諸法到彼岸， 

 無礙智慧淨境界，  惟願法王為我說。 

 知於過去、未來世， 及今現在亦悉了， 

 三世無礙智堪能，  是故我問釋師子； 

 一切三世諸佛法，  法王世尊悉能知， 

 於法體性善覺悟，  是故我問大智海。 

 能離一切諸法過，  已能斷於心穢故， 

 剪除一切癡穢結，  願佛為說菩提行。 

 而佛所得諸法相，  如所得相為我說； 

 我聞如是法相已，  依所聞相行菩提。 



 37 

 眾生行相多差別，  我作何行能解入？ 

 願為我說入行法，  我得聞已則能知。 

 一切諸法各差別，  其體空寂性遠離， 

 菩薩云何能現證？  願為我說是法母。 

 於一切法到彼岸，  言說法句已修學， 

   己自無疑除他疑，  為我顯示佛菩薩。」 

月燈三昧經卷第二 

 

月燈三昧經卷第三 

高齊天竺三藏那連提耶舍譯   

爾時，世尊知月光童子心所默念而作偈問，告月光童子言：

「若菩薩與一法相應，皆悉能獲最勝功德，速成阿耨多羅三藐三

菩提。何謂一法？童子！若菩薩於一切法體性如實了知。童子！

云何於一切法體性如實了知？所謂一切法遠離於名、離於音聲、

離於語言、離於文字，離於生滅因相、緣相、攀緣相——所謂無

相遠離於相，非心遠離於心——而知諸法。」 

爾時，世尊即說偈曰： 

「諸法但說一，  所謂法無相， 

 是智者所說，  如實而了知。 

 若說如是法，  菩薩了知者， 

 彼得無礙辯，  說億修多羅。 

 導師所加護，  顯示於實際， 

 不分別假名，  曾無有所說。 

 以一知一切，  以一切知一， 

 雖有種種說，  而不起於慢。 

 其心能了知，  一切法無名， 

 隨順學諸名，  而演說真實。 

 諸所聞音聲，  了知其聲本； 

 了知聲本已，  不為聲所染。 

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=656&B=T&V=15&S=0639&J=2&P=&86927.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=656&B=T&V=15&S=0639&J=2&P=&86927.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=656&B=T&V=15&S=0639&J=2&P=&86927.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=656&B=T&V=15&S=0639&J=2&P=&86927.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=656&B=T&V=15&S=0639&J=2&P=&86927.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=656&B=T&V=15&S=0639&J=3&P=&86928.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=656&B=T&V=15&S=0639&J=3&P=&86928.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=656&B=T&V=15&S=0639&J=3&P=&86928.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=656&B=T&V=15&S=0639&J=3&P=&86928.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=656&B=T&V=15&S=0639&J=3&P=&86928.htm%230_2


 38 

 知音聲本際，  諸法相亦然， 

 若能解一法，  不復處胞胎。 

 一切法無生，  能了此無生， 

 知生說生者，  則能知宿命。 

 若得於宿命，  能知所作業； 

 若常知作業，  得堅固眷屬。 

 若於是空法，  菩薩能解了， 

 無有不知者，  此非煩惱際。 

 於非煩惱際，  凡愚妄分別， 

 是故於億劫，  數流轉生死， 

 不能知妄想。  猶如大導師， 

 彼不作惡業，  又不墮惡道； 

 是諸凡夫等，  不能知此義， 

 便起誹謗心。  如是滅苦法， 

 諸法不可得，  非無諸法想； 

 若能如是知，  彼想亦不見。 

 我知如是想，  凡夫妄分別， 

 於離分別法，  知者不迷惑。 

 此為智者地，  非是愚境界， 

 是菩薩所行，  謂空無分別； 

 此是菩薩地，  佛子之所行， 

 佛法妙莊嚴，  謂說寂滅空。 

 是諸菩薩等，  斷除諸有習， 

 不為色所壞，  安住於佛性。 

 一切法無住，  以無住處故， 

 若能如是知，  得菩提不難。 

 修施、戒、聞忍、習近善知識， 

 若能知是業，  速證菩提道。 

       是人常為諸天敬， 乾闥、夜叉、摩睺等， 

 龍、鬼、羅剎、緊那羅，是等常來供菩薩。 

   恒為諸佛所稱歎，  與諸世間興利益， 



 39 

 智慧相續樂寂滅，  勝妙菩薩悲愍身。 

 若有菩薩能知空，  利益無量億眾生， 

 柔和處眾演說法，  聞者欣樂而愛敬。 

 廣大智慧轉增明，  以是智慧能見佛， 

 亦覩莊嚴淨妙剎，  聽受諸佛所說法。 

 知一切法如幻化，  猶如虛空自性空， 

 能知體性是空無，  能如是行無所染。 

 其有修行菩提行，  於諸事中不生著， 

 知一切法如變化，  而於諸剎示變化。 

 能為諸佛所作事，  幻法體性無去來， 

 隨前所求得利益，  謂能安住菩提者。 

 恒念一切如來恩，  願紹佛種不斷絕， 

 能得光耀精妙身，  成就三十二種相。 

 其餘無量種利益，  行勝菩提當能得， 

 成就大力不可動，  威德諸王無堪抗。 

 具足福德甚端嚴，  福與功德威光耀， 

 諸天覩威不面對，  謂行佛法智慧者。 

 住於堅固菩提心，  與諸眾生為善友， 

 是人無復諸闇冥，  顯示勝妙菩提道。 

 離語言道無所欲，  諸法寂滅如虛空， 

 其有能知如是業，  成就無量勝辯才。 

 演說百千修多羅，  能示彼法微細義， 

 智者恒成無礙慧，  能知微細法體性。 

 常善知彼眾生信，  學習一切語言音， 

 為人顯示因果理，  能獲如上勝妙事。 

 具持力能無減少，  入眾無畏梵行者， 

 恒憶念持不忘失，  善能悟解法性故。 

 耳初不聞非愛語，  恒常聽覽可樂音， 

 口常宣說悅意言，  是人善知法性故。 

 念慧法智悉成就，  其心清淨無穢濁， 

 說百千經無滯著，  若有所演不虛設。 



 40 

 字句差別已修學，  善解千億諸語言， 

 名味、義趣皆善解， 由悟法性有斯德。 

 夜叉、羅剎、天、修羅、  迦樓、緊那、摩睺、茶， 

 為彼八部常愛敬，  斯由悟解法性故。 

 惡心神眾、毘舍闍， 飲血食肉極毒害， 

 其有持是寂定者，  是等常能作衛護。 

 聞於智者廣大言，  心喜踊悅身毛竪， 

 於彼菩提深愛樂，  能獲廣大難思福。 

 如是福報難可知，  於百千劫說不盡， 

 護持善逝法寶藏，  無量無邊無限數。 

   便為已供一切佛，  過去、未來諸世尊， 

 及住現在十方者，  以能宣說寂定故。 

 若人為樂福德故，  供養十力大悲者， 

 無量無數億諸佛，  時逕大海諸沙數； 

 更有餘人樂福者，  於此勝義持一偈， 

 於彼劫盡惡世時，  如是福德最為勝。 

 若有能聽一偈者，  是人便供一切佛， 

 於此末代惡世時，  斯為最勝上供養； 

 是人便得最大利，  堪受世間所奉敬， 

 諸十力生最上子，  於其長夜已供養。 

 彼見我在耆闍山，  我即為授菩提記； 

 我已付囑彌勒尊，  彼佛亦為授記莂。 

 是人復為彌陀佛，  為說無量勝利益； 

 或復往詣安樂國，  又欲樂見阿閦佛； 

 無量無邊百千劫，  是人不墮諸惡道， 

 於此菩提行勝行，  成就無量諸快樂。 

 無量功德勝利益，  如是我今已宣說， 

 若欲如我功德者，  應末世中正持經。 

「童子！以是義故，菩薩摩訶薩能如是知不可思議諸法體性

者，得如是功德之利，讚說如來真實功德，不謗如來言非真實。

何以故？如來已得諸法為世所知，是人如實知於彼法，亦知無量



 41 

如來功德能知如實不可思議佛法。何以故？童子！佛有無量無邊

功德不可思議，遠離於心。以是義故，餘不能思、不能稱量。何

以故？童子！其心無性、又無形色，不可覩見。 

「童子！如是心體性即是佛功德體性，如是佛功德體性即是

一切諸法體性。以是義故，童子！若菩薩說一切法體性一義如實

知者，名為菩薩寂滅於心善解三界出離善根。如實了知、如實知

見、如實說無有異說，隨說而行無所執著，出過一切諸煩惱地、

過於欲界色界、解脫無色界、過於名地、過於聲地。善解離文字

法、善解分別字智、善解離語言法，知於文字、善於文字、善於

字差別智、廣知字智、善解一切法差別智、善於一切法廣差別智、

善分別一切處法智，與不可思議佛法相應，魔王波旬及諸魔民所

不能壞。」 

說是法門時，有八億那由他諸天人等得修無障法忍，一切皆

為諸佛授阿耨多羅三藐三菩提記，過四百八十萬阿僧祇劫得阿耨

多羅三藐三菩提，種種名號、國土差別、壽命齊等。 

爾時，世尊而說偈言： 

「若有智慧諸菩薩，  趣向勝妙菩提道， 

 善於法義諸言說，  能行一切法體性。 

 口常宣說真實語，  稱佛實德而演說， 

 能知一切諸佛法，  於三界尊無有疑。 

 一切諸法同一義，  以修空故如實知， 

 彼無種種別異相，  於此一義已修學。 

       無分別想分別想，  眾生、壽命，我、人想， 

 盡與無盡如是想，  斷此諸想悉無餘。 

 不見如來有其色，  以知諸法自性無， 

 亦非諸想隨形好，  以斷一切顛倒故。 

 一切諸佛不思議，  遠離於心體寂滅， 

 若人能得如是知，  真見無上兩足尊。 

 若有能知神我想，  於中發起勝智慧， 

 如是知於諸法已，  彼便得名清淨眼。 



 42 

 是人無有諸障礙，  大智悟解出離道， 

 充滿具足二種因，  無有一切諸願樂。 

 於真實處如實見，  無有一切非實語， 

 是人所有諸言論，  隨順一切儀式法。 

 智者出過於欲界，  超色無色煩惱地， 

 能於三界離染著，  行在世間利眾生。 

 超過一切名字地，  及過音聲體性空， 

 雖經久時演說法，  於彼言說無所依。 

 遠離諸想及戲論，  斷除顛倒諸惡見， 

 於其智慧善決定，  是人勇健行如空。 

 若魔多億那由他，  為亂彼意作是言， 

 悉能映蔽是魔眾，  不從魔力自在攝， 

 棄捨一切諸魔業，  戒行清淨無熱惱， 

 若能深樂禪樂者，  彼則能知世間空。 

 若說五陰是世間，  已知彼法體空寂， 

 既無其滅亦無生，  一切諸法如虛空。 

 寧當棄捨自身命，  終不毀犯如來教， 

 於戒護持到彼岸，  隨其所願悉往生。 

 遊行無量諸佛剎，  見多那由他億佛， 

 終不悕欲生天上，  遠離一切諸願樂。 

 是人不捨勤精進，  於少時間行法行， 

   於其十方諸佛所，  善能讚詠而稱歎。」 

 爾時月光童子身，  得聞如是寂滅定， 

 棄捨一切利養事，  修行諸佛所歎法： 

「若有欲得自然智，  我為一切世間上， 

   應當學是勝三昧，  若如是學人天最。」 

爾時，世尊告月光童子言：「童子！是菩薩摩訶薩於是顯說

三昧智應善修習、為人顯示。童子！云何顯示？所謂於一切法起

平等心，無有彼此、無有分別、無無分別，無造、無起，無生、

無滅，一切妄想、分別憶想、起想皆悉斷除；心所攀緣、意所思

作及諸假名皆亦斷除；亦斷一切諸惡覺觀，於陰界入無有自性；



 43 

斷貪、瞋、癡，謂念慧解脫、慚愧堅固；修行儀式所應行處，謂

空閑地、智慧地，絕於去來，一切菩薩所學、一切如來行處、一

切功德成就。童子！是謂顯說如是三昧。若能顯說如是三昧，便

不離諸定，其心不失一切三昧，無有迷惑，起大悲心利益無量無

邊眾生。」 

爾時，世尊即於是時而說偈言： 

「平等非嶮地，  微寂難可見， 

 斷除一切想，  故名為三昧。 

 非妄想分別，  離見不可取， 

 其心不可得，  是名為三昧。 

 正住如實定，  不取一切法； 

 如實不取故，  故說寂滅定。 

 法無少塵許，  亦無少可得； 

 無少可得故，  故名為三昧。 

 有得、無得者， 此名為妄想； 

 於法離分別，  故名為三昧。 

 以聲故說義，  是聲事非有， 

 猶如響呼聲，  又亦如虛空。 

 眾生無所住，  住處不可得； 

 得與不得音，  自性不可得； 

 若去、若墮落， 去道不可得； 

 去與不去音，  於道如是知。 

 存有定是取，  存無定亦然； 

 無著行菩提，  證聖道亦爾。 

 離嶮平等地，  是定慧無相， 

 佛子！修習此， 善修定相應。 

 非文字所能，  入是深義趣， 

 捨諸語言事，  得定無所取。 

 得此定菩薩，  如說相應住， 

 設火焚世界，  於中不被燒。 

 無量劫火起，  如空本不然， 



 44 

 若知法如空，  是人火不燒。 

 若燒佛剎時，  在定作是願， 

 滅彼火無餘，  人及地不毀。 

 彼神足無邊，  遊空無罣礙， 

 隨學定而住，  菩薩獲是德。 

 若生、若退沒， 無起亦無滅， 

 若能如是知，  得此定不難。 

 世間有生、滅， 如來之所說， 

 若能知此定，  當知是世親。 

 於世間不染、  世法不能礙， 

 身若無礙者，  能往諸佛剎。 

 常見於淨土，  及見世導師， 

 彼得聞正法，  在諸剎演說。 

 彼不起無知，  而說法性時， 

 能通達諸法，  如隨於法性。 

 於億劫演說，  辯才而不斷， 

 能變作多身，  其餘諸菩薩。 

 變化諸菩薩，  往遊諸佛剎， 

 千葉蓮花上，  加趺而安坐。 

 顯示佛菩薩，  總持修多羅， 

 并餘億諸經，  修習寂定故。 

 唯除不退轉，  餘不思議人， 

 莫能盡其辯，  顯示佛菩提。 

 乘重閣而去，  種種寶嚴飾， 

 布散諸妙花，  氛馥甚可樂。 

 散布諸末香，  并燒勝妙香， 

 或散無量寶，  為於菩提故。 

 菩薩救濟者，  如是無量德， 

 斷除諸煩惱，  獲得勝神足。 

 不起於煩惱，  清淨甚光耀， 

 無為不可壞，  是菩薩境界。 



 45 

 寂靜深寂靜，  離惱無煩惱， 

 超過於戲論，  樂無戲論法。 

 文字無能入，  諸法無相故， 

 智知唯音聲，  是故名定者。 

 無盡勝寂滅，  無功用不見， 

 一切佛境界，  實際無家宅。 

 從諸佛修學，  一切法自性， 

 學是佛功德，  到功德彼岸； 

 非此亦非彼，  本際無分別， 

 是故一切佛，  到功德彼岸； 

 於未來不去，  已知法性故， 

   無功用戲論，  到功德彼岸。」 

爾時，月光童子白佛言：「希有，世尊！如來、應供、正遍

知快能善說一切諸法體性平等。此說一切諸法體性平等，菩薩所

學；若菩薩於所說三昧能修學者，速得阿耨多羅三藐三菩提。世

尊！我復樂說。如來！我復樂說。善逝！我欲少有所說。」 

佛言：「童子！樂說便說。」 

爾時，月光童子在於佛前合十指爪掌向佛住立，稱佛實德，

說偈讚曰： 

「見生為老、病、死逼，  貪、瞋、癡等常迷惑， 

 佛本為發菩提心，  願成正覺解眾縛。 

 善哉！無量劫修行， 住檀調柔護諸過、 

 持戒、忍辱、勤精進、善修禪定及智慧。 

  以無悕望棄王位，  妻子、寶貨悉能捨， 

 頭、目、手、足及壽命，其心初無有疲厭。 

 禁戒皎然淨無垢，  捐棄身命常護持， 

 善能禁制身口意，  歸命善逝調心者。 

 安住智礦忍力中，  設使剜身無忿怒， 

 以慈血變流出乳，  歸命如來甚奇特。 

 成就於力住十力，  以無量智擇諸法， 



 46 

 佛以悲愍於世間，  救濟利益諸異趣。 

 已知一切法體空，  見諸世間悉虛妄， 

 悟道契會性無我，  知彼解脫無所脫。 

 遠離煩惱及放逸，  降伏魔力及軍眾， 

 知道無垢無礙智，  說寂無礙清淨法。 

     假使虛空星宿落，  地、海、城邑悉壞滅， 

 虛空無為性變異，  如來終無不實語。 

 見於苦惱諸眾生，  安住取著分別中， 

 為彼顯示離取著，  所謂甚深寂滅空。 

 不可思議無數劫，  大雄勇猛久已學， 

 修學一切無著已，  是故佛無諸過失。 

 佛所修學一切法，  如所得法為他說， 

 此非愚癡凡夫地、  又非一切諸外道。 

 心常安住於我想，  是名過失諸凡夫； 

 若能善知無我法，  無有一切諸過失。 

 大雄所出真實語，  恒常安住於實法； 

 安住如是實法已，  復能演說於實語。 

 過去曾修真實行，  乃能稱述於本願， 

 獲得真實妙果報，  是以能說真實語。 

 具足所行真實行，  善能覺於真實際； 

 如是所修真實行，  歸命人尊大智慧。 

 其智最勝無倫匹，  智慧具足甚光明， 

 究竟到於勝智慧，  歸命智慧言說者。 

 能與眾生作親友，  久遠修習慈悲心， 

 善能安住而不動，  不動猶如須彌山。 

 天人所師備廣德，  教誡大眾群生類， 

 善逝甚深勝智慧，  處眾無畏而震吼。 

 如是無畏師子吼，  如師子王威雄猛， 

 降伏一切諸外道，  猶如師子摧野干。 

 大雄善能降不調，  所調復能善調御， 

 能令成就為善友，  安住堅固而不壞。 



 47 

 見彼苦惱諸眾生，  最極依止於我見， 

 為其演暢無我法，  無有貪愛及不愛。 

 不學愚癡凡夫人，  依止嶮難不善徑， 

 為彼顯示真實道，  所謂趣向涅槃路。 

 若有取著我想者，  彼即住於極苦惱， 

 以其不解無我法，  謂能滅除苦惱處。 

 不可思議劫數中，  大智久已曾修學； 

 修學遠離取著已，  是故無有諸過惡。 

 演說離過諸法句，  世尊遠離於諸過， 

 善說真實微妙語，  口能解脫百種畏。 

     無量那由百千億，  天、龍、夜叉住虛空， 

 愛樂無上最聖法，  聞者靡不合真義。 

 如來善美歡喜語，  溫潤合時稱悅意， 

 和合無量微妙音，  憐愍解脫無數人。 

 伎樂音聲百千種，  一時奏擊相和合， 

 悉是天中悅樂聲，  如來一音能映蔽； 

 迦陵頻伽諸鳥眾，  同時共發微妙聲， 

 能令他人生欣樂，  於佛音聲非少分； 

 擊發歡喜之音樂，  善合一切諸管弦， 

 吹貝、鼓、笛、琴、箜篌， 於佛音聲悉不現； 

 緊那羅王歌舞音，  已曾善學百千樂， 

 若得聞者咸歡喜，  於佛音聲悉不現； 

 拘翅、鸚鵡、舍利聲，  孔雀、哀鸞、鴛鴦等， 

 所有一切美音鳥，  於佛音聲悉不現； 

 可愛悅樂美妙音，  世間所有善歌詠， 

 悉來集聚同時發，  佛聲最勝殊過彼。 

 諸天、夜叉、修羅王，三界所有群生類， 

 其中最勝上妙身，  佛放一光悉映蔽。 

 如來色身如花敷，  一切相好以嚴飾， 

 出生福果甚清淨，  光明顯照於十方。 

 鼛、𪔵、䗍、鼓、箜篌音、 銅、鈸、笙、簫美妙聲， 



 48 

 如是諸音相和合，  百分不及佛一音； 

 乾闥、修羅、摩睺等，夜叉所有美妙聲， 

 并及三界諸妙音，  於佛百分不及一。 

 梵天所有諸光明，  及諸有頂天身光， 

 世尊若放一光明，  餘光百分不及一。 

 身、口、意業皆清淨，布施淨故世不染， 

   功德寶聚人中王，  自然功德無等等。」 

 讚歎十力實語已，  童子歡喜作是言： 

  「以我供養佛法王，  願此福成釋迦文。」 

 佛知彼勝最淨行，  善逝于時起微笑， 

   彌勒覩笑而請問： 「惟願人尊說笑緣。」 

  其時大地六種動，  天、龍歡喜住虛空， 

 欣悅瞻仰兩足尊： 「請為我說笑因緣。 

 諸佛智慧所了知，  非佛弟子聲聞地， 

 今欲安誰最勝道？  惟願憐愍為我說。 

 惟除慈悲牟尼尊，  一切世間無堪者， 

 堪能授於法王位，  願為授於菩提記。 

 我今善問世導師，  釋迦牛王大威德， 

     已度智慧光明岸，  除斷貪、瞋、癡穢過。 

 不可思議恒沙億，  導師爾所劫修行， 

 為求勝妙菩提行，  為何因緣而現笑？ 

     能捨自身手、足等、 妻子、眷屬、餘親愛， 

 常能修行是勝行，  是故我問牟尼尊。 

 象、馬、車乘及牛、羊、 奴婢、摩尼、真珠金， 

 不見所有諸珍物，  行菩提時而不捨。 

 其智最勝悉顯現，  知諸眾生之所行， 

 心信性欲已善知，  願說何緣而現笑？ 

 誰曾供養人中尊？  誰復今成廣大利？ 

 誰能受行佛所行？  為誰而能現此笑？ 

 其地于時六種動，  億妙蓮花從地出， 

 其花光耀具億葉，  金色熾盛甚可愛。 



 49 

 佛子處彼蓮花上，  菩薩第一大神足， 

 無量法師而雲集，  是以我作如是問。 

 擊鼓、鳴鐃、吹貝音，伎樂億數如恒沙， 

 如是等輩諸音樂，  佛聲於中最殊妙。 

 拘翅、頻伽、鵞鶴等，眾鳥一時而雲集， 

 俱時各出美妙音，  於佛音聲非其比。 

 誰往行檀持禁戒，  無量億劫而修習？ 

 誰復供養人中尊？  牟尼為誰而現笑？ 

 誰昔起大恭敬心，  已曾請問兩足尊？ 

 何因緣故得菩提，  而今便現是笑耶？ 

   所有過去十力尊，  及今現在、未來世， 

 天人導師悉了知，  是故我問人中塔； 

 能知眾生心次第，  於其神足而不減， 

 又知眾生心所樂，  是故我問牟尼師； 

 修行無上最勝行，  因相應法已善學， 

 佛菩提道云何得？  是故我問兩足尊； 

 諸法微細難可見，  空寂難稱不思議， 

 修行十力之所行，  是以我問世大師； 

 若能善修慈悲心，  於不思議眾生所， 

 常不起諸眾生想，  是故我問兩足尊； 

 所行境界難思議，  於其邊底不可得， 

 已能度於心境界，  是故我問兩足尊。 

 布施、持戒已究竟， 智者明淨了三世， 

 遠離一切諸過惡，  為何義故現是笑？ 

 舍利、目連、居律多，及諸如來餘弟子， 

 非是彼等所行地，  惟佛境界最無上。 

 於一切法到彼岸，  諸有所學已究竟， 

 導師起發大悲愍，  宣暢微妙第一音。 

 過去無量僧祇劫，  亦曾問於如是義， 

 得為救世之親尊，  今既證果為我說。 

 夜叉、羅剎、龍、槃荼，瞻仰兩足最勝尊， 



 50 

 一切恭敬合掌住，  咸疑世尊何緣笑。 

 多菩薩眾悉雲集，  具足神通多億剎， 

 如來心生最長子，  一切恭敬而合掌。 

 世尊導師非無緣，  最勝丈夫而現笑， 

 微妙語言鼓音聲，  以何因緣而現笑？ 

 香象菩薩東方來，  從彼阿閦佛世界， 

 那由菩薩眾圍遶，  為問釋迦故來此。 

   又復安樂妙世界，  觀音菩薩、大勢至， 

 那由菩薩眾圍遶，  來問兩足釋師子。 

 過去無量億佛所，  供養無邊諸如來， 

 猶如大海中沙數，  為行無上勝菩提。 

 一切諸佛所嗟歎、  於菩薩德已究竟、 

 十方世界悉聞知，  文殊師利住合掌。 

 遊行那由他佛剎，  如是勝徒難可見， 

 佛子功德已善學，  一切合掌恭敬住。 

 根器最勝餘更無，  如是調伏柔軟者， 

 能持一切佛法藏，  願為宣說和潤語。 

 世尊導師非無緣，  最勝丈夫而現笑， 

 微妙鼓音願演說，  以何因緣而現笑？ 

   拘翅、鴝鵒、鵝、孔雀、雷霆牛王聲震吼： 

 願出天樂美妙音，  惟願演說增樂語， 

 善集慈悲離諸過，  智慧現前斷愚癡。 

 顯真實義離文字，  於百千劫已修持， 

 決定空寂知諸有，  顯示苦滅諸句義。 

 能壞一切外道智，  空無眾生及壽命， 

 諸佛修行百千行，  百千種福而莊嚴。 

 百千諸天咸讚歎，  百千諸梵亦復然， 

 夜叉、羅剎等淨心，  摩睺、金翅龍欣喜。 

 口常宣說無滯礙，  淨妙業果之所起。 

   所有諸佛滅度者，  及今現在、未來世， 

 一切了知無障礙，  從諸功德之所生。 



 51 

 大海、大地及諸山，  一切咸皆六種動。 

 諸天、修羅、龍、摩睺，散諸上妙勝香花， 

 斷除貪、瞋及惛慢，  尸羅心意悉清淨。 

 寂靜音聲稱無想，   大聖如是師子吼。 

   具足辯才廣名稱，   於眼、於法善平等， 

 世間無等亦無過，   惟願大悲說笑義。 

 拘翅、頻伽及孔雀、 命命等鳥妙音聲， 

 一時共發甚可愛，   於佛少音非為譬； 

        大鼓、金鉦及諸鼙、 䗍貝、簫、筑、琴、箜篌， 

 千種音樂俱時作，  於佛少音非為譬； 

 諸天千種美音樂、  及諸天女妙歌聲， 

 眾集相和生人愛，  於佛少音非為譬。 

 救世導師以一音，  隨信種種發異解， 

 一切皆謂佛為己，  願大沙門說笑緣。 

     諸天及龍妙音聲，  迦樓、乾闥、毘舍闍， 

 是等不能滅煩惱，  唯佛音聲能斷除。 

 雖復起愛心無染，  行慈便能離瞋過， 

 能生智慧離愚癡，  能如是者離諸垢。 

 佛音不出於眾外，  能斷百種諸所疑， 

 於其音聲無高下，  牟尼妙聲寂平等。 

 假使三千界散壞、  大海一念盡枯涸、 

 日月可令墜落地，  世雄終無不實語。 

 語言清淨六十種，  吼音深美無所畏， 

 如來梵言願為說，  寂靜何緣而現笑？ 

 一切三有群生類，  悉能了知彼所行， 

 過去、現在及未來， 人尊願為說笑緣。 

 所有如來大悲者，  於諸力中得究竟， 

   如來淨月圓滿面，  終非無緣而現笑。」 

爾時，世尊即於是時以其偈頌答彌勒菩薩摩訶薩曰： 

「如是月光童子者，  讚歎如來愛無比； 

 如是讚歎如來已，  後還為世所稱美。 



 52 

 昔日於此王舍城，  已曾覩見多億佛， 

 於彼佛所常請問，  如是勝妙寂滅定。 

 修行菩提道行時，  於一切世為我子， 

 常能具足無礙辯，  恒常安住於梵行。 

 彼人末代可怖時，  惟是彌勒所證知， 

 一切時中住梵行，  能廣分別是三昧。 

 若欲求是勝三昧，  稱道所行則能得， 

 無量億佛所攝受，  供養最勝大導師。 

 我住智中故記說，  於此月光勝妙行， 

 末代世時無障礙，  於其梵行及壽命， 

 知於千億諸如來，  如觀掌中菴羅果。 

 又復過彼恒沙數，  能於未來修供養， 

 諸天及龍有八億、  夜叉眾有七千億， 

   未來供養兩足尊，  是等悉能相佐助。」 

 得聞如是授記已，  歡喜愛樂而充滿， 

 月光踊身七多樹，  住空發於希有言： 

「嗚呼！佛說最無上， 安住解脫智神通， 

 安住決定勝智故，  一切異論莫能壞。 

 遠離二邊證解脫，  觀察於事不著事， 

 於三界中智無礙，  悉無一切諸戲論。 

 一切戲論而不染，  諸見覺觀悉斷除， 

 善修於道無所依，  不為他壞、不違他。 

 又於三界無所依，  斷除諸結所行淨， 

 愛縛枝蔓悉捨離，  諸有相續皆盡滅。 

 悟解非有自體性，  離言說法悉了知， 

 於其顛倒無智者，  如師子吼摧野干。 

 佛今為現妙法藏，  我今獲得妙寶聚， 

 斷除一切諸惡趣，  我今得佛定無疑。 

 百福金色莊嚴手，  願此寶掌摩我頂， 

   對於天人大眾前，  惟願人尊灌我頂。」 



 53 

「我念過去修行時，  於師子幢佛法中， 

 時有比丘甚聰叡，  名曰賢施為法師。 

 我作王子名黠慧，  身遇病苦甚困篤， 

 時彼賢施為我師，  柔軟淳直備儒德。 

 五百良醫無減少，  咸皆盡來為我治， 

 彼悉不能除我病，  親戚眷屬懷憂惱。 

 是時大師聞我患，  便至我所而慰問， 

 賢施即生悲愍心，  而為我說是三昧。 

 我得聞此三昧已，  不顧財寶心愛樂， 

 了知諸法體性故，  其時病苦即除愈。 

 比丘行於菩提行，  得成佛道號然燈； 

 我昔黠慧王子時，  以此三昧除苦惱。 

 以是因緣故，童子！ 我憶是事今付汝： 

   能忍罵詈、毀辱等， 受持、讀誦如是定。 

 末世比丘有無量，  放逸毀禁多慳悋， 

 堅著衣鉢樂為惡，  於是三昧起誹謗； 

 嫉妬輕躁縱諸根，  止住俗家為貪利， 

 常依出入息利活，  是等當謗此三昧。 

 舒手展足奢縱誕，  趨步言笑自顧影， 

 伴黨挑臂隨路行，  若入聚落現異相。 

 如是不應儀式人，  晝夜繫心在童女， 

 於彼色聲常愛著，  遊行村邑現是儀， 

 心常貪嗜於美食，  戲笑歌舞及音樂， 

 販賣貿易恒規利，  憙樂飲醼及乘騎， 

 廣貯積聚飲食已，  命終墜墮三惡道。 

 專事墾殖及耕田，  保翫自己所住處， 

 受他教命傳書信，  棄捨禁戒及威儀， 

 親近白衣違佛教，  毀破禁戒住惡道， 

 常作佛不讚歎業，  所謂斗秤諸欺誑， 

 造作如是諸惡行，  以此惡行墮惡道。 

 多饒財寶、珠、金、貝，棄捨親愛而出家， 



 54 

 不能安住淨戒聚，  還為販肆作鄙業。 

 牛馬雄雌相孚乳，  惟恃財穀為勝想， 

 何為出家除鬚髮，  而不護戒及儀式？ 

 我於過去行菩提，  於千劫中修苦行， 

 為求如是寂滅定，  愚人聞之生嗤笑。 

 行非梵行憙妄語，  常貪利養趣惡道， 

 披梵行服為標式，  毀戒謗定言非法， 

 彼此遞互相破壞，  不能應法求利養， 

 各欲共相求短失，  命終墮於三惡趣。 

 百千人中難得一，  謂能住於忍辱者， 

 朋黨鬪諍無量人，  棄捨忍辱恒忿競。 

 咸自稱歎是菩薩，  欲望聲流遍諸國， 

 若得虛名自欣慶，  尚無善行何況道？ 

 我曾不聞亦不見，  無有淨行欲樂者， 

 誹謗此法無欣慕，  而能獲得菩提道。 

 為不活故多出家，  不求一切佛菩提， 

 愚人安住我見中，  聞說無我便驚怖。 

 彼此更互恒諍論，  我慢自舉相陵蔑， 

 自稱己是說他非，  常行不善妄歡喜。 

 成就淨戒諸功德、  安住慈心行忍辱、 

 調伏柔濡淳善者，  是等善人為彼欺。 

 若有當來起惡心，  極甚抵突為不善， 

 喜樂鬪諍行非法，  是等爾時得供養。 

 我今善相勸告汝，  汝當於我生淨信， 

 於此如來所說教，  彼惡人輩勿親近。 

 於極貪愛及重瞋、  多愚癡人惛慢者， 

 無慚、無愧、心不調，  汝於彼速起忍力。 

 我今所說無量德，  比丘於此不安住， 

   非但口言得菩提，  要須堅固行者得。」 

月燈三昧經卷第三 

 

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=656&B=T&V=15&S=0639&J=3&P=&86928.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=656&B=T&V=15&S=0639&J=3&P=&86928.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=656&B=T&V=15&S=0639&J=3&P=&86928.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=656&B=T&V=15&S=0639&J=3&P=&86928.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=656&B=T&V=15&S=0639&J=3&P=&86928.htm%230_3


 55 

月燈三昧經卷第四(丹如來出城品第一之二) 

高齊天竺三藏那連提耶舍譯   

爾時，婆伽婆在大眾中示教利喜已，即從坐起出王舍城，詣

耆闍崛山敷座而坐，諸比丘眾及諸天、龍、夜叉、乾闥婆、阿修

羅、迦樓羅、緊那羅、摩睺羅伽前後圍繞。 

爾時，月光童子、八百億人，并天龍八部、諸鬼、神等，及

餘世界十那由他諸菩薩眾，持諸寶鬘、塗香、末香、衣服、幡花、

種種音樂、建立幢蓋、懸諸繒幡，出王舍城向耆闍崛山詣如來所，

頭面禮足繞無量匝，以已所持花、香、衣服、寶蓋、幢幡、擊諸

音樂設大供養。設供養已曲躬恭敬，為問法故却坐一面。 

爾時，月光童子作如是言：「我於如來、應供、正遍知欲有

所問，惟願聽許。」 

爾時，世尊告童子言：「如來、應、正遍知隨汝所欲恣汝問

之，汝所問者則能利益無量眾生，吾當為汝分別解說，令汝心喜。」 

爾時，月光童子既蒙聽許即白佛言：「菩薩摩訶薩成就幾法

能得如是一切諸法體性平等無戲論三昧？」 

爾時，佛告月光童子言：「菩薩摩訶薩成就四法能得如是一

切諸法體性平等無戲論三昧。 

「何等為四？一者、善學柔軟，同住安隱到調伏地，能忍毀

辱，見法除慢，是為初法。菩薩若能成就如是，便能得是一切諸

法體性平等無戲論三昧。 

「復次，童子！菩薩摩訶薩成就善戒、清淨戒、第一善清淨

戒、不濁戒、不缺戒、不穿戒、不雜戒、無定色戒、自在戒、不

可呵戒、不退落戒、無所依戒、無所取戒、無所得戒、聖所讚戒、

智所讚戒，童子！是為第二。菩薩具足是法，能得一切諸法體性

平等無戲論三昧。 

「復次，童子！菩薩摩訶薩深怖三界起驚畏心、厭離三界起

不染心、不著三界起逼惱心、為脫三界苦眾生故起大悲心、趣向

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=656&B=T&V=15&S=0639&J=4&P=&86929.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=656&B=T&V=15&S=0639&J=4&P=&86929.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=656&B=T&V=15&S=0639&J=4&P=&86929.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=656&B=T&V=15&S=0639&J=4&P=&86929.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=656&B=T&V=15&S=0639&J=4&P=&86929.htm%230_2


 56 

阿耨多羅三藐三菩提發大精進心，童子！是為第三。菩薩成就如

是，能得一切諸法體性平等無戲論三昧。 

「復次，童子！菩薩摩訶薩求於多聞無有厭足，為重於法不

求財利、為重於智不求名聞，隨聞受持、為他廣說、顯示其義，

以悲愍故不為親屬，菩薩復作是念：『云何能令前聽法眾生於無

上菩提速得不退轉？』是為第四。菩薩成就如是，能得一切諸法

平等無戲論三昧。 

「童子當知：此三昧法門，無量諸佛之所演說、無量諸佛之

所讚歎、無量諸佛之所諮嗟、無量諸佛之所顯示、無量諸佛之所

修習。」 

爾時，世尊而說偈言： 

「我念不思那由劫，  有佛號曰音聲身， 

 彼音聲身如來尊，  在世壽命六千歲； 

 彼佛次前復有佛，  號智自在世所愛， 

 彼智自在正遍知，  壽命一萬二千歲； 

 彼佛次前有佛號，  威德自在大勢力， 

 彼威德佛人中尊，  壽命七萬六千歲； 

 彼佛次前復有佛，  號大自在自然智， 

 彼大自在天人師，  壽命滿足千萬歲； 

 彼佛次前復有佛，  其佛號曰梵聲師， 

 彼梵聲佛兩足尊，  壽命滿足一億歲； 

 彼佛次前復有佛，  號眾自在最勝離， 

 彼眾自在無比尊，  壽命滿足六億歲； 

 彼佛次前復有佛，  其佛號曰聲自在， 

 彼音自在婆伽婆，  壽命滿足千萬歲； 

 彼佛次前復有佛，  號曰聲上為世燈， 

 彼聲上佛世導師，  壽命一萬四千歲； 

 彼佛次前復有佛，  號滿月面普名稱， 

 彼滿月面普名稱，  住世壽命一日夜； 

 彼佛次前復有佛，  其佛號曰日面滿， 



 57 

 彼日面佛無比尊，  壽命一萬八千歲； 

 彼佛次前復有佛，  其佛號曰梵面親， 

 彼梵面親兩足尊，  壽命二萬三千歲； 

 彼佛次前復有佛，  其佛號曰梵婆藪， 

 彼梵婆藪天人師，  壽命一萬八千歲。 

 如是等佛同一劫，  其數二百世導師， 

 汝聽我今說佛名，  皆是三界世間親： 

   無毀身佛、普音佛、 遍威德佛、遍聲佛、 

   聲供養佛、名聲佛、 聲身勇佛、聲身淨、 

 智起智知善聰佛、  智光映蔽智等起、 

 智焰聚佛、智勇佛、 梵上梵命梵善佛、 

 善梵天佛、勝梵聲、 梵音梵天梵施佛、 

 威力威主善威佛、  威德自在起威佛、 

 威德眼佛、善勝佛、 怖上怖慧善可怖、 

 可怖面佛、怖起佛、 可怖怖上見實佛、 

   善眼月上勝導師、  深遠音佛、無邊音、 

   淨音自在淨音佛、  無量音佛、善現聲、 

 魔力音壞善眼佛、  善眼淨面淨眼佛、 

 無量眼佛、普眼佛、  善普眼佛、勝眼佛、 

 眼映蔽佛、不毀眼、  調伏上佛、調伏佛、 

 善調心佛、善調佛、 寂根寂意寂上佛、 

 寂德極寂到定岸、  寂心無上如來尊、 

 住邊寂佛、善調心、 善調寂根定意佛、 

 寂上寂德熾盛佛、  度寂彼岸定勇佛、 

   眾因陀羅王眾佛、  眾自在佛、映蔽眾、 

 眾勝淨智大眾主、  眾主勇健大眾佛、 

 勝眾解脫正遍知、 

 見法法幢法起佛、  法體性起法力佛、 

 法佛妙法勇健佛、  自性法起決定佛。 

 如此自性法起佛，  合有八億皆同號， 

 是佛出於第二劫，  斯等如來我曾供。 



 58 

 自性法起決定佛，  若有得聞其名者， 

 聞已受持淨業人，  速能獲得是三昧。 

 我今所說牟尼王，  彼佛次後有餘佛， 

 不可思議無數劫，  佛號善勝音王佛。 

 彼善勝王如來尊，  壽命七萬六千歲。 

 是如來尊初會時，  有羅漢眾三十億， 

 六通、三明、根調伏， 具大威德、四神足， 

 住最後身諸漏盡，  不為八法之所染。 

 爾時復有菩薩眾，  其數合有萬萬億， 

 得六神通、具辯才， 於諸法空學究竟， 

 以神通力遊億剎，  展轉教化過恒沙， 

 問諸如來所行道，  還復住於本世界。 

 博通一切修多羅，  遊於世間作燈明， 

 是謂，佛子！大神力，為利眾生遊諸國。 

 遠離醜穢行梵行，  不為欲故造諸惡， 

 常為諸天所憙樂，  於諸有中無所依。 

 於空閑處常乞食，  住於空寂行頭陀， 

 多聞巧言大福德，  能於三界無所著。 

 樂於禪定無所畏，  於義決定獲辯才， 

 於辭句義已善學，  佛子一問悉究竟。 

 攝護一切諸善業，  於無量劫修行滿， 

 常為諸佛之所讚，  演說解脫道句義。 

 持戒清淨無穢污，  如花處水無所著， 

 於三界中常起厭，  不為世法之所染。 

 其心清淨業善淨，  少欲知足具威德， 

 安住當來聖德中，  亦住三明殊勝道。 

 要在修行非口言，  自安於法為他說， 

 為諸如來善攝受，  委付一切佛法藏。 

 於三界中起怖畏，  以寂靜心常修定， 

 常為諸佛所加護，  說千億種修多羅。 

 若說億種修多羅，  遠離一切世間教， 



 59 

 信於空寂說深義，  無量名稱德如海。 

 童子！我於無量劫， 常讚歎彼無餘間， 

 我今但說其少分，  猶如大海水一渧。 

 彼時善勝音王佛，  說此寂滅最勝定， 

 是時三千大千界，  諸天及人悉充滿。 

 彼佛說此寂定時，  爾時大地六種動， 

 天、人眾數如恒沙， 安住不退菩提道。 

 有王最上人中尊，  號功德力大威神， 

 具足有於五百子，  顏貌端正甚壞麗， 

 有妙夫人數八億，  悉是王宮內眷屬， 

 彼功德王所生女，  合有一千四百億。 

 是王八月十五日，  方欲善受八戒齋， 

 共於八億那由人，  俱時往詣如來所。 

 稽首無上兩足尊，  即於佛前坐一面， 

 如來知彼心所樂，  即便為說勝三昧。 

 是王聞斯三昧已，  棄捨王位如涕唾， 

 并捨一切所親愛，  於彼佛所而出家。 

 夫人、後宮、調順子、及諸女等皆出家， 

 後宮眷屬及親眾，  七十六萬那由他。 

 彼王、妻、子出家者，安住勇猛常精進， 

 經行不住滿八年，  於經行時便命終。 

 此大聖王命終已，  還生本處王宮中， 

 忽然化生無胎染，  是時如來猶在世。 

 其父號曰堅固力、  其母號曰大智慧， 

 其王生已白父母：  『勝音王佛住世不？ 

 時彼勝音王如來，  曾為我說勝三昧， 

 非是因緣、非無緣， 於諸有中唯說一。 

 一切諸法體性印，  出千萬億修多羅， 

 是諸菩薩無上財，  今佛猶說三昧不？ 

 說法不壞於因果，  能修最勝八聖道， 

 如來智慧見世間，  了知諸法入真諦， 



 60 

 身業、口業皆清淨、  意業清淨、知見淨， 

 出過一切諸攀緣，  是佛猶說三昧耶？ 

 能知諸陰界平等，  遠離一切諸入相， 

 證於無生寂滅忍，  是佛猶說三昧耶？ 

 無礙辯才入寂智，  達解文字差別智， 

 能過一切取著事，  是佛猶說三昧耶？ 

 知諸音聲得欣喜，  見諸佛已起深樂， 

 得於聖趣柔軟直，  佛猶說是三昧耶？ 

 不起瞋怒恒調善，  發言美好常含笑， 

 見諸眾生先語慰，  佛猶說是三昧不？ 

 恭敬尊長無懈倦，  禮拜供養恒瞻視， 

 其身清淨具白法，  法王猶說三昧不？ 

 於諸白法常無厭，  住於空閑離邪命， 

 憶念諸地不忘失，  法王猶說三昧不？ 

 於陰善巧智神通，  遠離煩惱調伏地， 

 能斷凡夫語言道，  法王猶說三昧耶？ 

 常能修進諸勝行，  遠離犯戒知持犯， 

 及離一切諸親愛，  法王猶說三昧耶？ 

 出過一切諸有生，  自識宿命離諸疑， 

 其心敬法聞總持，  佛今猶說三昧耶？ 

 出生深利勝智慧，  信樂不動如山王， 

 得總持門不退轉，  世親猶說三昧不？ 

 常求一切白淨法，  於惡法中恒遠離， 

 心不遊入煩惱朋，  如來猶說是法不？ 

 諸學究竟得自在，  於諸禪定已窮盡， 

 智慧能令信欣喜，  說法牟尼猶在不？ 

 勝智增長知生智、  無量智慧平等智、 

 知於諸趣隨生智，  牟尼王說是勝法； 

 信心出家捨俗地，  不著三界無所依， 

 制伏其心令欣喜，  是佛說是勝菩提； 

 於諸法中無執著，  常能攝受一切法， 



 61 

 於諸業果信不動，  最勝世尊說是法； 

 戒律持犯果報智，  滅於一切諸諍論， 

 能說非違非諍地，  兩足牟尼說是法； 

 受於忍辱無瞋怒，  於諸問答能善巧， 

 知諸法句差別智，  大悲世尊說是法； 

 知於過去、未來際， 能知三世佛法性， 

 知於三世分段智，  自然世尊說是法； 

 常能係心於一處、  常能安身於聖地， 

 於諸威儀常不改，  人中牛王說是法； 

 有慚有愧自莊嚴，  知於世間應時語， 

 一切常舒布施手，  無上世親說是法； 

 常能攝心有慚愧，  亦常厭離惡不善， 

 隨順頭陀常分衛，  牟尼王尊說勝法； 

 常懷慚愧恒欣喜，  於尊供養恒恭敬， 

 遠離憍慢修禮拜，  如來說是勝妙法； 

 策下劣心令其安，  自能測量智分齊， 

 遠離無知諸障礙，  如是勝人說是法； 

 能入心智語言智，  決定能知諸言辭， 

 遠離一切無利事，  法王如來說是法； 

 常得親近善知識，  遠離一切不善者， 

 常得信佛不放逸，  牟尼說是無上法； 

 知世假名但言說，  常厭一切世間苦， 

 於利得失無憂喜，  牟尼說是最勝法； 

 若得恭敬心不高、  不得恭敬心放捨、 

 得稱實歎心不喜，  是世間師說是法； 

 常捨一切諸惡道，  不與俗流相交通， 

 於出家眾亦不參，  自然智者說是法； 

 勇者遠離非行處，  於佛所行常安住， 

 威儀具足心善調，  如是法母佛所說； 

 常遠一切凡愚法、  亦遠一切污家法， 

 常護一切諸佛法，  是法大智之所說； 



 62 

 少言美妙善相應，  於他人處能軟語， 

 如法降伏諸怨敵，  大智慧日之教法； 

 知時節量諸飲食，  慎勿委信凡夫法， 

 若遇苦緣心不慼，  是為如來善勝教； 

 若見貧人令得財、  若見破戒起悲救， 

 以悲愍心為開曉，  如是勝法如來教； 

 常以法攝諸眾生，  及捨一切諸財物， 

 於諸八法無貯畜，  如來大聖所說教； 

 讚歎持戒訶破戒，  堅持淨戒不詐偽， 

 不積資財能棄捨，  此是如來最勝教； 

 深心啟請諸師長，  隨所言說悉能行， 

 常能親近諸法師，  如是如來最勝教； 

 心常愛樂恒恭敬，  亦恒安住於正見， 

 於諸善業能決定，  如是如來最勝教； 

 造諸善行為上首，  善巧方便棄捨相， 

 遠離於想及事相，  是為如來無上教； 

 於修多羅能解知，  實諦句義善修學， 

 證解脫智常善巧，  是為如來最勝教； 

 發言出於揩正語，  心境相稱詞決定， 

 有所宣說無有疑，  是為如來最勝教； 

 常應修習諸法空，  安住戒力無所畏， 

 遊行一切寂定處，  是為如來最勝教； 

 不求親愛及利養，  其心無有諸諂曲， 

 遠離一切諸惡見，  是為如來最勝教； 

 於陀羅尼得勝辯，  智慧照明廣無邊， 

 說法不斷辯才淨，  是為如來最勝教； 

 於四法門久修習，  能入於行最賢善， 

 於此佛教奉修行，  是為如來最勝教； 

 於佛所說隨順忍，  安住彼忍離諸過， 

 遠離非智住於智，  是為如來最勝教； 

 以智住於方便地，  修習菩薩善巧行， 



 63 

 為善丈夫所修行，  是為諸佛最勝教； 

 常離不應方便者，  如來說此為佛地， 

 若與智和佛隨喜，  是名如來最勝教； 

 佛地廣大非二乘，  凡愚無智生毀謗， 

 智者諸佛所攝受，  是名如來最勝教。 

 如來善知此法門，  諸天恭敬所供養、 

 千億梵眾恒隨喜，  如來猶說三昧不？ 

 無量千龍恒禮拜、  緊那金翅常讚歎， 

 菩提樹下所得者，  如來猶說三昧不？ 

 常為智人所求者，  是善勝法之資財， 

 非為財施無上藥，  如來猶說三昧不？ 

 智慧腑藏辯無盡，  能出億妙修多羅， 

 善知三界如實智，  如來猶說三昧不？ 

 說於船筏渡彼岸，  不為四瀑之所漂， 

 令名聞鬘得增長，  是以說此三昧定。 

 讚歎十種最勝力、  及讚人中大牛王， 

 菩薩功德勝無盡，  正由得是三昧故； 

   說於慈心除瞋恚，  行大悲人大喜、捨， 

 於大乘者得穌息，  正由說此勝三昧； 

 為師子吼說勝行，  此是佛智勝阿含， 

 一切諸法體性印，  如是三昧佛所說； 

 能招一切種智智，  求菩提者之園苑， 

 此能破壞魔軍眾，  謂是佛說勝寂定； 

 能生正覺之功德，  是一切法自性印， 

 無生寂滅妙法印，  導師所說勝三昧； 

 於住法者作明術，  在怨讎中而不現， 

 如法降伏諸魔官，  導師說是勝三昧； 

   顯示無礙辯才地、  諸力、解脫及諸根、 

 最勝十八不共法，  由斯三昧得是法。 

 求十力者之實法、  諸佛勝智之本因， 

 佛大丈夫所說法，  憐愍救護世間故。 



 64 

 最勝佛子所攝受、  求解脫者所欲樂， 

 聞是寂靜難見定，  為諸佛子之所愛。 

 諸佛滿足智慧處，  智慧菩薩起求心， 

 其心清淨無煩惱，  應修如是寂滅定； 

 身業清淨、口亦淨， 如來為示解脫門， 

 無有雜穢愛欲縛，  應當勤修是三昧； 

 不生貪愛、瞋恚地， 速能獲得大智慧， 

 能起於明滅無明，  是故應修寂滅定； 

 求解脫者令得滿、  求三昧者必剋獲， 

 離譏毀譽如來眼，  應當修習是三昧； 

 遊行通力多佛剎，  神足能見諸佛德， 

 陀羅尼門得不難，  應修如是勝寂定； 

 加持念根得菩提，  亦能加持見多佛， 

 以微細智說無生，  修是三昧得不難。 

 不應法者難覺悟，  遠離一切文字故， 

 不以音聲能了解，  曾不聞定故不知。 

 智慧菩薩已解了，  如法王說而能知， 

 寂滅無毀能測量，  但為救度世間故。 

 勇猛精進能善持，  堅固護念恒不失， 

 盡苦智慧及滅智，  佛猶說是三昧不？ 

 演說一切法無生、  亦說一切諸有生， 

   諸佛如來妙智最，  佛猶說是三昧不？』 

 是法童子所顯示，  八十億千那由他， 

 得勝隨順音聲忍，  不退轉於勝菩提。 

     堅固力王報子言： 『是佛、世尊今猶在。』 

   王問童子如是言： 『汝於何處聞是法？』 

  子言：『聽我，剎利王！我曾見於十億佛， 

 於一劫中悉供養，  具足諮問此寂定。 

 已於九十四劫中，  常得了知宿命智， 

 從此不生胞胎中，  正由修此三昧力。 

 於彼佛所恒聽法，  聞已深信而修習， 



 65 

 我常堅固起此信，  必證菩提無有疑。 

 受持讀誦三昧時，  若有人來問於我， 

 乃至夢中無疑網，  要必成於無上道。 

 我從得於無貪愛，  自知決定必成佛， 

 亦常如是起欲樂，  不知何時得菩提？ 

 為學受持勝三昧，  若有比丘教我者， 

 我於彼人生恭敬，  亦如恭敬於諸佛。 

 我於彼人教一偈，  修行菩薩順忍時， 

 好心瞻仰如善師，  卑形恭敬而供養。 

 老、少、中年比丘所，慚愧謙下生恭敬， 

 恭敬於彼得現稱，  福德後世名增長。 

 於相違諍不忻樂，  我時安住於少事， 

 能知惡業趣惡道、  能知善業趣善道。 

 不應法說放逸者，  於彼聞於不愛語， 

 亦自思念己惡業，  凡作業者無失壞。 

 我時不瞋亦不慢，  佛說忍力勤修行， 

 諸佛恒常讚說忍，  修忍易得菩提道。 

 我本持戒恒清淨，  亦令眾生住淨戒； 

 恒常讚歎戒最上，  由住淨戒人信受； 

 恒常讚歎蘭若處，  亦自安住淨持戒； 

 勸人修行八戒齋，  亦復教彼學菩提； 

 勸人修習淨梵行，  亦復教彼住法義； 

 為他顯示菩提道，  於命終後見多佛。 

 我念過去世劫時，  有佛號曰妙聲身， 

 於彼佛前發弘誓，  恒安忍力不傾動。 

 本作如是要誓時，  歲經八億四千萬， 

 時魔譏毀來罵辱，  我心初無有變動。 

 爾時降伏魔官已，  知我慈忍堅固力， 

 以清淨心接足禮，  五百眾發菩提心。 

 我於往昔無慳悋，  恒常讚歎行布施， 

 大富豐財有譽聲、  於飢饉時為施主。 



 66 

 若有比丘持是定、  或能修習為他說， 

 即自恒常供養彼，  作是心者令得佛。 

   我時有彼無上業，  見佛、世尊人中上， 

 生生恒受具足戒，  得為比丘聽法師。 

 我常樂於頭陀行、  亦住空寂蘭若林， 

 不為飲食故諂曲，  少分所得皆知足。 

 我一切時無嫉妬、  亦常不著於居家， 

 既不著家、不憎妬， 欣樂蘭若無退失。 

 我時恒住於慈行，  設有毀罵不瞋恚， 

 以慈悲心善調柔，  名聞花鬘滿十方。 

 常習少欲而知足，  樂於苦行修蘭若， 

 亦恒分衛不厭倦，  要誓堅固而不動。 

 習行信心常清淨，  於如來所信增上， 

 良由信佛有勝利，  諸根不缺恒端正。 

 如佛所說即能行，  成就如是堅固行， 

 是堅固行有何利？  諸天供養喜勸請。 

 我所演說之功德，  世間上德及餘德， 

 其有智人應修學，  為求菩提道行者。 

 我今憶念難行行，  本於往昔常修行， 

   若今演說時節久，  共汝相隨向佛所。』 

 彼大利智勝菩薩，  獲得具足五神通， 

 以神足力亦詣佛，  與梵天王多千萬。 

 堅固力王心欣喜，  與諸眷屬億萬眾， 

 俱共往詣如來尊，  頂禮接足住佛前。 

 佛時知王心樂欲，  即為王說此三昧， 

 是王聞此三昧已，  棄捨王位而出家。 

     其出家已於此定，  受持、讀誦、為他說， 

 後時過於六千劫，  得佛號曰蓮花上。 

 王有眷屬六百億，  俱時從王詣佛者， 

 彼聞如是勝三昧，  欣喜踊躍亦出家。 

     其出家者於此定，  受持、讀誦、為他說， 



 67 

 劫過六十那由他，  同一劫中悉成佛， 

 號善調伏智上佛，  無量人天興供養， 

 一一諸佛大名稱，  度脫恒河沙數眾。 

 堅固力王我身是，  修行勝妙菩提行； 

 昔時我子五百人，  是彼最後護法者。 

 我於如是千億劫，  勇猛精進離懈怠， 

 專心求此勝三昧，  正為無上菩提故。 

 童子！若有諸菩薩， 欲得如此勝定者， 

   精進勇猛不顧命，  應當學我勤精進。」 

月燈三昧經卷第四 

 

月燈三昧經卷第五  

高齊天竺三藏那連提耶舍譯  

佛復告月光童子言：「若菩薩摩訶薩於此三昧經典受持、讀

誦、為他解說、如說修行，得四功德。何者為四？一者、成就滿

足福德，二者、不為怨家所壞，三者、成就無邊智慧，四者、成

就無量辯才。童子！若有菩薩摩訶薩有能於此三昧經典受持、讀

誦、繫念思惟、廣為人說，獲得如是四種功德。」 

爾時，世尊而說偈言： 

「福德成就恒滿足，  於一切時常不斷， 

 受持如是三昧故，  得諸如來之境界； 

 勇健功德所守護，  於一切時常成就， 

 修行如是勝寂定，  必獲無上勝菩提。 

 彼無一切諸怨敵，  常不為怨之所害， 

 智慧成就悉滿足，  於一切時恒不斷。 

 彼人成就無量智、  亦復具足無邊慧、 

 無量無邊勝辯才，  以持如是勝定故； 

 成就滿足福德聚、  亦成最妙菩薩行， 

 彼無一切諸怨敵，  以持寂滅勝定故； 

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=656&B=T&V=15&S=0639&J=4&P=&86929.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=656&B=T&V=15&S=0639&J=4&P=&86929.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=656&B=T&V=15&S=0639&J=4&P=&86929.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=656&B=T&V=15&S=0639&J=4&P=&86929.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=656&B=T&V=15&S=0639&J=4&P=&86929.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=656&B=T&V=15&S=0639&J=5&P=&869210.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=656&B=T&V=15&S=0639&J=5&P=&869210.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=656&B=T&V=15&S=0639&J=5&P=&869210.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=656&B=T&V=15&S=0639&J=5&P=&869210.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=656&B=T&V=15&S=0639&J=5&P=&869210.htm%230_2


 68 

 彼智廣大無有邊、  亦成無邊勝辯才， 

 其音美妙甚可樂，  以說如是勝定故； 

 善友智者所愛樂，  謂能宣說自義故， 

 諸人皆知是福藏，  宣說如是勝定故； 

 得勝利養、妙衣服、 亦獲勝妙上甘饍， 

 顏貌端正甚可愛，  以持如是寂定故； 

 多見諸佛世間親，  以無等供供養佛， 

 無有一切諸障難，  以持如是勝定故； 

 住於佛前而讚歎，  喜心說妙多百偈， 

 於其智慧而不損，  以說如是寂定故； 

 十力世尊在前坐，  相好莊嚴可愛身， 

 無垢鮮淨如金山，  以修如是勝定故； 

 彼智曾無有損減，  多聞智慧亦豐足， 

 成就最勝大法藏，  以說如是三昧故； 

 智慧廣大無有量，  多百劫說而不盡， 

 聞於如是深寂定，  如佛所說安住故； 

     不生一切諸難處，  如是，佛子！恒為王， 

 如法治國常安隱，  以持如是勝定故。 

 無量無邊億劫數，  十力說彼功德利， 

   說其少分不能盡，  猶如大海一渧水。」 

 是時童子甚欣悅，  忽然從坐整服起， 

 合十爪掌面向佛，  生大欣喜而讚言： 

「世尊大雄甚奇特，  能為世親作光明； 

 大牟尼尊說功德，  顯示如是勝利益。 

 大聖世雄為我說，  願垂憐愍救護故， 

 何人能於末代時，  聽聞如是修多羅， 

 迦陵頻伽妙音聲，  深遠雷震悅樂聲， 

 具足無量勝智慧？」 告月光童作是言： 

「汝今諦聽我當說，  無上最勝微妙行， 

 若欲護持於法者，  聽受如是三昧經； 

 虔心供養一切佛，  以清淨心求佛智， 



 69 

 復應修習慈愍心，  聽受如是修多羅； 

 成就頭陀離過行，  修行寂靜功德林， 

 安住大勝上妙智，  聽受如是三昧經； 

 行於惡行諸眾生、  及以毀破禁戒者， 

 如是諸惡比丘輩，  不能聞是三昧經。 

 勇猛修行諸梵行，  其心無有諸穢濁， 

 常為諸佛所加護，  此經當入彼人手； 

 若人於諸無量佛，  給侍恭敬修供養， 

 是人當生末世中，  此經墮在彼人手。 

 若人在於過去世，  於外道中行惡行， 

 彼人聞是修多羅，  其心不喜起嫌惡； 

 於佛法中得出家，  不為涅槃求活命， 

 以慳嫉妬而自纏，  彼必誹謗佛經典； 

 貪著他家起慳悋，  為魔波旬所加護， 

 專求利養破禁戒，  於佛法中必不信； 

 往昔不殖於善根，  未得智慧起高慢， 

 依止我見愚凡夫，  亦於末世心無信； 

 於其世間禪定中，  便謂已得果證想， 

 自謂羅漢食他供，  彼必謗佛勝菩提。 

 所有一切閻浮處，  毀壞一切佛塔廟， 

 若有毀謗佛菩提，  其罪廣大多於彼； 

 若有殺害阿羅漢，  其罪無量無邊際； 

 若有誹謗修多羅，  其罪獲報多於彼。 

 誰能於此起勇猛，  在於末代惡世中， 

 正戒、正法毀壞時，  顯說如是修多羅？」 

 童子悲號而起立，  叉手合掌發是言： 

「我於今朝師子吼，  在於最勝法王前。 

 我於如來滅度後，  在於末代惡世時， 

 棄捨身命不悋惜，  廣弘如是修多羅。 

 能忍愚夫語言道、  不實誹謗極損辱、 

 罵詈、輕毀及恐怖， 勇猛精進而忍受。 



 70 

 除去一切諸惡業，  於過去世所造者， 

   內懷不生於瞋怒，  必當安住佛法中。」 

 淨妙閻浮金色手，  摩彼月光童子頂， 

 如來發於和雅音： 「月光童子大威德。 

 我今正當加護汝，  在於末代後世時， 

     不令汝有諸障難、  命難、梵行諸障礙。」 

 更有餘者一時起，  持法比丘八百人， 

 自言：「我於末世中， 必當護持是經典。」 

 爾時多億夜叉、龍， 即時從坐而起立， 

 更有餘八那由他，  啟請世尊如是言： 

「我等於此比丘所，  謂向從坐而起者， 

   在於惡世末代時，  我必擁護彼比丘。」 

 當說如是經典時，  以佛神力加護故， 

 所有恒河沙數界，  無量佛剎悉震動。 

 隨其所動諸世界，  隨界應化作多佛， 

 悉是釋迦所變化，  演說如是修多羅。 

 一切所有諸佛剎，  不可思議億眾生， 

 悉得聽聞是勝法，  安住諸佛如來智。 

 於此世界佛剎中，  數有九億諸天眾， 

 一切悉發菩提心，  即於佛所散妙花： 

「所有比丘、比丘尼、  優波婆素、優婆夷， 

  其數七億六千萬，  悉得聞是修多羅。」 

 牟尼王尊授彼記：  「必當見彼兩足尊， 

 其數猶如恒河沙，  皆得修習菩提行。 

 供養恭敬彼諸佛，  為求如來智慧故， 

 悉能於彼諸佛所，  得聞如是妙經典。 

 過於八億劫數中，  皆當得成如來尊， 

 彼福德者於一劫，  度脫眾生令安樂。 

 於其彌勒如來所，  施設無上勝供養， 

 善持彼佛真妙法，  悉得往生安養國。 

 彼離垢穢如來尊，  其佛號曰阿彌陀， 



 71 

 於彼廣設勝供養，  為求無上菩提故。 

 於其七十阿僧祇，  滿足如是劫數中， 

 不墮一切諸惡趣，  得聞如是勝經典。 

 若有於後未來世，  聽聞如是修多羅， 

 聞已悲泣而淚落，  我已供養於彼人。 

   我今勸語汝一切：  我前所有、現在者， 

 由此故得菩提道，  是以付囑此經典。 

「是以，童子！菩薩摩訶薩若欲樂求如是三昧——不可思議

諸佛所說之法——應善巧知，於不思議佛法應當諮請、應當深信

不思議佛法、應當善巧求於不思議佛法，聞不思議佛法勿懷驚怖、

勿增怖畏、勿恒怖畏。」 

爾時，月光童子白佛言：「世尊！云何菩薩於不思議佛法應

善巧知？云何於不思議佛法應求請問？云何於不思議佛法深信

清淨？云何聞不思議佛法不生驚怖、不增怖畏、不恒怖畏？」 

爾時，有乾闥婆子名曰般遮尸棄，共餘乾闥婆子五百同類俱，

持音樂種種樂器隨從佛後，欲為供養佛。爾時，般遮尸棄作如是

念：「如我於帝釋憍尸迦及三十三天前所設供養，今以此歌詠樂

音供養如來、天中之天、應供、正遍知。」爾時，般遮尸棄乾闥

婆子共餘五百乾闥婆子皆各同時擊琉璃琴出妙歌音。 

爾時，世尊作如是念：「我以無作遊戲神力，令彼月光童子

於不思議佛法中得一心住，復令般遮尸棄乾闥婆子等樂器歌音令

現殊妙。」 

爾時，以佛神力故，令彼五百音樂善稱和雅，發無欲音、發

順法音、發應法音——所謂應不思議佛法偈言： 

「於一毛道現多佛，  其數猶如恒河沙， 

 佛剎國土亦復然，  彼佛剎體空無相； 

   於一毛端現五趣，  所謂地獄、諸畜生， 

 及諸餓鬼、天、人等，皆悉清涼無逼窄； 

 彼毛道處現海、池、 并諸河流及井泉， 



 72 

 皆悉不逼復不窄，  是謂佛法不思議； 

 彼一毛頭現諸山、  斫迦婆羅及須彌、 

 目真隣陀、大目真， 是曰佛法不思議； 

     彼一毛頭現地獄，  燋熱、寒氷、糞屎等， 

 有諸眾生生彼者，  受於無量極苦惱； 

 彼一毛頭現天宮，  妙宮廣大十六旬， 

 毛處諸天無量數，  具受諸天極快樂； 

 彼毛頭處佛出世，  其中佛法極熾盛， 

 彼無智者莫能覩，  如是宿業行不淨； 

 毛頭處聞佛涅槃、  或時復聞法滅盡、 

 彼毛頭處或復聞，  佛今現在演說法。 

 或復有人於毛端，  謂己壽命無窮極； 

 或復毛處聞短命，  生已即滅不久停； 

   或復毛道作是想： 『我得見佛設供養。』 

 佛亦不出、不供養， 直自想心而欣喜。 

 譬如有人於夢中，  耽著五欲受快樂， 

 覺已不見其欲事，  但以夢故妄見此。 

 所見、所聞憶念法， 猶如夢想無真實， 

 若有得此三昧者，  悉能了知如是法， 

 於其世間恒受樂，  謂愛無愛不貪著， 

 常能愛樂於山林，  恒受如此沙門樂。 

 若人無有諸取著，  遠離一切諸我所， 

 遊行世間猶犀牛，  如風行空無障礙。 

 修習於道起實智，  一切諸法空無我， 

 若有能修如是法，  彼人辯才無有邊。 

 此人恒受於快樂，  其心不著於世間， 

   其心猶如空中風，  於愛、不愛無所取。 

 於不愛者難共住、  於親愛者難遠離， 

 棄捨如此二種朋，  專求正法是人樂。 

 若有聞聲貪愛起，  是人必起於瞋怒， 

 愚癡、惛慢所纏縛， 以慢力故得苦惱。 



 73 

 若有能住於平等，  善能謙下無高慢， 

 愛與不愛善得脫，  彼能常住欣喜行。 

 安住於戒善清淨，  以無垢心樂禪定， 

 恒常樂住山林中，  是人永離諸疑網。 

 若人懷惑有顛倒，  愚癡恒樂於諸欲， 

   猶如鷲鳥貪尸肉，  是人必自隨魔力。」 

說此偈時，月光童子於不思議甚深佛法中得一心安住，堪能

演說修多羅。爾時，般遮尸棄乾闥婆等得隨順音聲忍、無量無邊

眾生發阿耨多羅三藐三菩提心、無量眾生於人天中得安樂利益。 

爾時，佛告月光童子言：「菩薩摩訶薩於諸善根、功德、法

利，應善決定、應不多事、應離惡知識、應依善知識、善知識所

應常諮問、樂聞於法無有厭足、應當欣喜、常應求法、常攝於法、

應說正法、應善巧諮問菩薩、於菩薩所起於師想、於法師所應當

尊重如己師想。童子！若有菩薩能受行此法，是人得不思議具足

辯才、得信深入不可思議佛法之海，於不思議甚深佛法心得決定、

於人天中能作照明。」 

爾時，世尊而說偈言： 

「於過去世多億劫，  不可稱量不思議， 

 爾時有佛兩足尊，  號因陀羅幡幢王。 

   彼時佛說此三昧，  謂無眾生、無壽命， 

 猶如泡沫及炎電，  諸法亦如水中月。 

 眾生壽命不可得，  於此界沒他世生， 

 所作之業無失壞，  黑白業報亦不亡。 

 因果相應勝法門，  微細難見佛境界， 

 文字句義不可得，  是妙菩提佛所說。 

 積聚總持大智慧，  億那由經從定出， 

 那由他佛所行道，  如此三昧佛所說， 

 善能滅壞諸病患，  集眾菩薩功德財， 

 一切諸佛咸稱讚，  億那由天所供養。 

 於諸凡夫說實語，  常遠一切外道法， 



 74 

 諸佛所讚勝戒財，  如空中電難可執。 

 過去無量億佛所，  智者修行於戒施， 

 久遠遠離惡知識，  得於無上父資財。 

 彼有比丘是法師，  修行梵行慧日子， 

 聞於此法而隨順，  發於最上菩提心。 

 彼因陀羅幡幢佛，  告彼法師比丘言： 

『比丘！比丘第一難， 於彼菩提發心難。 

 護戒猶如摩尼珠，  習近善友順菩提， 

   於惡知識恒遠離，  速得無上菩提果。』 

 往昔於此閻浮提，  二不放逸長者子， 

 於佛法中而出家，  猶如犀牛依山林。 

 得於四禪有神通，  善諸偈論無所畏， 

 地及虛空相悉知，  於空中行如鳥飛。 

 於寒林中安住時，  林花繁茂甚奇特、 

 一切異鳥悉來歸，  二長者子共語言。 

 爾時有王出遊獵，  聞其語音至其所， 

 時王恭敬而聽法，  於彼法師深愛敬。 

 時王共相慰問言，  發是語已在前坐。 

 時王具有多眷屬，  從王行者滿六億， 

     二中有一是法師，  見王告言：『善諦聽， 

 諸佛出世甚難值，  惟願大王勿放逸。 

 壽命迅速不久停，  如山瀑水激川流， 

 為老、病、死所纏逼，無有能救如己業。 

 惟願大王護正法，  建立諸佛十力法， 

   於後惡世末代時，  應當住於如法朋。』 

 如是無量聰慧者，  以慈心故向王說， 

 王及六億諸眷屬，  咸發無上菩提心。 

 時王聞是淨法句、  調柔寂滅妙語言， 

 善心踊躍而愛樂，  頭面禮敬而辭去。 

 時有無量餘比丘，  為利養故入王宮， 

 王知彼眾行不端、  并於有德不恭敬。 



 75 

 過去導師法已盡、  未來惡世增長時， 

 德器之人甚尠少，  多有無量放逸者。 

 剛強慳慢諸比丘，  為求利養著諸見， 

 於佛法中不正解，  以諸非法向王說： 

『應當殺害彼法師，  本為王說空斷者， 

 勸王及我修空斷，  都不示王真涅槃。 

 於其業報悉散壞，  諂者說於陰空無， 

  若能殺害彼法師，  必令大法得久住。』 

 爾時常有護王神，  是王過去善知識， 

 長夜護王令離惡，  彼天告王如是言： 

『願王慎勿起是心，  惡知識言甚可畏， 

 莫於聰慧法師所，  用惡人言興殺害。 

 大王可不憶念耶？  林間比丘所說者。 

 於後末代惡世時，  王應安住如法朋， 

   天為彼王說實語，  於諸佛法莫捨離。』 

 時王更有餘惡弟，  在於邊方鎮國境， 

 時惡比丘往教化：  『令殺法師說空斷， 

 勸我昔來久修行，  不欲令我求涅槃。 

 大王！汝兄甚愚惡，  都自不欲令汝活。』 

 有二比丘為惡師，  以神通力遊空行： 

『以我知故來至此，  今悉具向大王說， 

   汝可速殺二呪師，  必使及時勿後悔。』 

 王弟尋時被鉀仗，  順惡人言故往彼， 

 并及一切諸軍眾，  詣彼林中比丘所。 

 依林所有龍、夜叉， 知彼王弟惡心來， 

 雨沙礫石大可畏，  王及軍眾悉摧滅。 

 今當觀惡知識言，  摧滅如是大王眾， 

 於法師所起恚心，  於六十生墮阿鼻； 

 時彼取著惡比丘，  勸化如是剎利王， 

 於後滿足十億生，  受於無量地獄苦。 

 彼天勸導彼王者、  及餘擁護於法師， 



 76 

 見於恒河沙數佛，  覲佛供養及修行。 

 是王眷屬滿六億，  皆共王去聽法者， 

 其所發於道心者，  各別世界得成佛。 

 彼佛壽命多億歲，  智慧無等不思議； 

 彼人悉修是三昧，  說已皆當般涅槃。 

 得聞如是勝妙智，  能集尸羅功德法， 

 勇猛精進不放逸，  常遠一切惡知識。 

「童子！菩薩摩訶薩應不著於身、能棄於命。何以故？童子！

若著身者作不善法，是以菩薩應知色身及以法身。何以故？諸佛

法身所攝，非色身也；佛以法身顯現，非色身也。童子！是故菩

薩摩訶薩欲行佛所行、欲求如來身、欲求如來智、欲知如來身、

欲知如來智，於此三昧經典應當受持、讀誦、為他廣說、修習相

應。 

「童子！彼如來身，無量福德之所出生，如來說於一義，所

謂：諸法從因生故；是離諸相，以甚深故；法無限量，無分齊故；

法無有相，無相性故；法無有相，離諸相故；法無動搖，善安住

故；法無有二，惟一相故；法不可見，過眼境故；法不可思，過

心地故；法無動轉，離戲論故；法不可說，過音聲故；法無居處，

離窟宅故；法無窟宅，離言音故；法無所依，過諸見故；法無諸

漏，過諸報故。以心堅固離諸欲故、以不壞心離諸瞋故、以堅正

智過諸癡故有所說，說諸法空故；無有生，斷諸生故；以無常但

言說故；出離聲地，寂滅於聲故；有音聲，以思想故；同思想，

以和會故。以世俗第一義諦故、以清涼離熱惱故、第一義諦以如

實語故、無熱惱以涅槃故、無有壞無能勝故、無取著滅戲論義故、

無戲論離攀緣故、無有邊際以說福故、無有微塵說微細故、次第

大神通本業出生故、得自由自在力故、無破壞以堅實故、無有邊

際以名號無盡故、廣大說大悲本業故，是為如來身。」 

爾時，世尊而說偈言： 

「若有欲見世間親、  及知佛身云何耶， 

 於此三昧修習已，  即能知於如來身。 



 77 

 佛從福德所出生，  其身清淨甚光曜， 

 其相平等如虛空，  種種差別不可得； 

 諸佛菩提既如是，  其相狀貌亦復然， 

 其相狀貌不可得，  如來身相亦如是； 

 菩提相貌及以身、  諸佛世界亦復爾， 

 諸力、諸禪、諸解脫，如是悉同其一相。 

 諸佛體性正如此，  如來世親亦復然， 

 無有能得見佛者，  肉眼何能見正覺？ 

  無量多人作是說：  『我曾得見於諸佛， 

   金色微妙無比身，  一切世間皆顯照。』 

 諸佛如來之所加，  以其力能有神通， 

 便能得見於彼身，  種種妙相自莊嚴。 

 隨廣長相而能現，  世間無能見其相， 

 若有能知身相者，  佛與世間無有別； 

 若有能知其身量，  所謂一切諸如來， 

 佛身無身、無差異， 人與修羅亦復然。 

 一切諸心悉空寂，  受諸異報相亦爾， 

 名色、相貌既如是， 清淨具足有光明。 

 無有能知者，  修此寂滅定， 

 惟有世間親，  不思億劫修。 

 無量白淨法，  從此三昧出， 

 以定報力故，  他不見我身。 

 若有如是心，  名色亦復然， 

 心類各不同，  名色相亦爾。 

 若以麁大想，  名色亦隨彼； 

 名色若麁細，  悉從憶想起。 

 若人想微細，  名色亦如此， 

 名色若不著，  其心身光照。 

 我念過去生，  七十阿僧祇， 

 此三種惡想，  從本未曾起。 

 以其無漏心，  不思議億劫， 



 78 

 利益眾生故，  他不見我身。 

 若有以此物，  心意得棄捨， 

 是人於彼物，  更不共和合。 

 我心得解脫，  一切種物中， 

 能體知其性，  而起於智慧。 

 於千億佛剎，  我於中現化， 

 為眾生說法，  是故不可見。 

 無相、無狀貌， 猶如於虛空， 

 我身不可說，  語言道斷故。 

 法身大雄猛，  其身從法生， 

 曾無有色身，  說之以為佛。 

 若說於此身，  聞已生欣樂， 

 彼諸魔波旬，  不能得其便。 

 聞是深妙法，  而不生驚怖， 

 不以活命故，  誹謗佛菩提。 

 千億修多羅，  如實智演說， 

 為眾生照明，  彼彼所至處。 

「童子！是如來、應、正遍知。若欲知如來色身相業者，終

不能知若青、若青色、若青相似、若青相貌，若黃、若黃色、若

黃相似、若黃相貌，若赤、若赤色、若赤相似、若赤相貌，若白、

若白色、若白相似、若白相貌，若紅紫、若紅紫色、若紅紫相似、

若紅紫相貌，若頗梨、若頗梨色、若頗梨相似、若頗梨相貌，若

火、若火色、若火相似、若火相貌，若金、若金色、若金相似、

若金相貌，若電、若電色、若電相似、若電相貌，若蘇、若蘇色、

若蘇相似、若蘇相貌，若毘琉璃、若毘琉璃色、若毘琉璃相似、

若毘琉璃相貌，若天、若天色、若天相似、若天相貌，若梵、若

梵色、若梵相似、若梵相貌，童子！是為如來身。如來一切身相

不可量，不可思議故亦不可說，所成就色身諸天世人莫能測量；

如是，長、短、廣、狹一切種無有限齊、不可思議、如是等不可

數。」 

爾時，世尊而說頌曰： 



 79 

「一切世界中，  所有諸微塵、 

 并及泉池源、  大海所有水， 

 設有巧算術，  無有知其邊， 

 亦不知塵數、  及與水渧者。 

 如來之導師，  引斯譬喻已， 

 其水渧無限、  微塵亦復然， 

 我觀一切生，  多於彼塵數， 

 發心及起信，  於一時悉知。 

 若於我自身，  顯現外皮色， 

 諸眾生信欲，  無有譬知者。 

 若相及與業，  其色像如是， 

 莫能知佛者，  我相正如是。 

 佛遠離於相，  顯示於法身， 

 甚深無限量，  是佛不思議。 

 正覺不思議，  如來身亦然， 

 是不思法身，  以顯法身故。 

 心業不能知、  無能思此身、 

 及與其身相，  都無測量者。 

 彼法無限量，  億劫所修習， 

 得此難思身，  發淨大光明。 

 眾生無能取，  取之不可得， 

 是故如來身，  難量不可思。 

 於諸無量法，  而取於限量， 

 無分別法中，  雖無有分別， 

 於分別限量，  說於無分別， 

 離念無分別，  是佛不思議。 

 無限如虛空，  莫能度量者； 

 佛身亦復爾，  猶如太虛空。 

 若有諸佛子，  如實知我身， 

   彼得成於佛，  世覩不思議。◎ 

「◎ 童子！菩薩摩訶薩有四種言論不可思議，及其演說亦



 80 

不可思議、難可盡邊。何等為四？一者、諸行言論不可思議，二

者、呵責有為言論不可思議，三者、煩惱資助言論不可思議，四

者、清淨言論不可思議。童子！是為菩薩四種言論不可思議，及

其演說亦不可思議、難可盡邊。 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種法。何等為四？一者、諸行法

不可思議，二者、呵責有為法不可思議，三者、煩惱法不可思議，

四者、清淨法不可思議；是為四種。 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種相應。何等為四？一者、諸行

相應不可思議，二者、呵責有為相應不可思議，三者、煩惱相應

不可思議，四者、清淨相應不可思議；是為四種。 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種門。何等為四？一者、諸行門

不可思議，二者、呵責有為門不可思議，三者、煩惱門不可思議，

四者、清淨門不可思議；是為四種。 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種行說。何等為四？一者、諸行

行說不可思議，二者、呵責有為行說不可思議，三者、煩惱行說

不可思議，四者、清淨行說不可思議；是為四種。 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種音聲。何等為四？一者、諸行

音聲不可思議，二者、呵責有為音聲不可思議，三者、煩惱音聲

不可思議，四者、清淨音聲不可思議；是為四種。 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種語。何等為四？一者、諸行語

不可思議，二者、呵責有為語不可思議，三者、煩惱語不可思議，

四者、清淨語不可思議；是為四種。 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種語言道。何等為四？一者、諸

行語言道不可思議，二者、呵責有為語言道不可思議，三者、煩

惱語言道不可思議，四者、清淨語言道不可思議；是為四種。 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種權密說。何等為四？一者、諸

行權密說不可思議，二者、呵責有為權密說不可思議，三者、煩

惱權密說不可思議，四者、清淨權密說不可思議；是為四種。 



 81 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種知於諸天。何等為四？一者、

諸行知於諸天不可思議，二者、呵責有為知於諸天不可思議，三

者、煩惱知於諸天不可思議，四者、清淨知於諸天不可思議；是

為四種。 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種見知於人。何等為四？一者、

諸行知人不可思議，二者、呵責有為知人不可思議，三者、煩惱

知人不可思議，四者、清淨知人不可思議；是為四種。 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種知名字。何等為四？一者、諸

行知名字不可思議，二者、呵責有為知名字不可思議，三者、煩

惱知名字不可思議，四者、清淨知名字不可思議；是為四種。 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種辯才。何等為四？一者、諸行

辯才不可思議，二者、呵責有為辯才不可思議，三者、煩惱辯才

不可思議，四者、清淨辯才不可思議；是為四種。 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種決定。何等為四？一者、諸行

決定不可思議，二者、呵責有為決定不可思議，三者、煩惱決定

不可思議，四者、清淨決定不可思議；是為四種。 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種入。何等為四？一者、諸行入

不可思議，二者、呵責有為入不可思議，三者、煩惱入不可思議，

四者、清淨入不可思議；是為四種。 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種度。何等為四？一者、諸行度

不可思議，二者、呵責有為度不可思議，三者、煩惱度不可思議，

四者、清淨度不可思議；是為四種。 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種金剛句。何等為四？一者、諸

行金剛句不可思議，二者、呵責有為金剛句不可思議，三者、煩

惱金剛句不可思議，四者、清淨金剛句不可思議；是為四種。 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種呪術句。何等為四？一者、諸

行呪術句不可思議，二者、呵責有為呪術句不可思議，三者、煩

惱呪術句不可思議，四者、清淨呪術句不可思議；是為四種。 



 82 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種出。何等為四？一者、諸行出

不可思議，二者、呵責有為出不可思議，三者、煩惱出不可思議，

四者、清淨出不可思議；是為四種。 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種修多羅句。何等為四？一者、

諸行修多羅句不可思議，二者、呵責有為修多羅句不可思議，三

者、煩惱修多羅句不可思議，四者、清淨修多羅句不可思議；是

為四種。 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種辭句。何等為四？一者、諸行

辭句不可思議，二者、呵責有為辭句不可思議，三者、煩惱辭句

不可思議，四者、清淨辭句不可思議；是為四種。 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種施設句。何等為四？一者、諸

行施設句不可思議，二者、呵責有為施設句不可思議，三者、煩

惱施設句不可思議，四者、清淨施設句不可思議；是為四種。 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種明句。何等為四？一者、諸行

明句不可思議，二者、呵責有為明句不可思議，三者、煩惱明句

不可思議，四者、清淨明句不可思議；是為四種。 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種信義句。何等為四？一者、諸

行信義句不可思議，二者、呵責有為信義句不可思議，三者、煩

惱信義句不可思議，四者、清淨信義句不可思議；是為四種。 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種行句。何等為四？一者、諸行

行句不可思議，二者、呵責有為行句不可思議，三者、煩惱行句

不可思議，四者、清淨行句不可思議；是為四種。 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種不思議句。何等為四？一者、

諸行不思議句不可思議，二者、呵責有為不思議句不可思議，三

者、煩惱不思議句不可思議，四者、清淨不思議句不可思議；是

為四種。 



 83 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種無邊句。何等為四？一者、諸

行無邊句不可思議，二者、呵責有為無邊句不可思議，三者、煩

惱無邊句不可思議，四者、清淨無邊句不可思議；是為四種。 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種無限量句。何等為四？一者、

諸行無限量句不可思議，二者、呵責有為無限量句不可思議，三

者、煩惱無限量句不可思議，四者、清淨無限量句不可思議；是

為四種。 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種無窮句。何等為四？一者、諸

行無窮句不可思議，二者、呵責有為無窮句不可思議，三者、煩

惱無窮句不可思議，四者、清淨無窮句不可思議；是為四種。 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種不可稱句。何等為四？一者、

諸行不可稱句不可思議，二者、呵責有為不可稱句不可思議，三

者、煩惱不可稱句不可思議，四者、清淨不可稱句不可思議；是

為四種。 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種阿僧祇句。何等為四？一者、

諸行阿僧祇句不可思議，二者、呵責有為阿僧祇句不可思議，三

者、煩惱阿僧祇句不可思議，四者、清淨阿僧祇句不可思議；是

為四種。 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種無量句。何等為四？一者、諸

行無量句不可思議，二者、呵責有為無量句不可思議，三者、煩

惱無量句不可思議，四者、清淨無量句不可思議；是為四種。 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種不可測量句。何等為四？一者、

諸行不可測量句不可思議，二者、呵責有為不可測量句不可思議，

三者、煩惱不可測量句不可思議，四者、清淨不可測量句不可思

議；是為四種。 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種不行句。何等為四？一者、諸

行不行句不可思議，二者、呵責有為不行句不可思議，三者、煩

惱不行句不可思議，四者、清淨不行句不可思議；是為四種。 



 84 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種智句。何等為四？一者、諸行

智句不可思議，二者、呵責有為智句不可思議，三者、煩惱智句

不可思議，四者、清淨智句不可思議；是為四種。 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種智聚。何等為四？一者、諸行

智聚不可思議，二者、呵責有為智聚不可思議，三者、煩惱智聚

不可思議，四者、清淨智聚不可思議；是為四種。 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種智性。何等為四？一者、諸行

智性不可思議，二者、呵責有為智性不可思議，三者、煩惱智性

不可思議，四者、清淨智性不可思議；是為四種。 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種辯聚。何等為四？一者、諸行

辯聚不可思議，二者、呵責有為辯聚不可思議，三者、煩惱辯聚

不可思議，四者、清淨辯聚不可思議；是為四種。 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種辯性。何等為四？一者、諸行

辯性不可思議，二者、呵責有為辯性不可思議，三者、煩惱辯性

不可思議，四者、清淨辯性不可思議；是為四種。 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種修多羅。何等為四？一者、諸

行修多羅不可思議，二者、呵責有為修多羅不可思議，三者、煩

惱修多羅不可思議，四者、清淨修多羅不可思議；是為四種。 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種修多羅聚。何等為四？一者、

諸行修多羅聚不可思議，二者、呵責有為修多羅聚不可思議，三

者、煩惱修多羅聚不可思議，四者、清淨修多羅聚不可思議；是

為四種。 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種多聞。何等為四？一者、諸行

多聞不可思議，二者、呵責有為多聞不可思議，三者、煩惱多聞

不可思議，四者、清淨多聞不可思議；是為四種。 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種財。何等為四？一者、諸行財

不可思議，二者、呵責有為財不可思議，三者、煩惱財不可思議，

四者、清淨財不可思議；是為四種。 



 85 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種學。何等為四？一者、諸行學

不可思議，二者、呵責有為學不可思議，三者、煩惱學不可思議，

四者、清淨學不可思議；是為四種。 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種境界。何等為四？一者、諸行

境界不可思議，二者、呵責有為境界不可思議，三者、煩惱境界

不可思議，四者、清淨境界不可思議；是為四種。 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種業。何等為四？一者、諸行業

不可思議，二者、呵責有為業不可思議，三者、煩惱業不可思議，

四者、清淨業不可思議；是為四種。 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種安住。何等為四？一者、諸行

安住不可思議，二者、呵責有為安住不可思議，三者、煩惱安住

不可思議，四者、清淨安住不可思議；是為四種。 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種修道。何等為四？一者、諸行

修道不可思議，二者、呵責有為修道不可思議，三者、煩惱修道

不可思議，四者、清淨修道不可思議；是為四種。 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種斷煩惱智。何等為四？一者、

諸行斷煩惱智不可思議，二者、呵責有為斷煩惱智不可思議，三

者、煩惱斷煩惱智不可思議，四者、清淨斷煩惱智不可思議；是

為四種。 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種煩惱智。何等為四？一者、諸

行煩惱智不可思議，二者、呵責有為煩惱智不可思議，三者、煩

惱煩惱智不可思議，四者、清淨煩惱智不可思議；是為四種。 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種惡道智。何等為四？一者、諸

行惡道智不可思議，二者、呵責有為惡道智不可思議，三者、煩

惱惡道智不可思議，四者、清淨惡道智不可思議；是為四種。 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種非智智。何等為四？一者、諸

行非智智不可思議，二者、呵責有為非智智不可思議，三者、煩

惱非智智不可思議，四者、清淨非智智不可思議；是為四種。 



 86 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種畢定智。何等為四？一者、諸

行畢定智不可思議，二者、呵責有為畢定智不可思議，三者、煩

惱畢定智不可思議，四者、清淨畢定智不可思議；是為四種。 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種無差失智。何等為四？一者、

諸行無差失智不可思議，二者、呵責有為無差失智不可思議，三

者、煩惱無差失智不可思議，四者、清淨無差失智不可思議；是

為四種。 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種無明智。何等為四？一者、諸

行無明智不可思議，二者、呵責有為無明智不可思議，三者、煩

惱無明智不可思議，四者、清淨無明智不可思議；是為四種。 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種苦智。何等為四？一者、諸行

苦智不可思議，二者、呵責有為苦智不可思議，三者、煩惱苦智

不可思議，四者、清淨苦智不可思議；是為四種。 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種憂智。何等為四？一者、諸行

憂智不可思議，二者、呵責有為憂智不可思議，三者、煩惱憂智

不可思議，四者、清淨憂智不可思議；是為四種。 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種貧智。何等為四？一者、諸行

貧智不可思議，二者、呵責有為貧智不可思議，三者、煩惱貧智

不可思議，四者、清淨貧智不可思議；是為四種。 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種生智不可思議。何等為四？一

者、諸行生智不可思議，二者、呵責有為生智不可思議，三者、

煩惱生智不可思議，四者、清淨生智不可思議；是為四種。 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種內智。何等為四？一者、諸行

內智不可思議，二者、呵責有為內智不可思議，三者、煩惱內智

不可思議，四者、清淨內智不可思議；是為四種。 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種外智。何等為四？一者、諸行

外智不可思議，二者、呵責有為外智不可思議，三者、煩惱外智

不可思議，四者、清淨外智不可思議；是為四種。 



 87 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種慚智。何等為四？一者、諸行

慚智不可思議，二者、呵責有為慚智不可思議，三者、煩惱慚智

不可思議，四者、清淨慚智不可思議；是為四種。 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種愧智。何等為四？一者、諸行

愧智不可思議，二者、呵責有為愧智不可思議，三者、煩惱愧智

不可思議，四者、清淨愧智不可思議；是為四種。 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種實智不可思議。何等為四？一

者、諸行實智不可思議，二者、呵責有為實智不可思議，三者、

煩惱實智不可思議，四者、清淨實智不可思議；是為四種。 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種修習智。何等為四？一者、諸

行修習智不可思議，二者、呵責有為修習智不可思議，三者、煩

惱修習智不可思議，四者、清淨修習智不可思議；是為四種。 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種事智。何等為四？一者、諸行

事智不可思議，二者、呵責有為事智不可思議，三者、煩惱事智

不可思議，四者、清淨事智不可思議；是為四種。 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種富伽羅智。何等為四？一者、

諸行富伽羅智不可思議，二者、呵責有為富伽羅智不可思議，三

者、煩惱富伽羅智不可思議，四者、清淨富伽羅智不可思議；是

為四種。 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種取著智。何等為四？一者、諸

行取著智不可思議，二者、呵責有為取著智不可思議，三者、煩

惱取著智不可思議，四者、清淨取著智不可思議；是為四種。童

子！是菩薩四種取著智不可思議，及其演說亦不可思議、說不能

盡。 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種離惡道智。何等為四？一者、

諸行離惡道智不可思議，二者、呵責有為離惡道智不可思議，三

者、煩惱離惡道智不可思議，四者、清淨離惡道智不可思議；是

為四種。 



 88 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種斷無明智。何等為四？一者、

諸行斷無明智不可思議，二者、呵責有為斷無明智不可思議，三

者、煩惱斷無明智不可思議，四者、清淨斷無明智不可思議；是

為四種。 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種陀羅尼不可思議，及其演說亦

不可思議、說不能盡。何等為四？謂不可思議諸行言說，於彼中

智是名初陀羅尼；不可思議呵責有為言說，於彼中智是名第二陀

羅尼；不可思議煩惱資助言說，於彼中智是名第三陀羅尼；不可

思議清淨資助言說，於彼中智是名第四陀羅尼。如是，四種不可

思議，及其演說亦不可思議、說不能盡。 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種法陀羅尼。何等為四？謂不可

思議諸行法，於彼中智是名初陀羅尼；不可思議呵責有為法，於

彼中智是名第二陀羅尼；不可思議煩惱法，於彼中智是名第三陀

羅尼；不可思議清淨法，於彼中智是名第四陀羅尼。童子！是名

菩薩四種陀羅尼不可思議，及其演說亦不可思議、說不能盡。 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種相應陀羅尼。何等為四？謂不

可思議諸行相應，於彼中智是名初陀羅尼；不可思議呵責有為相

應，於彼中智是名第二陀羅尼；不可思議煩惱相應，於彼中智是

名第三陀羅尼；不可思議清淨相應，於彼中智是名第四陀羅尼。

童子！是名四種陀羅尼不可思議，及其演說亦不可思議、說不能

盡。 

「童子！菩薩摩訶薩復有四種陀羅尼門。何等為四？謂不可

思議諸行門，於彼中智是名初陀羅尼；不可思議呵責有為門，於

彼中智是名第二陀羅尼；不可思議煩惱門，於彼中智是名第三陀

羅尼；不可思議清淨門，於彼中智是名第四陀羅尼。童子！是為

四種陀羅尼門不可思議，及其演說亦不可思議、說不能盡。乃至

斷除無明智皆有四種陀羅尼不可思議，及其演說亦不可思議、說

不能盡，皆如上說。 



 89 

「童子！是陀羅尼即是智慧，如是智慧則能了知一切諸法但

有名字，是則名為法無礙智；如是法智能達於義，是名義無礙；

如是法智能知諸法言辭差別，是名辭無礙。若說彼文字——若顯

示、若施設、若次第不斷、若開曉、若廣、若分別、若開示令淺、

若平等普示——言不吃澁、不瘖瘂、不怯訥，說不滯著，言辭任

放，任放中勝，是名樂說無礙。」 爾時，世尊即說偈言： 

「言音所施設，  出聲亦復爾； 

 如所出音聲，  佛智亦復然。 

 所有諸佛智，  聲施設亦爾； 

 如是施設事，  聲光明亦然。 

 如是聲光明，  戒名亦如是； 

 如是戒名字，  佛名亦復然。 

 如是佛名號，  佛功德亦爾， 

 我知一眾生，  悉知爾許名。 

 佛無量語言，  我先已宣說， 

 戒名與佛名、  眾生名亦等。 

 有為多過患，  涅槃德亦然， 

 佛利益如是，  譬喻以顯示。 

 所有諸眾生，  發心已顯示； 

 導師一毛孔，  出光亦如是。 

 一切諸眾生，  名號及信欲； 

 如來過於彼，  以聲身說法。 

 一切眾生名，  顯示一眾生； 

 如是一人名，  顯示諸眾生。 

 一切平等入，  此是正覺說， 

 說於無量名，  為諸菩薩故。 

 我今云何能，  說億不思經？ 

 受持是經典，  顯示不怯弱。 

 處眾無礙辯，  演說億經典， 

 如虛空無邊，  辯才亦如是。 

 是菩薩功德，  清淨導眾生， 



 90 

 受持是經典，  成於無盡智。 

 數數顯示說，  於法能信受， 

 彼增長智慧，  猶如雪山樹。 

「童子！是菩薩行法無礙，於法見法而得安住。童子！云何

菩薩摩訶薩行法無礙，於法見法而得安住？童子！是菩薩摩訶薩

知非色不異色而說於法、知非色不異色而能修行、知非色不異色

而求菩提、知非色不異色而教化眾生、知非色不異色而見如來，

但不壞於色而見如來，非異色、非異色性而見如來，色及色性及

以如來等無有二。若能如是見諸法者，是名行法無礙；識、想、

受、行亦復如是。」爾時，世尊即說偈言： 

「以色顯菩提、  以菩提顯色， 

 是不相似者，  最勝以顯說。 

 所說色相麁，  色性甚深奧， 

 色與菩提等，  差別不可得。 

 如涅槃甚深，  以聲故宣說； 

 涅槃不可得，  聲說亦復然。 

 音聲及所說，  彼二不可得， 

 如是空法中，  涅槃不可得。 

 說涅槃寂滅，  寂滅不可得， 

 一切法無生，  如前、後亦爾。 

 一切法體性，  涅槃等相似， 

 知者真出家，  與佛法相應。 

 若覩佛色身，  說已見如來， 

 我身非色像，  無有能見者。 

 知於色自性，  是色相如是， 

 能知色性者，  為顯示大身。 

 如是諸五陰，  我已知相貌， 

 達法自體性，  安住於法身。 

 安住法身已，  為眾生說法， 

 如來微妙法，  不可以言宣。 

 理深不可知，  聞於正覺說， 



 91 

 但音聲、語言， 我已得初果。 

 若除一切想，  遠離戲論事， 

 無有存想者，  而見世大師。 

 若人能知空，  即便知色相， 

 無有異空說，  別有色自性。 

 若能知色者，  是則能知空； 

 若能悟空者，  是則知寂滅。 

 若人能知色，  是色相如是， 

 不為億魔嬈，  退動彼菩提。 

 不能知此道，  取著則成失， 

 非物取物想，  物取於非物。 

 為親財利誑，  於法中有失， 

 非果取果想，  亡失沙門財。 

 懈怠少精進，  而不住戒聚， 

      不應行法人，  云：『此非佛說。』 

    或復有人言：  『我行於菩提。』 

 無慧難調者，  更互不相敬。 

 悕求美名譽、  不善住禁戒， 

 恒念何時得，  名聞普周遍？ 

 為求利養故，  廣集眾多人， 

 慠慢縱放逸，  專求覓利心。 

 樂在白衣舍，  為恭敬利養， 

 造寺及塔廟，  斯皆為名利。 

 依止取著心，  常求渴愛欲， 

 專營世俗業，  止住魔境界。 

   向彼白衣說： 『愛欲如火焰。』 

 若入俗人家，  當污他女婦。 

 白衣於是人，  恒作大師想， 

 伺候男夫行，  婦女相染合。 

 彼家以美饍，  供給是比丘， 

 反於彼妻所，  如自己婦想。 



 92 

 白衣於婦所，  尚不起嫉妬， 

 而出家比丘，  他妻生嫉忌。 

 俗人處居家，  善護持五戒， 

 況得出家已，  棄捨一切禁？ 

 鼓貝諸音樂，  而以供養我， 

 行供養最勝，  末世莫能成。 

 自毀諸禁戒，  見他持律者， 

   向於世間說： 『彼與我無異。』 

 聞讚持戒者，  毀戒行惡境， 

     聞說真佛法， 云：『非佛所說。』 

 心無有慚愧，  喪失沙門財， 

 若勸真實語，  誹謗我所說。 

 戒不完具者，  棄捨我道教， 

 毀謗於正法，  阿鼻獄為家。 

 我未曾見聞，  修習如是行， 

 愚癡住惡者，  能獲於佛智。 

 彼諸諛諂者、  及以多曲偽， 

 我悉知是人，  智矚恒不絕。 

 我若一劫中，  說彼諸過失， 

 自謂菩薩者，  但能說少分。 

 童子！汝當知： 彼無惡不造， 

 於後末世時，  慎勿與親友。 

 以不亂濁心，  接引共語言， 

 承事而供給，  為求佛道故。 

 當問其夏臘，  若是耆宿者， 

 應供養恭敬，  頭面接足禮。 

 勿觀他過失，  彼必至道場， 

 莫生瞋怒意，  常起慈悲心。 

 若見彼過咎，  不對說其愆， 

 常念所作業，  必獲如是果。 

 若於老少所，  語言常含笑， 



 93 

 發言先慰問，  滅除己慠慢。 

 衣服及飲食，  常以奉供養， 

 作如是心施，  是等悉成佛。 

 若長宿請問，  為求法施故， 

   應先作是言： 『我學習不廣。』 

 又復作是言： 『汝等甚黠慧， 

 於汝大人前， 豈敢輒宣說？』 

 說時勿倉卒，  當簡器非器， 

 觀其機器已，  不請亦為說。 

 若於大眾中，  見他毀禁者， 

 勿歎持戒德，  當歎施等行； 

 若見少欲者，  與持戒相應， 

 起於大慈心，  讚少欲持戒； 

 若毀禁戒少、  持淨戒者多， 

 得彼勝伴黨，  便可歎持戒； 

 初觀察大眾，  悉樂諸善法， 

 所有善法者，  一切悉讚歎。 

   施、戒、多聞、忍、精進及少欲、 

 知足遠離行，  顯示如是法。 

 讚歎如是法，  盡說他世道， 

 諸無悲愍事，  慈心勿忿怒。 

 在空住禪樂，  遠離憒閙眾， 

 汝當歎彼德，  此名總持門。 

 常樂空閑處，  勿專行施業； 

 一心修宴坐，  莫謂戒最勝； 

 住淨戒聚已，  能集多聞持， 

 求是三昧故，  常供佛舍利。 

    能以蓋幢幡、  花鬘、塗、末香， 

 為求是寂定，  而供養諸佛； 

 以勝上伎樂，  妙歌相和雅， 

 為供佛舍利，  勇健不劣心； 



 94 

   所有諸花鬘、  一切香、衣服， 

 悉持供養佛，  為求佛智故。 

 眾生諸福分，  平等施無偏， 

 為求無礙智，  謂諸佛無上。 

 我曾先佛所，  施設不思供， 

 以無偏依心，  求此寂定故。 

 佛出甚難遇、  人身得亦難、 

 信佛法亦難、  出家具戒難， 

 汝今得值佛，  發於菩提心， 

 勿捨堅誓願，  安住其善行。 

 若受持此經，  於後末世時， 

 速得無礙辯，  受持不忘失。 

 若能持一偈，  福聚難思議， 

 況復悉能領，  如義具足受？ 

 眾生盡得佛，  勇猛悉供養， 

 恭敬而尊重，  盡眾生數劫， 

 若於此三昧，  能受持一偈， 

 於彼前功德，  十六不及一。 

 我知佛智慧，  不思議利益， 

   受持此三昧，  一切佛所行。」 

月燈三昧經卷第五 

 

结  行： 
1. 补阙真言：南谟喝啰怛那，哆啰夜耶。佉啰佉啰。俱住俱住。摩 

啰摩啰。虎啰，吽。贺贺，苏怛拏，吽。泼抹拏，娑婆诃。（三遍） 

2. 七佛灭罪真言：离婆离婆帝。求诃求诃帝。陀罗尼帝。尼诃啰帝。

毗黎你帝。摩诃伽帝。真陵乾帝。娑婆诃。（三遍） 

3. 三皈依  

自皈依佛，当愿众生，体解大道，发无上心； 

自皈依法，当愿众生，深入经藏，智慧如海； 

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=656&B=T&V=15&S=0639&J=5&P=&869210.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=656&B=T&V=15&S=0639&J=5&P=&869210.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=656&B=T&V=15&S=0639&J=5&P=&869210.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=656&B=T&V=15&S=0639&J=5&P=&869210.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=656&B=T&V=15&S=0639&J=5&P=&869210.htm%230_3


 95 

自皈依僧，当愿众生，统理大众，一切无碍。和南圣众。（一遍） 

4. 回向 

愿以此功德      普及于一切 

我等与众生      皆共成佛道 

愿消三障诸烦恼      愿得智慧真明了 

普愿罪障悉消除      世世常行菩萨道 

愿以此功德 回向法界众生 愿诸众生： 

罪障消除 福德增长 智慧增长 菩提心增长 

愿三宝兴隆 正法久住 普愿众生 早成佛道 

南无十方三世一切佛 一切菩萨摩诃萨 摩诃般若波罗蜜  

5. 礼佛（三拜/三问讯）（注：此阅藏仪轨可以根据需要自行调整） 


