
 1 

《5.4 版第 6 辑 2》--7.31 第 212 坛  

起诵仪 

请佛发愿 

稽首禮諸佛   及法比丘僧   我今為自利   亦利諸有情 

與諸善同修   正聞大藏經   傳承三聖學   令正法久住 

 

南无本师释迦牟尼佛  

南无本师释迦牟尼佛 

南无本师释迦牟尼佛 
 

香赞   

（一遍） 

炉香乍爇. 法界蒙薰. 诸佛海会悉遥闻. 

随处结祥云.诚意方殷.诸佛现全身. 

 南无香云盖菩萨摩诃萨（三称） 

 

开经偈 

（一遍） 

无上甚深微妙法 百千万劫难遭遇 

我今见闻得受持 愿解如来真实义 

  讽诵经时  当愿众生： 

 顺佛所说  总持不忘. 

（注：此阅藏仪轨可以根据需要自行调整） 

 



 2 

佛說弘道廣顯三昧經卷第一(一名入金剛問定意經) 

西晉月氏三藏竺法護譯   

得普智心品第一 

聞如是： 

一時佛遊王舍國鷲山之頂，與大比丘眾千二百五十人，諸菩

薩八千人俱。于時世尊！廣為無數百千諸眾而所圍繞敷演說法。 

爾時有龍王名阿耨達(晉言無熱)，宿造德本遵修菩薩堅住大

乘，行六度無極，以具滿相勤救眾生化道無極。曾事九十六億諸

佛，積累功德不可稱數，執權方便普現五道拔諸愚冥，使修菩薩

無欲之行，懷慈四等濟度一切；傷愍罪類故現為龍，化龍億數使

免殃行。自處于池率諸眷屬八千萬眾，又將婇女十四萬人，周匝

導從調作倡伎，其音和雅乘龍感動，協懷威德神變自由，齎眾雜

花奉最妙香，擎持幡蓋而詣世尊。至輒稽首敬問如來，尋以所持

香華、雜寶、繒綵、幡蓋，重調音樂欣心敬意，與眾眷屬及諸婇

女俱進詣佛，則前長跪肅然叉手，而白佛言：「欲問如來、無著、

平等最正覺！菩薩所應行道當云何？唯蒙聽許乃能敢問？」 

爾時世尊告龍王曰：「恣汝所問，勿疑勿難所欲，如來、至

真、等正覺當隨敷散解釋汝心。」 

時阿耨達得為神尊所聽質疑，心益欣悅，而白佛言：「天師

最尊人中聖導，猛如師子感變無量，吾問如來普及眾生，亦為菩

薩大士之故，為世師者拔過俗法，志行清淨明盡因緣，濟度群生

作無請友，心普安救誘育立之，執持無畏、十種力，進伏眾魔降

諸外道，心無穢行，被堅金剛大德之鎧，志不有惓，積德因緣不

可計量，施、戒、忍、進、定、智已備，心等一切蠲除雜相、棄

捐二見，以越智度解因緣法，已入深奧難極之要，去離聲聞、緣

一覺念，不捨大乘一切智心，意行堅強常得自在，身淨無垢暉曜

明徹，志若虛空，無數諸劫意不惓者，逮獲總持，降除貪穢自大

貢高，等如逝者，空、無相、願，以過如住夢幻影響野馬水月，

於斯諸法等解不動，重三寶教奉而敬之，轉其法輪而無所礙，欣

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=1&P=&5864298.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=1&P=&5864298.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=1&P=&5864298.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=1&P=&5864298.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=1&P=&5864298.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=1&P=&5864298.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=1&P=&5864298.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=1&P=&5864298.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=1&P=&5864298.htm%230_2


 3 

悅信樂皆自得之。如優曇花億世希出，志靜安獨普有具相，宿樹

恭恪明賢大士，尊修上義法住若此，為彼正士故問如來。唯願如

來、至真、等正覺！解說菩薩大士所行，得遊法門入金剛德果達

深妙，使其修應獲總持場，以四諦行順化聲聞使解要真，導眾緣

覺靜起因緣，獎以一心使等正覺，欲達諸法當入大乘，曉入大乘

能伏魔場，散棄疑結過度罪惱，普知眾生意志所行，積最辯達布

演諸法，隨一切願化示所欲。 

「善哉！世尊、如來、無著、平等正覺！廣為賢明大士之故

普弘演說，使諸菩薩得致智力；降己自大得法上力；曉解央行不

有所造；使得施力，所有無惜惠不望報；使得戒力，等除眾罪而

過諸願；使得忍力，於諸苦法受生之處身命無惜；得精進力，積

眾德本志常無惓；使得定力，善寂居靜解定要行，使得慧力，而

過邪見疑冥昧昧：曉權方便濟度眾生，明了勸助具達五通，天眼

無限，徹聽、知心、神足、明宿，以此遊樂。果大辯才，辯才句

義無盡不斷，便得總持志無恍忽。令逮海印三昧正定，進隨普智

果同一味；得佛志定習樂通行，永常奉尊而無障蔽；逮法志定勉

進定意，長久聞法都無限礙；崇眾志定普令一切奉不退眾；得施

志定，俗貨法施不有遺惜，具足於戒；行念靜定使速得佛，心而

無忘；昇天志定，常念兜述一生補處，志樂菩薩清高之行。」 

爾時龍王質疑畢訖，悅心怡懌，重以讚頌啟問世尊： 

「大仁願說現世義，  菩薩德行所當入； 

 內性志操所應修，  興發何道行云何？ 

 順導以慈行入悲，  意以度眾護濟念； 

 弘化定智使清淨，  願垂哀傷而普說。 

    誘眾止意及意斷，  根、力、神足行如是！ 

 演道七覺散示眾，  願說彼德所應奉。 

 施調撿戒德具足，  忍力普行及精進； 

 慧志因緣轉無量，  云何度彼蒙說之？ 

 辯才通達勉愚冥，  志行詳審常清淨； 

 諸起生者即覺知，  唯願為諸菩薩說。 



 4 

 欣悅之德有歡豫，  聖種七財是行最； 

 樂遊閑居及修靜，  唯蒙慈尊廣度說。 

 辯才行具云何得？  深致總持永安住； 

 弘法要說常無斷，  聞輒奉行終不忘。 

 寂滅清淨而行觀，  覺意深邃智廣博； 

 其慧難究德無邊，  解行云何應菩薩？ 

 制持魔力與怒意，  毀壞外道眾邪類； 

 勇德難動若大山，  月明至遊弘說之。 

 曉空無想性所在，  解了野馬及幻法； 

   夢想體像計皆無，  唯願世尊指示說！」 

於是世尊告龍王曰：「善哉善哉！快甚無比，乃自發心啟疑

如來。今汝所問承宿功德，已顯大悲為眾志友，不勞生死弗斷三

寶。王之質疑用是故也，聞以諦聽受而思惟，吾當廣說菩薩大士

應所修行，彼此無限果最要法。」 

時龍王言：「大善。世尊！願樂思聽聞輒受行，宣布十方勸

進無惓。」 

於是世尊答龍王曰：「有一法行，菩薩應者相好備具得諸佛

法。何謂為一？造起道意不捨眾生，是謂一行致諸佛法。 

「又有三十二事得普智心，當勤樂行專意守習。何謂三十二？

御修內性，執上最志，昇行大慈，堅固大悲，志慕無厭，發於精

進，仂具猛勵，而德強力。又踰踊勢，安靜無煩，為眾忍任，習

近善友。專行法事，執御權化，施備忍行，樂於撿戒，諂想已無，

滅斷偽侫，言行相應。志存反復，常有愧色，內自慚恥。已調怡

悅，根行至信，意而制御，得持功德，志遠小道，樂弘大乘行，

觀一切三寶之事使其不斷。是謂，龍王！三十二法，菩薩應此逮

普智心。 

「又復龍王！有十六事進增普智顯力弘軌。何謂十六進普智

耶？施行眾濟，具戒無缺，忍應調忍，果上精進，致定諸行，已

具智慧。信行悉足，供事如來，遊靜樂閑，備六堅法，有最十善。



 5 

飾身口意，德具操行，知足樂靜。身三勸彼，修勝定觀諸德得備。

是謂十六行法之事，應相祥福演大智心，顯持佛世流化自由。 

「又復龍王！其普智心，以二十二事而除邪徑，以其大乘志

修普智。何謂二十二事？行過聲聞、緣一覺意，已下貢高，無我

自大，消去諂事。抑俗雜言，遠棄非戒，拔恚怒根，免却魔事，

除去蔽礙。不章師訓耗滅罪除，省己切惻，不論彼非。習離惡友，

遠逆良善。去非六度，又逝貪惜，戒無不消。已棄諍訟，而離懈

怠，於迷自正。捨諸無知，斷去無便，却去惡行。是謂菩薩普智

釋除二十二邪軌，速應權慧永無懈退。 

「又復龍王！二十二踊事，進順隨行得普智心而不可當，諸

魔波旬及魔官屬并與外道降而却之。何謂二十二？踊過戒事，踊

過於定，亦踊過智而過慧行，踊過權化，亦過大慈，踊過大悲。

以要言之，過空、相、願、我、人、壽命，過離眾見及發因緣，

過心自淨承覺神聖，過於識念應不應見，過大金剛堅固之行。是

謂，龍王！菩薩所行二十二踊法致普智心。一切眾魔及諸魔身并

邪、外道不得自在，無敢當者悉降却之。 

「又復龍王！其普智心，依二行處致普智心。何謂為二？如

其所言修應行處，諸功德本觀道行處。是謂二事普智行處。 

「復有二事，其普智心而不可毀。何謂二事？在於眾生無增

異心，於諸殃行濟以大悲。是謂二事普智無毀。 

「又復龍王！其普智心有二重法而無過者，生死之黨及眾聲

聞并諸緣覺無能勝踰。何謂為二？執權方便，深行智慧。是為二

事普智重法。 

「又有二事休普智心。何謂為二？處毀無疑滯結之心，在在

不安樂俗諸樂。是謂二事休普智心。 

「復有二事護普智心。何謂為二？不志聲聞、緣覺行地，觀

覩大乘至美之德。是謂二事護普智心。 



 6 

「復有二事妨普智心。何謂為二？志常多侫，內性懷諂。是

即二事妨普智心。 

「復有二事不妨普智。何謂為二？專修直信，行于無諂。是

謂二事不妨普智。 

「又有四事蓋普智心。何謂為四？數亂正法，於諸菩薩、賢

明達士亦不奉敬，常無恭恪，不覺魔事。是為四事蓋普智心。 

「復有四事，於普智心而無其蓋。何謂為四？護持正法，謙

恭受聽，尊重菩薩視若世尊，常覺魔事。是為四事普智無蓋。 

「又有五事致普智心。何謂為五？所行無望於生死漏用戒德

故，不捨一切以大悲故，憎、愛無二身命施故，財利周惠供事法

故。是為五事得致普智。 

「復有五事進普智心。何謂為五？習善知識，不患生死，志

遠無益，去非時心，求諸佛智。是為五事進普智心。 

「復有五事在普智心，過諸聲聞、緣覺一覺念。何謂為五？

過聲聞脫，過緣覺脫，過眾智心，過諸吾我，又過習結。是為五

事過諸行法。 

「復有五事於普智心而有其悅。何謂為五？悅過惡道，悅審

普智，悅具覺慧，悅戒無厭，悅解眾行。是為五事普智之悅。 

「復有五事發普智心，得五力助不溺生死。何謂為五？無其

怒恨用忍力故，能滿諸願用德力故，降己自大以智力故，勤勢廣

聞用慧力故，過眾恐怯無畏力故。是為五事致諸助力。 

「復有五事在普智心得五清淨。何謂為五？體眾穢行淨，諸

墮者因緣諸根無惑淨之，隨順諸時以觀淨之，行治於等權道淨之，

一切諸法化轉淨之。是為五事普智清淨。 

「復有五事得普智明。何謂為五？明解無欲，明己彼心，明

於五句，明達慧行，明眼無礙。是為五事致普智明。 



 7 

「復有五事廣普智心。何謂為五？以其五種、五根、五莖、

五枝、五葉、五花、五果。 

「何謂為五種？日修志修，而淨內性，等觀人物，求習脫行，

弘於權變。是為五種。 

「何謂五根？以大慈悲，德本無厭，勸進眾生，使免小乘，

不志餘道。是為五根。 

「何謂五莖？曉權方便，慧度無極，示導人民，護持正法，

等觀喜怒。是為五莖。 

「何謂五枝？施度無極，戒度無極，忍度無極，進度無極，

定度無極。是為五枝。 

「何謂五葉？樂進聞戒，求處空靜，常志出家，心安佛種，

所遊無礙。是為五葉。 

「何謂五花？得文相具積滿德故，眾好繡備種種施故，七覺

財具心無雜故，致有顯辯不蔽法故，深達總持聞無忘故。是為五

花。 

「何謂五果？昇致戒果，已得度果，達緣覺果，又得菩薩不

退轉果，獲佛法果。是曰五果。 

「斯謂，龍王！菩薩七五三十五事廣普智樹道寶行也，修應

之者得佛不難。」 

佛告龍王：「其有菩薩欲受持此普智心樹深妙明顯要行句者，

當勤加習普智寶樹。如是龍王！吾視一切諸法功德，莫不由斯寶

樹奧義；諸發無上正真道意，悉皆因是普智寶樹至要句也。譬如，

龍王！選植樹種，知此已致樹之根、莖、枝、葉、花、果而甚盛

茂也。如是，龍王！其有能受普智心種，斯已得致諸佛賢聖最上

慧法三十七品。是故，龍王！欲入普智所行功德、欲轉法輪，當

受持此，精修誦讀專心習行，廣為一切宣傳布演。如是，龍王，

勤受學此。」 



 8 

當佛說斯普智心品法語之時，諸龍眾中七萬二千，皆發無上

正真道意；龍王太子及諸婇女萬四千人，悉皆逮得柔順法忍；五

千菩薩承宿德本悉得法忍。 

時阿耨達并餘龍王及諸眷屬，自乘神力踊昇虛空，興香之雲

忽便普布，調和美香及末栴檀，微雨如來及眾會上。又化琦妙珠

交露蓋，遍覆王舍一國境界，而悉歡悅於上歌詠至真如來積祚巍

巍聖德無量，列住雲日各現半身光文虛空，一切眾會莫不見者

也。 

清淨道品第二 

於是龍王復白佛言：「甚未曾有。唯然，世尊！乃若如來博

為眾生說道俗及心普智心行德所應。又唯，世尊、如來、無著、

平等正覺！願演散說菩薩之行，修應清純明賢所由，得道清淨使

其終已，長久無垢不中有懈，無惓弗退至得十力、四無所畏，而

得具足諸佛之法。」 

爾時世尊告阿耨達：「善哉龍王！勤思念行，吾當廣說菩薩

大士清淨道品。」 

阿耨達曰：「甚善世尊！幸蒙授教，唯願說之。」 

於時聖尊告龍王曰：「菩薩行有八直正道，當勤受持。何謂

為八？六度無極道，恩行之道，得五通道，行四等道，及八正道，

等眾生道，三脫門道，入法忍道。如此，龍王！是為菩薩八正行

道。 

「何謂菩薩度無極道？度無極道者，諸所布施勸彼普智。何

則然者？不以無勸施成普智，其行勸助於德本者，斯得施度無極

名目；又及行戒、忍、進、定、智，亦以勸助彼普智心，乃得慧

度無極名目，是曰菩薩度無極道。 

「恩行道者，含受眾生。何則然者？以彼菩薩演示法度，菩

薩行恩含受一切，覆以四恩廣為說法，而使眾生順受戒化。是四

恩道。 



 9 

「神足道者，覩諸佛土天眼徹視，見眾一切生者終者，又見

十方諸佛世尊、弟子圍遶，悉見如是；於諸佛土以其天眼，應當

所採而採受之。又其天耳聽諸佛言聞輒受行，在於眾生及諸類人，

而皆明曉悉了知盡，為隨說法得識宿命，不忘前世所作功德。又

具神足遊過無數諸佛國土，應以神足當得度者，輒弘神足而度脫

之，是神足應道。 

「又何謂為四等行道？其隨修淨梵志中者并及諸餘色像，天

子！知彼意行隨順化日，斯則慈悲、是為喜護，建立以道使彼應

度。此謂菩薩四等行道。 

「其八正道普悉行之，聲聞所由、緣覺依因，大乘亦然！是

謂賢聖八直正道。 

「何謂心等諸眾生道？當為此興、不為是興，為斯可說、為

此不應，是有賢德、此非福人，斯為盡應、此復不應，行等菩薩

盡除此意，是謂心等諸眾生道。 

「何謂菩薩三脫門道？得致以空斷諸妄見，以其無相除眾念

想應與不應，以其無願永離三界。是謂菩薩三脫門道。 

「何謂得致法忍之道？受拜菩薩，菩薩自覺行應於忍，得為

諸佛世尊所決授者無上正真道意。是謂菩薩不起忍道。 

「菩薩致此八直正道，弘化流布權導無礙。」 

時佛說是八正道已，二萬四千天龍及人悉逮應此八道行也。 

「若是，龍王！菩薩以此八直正道等塗一歸，用無等故，莫

有能與菩薩比者，亦無其侶、獨步三界，靜一心時修致慧行，應

當所得已自果之，明達諸法而如本無，斯謂如來！是曰龍王八正

之道。為彼一切，凡諸若干眾生所行，興種種說，而此要說等同

一向以無望說，歸未至說也。 

「云何於此道清淨耶？曰：道無垢，用無塵故；是道無瑕，

本無念故；是道無冥，慧照明故；是道無著，本清淨故；道常無

生，無所滅故；道如永無，本無有故；道無漏穢，三界淨故；是



 10 

道寂然，過凡行故；道無可至，無有去故；道無所來，無從來故；

道恒無住，過諸欲故；道無所處，過眾見故；道無勝者，過諸魔

故；道大弘覆，外道不及故；道永離妄，自大者故；道無所容，

不修入故；是道極遠，用希望故；道為永離，過愚夫行故；道可

果致，修行者故；是道夷易，樂勤行故；道極平坦，住正見故；

是道無妨，修無毀故；是道無礙，等正行故；是道無垢，三毒淨

故；是道清淨，終無著故。是謂菩薩道之清淨。 

「若是菩薩於清淨道務進勤修又應行者，彼於法性已悉清淨，

得淨我性亦以而過。法性淨故則數性淨；數性淨故無數性淨；無

數淨故得三界淨；三界淨故眼識性淨；眼識淨故意識性淨；意識

淨故得空性淨；空性淨故諸法性淨；用是淨故則諸法等等淨；如

空空等淨故得眾生淨。以諸淨故便無其二亦不著二，無二淨故則

道清淨，以斯言之清淨道也。彼無眾念亦不念道，諸念悉淨若如

泥洹，於彼永無，是謂無念。應無所念，無念道者亦無識念，其

道都無心意識行，以此言之清淨道也。」 

說是清淨道品法時，二萬天人皆得法忍。 

時阿耨達復白佛言：「云何，世尊！菩薩大士修是清淨而應

向道？」 

聖尊告曰：「如是，龍王！菩薩大士欲行斯清淨道意者，當

曉淨行，亦使其身、口、意清淨。 

「何謂身淨？己身已空，解諸身空；身之寂靜，解諸身寂；

身之已脫，解諸身脫；身之怠慢，解諸身怠；身之如影，解諸身

影。是謂菩薩清淨道也。又云身淨，身行無生，其有生死觀於無

生，彼以無生而等生死，則其知身亦曉身行。何謂身行？去來生

法，來無盡法，見在景法，終無盡法。其無盡者，是謂身行。 

「又復身法因緣合會，其因緣者，則空無想淡然無念。若此，

龍王！是像法觀，斯謂身淨。又若如來身之無漏、不墮三界，觀

身無漏如如本無，以無漏身不墮三界。彼無漏身能入生死，其無

漏際無惓捨退，以無漏身示現色身。如此現已，亦不念滅身之法



 11 

本。如如來身淨，眾生身淨、己身亦淨，等如本無，是謂菩薩行

應清淨。 

「何謂口言為應清淨？一切賢愚言皆清淨。所以者何？用等

相故。凡夫劣勢著於音聲，若信不諦憂喜無常，樂於顛倒。觀察

眾生無本，都無婬、怒、癡欲。何則然者？以諸字說聲出皆淨，

無欲、恚、愚，亦無其著，以此謂之一切言淨。 

「以言言之，何者為言？以欲、恚、癡而為言耶？諸垢為言

乎？言者無著，不著眼、耳、鼻、口、身、心。所言風像，風動

聲出，因緣合會使有聲耳；所言如響，賢愚所言皆同如響；所可

言者，不住於內亦不出外，於其中間而不可得，住本所念及其所

行，出於言者并所念想無住無想。是謂，龍王。如來所言及其眾

生一切音聲皆空、非真，損斯法耳！」 

曰：「唯，世尊！如來所言斯不諦耶？」 

曰：「是。龍王！如來審諦。所以者何？如來諦故，解知諸

法非真非諦。又復龍王！如來所言隨字音聲，皆答眾生一切音聲，

爾故眾生亦轉法輪，而亦不知法之義順，以此報應使其行之，隨

如等滅眾苦之事曉解諸法，行了如是。眾生音聲已無所住，在諸

煩惱而常閑靜，現出欲言於著無著，聲出所言講論談語，其如法

者不有違錯，是謂菩薩口言清淨。 

「何謂菩薩心為清淨？其心本者不可染污。所以者何？心本

淨故。其所可謂客欲垢蔽，菩薩於斯不有所著，了解以權於本自

淨。又其心行不撰德本，彼德本者了識心本，以此心行慈及眾生，

識了知彼空無我、人，其心德本助勸於道知等彼道。觀如是者斯

謂心淨。以此淨心，與諸婬、恚、愚行者俱，而永不受欲、怒、

癡垢；與操行俱，不著諸穢。是謂菩薩身三清淨。」 

說斯清淨道品法時，三萬菩薩逮補生處。 

道無習品第三 



 12 

「又復龍王！其菩薩者乘是淨心，生於欲界而在形界，與諸

天俱處眾梵中詳安靜然，在中進止無勝動者；又斯菩薩能降諸天

化道以權，或生形界而在欲界，現如有家與諸眾生周旋坐起，不

與有勞、弗慢眾生，亦無自輕。彼以斯淨，諸定正受盡自為定，

不隨正定而有所生。何則然者？以彼菩薩執權方便心應淨故。若

此，龍王！菩薩曉解清淨行者，當修清淨已而習道。 

「如是，龍王！菩薩不習以求道習；不習無習以想道習，亦

不習於望道之習亦不求習；了解道習不習所生；冀向道習不習行

滅而為道習；亦不求習以為道習；不習無習為道之習；不習執捨

以習道習；不我人壽，不身無常、不身性苦、不身有我、不身夢

幻野馬影響；亦不身空、無相、無願；不身無欲法身習道。以要

言旨，身性諸情，亦不興有十二因緣，乃至老死無欲之法，不數

無數道無二習，不俗無俗、不漏無漏、不犯無犯，不二之習以求

道習。又復諸法無習之習，是道無習，斯謂道習不習之習。如空

無習亦不無習，當如此習是道無習；無相、無願，彼不作習亦非

無習，當作是習。無[禾*禺]不[禾*禺]諸法無住，勤習如此乃應

道習。」 

當佛世尊說是清淨行無所習道品法時，三萬二千天及世人悉

皆逮得無所從生法樂之忍；五萬天人宿不發心於菩薩者，皆發無

上正真道意；七萬菩薩逮得法忍。爾時一切同聲而言：「世尊！

其有族姓之子及族姓女，逮聞說是清淨道品無習法者，其值聞已

心無驚恐不捨退者，是皆受習如來無上正真道意，得轉諸佛所轉

法輪。又唯，世尊！是輩菩薩悉獲無上正真道意，為無量人分布

斯法，亦復當坐師子之座，當於天上、天下、人中極師子吼，猶

若如今如來之吼，悉降魔眾伏摧外道，顯樹法幡熾法煇明，震雷

法鼓已鳴能降法雨。」 

爾時世尊見諸天、龍、神之眾，人與非人又及四輩，聞其至

說莫不悅懌。於是如來為阿耨達重復弘演，而說頌云：  

「道非習可得，  無乃興習想； 

 其道行如此，  棄離習念行。 



 13 

 不望求習道，  蕩除眾異想； 

 其道都無習，  清淨像明月。 

 若有起習想，  無處亦不習； 

 已過無習處，  得致最上道。 

 道為無我念，  亦不與空習； 

 是道無有二，  安快而無上。 

 命壽亦如此，  無人及與言； 

 其道不有人，  無命亦無住。 

 諸有習道者，  而欲住於空； 

 斯去聖路遠，  是不應道習。 

 道亦無有空，  以捨於有習； 

 如本同一相，  永空空於空。 

 道為無起相，  亦不有滅相； 

 不起亦無滅，  彼悉為道習。 

 吾音譬如幻，  解想當如此； 

 持想行所習，  道當何從生？ 

 道為都過俗，  彼不有身習； 

 亦無滅身行，  可得致於習。 

 是身根之家，  本無所演廣； 

 彼不有餘求，  本無不可得。 

 其習是道者，  當如如本無； 

 如本知本無，  是謂應道習。 

 諸法之本無，  所覺若如幻； 

 解行而致此，  乃應道之習。 

 若其不至道，  所作如不住； 

 無能止其行，  佛法不由道。 

 若如所習道，  并及與無習； 

 所演為如此，  以住於本無。 

 有限餘道者，  劣乘之所依； 

 是者無上道，  本乘所因由。 

 諸興此道者，  以致而無住； 



 14 

 斯則顯行德，  可致應道習。 

 道正而無嶮，  端直且平坦； 

 勤親行此道，  永離眾邪迹。 

 若如卿龍王！  自住其宮室； 

 不動於所處，  降雨充大海。 

 大士亦如是！  習道如所行； 

 法身而不動，  能滿於智海。 

 又如仁龍王！  在於大地上； 

 以雨遍充足，  其不有身著。 

 菩薩德如斯！  行此之所習； 

 用法滿眾生，  其內無所著。 

 若如阿耨達！  龍王大神變； 

 勝道德如是，  感動普十方。 

 眾生墮邪徑，  諸墮受著見； 

 其住是道者，  將順度無為。 

 已住於斯道，  菩薩果大稱； 

 能降魔波旬，  并及邪外行。 

 得道如其如，  如道無能動； 

 踊過諸俗法，  其行譬蓮花。 

 道心無有愚，  是行為住止； 

 千數諸眾生，  化度立以道。 

 以常住斯道，  得致於五旬； 

 神足諸感動，  為眾廣說法。 

 諸事悉清淨，  身口及與意； 

 當願賢聖道，  人性不可識。 

 忍行為無著，  其往所可至； 

 斯得如來處，  示道諸眾生。 

 生死於至歸，  斯處則如來！ 

 其往似若至，  此為無所至。 

 眾生所可至，  當念彼上處； 

 學最佛之道，  遊樂以幻法。 



 15 

 其作是習道，  弘道之所習； 

 彼眾德儀行，  諸佛所稱歎。 

 其德無有邊，  終不可極盡； 

 如此習道者，  不習亦無住。 

 彼處不咎魔，  眾都不著行； 

 其順此道者，  不起亦無滅。 

 已得意志行，  總持弘大辯； 

 施惠及戒忍，  遂增進若海。 

 身口穢以無，  心潔乃清淨； 

 垢消永無瑕，  修應此道者。 

 得昇於知達，  所行習深妙； 

 難動惠無即，  守習是道者。 

 其諸最正覺，  過去與當來， 

 現在亦如是，  致道世所歸。 

 彼已離眾難，  值世遭難遇； 

 永為諸佛子，  其聞此法者。 

 快哉諸眾生，  至善聞斯法； 

 真應奉如來，  其樂是經者。 

 有曉此道者，  能斷諸情態； 

   紹德具眾相，  得應三界將。」 

佛說弘道廣顯三昧經卷第一 

 

佛說弘道廣顯三昧經卷第二 

西晉月氏三藏竺法護譯   

請如來品第四 

時阿耨達自與其眾諸眷屬俱，稽首世尊跪膝叉手而白佛言：

「願請天尊迴屈神光，往詣無熱之大池中，盡其三月，吾等志樂

供養聖尊并諸神通果辦菩薩及上弟子！蒙愍納許願受其請。所以

然者？吾等供事至真正覺，豈能應於如來儀耶？冀蒙逮聞寂靜上

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=1&P=&5864298.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=1&P=&5864298.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=1&P=&5864298.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=1&P=&5864298.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=1&P=&5864298.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=1&P=&5864298.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=1&P=&5864298.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=1&P=&5864298.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=1&P=&5864298.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=2&P=&5864299.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=2&P=&5864299.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=2&P=&5864299.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=2&P=&5864299.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=2&P=&5864299.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=2&P=&5864299.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=2&P=&5864299.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=2&P=&5864299.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=2&P=&5864299.htm%230_2


 16 

化，唯以此法應供養也。思願重聞如是像法令常歡悅，此乃應奉

於三寶耳！」 

爾時世尊不受其請。重啟：「二月？」如來不然；「垂聽一

月？」世尊不可；「願納半月？」世尊默然而已受之。於是龍王

自與其眾諸將從俱，見尊受請忻喜悅懌善心遂生，遶佛三匝，興

震雲電而降微雨普遍天下，忽然之頃還昇宮中。 

時阿耨達到坐正殿，輒召諸五百長子，其名：善牙、善施、

善意、善明、能滅、寂相、感動、大威、甘威、甘權、甘德、普

稱、威勇、持蜜、忍力、行祥；如是比等五百長子，宿樹無上正

真道已。王告之曰：「又諸子等！吾今以請如來、無著、平等正

覺及眾菩薩諸弟子俱，盡其半月，世尊正覺垂大慈哀，興有弘愍

而尋受請。汝等當共同一其心廣相勉勵，加敬世尊、至真、如來！

勤念無常，當各寂靜，謙恪恭肅住待如來，儀應棄捐淫心欲意及

龍戲樂，除貪、怒、害，離欲、色、聲、香、味、細滑。所以者

何？世尊無欲而且詳安，仁雅審諦順調寂靜，顯備諸德侍從圍衛，

儀容無量皆承諸佛真正要戒。以是之故，汝等半月無得入宮，當

除婬、恚、愚癡之念。又復如來宣講法故，必有他方神通菩薩、

釋、梵、持世、宿淨天子當普來會，汝等勤念廣施姝妙，光顯嚴

飾慎勿中懈，令諸會眾觀變踊躍，此乃真應供養如來。」 

時阿耨達都約勅訖，輒為如來於雪山下無熱池中，為世尊故

化其無瑕淨琉璃座，而使縱廣七百由旬乃殊異妙，周匝列置八萬

四千雜寶琦樹，挍以眾珍諸寶鮮飾，蔚有光華精耀百色中出美香。

諸樹間化八萬四千七寶之堂，眾珍光彩極好無雙，施置十萬交露

綺帳，乃垂異妙赤真珠貫。在諸堂上有師子座，八萬四千皆大高

廣，而布無價妙好雜㲲床座寶分，施諸交露挍以眾寶。所在堂上

有龍、婇女各二千人，其色姝妙姿美無量，顏像蔍華口出熏香，

擎持雜花、末香、塗香、調作諸妓，以詠佛德、興悅眾會、於上

虛空化大寶蓋，周千由旬遍覆會上琦珍綵鏤，其寶蓋中眾色無數，

懸好繒幡，於幡綵間垂諸寶鈴，景風和降音踰諸樂，施饌百味備



 17 

辦都訖。為此變已，與其眷屬恭撿叉手，向佛跪膝而遙啟尊，以

其請意歎詠頌曰： 

「慧藏知富積辯德，  慧達無著明導眾； 

 慧弘普至不有礙，  慧上最力降神光。 

 慧解心行唯大仁！  當觀十方眾生類； 

 最上神尊受吾請，  念啟慈愍唯時屈。 

 知足無貪而易養，  祥福審諦聖道師； 

 善行質信知眾意，  時節以至可屈尊。 

 其德普稱行等王，  造無請友興普念； 

 至仁清淨踰若空，  所設辦訖枉神尊！ 

 威御十方猛持世，  佛事十八而等有； 

 度眾最首悲踊行，  願與其眾時蒙至。 

 色妙端正相綵身，  琦好種種花繡文； 

 志樂歡悅惠法施，  大仁上導願察時。 

 梵聲清淨若雷震，  鸞鳳哀鳴師子步； 

 妙音具足悅諸土，  眾心忻望願時顧。 

 佛土三千無等倫，  弗有能知如來心； 

 聖尊明覩眾生行，  所修常應時降此。 

 知時普應懷權化，  了達眾生有聖誓； 

 詳審之行目明好，  神威撿足願迴光。 

 眾生甚多普渴仰，  十力持勢威無慢； 

 大仁德峻勇而果，  聖性爾枉昇遊此。 

 慚祥備足德最上，  寧救濟育遍無極； 

 師友無雙協懷眾，  化龍億百興有悲。 

 於世威猛普慈救，  達知眾行應如意； 

   開布散示唯天尊！  輕舉神足願時至。」 

爾時世尊知阿耨達請時已到，告諸比丘：「著衣持器，差應

留守，無熱龍王遙跪啟時，應受半月，宜便即就。」 



 18 

於時八萬四千菩薩皆大神通德具果辦，弟子二千亦上神足，

侍遶世尊周匝而導，至真如來從鷲山頂忽昇虛空，神力而進，如

其色像身放無數百千之光，遍照三千大千境界普悉晃明。 

諸欲、色天皆見世尊揚光無數飛過虛空，自相謂言：「神尊

致彼無熱王所，將興法化演奧無極，及使如來為眾圍遶，即彼半

月中，多諸天數百千眾，得見世尊又聞法說，緣復觀覩無熱所設

莊嚴感變，而令世尊故遊到彼。」時諸天子各各發念供養如來，

或願散花、或雨名香、或施天樂以歌佛德；或復懸幢、幡蓋、繒

綵率隨如來！ 

世尊身光炤耀煒煒，明踰日月宿淨色淨及諸天光。佛之聖威

神耀無量，根定寂靜行遊詳安，釋、梵、四天威變種種，奉敬追

侍隨從如來。 

於時聖尊到雪山下住止右面，便告賢者大目連言：「汝到無

熱王所處宮，當宣告之：『如來已至，時可應入。』」 

於是賢者大目犍連承佛神旨，忽遷無熱大池之中，現於虛空

去地七丈，化身像者若金翅鳥王，住阿耨達龍王宮上，便告王言：

「如來至也。」 

彼諸龍眾及婇女等，無不愕然驚恐怖悸，衣毛為竪四之藏竄，

展轉相謂：「此池自初無金翅鳥，斯從何來？」 

時阿耨達告諸宮人、太子、眷屬而慰之曰：「且各安心勿恐

勿怖，此為賢者大目連耳！承如來使興神足變。」 

賢者目連到彼告訖，還詣世尊。 

時阿耨達便與其眾——諸子、臣民、夫人、婇女——舉宮大

小俱而圍遶，各奉名花及美末香，并眾塗香、幢蓋、繒幡、倡伎

種種調作相應進迎正覺。 

于時世尊！為諸菩薩及眾弟子、天龍、尊神所共圍遶，俱而

前至無熱所設廣博座場。如來到已，尋就高顯師子之座，菩薩相

次，然後弟子諸眾坐訖。 



 19 

爾時龍王觀視世尊及諸菩薩、弟子、眾會坐悉而定，興心無

量內懷怡悅，輒與其眾手執斟酌，所設饌具踰世甘肥，延有天味

餚饍百種，以用供佛、菩薩、弟子并諸眾會，使皆充足。世尊菩

薩及諸弟子飯畢，輒各洗蕩應器。察眾都訖，時阿耨達即啟如來：

「願聞法說。」 

於是世尊日昃時後，便從定起端坐說法。諸來會眾滿千由旬，

從地至上中無空缺，天龍、鬼神及人非人，周匝衛遶至真正覺！

一切會者各懷踊躍。 

無欲行品第五 

爾時龍王悅顏進前跪，重白佛：「唯願世尊！為斯眾會如應

說法，令諸一切免離生死，精除相著五陰諸苦，穢垢昧昧勞塵之

行，使其永無三毒意結，蒙及龍眾得棄邪冥，伏其心意，弘致至

善使有悅豫，深行菩薩。後若如來現有存亡，當使吾等所在國邑

護持正法。」於是世尊讚龍王曰：「善哉善哉！阿耨達王！諦聽

其義，勤思念之以宣布示，吾當廣說，令此會眾，多免罪痛根拔

雜想、意識志疑，使解普智昇遊三界。」 

時龍王言：「善哉世尊！願樂廣說，當頂受行。」 

是時聖尊告龍王曰：「有一法行，菩薩應者為天、世人甚所

敬重。何謂為一？志修深法，以行無欲。何曰深法法行無欲乎？

如是，龍王！菩薩依順因緣之無，離二見際知有無者斯見諸法，

依著因緣不見有法不由緣生，彼作此念：『其依因緣，斯無依緣，

彼不依魔。其依緣者，彼不言吾，亦不言我。又其依緣中無我我，

依緣無主亦無執守。』其依順緣了解起生，速易得致四依之念。

何謂為四？依於至義而不文飾，依於慧行不為識念，依順義經不

依攀緣，依念於法而不為人。 

「彼何謂義？何等為慧？云何順義？何謂念法？義謂空義；

不受妄見無相之義；不著念識無願之義，不著三界無數之義，不

著於數；又復義者，於法非法而無其二，音聲無得，念想無念，



 20 

法處無住，用無人故，命壽言聲偽無所有。又復為義，其法義者

為無欲義。 

「何謂菩薩為法義？其無眼色、耳聲、鼻香、舌味、身更、

心法之義；不生色義，不滅色義；不為痛、想、行、識之義，亦

不生滅識行之義；亦不欲、色、無色之義，亦不生滅欲、色、無

色義；亦不我義，亦無我見、著人之義；不有人義，亦不著人見

入之義；亦不著入有佛身義，亦不法字著入之義，不數計會有著

入義；亦復不有施、戒、忍、進、定、智著義。曉入一切諸法之

義，是謂菩薩為法義也。其從是義而不有退，是謂為義。 

「彼何謂慧？曰：苦無生慧；習無念慧；盡都盡慧；道無志

慧。於陰幻法諸性法性而無毀慧；在於諸情空取為慧，解入諸法

明了眾生，根滿具慧志念無忘。於諸止意不意無念；於諸斷意等

善不善；於其神足身心建慧；又於諸根了輕重慧；於諸覺意覺諸

法慧；而於諸力已降調慧。道為無數於滅寂慧，觀別法慧，始不

生慧，來不至慧，中無住慧；於身像慧，言以響慧，心法幻慧，

是謂菩薩明達智慧。 

「又何謂為順導義經？從是因緣而起然者，滅於愚癡、滅於

老死、無我，而然於無我、人及與命壽，深解諸物。若如來、我

皆非真法，而然於三脫之門也。等於三世求三無著，所謂諸法見

都無生，視了知者，而得等滅，離俗情態，菩薩來智，慧度無極，

於諸意念而無疑惑，應入是行，斯謂順義；無所去至亦無從來，

泥洹無為不有去至，是謂順義。 

「何謂如法？若諸如來興與不興法身常住，是謂如來如如本

無而無增減，不二無二真際法性，謂之如法。不毀行報無行報法，

斯謂如法。大乘者由六度無極；緣一覺乘從因緣脫；聲聞之乘依

音聲脫，是謂如法。施致大福；戒得生天；博聞多智；定念致脫，

斯謂如法。從行不修興有生死，行之純至而立無為，如法之謂。

愚以欲力；智則慧力，斯謂如法。其一切法悉依法性。 



 21 

「如此，龍王！其依因緣而起生者，斯則應得四依之念，其

依因緣彼則不依斷著有無，是謂：其見因緣起者，斯見諸法；其

見法者，斯見如來！所以者何？因緣乎。龍王！等起無起，法於

非法等而無著。又如來者！亦為無著因緣之起，亦無有起，法不

可得，覺其法者，斯則如來！於因緣起，慧眼見之；慧眼見者，

斯則諸法；見諸法者，斯則如來！是謂：其見因緣起者，斯則見

法，其見法者斯見如來！ 

「又如來者以法見法。如是，龍王！若以此法行應脫者，斯

謂菩薩而無欲行。 

「又呼龍王！無欲菩薩不作欲習，悅樂賢聖捨非賢聖，勤慕

興護於賢聖種，廣合諸慧為法作護，修於博聞志樹無忘。不捨戒

身，智身無傾，定身不動，於其慧身得善堅住，脫慧見身強固難

轉，脫慧見故。 

「又復龍王！無欲菩薩得無數佛正法度義，亦具無數諸佛要

慧，又果無盡諸佛之辯，得通無量諸佛神足，因致無數諸佛權解，

普入無量眾生之行，遊過無數諸佛國土，因見無數百千如來，緣

得聽聞無數諸法，得無數義達無數慧，曉無數行度無數眾。 

「若是，龍王！無欲菩薩常應清淨，消盡眾穢德不可量，三

界自由不有所著。何則然者？以其無欲自從心生。 

「有三事從心出生。何謂為三？從其欲生，又從愛生，亦由

起生。復有三生：觀於起生，又觀起生，又觀所行觀心無處。又

復三生：滅寂專一，曉解於觀，如法隨行。又復三生：德備仁調，

以為寂靜，從行勤生。又復三事：從於行直，而無有諂，仁慈調

忍。復有三事：無沈吟疑，順善不麁，志足易養。又復三事：從

其空生，又復無想，亦由無願。又復三事：心之所生諸法無常從

其心生，諸法皆苦亦由心生，諸法無我亦從心生。復有三事：而

從心生諸法無常，諸法無我，滅盡無為。皆從心生。 

「如其，龍王！菩薩！等滅亦由心生，謂：其不捨普智心，

行等一切，以大慈故；不捨眾生，大悲心故；不厭生死，用大喜



 22 

故；等離喜怒，以大護故；所有慧施不望報故；眾戒學行德義備

故。內免己過不論彼短，能忍眾生諸不善行，欲令彼人心固金剛，

合集眾善諸德之本，身命無惜得致一切，諸定正受心無勞惓，不

以正受而有所生，曉智以權順隨眾生，以其諦慧度諸志脫。欲達

聲聞、緣覺乘者，顯念佛法求諸佛法，心能忍苦廣宣法故，眾利

敬養蔑而棄之，志具諸相德行無厭，充滿智慧博勤多聞。習善友

故值善知識；用謙敬故得應謙行；降自大故以降自大；志行備故

具滿意行；用無諂故以離諂者；言行應故以其無欺；修誠信故以

住信言；離眾欺故滅除妄語；生誠信故降心於信。如是，龍王！

其有菩薩而生是心，斯謂無欲。 

「又復龍王！無欲菩薩，魔不能得其限便也。所以者何？以

彼菩薩應無限故，而亦不行有限之法。彼何謂為是限法乎？欲婬、

恚、癡斯皆有限，菩薩於是不有所著，以此謂之為無限也。聲聞、

緣覺其乘有限，菩薩住於普智心者，魔終不能得其限便。有念無

念念想有限，菩薩以離眾念之應。如此菩薩，魔不能得其限便也。 

「如是，龍王！有二魔事，而是菩薩當深覺之，亦當遠離。

何謂二事？於其師友無恪敬心，而自處大貢高蔑人，是謂為二。

又二魔事：捨菩薩六度無極藏，心返喜樂親行聲聞及緣覺法。復

有二事。何等為二？無其智慧而欲行權，與諸墮著望見眾生樂相

狎習，復有二事：寡聞少智自以慧達，雖有通博於中自大。又復

二事：於德甚少妄生尊貴，若修德行而樂小乘。復有二事：正法

不護，不度眾生。復有二事：志不樂習於諸菩薩及眾通達明智者

俱，專行誹謗清高菩薩，主為法師數興蔽礙；又障師訓而多諛諂。

又二魔事：捨諸德本，心存不德。復有二事：雖在閑居懷想三毒

志常憒閙，若遊國邑有貪利心。復有二事：為非其人說深要法，

應當為說而反不說。復有二事：不覺魔事，遠離普智意數錯亂。

如是，龍王！其諸魔事色像若斯，無欲菩薩而永無此。 

「又復龍王！若有菩薩修於清淨行應無欲，當致菩薩十六大

力，以此諸力降調己志以化眾生。何謂菩薩十六力耶？曰：得志

力、意力、行力、慚力、強力、持力、慧力、德力、辯力、色力、



 23 

身力、財力、心力、神力、弘法之力、伏諸魔力。無欲菩薩得是

菩薩十六大力。 

「何謂菩薩為志力耶？如是，龍王！菩薩志力能覽諸佛一切

所說總而持之，是謂志力。斯菩薩意應諸佛行，於諸眾生而無斷

礙，是謂意力。能達一切音聲所說解了諸義，是謂行力。離諸罪

行與眾德法，是則慚力。一切諸難不為非行，斯則強力。億千魔

兵不敢而當，是則智力。通達持法宣示等學而無遺忘，斯則持力。

無著不忘於百千劫，其所可說無礙不斷隨解諸法，是則辯力。若

諸釋、梵及四天王，往詣菩薩黯然無色，是端正力；以其寶首所

可念願應意即至，是則財力。過諸外道在中獨尊，是則身力。眾

生之心，能一其心知眾生心，順行化之，是則心力。眾生應以神

足度者，為現神變使眾覩見，是神足力。若所說法使眾聞之而無

中斷，彼受順行等除苦盡，是弘法力。若其禪定正受之時，得承

佛旨賢聖行法，是降魔力。斯謂菩薩十六大力。 

「其有行者志慕願此十六之力，而欲得者當修無欲。譬如，

龍王！一切河流歸於大海，道法諸行三十七品悉歸無欲。又若，

龍王！諸藥草木依因於地，諸善行法皆由無欲。譬如龍王、轉輪

聖王眾生所樂，若此其有無欲菩薩，乃為諸天龍、鬼、世間人之

所愛樂也。」 

爾時世尊為阿耨達并諸太子而說頌曰： 

「欲為慧菩薩，  志願佛道者； 

 彼當離穢法，  常勤行無欲。 

 慧解因緣法，  不猗於見際； 

 覩法以因緣，  無緣不有法。 

 緣生彼無生，  是不與自然； 

 善緣斯亦空，  知空彼無欲。 

 著緣而無相，  脫願寂復寂； 

 澹泊像大愚，  其處魔不審。 

 見法無著緣，  於其無吾我； 

 彼不有我、人， 知是則無欲。 



 24 

 無主不守護，  不獲亦弗捨； 

 本脫無取捨，  離欲常了法。 

 觀義不為飾，  慧行常脫識； 

 曉了順義經，  依法不為人。 

   空義是佛法，  及脫無相、願； 

 不猗造見念，  是義其無欲。 

 於法不有二，  音聲無可得； 

 處法難可動，  不人義無欲。 

 法義無欲我，  眼耳不色聽； 

 鼻口離香味，  身心無更法。 

   不色生威儀，  又不離痛、想； 

 亦無識住我，  達是應法義。 

 不住三界義，  亦無吾我義； 

 世尊無色身，  無字法說義。 

 計數非法義，  至要不以施； 

  非戒、忍、進、定、慧無我世尊。 

 諸法解無義，  智謂是法要； 

 於義永非義，  無欲則佛法。 

 無生曉苦慧，  不起無有滅； 

 不生亦無終，  如是應尊習。 

 五音解若幻，  知其如法性； 

 曉內如空聚，  了是為無欲。 

 知法至趣向，  明達眾生情； 

 逝念以止意，  無欲得是慧。 

 意斷無有二，  神足心輕騰； 

 以力而無慢，  諸根知止足。 

 覺定解以智，  明了八直道； 

 慧觀於滅行，  解法所至歸。 

 本法不有生，  當來而未至； 

 現在無住法，  不欲知如是！ 

 身像無堅固，  語空譬如響； 



 25 

 心幻若如風，  無欲解如是！ 

 知說順義經，  了達於因緣； 

 本癡生死滅，  無欲是慧義。 

 無我、人、命壽，解了法非法； 

 以脫於三門，  所說空無著。 

 無生見滅道，  習慧喻俗行； 

 不從心意生，  無欲覺是行。 

 法性常如住，  佛興及滅度； 

 無二覺不覺，  無欲知是法。 

 其積如本際，  彼積悉諸法； 

 空積及人際，  無欲達是智。 

 法性常以住，  覺起而滅度； 

 不識知其二，  無欲法如是！ 

 不殃善不善，  知法無罪報； 

 佛法不從他，  從行度無極。 

 以離因緣覺，  音脫聲聞行； 

 惠施致大富，  彼見戒生天。 

 博聞得智慧，  守意化眾生； 

 至聖都守意，  無欲法如是！ 

 力常轉諸欲，  智慧志存法； 

 等念是諸法，  法性常無得。 

 識智因緣起，  而致四德行； 

 知義及與法，  順義知無欲。 

 觀緣彼見法，  以法見世尊， 

 等於起滅法，  無欲了尊法。 

 因緣跡無得，  音聲法無字； 

 斯法得本無，  是聖謂如來！ 

 以慧見因緣，  無見不見法； 

 明慧了因緣，  是謂見世尊！ 

 彼求無欲行，  悅性諸賢聖； 

 法性毀不捨，  而護聖賢種。 



 26 

 常護佛正法，  無欲聞不忘； 

 戒根不捨離，  於定達難動。 

 知身慧不動，  常住於脫身； 

 及脫慧所見，  無欲常安住。 

 解人諸佛法，  無量眾聖道； 

 得佛神足具，  辯達一切行。 

 知眾情意行，  忽然遊諸土； 

 得見諸如來，  受彼所說法。 

 聞守解達義，  宣示無量人； 

 知彼億數行，  志得向無數。 

 無數當自在，  降心入功德； 

 伏意使無欲，  終不遷是世。 

 諸陰心以脫，  了知起滅處； 

 觀滅無所有，  所習以而無。 

 聲性心所行，  不諂常端直； 

 無佞調仁善，  無欲德如斯！ 

 以脫空、想、願，解苦知生死； 

 無我法常寂，  無欲從心行。 

 普知心等慈，  以悲濟眾生； 

 喜不厭生死，  行護無有邊。 

 所施無望報，  省己立諸行； 

 忍耐善不善，  念脫彼眾生。 

 勤精強修德，  不計有身命； 

 以次知諸定，  亦不隨於定。 

 慧定大精進，  於數不墮數； 

 以諦化聲聞，  智不志滅度。 

 無欲值佛世，  彼有此諸法； 

 魔不知其行，  安住法了是。 

 無欲不有限，  曉是貪茹根； 

 離欲彼無想，  魔不知其處。 

 其想吾我應，  彼自起魔事； 



 27 

 是悉度諸行，  眾魔而不審。 

 無欲志不忘，  所行常清淨； 

 無欲不意志，  慚行而不毀。 

 以聞無欲者，  悅慧敬如來！ 

 其住如法住，  彼應如世尊！ 

 諸佛十力者，  菩薩欲奉事； 

 聞斯無欲行，  勤意當受持。 

 其聞此無欲，  悅信廣奉行； 

 彼常致無欲，  得佛是不久。 

 無欲聖所由，  而致最清淨； 

 無欲得成佛，  以化無有邊。 

 去來現在佛！  諸得眾相好； 

   悉從斯無欲，  及行是法故。」 

爾時世尊說是無欲法品之時，諸在會者四萬二千天、龍、鬼

神、人與非人，皆發無上正真道意；萬二千人得不起忍，又八千

人逮柔順忍；三萬二千天子、神、龍，得離塵垢悉生法眼；又八

千人而離欲行，八千比丘漏盡無餘。 

當爾之時，三千大千世界六反震動，普遍十方熀然大明，於

雪山下無熱池中，周匝現有所未見聞，光耀妙花皆至于膝，其池

水中普生乃異，鮮飾蓮花大如車輪，中出美香，花色無數百千諸

種，皆是佛之威神所致，亦為是法興其供養，以悅無熱龍王意故。 

佛說弘道廣顯三昧經卷第二 

 

佛說弘道廣顯三昧經卷第三 

西晉月氏三藏竺法護譯   

信值法品第六 

爾時阿耨達龍王心甚悅豫，又及龍王五百太子宿發無上正真

道意，聞佛說是，尋即皆得柔順法忍，忻心無量各樂供養，輒為

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=2&P=&5864299.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=2&P=&5864299.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=2&P=&5864299.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=2&P=&5864299.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=2&P=&5864299.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=2&P=&5864299.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=2&P=&5864299.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=2&P=&5864299.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=2&P=&5864299.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=3&P=&5864300.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=3&P=&5864300.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=3&P=&5864300.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=3&P=&5864300.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=3&P=&5864300.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=3&P=&5864300.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=3&P=&5864300.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=3&P=&5864300.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=3&P=&5864300.htm%230_2


 28 

如來施飾寶蓋，進上世尊！同時白佛言：「聖師如來、至真、正

覺！為吾等故出現生世。何則然者？令吾等聞普信道品。得聞是

已，意而無惓不有懈退，亦無驚恐，聞以加重專心習行，樂聽無

厭如是像法也。又惟，如來！解說菩薩云何得值諸佛世尊？」 

如來告曰：「諸賢者等勤念受聽，吾當廣說。」 

諸太子言：「唯思樂聞，彼諸上士受世尊教。」 

如來告曰：「樹信賢者興值有佛。何謂為信？信謂：正士修

諸明法，奉之為先。何謂明法？曰：依行應不離德本，習求樂賢

慕隨聖眾，勤心樹信志無勞疲，思僥聞法拔棄陰、蓋，順習於道，

得法利養以施周慧，戒與不戒濟接等與，在諸恚怒而常有悅，勤

樂普智心無懈退，信佛不休、未曾亂法、悅心聖眾，志道難動喜

樂正真，而離貢高於眾自卑，常有等心諸處無著，終捨身命不造

惡行，修立質信言行相應，等過於著心無垢穢，身口意行順隨聖

化，明了諸事得為清淨，知足無貪所行應淨，曉入智幻習求慧根，

依順七財修念誠信，根、力以備而行正見，所受師友謙恪禮敬，

安足易養數詣法會，心無退厭有患生死，示無為德勤心精進，求

昇普智以弘道化，於如來法志樂出家，修諸無數梵清淨行，造立

慈悲救彼眾生。志存反復，其有報恩及不報者，等接護之心無適

莫。不自念利常悅彼恭，忍調之行以悉備足，目見無惡不背說人，

內性以寂、志於閑居、心常樂靜，專念習法而無諍訟，等己彼過。

求備戒具，集合定行，勤謹於道，斯謂賢者行應俗信。樹信如是，

此謂興值佛世者也。 

「又賢者等！其於世俗造信無忘，是謂興信值佛世也。又賢

者等！何謂俗信？其有信者：信諸法空以離妄見、信知諸法以為

無想而離念應、信知諸法悉皆無願不有去來；信知諸法無識無念，

靜身口意寂無有識；信知諸法以為離欲，無我、人、壽命；信知

諸法信知本無去來自然；信知諸法真際無跡如本無跡；信知諸法

已皆自然等若空跡；信知諸法而依法性；信知諸法等過三世；信

知諸法欲處邪見而皆悉盡，信法無著以離本癡本無清淨；信知諸

法心常清淨，亦不興起客欲之垢；信知諸法無所觀見；信諸法護



 29 

等斷眾行，信法無我以過喜怒；信諸法無心無形像而不可獲；信

諸法偽如握空拳誘調小兒；信法無欺不有上下無所捨置；信諸法

虛若芭蕉樹；信法自由如常寂靜；信法無審不住三處；信法永無

不有所生；信法若空以等無數；信知諸法若如泥洹常自寂靜。如

是，賢者！其於世俗興起是信，斯謂造信而值佛法。 

「又復賢者！其有信值佛法名者，此則名曰諸法都無起之謂

也。所以者何？不色生故、不色無生，化轉之習，不痛、想、行、

識，已無識起，不以眼、耳、鼻、舌、身、意，無起轉習。不身

起轉、不癡有無、不生老死，有無起故。如值佛世，不起有生亦

不起滅；又復無起習於無滅，不以正意無志意習而值佛世。總要

言之，亦不以三十七道品法起無起習；亦不以道無生之習，不以

起慧，亦不滅慧，不慧無慧，無二之習，如值佛世。」 

當說值信佛品世時，無熱龍王五百太子皆悉逮得柔順法忍。 

於是世尊復說頌曰： 

「興信值佛世，  而習於不生； 

 其無向信者，  斯不值佛世。 

 修信謂最上，  從致清淨法； 

 行質有報應，  不違厥所修。 

 信習諸賢聖，  勤隨常禮敬； 

 心不有懈退，  此信之所行。 

   勤行聽法說，  陰、蓋不能動； 

 從信得致道，  行逮於柔順。 

 以法所得財，  轉惠普周濟； 

 護戒與毀戒，  行信而等施。 

 能悅諸恚怒，  道心不懈惓； 

 勤求大乘法，  有信悅向眾。 

 永離大貢高，  志常自卑下； 

 所在無所著，  立信相如是！ 

 志信不惜身，  終不造惡行； 

 守善無妄語，  言行常相應。 



 30 

 悅信以過界，  樂行於無心； 

 身口意清淨，  習隨聖所護。 

 有信行內淨，  常為慧所將； 

 知身之要本，  求問宣所聞。 

   等念於七財，  得力、根以足； 

 長離眾邪見，  志常習等行。 

 禮恪有悅心，  敬事如其師； 

 心宿善虔恭，  知足無所遺。 

 其心常無念，  所志唯道法； 

 有厭生死者，  引示無為德。 

 脫之所當行，  唯常求悅心； 

 速離於是世，  修梵行無惓。 

 懷受諸眾生，  救彼無利望； 

 當報所受恩，  悅信當勤求。 

 己利不以悅，  亦不嫉彼供； 

 仁忍而悉備，  無諂調質直。 

 行信目所見，  不背說人短； 

 根寂性安敏，  志悅樂閑居。 

 其心無憒閙，  自勵備恩行； 

 先順不有諍，  內省剋己過。 

 勤求具戒行，  專習於定道； 

 悅信慕樂行，  信者相如是！ 

 其過欲信者，  彼行而解此； 

 興法不有諍，  深妙佛所說。 

 誠信信於空，  彼都無眾見； 

 諸法無有想，  不意離眾念。 

 當除斷諸念，  覺了去來事； 

 法求無著作，  不有於身心。 

     信為無欲法，  離我、人、壽命； 

 信者解無本，  得至不二處。 

 其本無有積，  體無若虛空； 



 31 

 諸法信亦然，  便與法性同。 

 等過於三世，  諸法無有漏； 

 欲處及與貪，  樂信無受見。 

 諸法不有著，  其本明清淨； 

 客欲無能蔽，  不處心有住。 

 諸法不可見，  因緣而無起； 

 常觀於高行，  不受所住短。 

 無合不有離，  脫者無合同； 

 信悅於空法，  愚之所可惑。 

 湛泊意無起，  欺偽如芭蕉； 

 口言而自然，  無去亦不有。 

 諸法無所有，  所見皆不要； 

 其法若虛空，  等緣無有數。 

 諸法如泥洹，  本無不可見； 

 信悅而行此，  解了身虛空。 

 其有如是信，  菩薩及凡人； 

 彼則值奉佛，  所處無有惡。 

 不以造色行，  得應值佛世； 

 無色不有處，  不來亦不去。 

 於色無有生，  不滅亦無住； 

 當來無所至，  值佛廣演說。 

 五陰亦如是，  化習轉無生； 

 值佛當敢說，  慧達諸菩薩！ 

 其身及諸情，  亦習以無生； 

 佛興以無生，  常救諸墮生。 

 癡本無有生，  生死亦如斯！ 

 是緣如本無，  從法而有佛！ 

 無起不有生，  不滅無有住； 

 是以知無處，  處亦不可見。 

 斯亦不自生，  與佛而博演； 

 無志不有住，  是亦佛所轉。 



 32 

 諸種亦如是，  佛種順如法； 

 斯類亦起無，  如佛而等與。 

 其行如是者，  佛興為若此； 

   悅信斯大處，  其限不可量。」 

轉法輪品第七 

爾時世尊告太子等：「又諸賢者！何謂菩薩得轉法輪？其有

布露如是像法樂說句義，受持不忘修而行之，諸有不發大悲意者，

為興普智隨順眾願，而為說之廣宣布示，志不有惓忽棄利養，勸

念順時受持護行，斯謂菩薩應轉法輪。 

「又若如來所轉法輪，而其法輪，行像入德當粗剖說。不以

起法亦不滅法，不以凡夫下劣行法，亦復不以賢聖法故而轉法輪。

又其法輪，不中斷絕等斷善惡，彼以是故為無斷輪。又其法輪因

緣之起，不起無起而有其轉，以斯之故為無起輪。又其法輪，不

以眼色、耳聲、鼻香、舌味、身更、心法諸情轉隨有轉，以此之

故彼無二輪，若有二者則非法輪。又其法輪，亦不過去、當來、

現在所著而轉，是無著輪。又其法輪，不我見轉，非人、命壽所

住而轉，是為空輪。又其法輪，不識行想滅念之轉，是無想輪。

又其法輪，不於欲界形無形界所望而轉，是無願輪。又其法輪，

不計眾生有異而轉，不處二法，是凡人法、是聖戒法，是聲聞法、

是緣覺法、是菩薩法、是為佛法，彼以是故為無異輪。又其法輪，

不以有住法輪而轉，以斯之故為無住輪也。 

「法輪名乎，諸賢者等！真諦正輪，常無毀故；要義之輪，

等三世故；無處之輪，諸習見處以等過故；寂寞靜輪，身心無著

不可見轉意識離故；無樔之輪，五道不處；審諦之輪，無諦現故；

行信之輪，等化眾生用無欺故；不可盡輪，字無字故；法性之輪，

以其諸法依法性故；本積諦輪，本無積故；本無之輪，如本無故；

無所造輪，無念漏故；無數之輪，導至聖故；如空之輪，明見內

故；無想之輪，無外念故；無願之輪，無內外故；不可得輪，修

過度故。 



 33 

「又諸賢者！其如來者，以此法輪轉之眾生諸意行也，其轉

不轉，彼不可得，法無所捨。」 

於時世尊！說是轉法輪品之時，天、龍、鬼、人及諸種神欣

心踊躍，顯光讚揚如來斯法，皆同聲曰：「善哉世尊！甚為難值，

如來示說轉此法輪，聞者奉行則應法輪，是法名轉空虛之輪。諸

已過佛及與當來并諸現在，悉由是法。其有信者斯則已度，諸行

此法，吾等，世尊！代其勸助彼諸眾生，其興是心常欲聞斯法輪

品者，聞當發求是道要行，彼亦不久得轉法輪。」 

於是眾中聞是說者，有萬天人皆發無上正真道意，五千菩薩

逮得法忍。 

於是世尊告諸賢曰：「又正士等！其護正法、受持正法、營

護正法，是謂護法。所以者何？於永無滅。應是行者，天及世人

終不能當。」 

於時無憂前白佛言：「又唯，世尊！若斯正士以如是法而得

最覺，於其本無不有惑者；又如是像諸正士等當共擁護，所以護

者，令諸正士使其速應於此大乘，彼皆行已得轉法輪，又能與識

法之大明。是故，世尊！以斯等教要法正護使發大乘，以護法師

安救敬禮順聽禁戒。」 

是時世尊讚歎無憂龍王子曰：「善哉善哉！無憂正士！諸發

大乘為法師故安救擁護，是謂護法，為諸法師營護正法護持正

法。 

「又復無憂！護正法者得十功德。何謂為十？無其自本降下

貢高，又行恭敬，亦無諂行，勤思樂法，志慕習法，專意隨法，

行觀於法，樂宣說法，樂修行法，隨所志乘順如說之。是為十行

以護正法。 

「又復無憂！有十事行護得正法。何謂為十？若族姓子及於

族姓女！所聞法師遙禮其處，思樂得奉，來輒敬愛，供給所欲衣

被、飲食，護以諸事，往詣謙敬，順聽所說以宣同學，障其說非，

常樂稱歎，使譽流布。是為十事得護正法。 



 34 

「又復無憂！有四施行得護正法。何謂為四？筆墨素施給與

法師；衣被、飲食、床臥、醫藥供養眾所；若從法師聞所說法，

以無諂心而讚善之；所聞受持廣為人說。是為四施得持正法。 

「又復無憂！有四精進得持正法。何謂為四？求法精進，勤

廣說法，敬禮法師，若毀法人正法降之亦以精進。是四精進得持

正法。」 

時阿耨達五百太子，聞佛說是，悅懌欣喜歡樂無量，同聲言：

「如來所說甚善無比，解諸狐疑。」各以宮室及其官屬，盡以上

佛奉給所應，以敬順心而重言曰：「從今，世尊！當勤受化永常

無惓，至於如來無為之後，佛之所說是像寶法，當共敬受是經要

品，求索通達勸進修行。斯則，世尊！吾等至願，又若如來無為

之後，吾等聖尊在所國邑，當共同心供養舍利，護奉禮敬至於現

滅也。」於是賢者耆年迦葉謂諸太子：「又賢目等！如仁輩言，

獨欲全完供養如來神身舍利。汝等是言，多斷眾生諸德之本，障

蔽明淨翳道至化，使興是言。何則然者？又若如來本始造願，使

留舍利布如芥子，為諸眾生降大悲故，何得全完而獨供養耶？」 

彼正士等即答賢者大迦葉曰：「唯然，迦葉！勿以聲聞所有

智限而限如來深邃無極明達之慧。所以者何？若如來者，有普智

心一切之見，處以神足感動變化。若其興念，能使三千大千世界

天、龍、鬼神，各於宮殿普令完全安置舍利，使各念言：『吾獨

供養如來舍利，其餘者不。』又復迦葉！若如世尊無為之後，隨

眾生心應置舍利。又復迦葉！若如來德，至阿迦膩吒天上立置舍

利，其如芥子，能普明照一天地內。是佛世尊神威變化感動力也。」 

決諸疑難品第八 

爾時賢者須菩提曰：「諸族姓子！又如來者為滅度耶？」 

曰：「須菩提！於起生處當有其滅。」 

須菩提曰：「諸族姓子！如來有生乎？」 

曰：「如來者，如其本無，無生而生。」 



 35 

須菩提曰：「如如本無，無生不生，彼都無生也？」 

答曰：「是者。須菩提！則佛所生如其本無而不有生。」 

須菩提曰：「佛生如是，滅復云何？」 

答曰：「亦復如如本無，生於無生，無為滅度亦爾本無。唯，

須菩提！不起而生，滅度亦爾！如是其滅亦爾，本無也。」 

說是語時，無熱淵池現大蓮花，若如車輪，𧀮有無量種種之

色，以名眾寶而用光飾，於諸花間有大蓮華色最暉明，現奇異好

特獨踊高。 

賢者阿難在於無熱大池之中，覩其變化，所見若斯，尋啟世

尊：「今此變化為何瑞應興其感動乃如此耶？」 

如來告曰：「且忍，阿難！自當見之。」說適未久，忽從下

方乃於寶英如來佛土寶飾世界，六萬菩薩與濡首俱，忽然踊出遷

能仁界，昇於無熱大池之中，各現妙大蓮花座上，濡首童子即就

蓮花高廣顯座。 

是時眾會皆悉見之，愕然而驚。時阿耨達及諸菩薩、釋、梵、

持世來會，諸眾悉各叉手稽首敬禮。濡首童子退住虛空，共持珠

寶交露之蓋。 

時濡首與諸菩薩俱并蓮花座，亦踊虛空去地乃遠，於上而雨

未曾所見最妙蓮花，供養如來！從諸花中有聲出曰：「寶英如來

問訊世尊：『起居無量、體祚康強、神力安和乎？』聲復言曰：

『濡首童子與諸菩薩六萬人俱往詣忍土！至於無熱龍王淵池觀

彼感變，又志樂聽龍王所問莊飾道品入法要說，為世尊廣勸法言，

便有懽悅。』」於是濡首及諸菩薩從虛空下，悉詣正覺，稽首如

來！欣心肅敬住世尊前。 

爾時天師告濡首曰：「童子來乎！為何志故與諸菩薩俱至此

耶？」 



 36 

濡首白佛：「吾等世尊在彼寶英如來佛土寶飾世界，承聞至

真能仁如來！垂慈十方演說斯要。聞是法故，尋從彼土昇遊詣此

奉禮天師！緣聞如來所講法也。」 

迦葉白佛：「近如？世尊！寶英佛土寶飾世界，而諸大志忽

至此耶？」 

濡首答曰：「唯如迦葉坐一定時，極其神足飛行之力，盡其

壽命於中滅度，而由不能達到彼土，其國境界弘遠乃爾！」 

佛告迦葉：「其土去此，過於六十恒沙佛剎乃至寶英如來佛

土。」 

曰：「其來久如而到此乎？」 

答曰：「久如，耆年漏盡意得解也。」 

大迦葉曰：「甚未曾有。唯然，濡首！是諸正上神足若斯。」 

濡首又曰：「耆年漏盡意解久如耶？」 

答曰：「如其轉意之頃。」 

又曰：「耆年意以解乎？」 

答曰：「以解。」 

濡首復曰：「其誰縛心而有解乎？」 

答曰：「濡首！以心結解，非脫有解致慧見也。」 

曰：「唯，迦葉！其無縛心以何解乎？」 

迦葉答曰：「知心無縛，斯則為解。」 

曰：「唯，迦葉！以何等心？云何知心？過去知耶？當來、

現在乎？去者滅盡，當來未至、現在無住，以何等心而知其心？」 

曰：「心已滅者，是濡首即無身心之計數也。」 

曰：「賢者心知其滅耶？」 

曰：「心滅者不可得知。」 



 37 

曰：「其得致都滅心者，彼永無有身識之得？」 

曰：「大辯哉！濡首童子！吾等微劣，豈能應答上辯之辭？」 

濡首又曰：「云何迦葉！響寧有辭耶？」 

曰：「無。童子！因緣起耳！」 

曰：「不云乎，唯、大迦葉！一切音聲若響耶？」 

曰：「爾！」 

濡首又曰：「響辯可致不乎？」 

曰：「不可致。」 

又曰：「如是。唯，大迦葉！菩薩協懷權辯之才不可思議，

亦無其斷，若耆年問，從劫至劫，菩薩機辯難可究盡。」 

爾時迦葉而白佛言：「唯願世尊加勸濡首！為此大眾弘講法

說，令諸會眾長夜致安，普使一切得明法要。」 

於是眾中有大菩薩，其名智積，問濡首曰：「何故，童子！

長老迦葉年耆極舊，所言怯弱微劣乃爾？為以何故名之耆年？」 

濡首答曰：「是聲聞耳！故不果辯。」 

智積復曰：「斯不知發大乘志耶？」 

曰：「永不矣！唯以聲聞乘之脫也。」 

曰：「又濡首！何故名為聲聞之乘？」 

濡首答曰：「是族姓子！世尊能仁隨諸眾生，興三乘教敷以

說法，有聲聞乘、緣一覺乘及大乘行。所以然者？由此眾生意多

懷貪、志劣弱故，說三行耳！」 

智積又曰：「云何？濡首！如空、想、願都無其限，何故限

之有三乘乎？」 

曰：「族姓子！是諸如來執權之行，空無想願不有其限，為

諸著限而諸有限，終不限於無限行也。」 



 38 

曰：「又濡首！吾等可退，使永莫與劣志眾生得有會也。」 

濡首答曰：「諸族姓子！且忍。當從無熱龍王聞其智辯及無

量法。」 

耆年迦葉謂智積曰：「云何正土！如彼寶英如來佛土，云何

說法？」 

智積答曰：「唯一法味，從其一法演出無量法義之音，但論

菩薩不退轉法，諸佛奧藏要行之論，從已取脫不由眾雜，依於普

智永無餘脫，恒講菩薩清純之談，其土都無怯弱之行也。」 

時阿耨達問濡首曰：「仁尊濡首來奉如來！為何等像觀於如

來？以色觀耶？痛、想、行、識觀如來乎？」 

答曰：「不也。」 

「以約言之，色苦觀耶？痛、想、行、識苦觀之乎？滅色、

痛、想、行、識觀耶？為以空無想願行觀如來乎？」 

答曰：「不也。」 

又問：「云何去、來、現在相好，肉眼、天眼、慧眼觀如來

乎？」 

答曰：「不也。」 

「云何？濡首！以何等相觀如來耶？」 

答曰：「龍王！觀於如來當如如來。」 

又曰：「軟首！如來云何乎？」 

曰：「如來者無等之等，等不可見，用無雙故，故妙矣。龍

王！如來極尊，無偶無雙、無比無喻、無儔無等、無匹無倫、亦

無色相。為其無像、無形無影、無名無字、無說無受也。如是，

龍王！如來若此，當作是觀觀於如來！亦不肉眼、天眼、慧眼而

觀如來。所以者何？其肉眼者以見明故，如如來者無冥無明，故

不可以肉眼而觀；又天眼者有作之相，若如來者等過無住故，不



 39 

可以天眼而觀；又其慧眼知本無相，又如來者眾都永無，故不可

以慧眼而觀。」 

「云何？軟首！觀其如來得為清淨？」 

曰：「若，龍王！其知眼識心不有起，又知色識心無起滅，

其作是觀觀於如來，為應清淨。」 

爾時其從寶英如來寶飾佛土菩薩來者，得未曾有，而皆歎曰：

「甚快妙哉！斯諸眾生善值如來！逮聞如是龍王所問決狐疑品，

聞已悅信，不恐不怖又無驚怪，加復受持諷誦宣布，如是正士應

在慧署。吾等，世尊，不空至此，值聞是要無極像法。又若，世

尊！斯法所至聚落國邑，當知其處如來常在，終不滅度，正法無

毀道化興隆。何則然者？以此法品能降魔場伏諸外道也。」 

時阿耨達謂軟首曰：「善修行者軟首童子！斯之菩薩逮聞是

法得佛不難，進己勸人勤道無惓也。」 

「何謂菩薩應修善行？」 

軟首答曰：「若是，龍王！如貪行空，施行亦空，等解於此

是謂善行。以約言之，不戒與戒、懷恚及忍、懈退精進、亂意一

心、如其愚空智慧亦空，於是等行，斯謂善行。 

「又復龍王！如其婬欲、恚怒、愚癡為之空者，無其婬欲、

恚、癡亦空；如參行空，無雜亦空。於其等行，是謂善行。 

「又復龍王！如其八萬四千行空，賢聖正脫亦悉為空，於斯

等行，是謂善行。 

「又復龍王！若有明賢修菩薩行，無行無不行，亦不見行；

不有惑行，亦無念行，又不知行，於是等行，是謂善行。」 

無熱龍王謂軟首曰：「云何？童子！菩薩行於無所行乎？」 

答曰：「龍王！若初發意行菩薩道至得佛坐，所行功德，悉

由初行、不生之行、無受處行、無獲捨行、無樔之行；又無著行、

亦無諦行、無有限行、亦無惑行；又無婬行、無所作行、亦無特



 40 

行、無審之行、亦無底行，是謂菩薩無行之行。若菩薩以不生之

行，無行不行，得三十七品無所造作，以慧而脫永脫於脫，不過

二際明了本際而不取證，菩薩作是，此謂菩薩得不起忍。如斯之

行。此謂善行。」 

說是語時，三萬四千天、龍、鬼神、菩薩行者，逮無從生法

樂之忍。 

佛說弘道廣顯三昧經卷第三 

 

佛說弘道廣顯三昧經卷第四 

西晉月氏三藏竺法護譯   

不起法忍品第九 

時阿耨達謂軟首曰：「不起法忍當云何得乎？」 

軟首答曰：「忍不生色、痛、想、行、識，是謂菩薩得不起

忍。 

「又復龍王！菩薩所得不起法忍，等見眾生以致是忍；等彼

眾生如其所生；等見眾生亦無有生；等見眾生以如自然；等見一

切若如其相，亦不與等而見其等，是謂菩薩等見忍空。 

「云何為空？眼以色識、耳之聲識、鼻而香識、口之味識、

身所更識、心受法識。如諸情空，其忍亦空、過忍亦空、現忍亦

空，如其忍空，眾生亦空。何用為空？以欲為空，恚、怒、癡空，

如眾生空，顛倒亦空，欲垢起滅亦悉為空，作是智行，斯謂菩薩。

行應不起法忍之者，其等眾生已應向脫。何則如是？又彼菩薩而

作是念：『如其以空，至於我垢及諸眾生，空無所有。御欲如此，

是欲已脫，於本自無。一切眾生，如此之忍於欲自在，以脫是欲

根寂無處，其永不滅無脫不脫，亦無有得至脫者也，若斯永脫則

彼是故住處自然。』 

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=3&P=&5864300.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=3&P=&5864300.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=3&P=&5864300.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=3&P=&5864300.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=3&P=&5864300.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=3&P=&5864300.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=3&P=&5864300.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=3&P=&5864300.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=3&P=&5864300.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=4&P=&5864301.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=4&P=&5864301.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=4&P=&5864301.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=4&P=&5864301.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=4&P=&5864301.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=4&P=&5864301.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=4&P=&5864301.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=4&P=&5864301.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=4&P=&5864301.htm%230_2


 41 

「又此，龍王！若有菩薩行應忍者，拔度一切不有其勞。所

以者何？見諸眾生本都無縛，於本自脫。彼作此念：『是諸眾生

悉著一欲，行者不著而脫本法，一切眾生著其不諦妄想之念，菩

薩了此，終始無著已脫法本』。 

「又復龍王！得不起法忍菩薩者，雖未得達佛要行處，然是

菩薩不住凡夫、學無學處，普入諸處習度無惓，不於欲處有其婬

行、恚處不怒、癡處不愚；不於處所以無欲住離眾欲際，御持諸

姓導化眾生，自無欲垢貪著穢行。彼於魔界及與佛界，并自然相

而無疑惑，亦不念其法性之處。普現於彼眾生之界，了知識處、

法非法處，曉入行處以慧而觀。於行之處及生死處，亦不生死入

隨生死，所在諸處為造德本守靜不疲，解知生死如無生死，不以

賢聖修應而脫。」 

時阿耨達謂軟首曰：「如仁軟首而作是言，菩薩不以修應向

脫，其曉是學斯則菩薩修應向脫。何謂菩薩修應向脫？」 

軟首答曰：「得不退轉，是謂菩薩修應向脫。 

「又復龍王！菩薩曉知有念未脫，為諸隨念眾生等故，建立

精進化轉無念，言有吾我亦為未脫。 

「又復龍王！其菩薩者已無吾我，向諸縛著眾生類故，為起

大悲而以度之。彼見生死都無生死，生諸所生以其無生，眾生無

生而皆等見，為諸倚著眾生之故現生受身，永無其生亦不有終，

是慧菩薩應修向脫，執權而還還住生死，現在所生受身之處，濟

化愚冥導以智慧，得免罪苦；菩薩以空故應寂向脫，以權而還反

于生死，為諸眾生興發大悲，菩薩無相修應向脫；弘權而還還遊

生死，向諸隨念眾生之故為起大悲；菩薩無願修應向脫，執權而

還還住生死，為諸隨願眾生之類，向發大悲化行無願脫乎。 

「龍王！菩薩解入無所有法，不捨眾生入於無我及人命壽，

不忘道場，曉入無量果致大人三十二相，終寂靜寞無寂不寂亦無

其亂，等過諸行，無心意識不違本願，昇普智心等離眾念，權曉

眾生種種意行，得賢聖者及非賢聖，勤以精進立正聖法無淫泆行，



 42 

建志不捨，寂與不寂等皆濟度，無念不念，其不整者佛土莊飾嚴

整立之，過俗向脫脫不離俗。如是龍王！以執智權有賢聖定，是

為菩薩修應向脫。 

「譬如，龍王！聲聞之行修應向脫，名曰往還。以成其道，

不能前進發於無上、建立大悲而化眾生。如其菩薩亦應修脫無復

動搖，成不退轉往還乎。龍王！修應向脫，無疑會當得至道果。

又如菩薩修應向脫，都不忘於聲聞之果受菩薩道，以是聲聞修應

向脫為有其限，如菩薩者永無其限。譬如龍王！有二匹夫在峻山

頂而欲自投，其一人者力贔勇悍，權策通捷宿習機宜，曉了諸變

無事不貫，從其峻山而已自投，忽爾復還住彼山頂，由其勇勢爽

健猛達，身昇最力輕驫翻疾，強惈所致而使無墮亦不所住。如其

一人志怯意弱亦無權謀，於其山上不能自投。如是龍王！其菩薩

者於空無相願，觀覩諸法無所作念，如是觀訖，又復能以權慧之

力，為眾生故住普智心。其峻山者謂是無數；其慧博達顯大力者，

譬執權慧行菩薩也。其修權慧菩薩行者，不處生死不住無為，是

謂菩薩披普智鎧。如入死生抽拔眾生，令發菩薩大乘之行；其劣

弱者住彼山上不能返還，譬之聲聞不入生死無益眾生。 

「若是，龍王！其有菩薩聞是脫慧要行品者，斯輩，世尊！

皆得堅固於無上正真道意，疾近佛坐濟度三界。」 

說是法時，會中菩薩七千人得不退轉。 

眾要法品第十 

時阿耨達龍王太子，其名感動，前白佛言：「今吾，世尊！

以無貪心自歸三尊，願使是經久住於世，護正法故。唯，世尊！

志發無上正真道意，願造斯行樂興達之，得了心本，明曉道本及

諸法本，自致成佛最正之覺，當廣宣道化潤眾生。又唯，世尊！

其諸菩薩聞此清淨大道法品而不信樂不奉行者，當知斯輩菩薩之

類，為魔所魘，亦不得疾近普智心行。所以者何？從斯世尊法品

要義出生菩薩，自致成佛、伏魔外道，去、來、現在諸佛正覺皆

由是法。」 



 43 

爾時賢者須菩提謂太子：「感動！如仁賢者了解心本、明盡

道本及諸法本，若得成其覺諸法者，此何心本而得了耶？」 

曰：「其本者，唯，須菩提！是之本者以心本也。」 

須菩提曰：「心為何本？」 

曰：「本乎婬、怒、癡也。」 

曰：「婬、怒、癡為何本耶？」 

曰：「以念、無念為本也。」 

須菩提曰：「云何，賢者！婬、怒、癡本，為從其無念興起

生耶？」 

曰：「須菩提！婬、怒、癡本，不念無念亦不生也。又其本

者，不起為本。又須菩提！所可言者此何心本？為心本者其本清

淨，斯謂心本。如本清淨，彼無婬欲、恚怒、癡垢。」 

曰：「族姓子！欲生起生，彼從何生？而常生生如無斷耶？」 

曰：「須菩提！其欲當生而已生生，於心本者不有著生。唯，

須菩提！若彼心本有其著者，則終無致至清淨者；是故心本都無

著也。由是知欲亦為清淨。」 

須菩提曰：「云何族姓子！了知欲耶？」 

曰：「以因緣之起生也，其無因緣為不有生。唯，須菩提！

修淨念者了欲無也。」 

須菩提曰：「又云何乎？族姓子！菩薩為應修淨念耶？」 

曰：「須菩提！菩薩於行而修諸行，是謂菩薩修淨行者也。

唯，須菩提！其有菩薩都為眾生，被大德鎧化至泥洹，等見眾生

本如泥洹，是則菩薩修淨念行。唯，須菩提！其菩薩者，為諸聲

聞及緣一覺隨應說法，不隨是化，斯謂菩薩修淨念行。唯，須菩

提！又彼菩薩自寂其欲、靜眾生欲，是謂菩薩為修淨行。又須菩

提！其菩薩者，在於淨念而見不修，又於不淨而見修淨，是謂菩

薩修淨行者。」 



 44 

爾時須菩提謂王太子感動曰：「又云何乎？族姓之子！菩薩

於淨而見不修，於其不修見淨修念？」 

曰：「須菩提！修淨念者，謂修眼色、耳聲、鼻香、舌味、

身更、心所受法，見悉不修、法性無二，謂修。三界不著是菩薩

住，住以善權，斯曰修念。菩薩作此行，須菩提！則謂修淨念行

者也。」 

於是世尊歎太子曰：「善哉善哉！如若正士感動所言，修淨

如斯！是為菩薩應修淨行。今若所說皆佛威神，其有菩薩修行如

此，是乃應興大乘之行，當知斯輩堅固普智。」 

於是太子感動白佛：「云何，世尊！菩薩得以無欲之心應自

歸佛？」 

曰：「族姓子！若有菩薩了知諸法無我、人、壽，無色無想

亦無法相，不於法性而見如來！如是菩薩為應無欲自歸命佛。如

如來法彼則法性，如其法性為普所至，有得致是法性之法則知諸

法，斯謂菩薩以無欲心應自歸法。其法性者，彼為無數。習無數

者即是聲聞。又如菩薩等見無數，於其無數而不有數亦不二者，

斯謂菩薩以無欲心應自歸依。」 

說是語時，太子感動得柔順忍，來會色、欲諸天、龍、人，

聞此法品等二萬眾，皆發無上正真道意。 

受封拜品第十一 

爾時龍王阿耨達與宮夫人、太子、眷屬俱而圍繞，自歸三尊，

都以宮室并池所有，供奉世尊及比丘僧以為精舍，又復言曰：「吾

今，世尊！興發是願，從斯大池出流四河充于四海，從其！世尊！

四河之流，若龍、鬼、人、飛鳥、走獸，二足、四足有含命類，

飲此流者，願其一切皆發無上正真道意。宿不發者，飲此水已使

成其行，速在佛座，降却魔眾、伏諸外道。」 



 45 

時世尊笑。諸佛笑法口出五色，奮耀奕奕光焰無數，震照十

方無量佛世，明踰日月、須彌珠寶，諸天、魔宮及釋、梵殿，一

切天光盡翳無明。 

是時無數億千天眾，莫不懷悅發願聖覺。光徹阿鼻諸大地獄，

有被明者尋免眾苦，皆志無上正真道意。還繞世尊乃無數匝，忽

從頂入。 

爾時賢者名曰披耆(晉言：辯辭也)，見其光明輒從坐起，整

著衣服偏袒右臂，向佛跪膝恭撿又言，歎頌世尊，而以偈曰： 

「其色無量見者悅，  人雄至最獨世尊！ 

 滅除眾冥與大明，  執持威神說笑意。 

 百福所詠德七滿，  得智光明演慧行； 

 為法上講惟法王，  世尊今笑何瑞應？ 

 具見誠諦常樂信，  根定寂靜眾權敬； 

 化度一切以寂然，  德過無極說笑故。 

 梵聲清徹甚軟和，  鸞音商雅踰諸樂； 

 眾音備足無缺減，  解散笑故宣布示。 

 智脫之明應慧度，  行常清淨樂淡然； 

 權曉眾行普智具，  賢聖導王說笑義。 

 智辯通達慧無極，  現力無量神足備； 

 十力已具普感動，  天師現笑用何故？ 

 身光無數照杳冥，  大千眾明不能蔽； 

 踰越日月及珠火，  威聖之光無等倫。 

 功德滿足若如海，  順化菩薩以智明； 

 懷慧無限散眾疑，  興發何故而有笑？ 

 尊度三界無有極，  權道眾生除諸穢； 

 能淨欲垢化無餘，  天顏含笑為誰興？ 

 如來所由普感動，  震動天龍諸鬼神； 

   稽首受禮於法王，  蒙說笑意決眾疑。」 

是時佛告耆年辯辭賢者：「汝見阿耨達不？供如來故造此嚴

飾。」 



 46 

曰：「然。世尊！已而見之。」 

曰：「是龍王以於九十六億諸佛，施種德本，今受封拜，如

吾前世為定光佛世尊所決：『汝當來世得致為佛，號名能仁如來、

無著、平等正覺、通行備足、為最眾祐、無上法御、天人之師，

號佛、世尊！』是時龍王為長者子，其號名曰比守陀來(來丹本

未，晉言：淨意)，聞吾受決尋轉興願：『使吾來世得其拜署，

若斯梵志，為是定光佛所決也。』爾時淨意長者子者，阿耨達是！

又斯龍王當於賢劫中，在此池中莊飾種種，鮮交眾寶若天宮室，

當悉進奉賢劫千佛。斯諸如來盡知王意，率皆說此清淨法品，悉

坐是處等亦如今；又及如前拘樓秦佛、文尼、迦葉，同共坐此師

子之座，及其最後樓至如來，亦當轉此法品要義。無熱龍王當供

養賢劫千佛從聞是法，諸佛眾會悉同如今。是阿耨達後無數世，

奉諸如來事眾正覺，修梵淨行常護正法勸進菩薩！然後七百無數

劫已，當得作佛，號阿耨達如來、無著、平等正覺、通行備足、

無上法御、天人之師，為佛、世尊！ 

「如是賢者！無熱如來得為佛時，其土人民都無貪婬、恚怒、

愚癡，永無相侵不相論短。何則然者？以彼眾生志行備故。如是

賢者！阿耨達佛、至真、如來，乃當應壽八十億載，弟子之眾亦

八十億，如其始會之為清淨，從始至終無異缺減，如此之比數百

千會，當有通辯受決菩薩四千億人都悉集會，又諸發意菩薩行者

不可計數。 

「無熱如來當為佛時，其土清淨紺琉璃為地，天金分錯飾用

諸寶，以眾明珠造作樓閣及經行地。彼土眾生若興食想應輒百味，

悉得五通。其國處所人民居止，但以珍琦、被服、飲食、娛樂自

由，悉如第四兜術天上。彼不二念，又無貪欲婬行之心，而諸眾

生法樂自娛，其土人民都無欲垢。若彼如來敷雨法說不有勞想，

神變無數以演洪化，宣示經法永無其難，方適說法眾生輒度。何

則然者？以彼一切志純熟故。 



 47 

「又其如來自於三千大千世界，唯一法化無外異道；又若如

來欲會眾時，輒放身光盡明其界，彼土人民尋皆有念：『世尊覺

來將演法化故揚光耳！』各承佛聖神足飛來詣佛聽法。 

「又彼如來終無不定，乘大聖神忽昇空中去地七丈，就其自

然師子之座，廣為眾會進講法說，普土見之，譬如覩其日月宮殿

明盛滿時。眾生種德故生彼土，其國人民觀於世尊師子之座，懸

在虛空而無所著，尋解諸法亦空無著。當爾之時悉得法忍。其如

來者但說金剛定入之門，不有聲聞、緣覺雜言。所以唯演金剛定

者，譬如金剛所可著處靡不降徹。而彼如來所可說法，亦如金剛，

鑽碎吟疑住著諸見。 

「如是賢者！阿耨達佛若現滅度，而其世界有尊菩薩，名曰

持願，當授其決然後現滅。其佛方滅，持願菩薩即得無上最正之

覺，尋補佛處，號曰等世如來、無著、平等正覺！其土所有神通

菩薩及上弟子眾會多少，如阿耨達！」 

時阿耨達王之太子名曰當(丹常)信，敬心悅欣，以寶明珠、

交露飾蓋進奉如來，叉手白佛：「誰當於時得為持願菩薩者耶？」 

是時世尊知王太子當信意向，告阿難曰：「其時持願菩薩大

士當補佛處者，今龍王子當(丹常)信是也！時阿耨達如來方滅，

持願菩薩尋昇佛座；又其等世如來、無著、平等正覺方適得佛，

亦便轉此法品正要。」 

當佛說是封拜品時，四萬菩薩得無從生忍，十方世界來會菩

薩、釋、梵、持世、天、龍、鬼神，聞佛說此封拜法已，悉皆喜

悅懽心踊躍信樂遂生，五體稽首各還宮殿。 

阿耨達王與諸太子眷屬圍遶，勅伊羅蠻龍象王曰：「為如來

故造作交露琦珍寶車，使其廣博殊妙無極，當以奉送至真正覺！

尋應受教。」輒為如來化作七寶珠交露車，令極高大廣博嚴飾。

世尊菩薩及諸弟子悉就車坐，無熱龍王太子眷屬，心懷恭恪手共

挽車，從其宮中出于大池，如來神旨忽昇鷲山。 

囑累法藏品第十二 



 48 

於是世尊到鷲山已，即告慈氏、軟首童子并眾菩薩曰：「諸

族姓子！以阿耨達所問道品宜重宣廣，使諸未聞而得聞之。」 

慈氏、軟首而俱白佛：「唯願如來垂慈當說。」 

於時世尊尋輒揚光，光色無數，天地震動至于六反，光明鑠

鑠乃曜十方，十方佛土諸尊菩薩神通備者，尋明飛來，到皆稽首

各便就坐。王阿闍世、夫人、婇女、太子、眷屬、舉國臣民、長

者、居士、梵志、學者，見是光明，又聞如來從無熱還，各捨其

事悉詣鷲山，到世尊前肅然加敬叉手為禮，問訊如來：「景福無

量乎！」即退還坐觀佛無厭。 

如來身光明，悉普至無極世界，諸大地獄眾窈冥處靡不降徹，

諸在地獄無不被明。又其光明而出聲曰：「能仁如來於無熱池弘

說清淨道品要法，今還鷲山而重演化。」又其音聲徹諸地獄，十

方地獄眾生之類，所受苦痛應時得免，悉遙見佛及諸眾會，皆自

悲嗟：「嗚呼世尊！吾等受此苦痛無數地獄之酸，六火圍遶燒炙

苦毒，鋒瘡萬端鑊湯之難，諸變種種更斯眾痛日月彌遠。善哉世

人，值奉如來，稟佛道化得離三苦，吾等宿世雖遇諸佛，不受法

化使被眾痛，蒙賴如來所說法品，令諸殃罪而輒微輕。」 

當爾之時，十方地獄一切眾生，得萬有億千，悉發無上正真

道意，遙承佛聖，皆同聲曰：「一切苦痛本為清淨，其了本者則

無顛倒，吾等但坐不了之故，更諸地獄眾苦無數，願使一切速解

正真。」 

爾時佛告慈氏菩薩、軟首童子及阿難曰：「諸族姓等！當勤

受此是經要說，持諷誦讀以宣流布，廣為學者演說斯法，使諸四

輩加心專習，是慧要行積辯句義。若族姓子及族姓女，發心怡悅

向樂是經，當為斯輩解此奧藏深邃諸義，道之無府眾經所歸，諸

佛積要微妙無量，若所授者，當令字句了了分明使無增減。又諸

族姓若賢男女，在於過去恒沙諸佛所作功德施行種種，受持諸佛

所可說法，一一專習勤心奉行。若復施、戒、忍、進、定、智，

行是六度億百千劫，奉是諸佛并眾弟子，衣被、飯食、床臥、醫



 49 

藥、香華、伎樂，進諸所欲；又造精舍經行之地，奉敬如是不可

稱計；至諸世尊般泥洹已，為諸如來起七寶塔，一一供養諸如來

塔，香華、伎樂、繒綵、幡蓋、進然香燈，又懸夜光明月諸寶，

供養如是極多無數，斯所行德集會計之，都不如是族姓男女逮得

一聞此阿耨達龍王所問決諸狐疑法品義也。所以者何？以斯法藏

出生諸佛菩薩要行慧之最故，何況奉持、執卷誦讀，以無疑心體

解深妙，復以所聞宣示流布，斯諸功德不可測量也。」 

是時慈氏、軟首童子、賢者阿難俱白佛言：「甚未曾有。唯

然，世尊！又若如來慈降一切興有大悲，乃為十方去來現在菩薩

行者、天、龍、鬼神、諸眾生故，弘說是法無極清淨道品之義。

又復世尊！若族姓子及族姓女，聞阿耨達龍王所問決狐疑經，不

即受持樂習誦讀，又不廣博布示等學，亦不興心勸助之者，當知

是輩族姓男女，以為眾魔及魔官屬，并邪外道之所得便，常在羅

網結疑中也。」 

時佛歎曰：「快哉所言！誘進一切使習斯法，令行應之。」

如來又曰：「當以是經數為四輩宣廣說之。」 

爾時慈氏、軟首菩薩、賢者阿難皆白佛言：「唯願世尊輒當

受持布演是法。又復世尊！此經名何？當云何奉？」 

世尊告曰：「斯乎族姓！名『阿耨達龍王所問決諸狐疑清淨

法品』，亦名『弘道廣顯定意』，當勤受持斯經之要。又族姓等！

是道品者珍護諸法經之淵海也。」 

慈氏菩薩、軟首童子及諸來會神通菩薩，釋、梵、持世、天、

龍、鬼神同聲白佛：「甚善如來！快說是法。吾等，世尊！在所

聚落、國界、縣邑有行是法，當共躬身營護斯輩，其聞此者令無

邪便；吾等亦當受持是經，使普流布而常無斷。」 

佛歎慈氏、軟首童子并眾菩薩曰：「善哉諸族姓子！卿等所

言勸樂將來諸學菩薩，快甚乃爾！」 

佛說此已，十方來會神通菩薩七萬二千悉逮顯定；五萬四千

天、龍、鬼、人，皆發無上正真道意；五千天人得生法眼。阿耨



 50 

達龍王、慈氏菩薩、軟首童子、一切菩薩、賢者阿難，來會四輩，

及諸天、龍、種種鬼神，人與非人，聞佛說是，莫不歡喜，稽首

佛足各便而退。 

佛說弘道廣顯三昧經卷第四 

 

结  行： 
1. 补阙真言：南谟喝啰怛那，哆啰夜耶。佉啰佉啰。俱住俱住。摩 

啰摩啰。虎啰，吽。贺贺，苏怛拏，吽。泼抹拏，娑婆诃。（三遍） 

2. 七佛灭罪真言：离婆离婆帝。求诃求诃帝。陀罗尼帝。尼诃啰帝。

毗黎你帝。摩诃伽帝。真陵乾帝。娑婆诃。（三遍） 

3. 三皈依  

自皈依佛，当愿众生，体解大道，发无上心； 

自皈依法，当愿众生，深入经藏，智慧如海； 

自皈依僧，当愿众生，统理大众，一切无碍。和南圣众。（一遍） 

4. 回向 

愿以此功德      普及于一切 

我等与众生      皆共成佛道 

愿消三障诸烦恼      愿得智慧真明了 

普愿罪障悉消除      世世常行菩萨道 

愿以此功德 回向法界众生 愿诸众生： 

罪障消除 福德增长 智慧增长 菩提心增长 

愿三宝兴隆 正法久住 普愿众生 早成佛道 

南无十方三世一切佛 一切菩萨摩诃萨 摩诃般若波罗蜜  

5. 礼佛（三拜/三问讯）（注：此阅藏仪轨可以根据需要自行调整） 

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=4&P=&5864301.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=4&P=&5864301.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=4&P=&5864301.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=4&P=&5864301.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=4&P=&5864301.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=4&P=&5864301.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=4&P=&5864301.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=4&P=&5864301.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=652&B=T&V=15&S=0635&J=4&P=&5864301.htm%230_3

