
 1 

《5.4 版第 5 辑 4》--7.18 第 199 坛 

起诵仪 

请佛发愿 

稽首禮諸佛   及法比丘僧   我今為自利   亦利諸有情 

與諸善同修   正聞大藏經   傳承三聖學   令正法久住 

 

南无本师释迦牟尼佛  

南无本师释迦牟尼佛 

南无本师释迦牟尼佛 
 

香赞   

（一遍） 

炉香乍爇. 法界蒙薰. 诸佛海会悉遥闻. 

随处结祥云.诚意方殷.诸佛现全身. 

 南无香云盖菩萨摩诃萨（三称） 

 

开经偈 

（一遍） 

无上甚深微妙法 百千万劫难遭遇 

我今见闻得受持 愿解如来真实义 

  讽诵经时  当愿众生： 

 顺佛所说  总持不忘. 

（注：此阅藏仪轨可以根据需要自行调整） 

 



 2 

佛說寶雨經卷第六 

唐天竺三藏達摩流支譯   

「復次，善男子！菩薩成就十種法，得廣大心。何等為十？

一者、我當積集一切平等諸波羅蜜多，是名發起廣大之心；二者、

我當圓滿一切佛法，是名發起廣大之心；三者、我當調伏一切有

情，是名發起廣大之心；四者、我當坐於菩提道場，於阿耨多羅

三藐三菩提而現等覺，是名發起廣大之心；五者、現等覺已，轉

於法輪，若諸沙門、婆羅門，及天、魔、梵、世間人等，一切無

能同我轉者，是名發起廣大之心；六者、我為利益一切有情，往

於無量無邊諸世界中，為彼彼有情作利益事，是名發起廣大之心；

七者、我當積集般若以為船筏，度生死海中一切有情令至彼岸，

是名發起廣大之心；八者、見諸有情無主無歸、無救無護、無有

處所，我當為彼而作眷屬，與彼有情為救護等，是名發起廣大之

心；九者、於一切佛最勝事業，我當示現能作；諸佛最勝事業佛

師子吼，我當能作大師子吼；佛所遊戲，我當遊戲；大龍觀察，

我當觀察；我所得者，令諸天、魔、梵、世、沙門、婆羅門、一

切世間天、人、阿素洛等皆當得之，是名發起廣大之心；十者、

佛大威德調伏有情，我當調伏，不為麁惡行、不為無利苦行、不

為下劣行，是名發起廣大之心。善男子！菩薩成就此十種法，得

廣大心。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，得清淨心。何等為十？

一者、得圓滿意樂，以此意樂性不動故、常安住故、無虛偽故；

二者、遠離不如理作意，謂我當作佛師子吼，終不發起聲聞作意，

亦不發起緣覺作意，亦不發起少分作意；三者、永離一切塵垢，

謂能除去諸煩惱塵；四者、永離身現矯詐，謂能遠離一切矯詐威

儀異相；五者、永離語言矯詐，終不示現不真實語；六者、永離

心業矯詐，謂身無所著故、語言知足故、心無悕求故；七者、報

恩，於少分恩常不忘失，況有多恩而不念報；八者、知恩，於有

恩者，必無隱諱，亦不輕賤；見彼有德，踊躍歡喜，稱揚讚歎，

除彼世間無慚愧者；九者、如言而作，謂諸菩薩示現美言，稱心

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=6&P=&5864230.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=6&P=&5864230.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=6&P=&5864230.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=6&P=&5864230.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=6&P=&5864230.htm%230_2


 3 

相應；心常寂靜，不懷怨結；尊重於他，不生輕慢；實言而說，

無有矯詐；不為慳悋、嫉妬、諂誑之所隨逐；菩薩終不令他鬪戰，

亦非展轉破壞於他；說真實義、隨利益事而皆與之；十者、於如

來教中永離誹謗，謂此菩薩發阿耨多羅三藐三菩提心已，剃除鬚

髮，覆袈裟衣，於如來教中正信出家，非因王力逼令出家，不為

盜賊抑令出家，不為負債方便出家，不為驚怖而求出家，非怖不

活邪命出家，希求正法以信出家。菩薩常為求善知識，親近承事，

聽聞正法，聞已修行。又復菩薩不為我慢之所掩蔽，離我慢故；

又不顛倒取，以無顛倒領受性故；證通達道，得通達故；證於法

性，得法性故。證法性已，決定能得阿耨多羅三藐三菩提。是名

菩薩於佛教中離諸誹謗。善男子！菩薩成就此十種法，得清淨

心。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，得無猶豫心。何等為十？

一者、深信如來身業祕密；二者、深信如來語業祕密；三者、深

信如來意業祕密；四者、深信菩薩積集；五者、深信菩提；六者、

能信如來出現；七者、能信演說一乘實相；八者、能信宣說種種

實相；九者、能信如來言音深遠；十者、深信如來知有情意，樂

而調伏之。 

「云何菩薩深信如來身業祕密？善男子！謂諸菩薩若聞如

來法身之性、寂靜身性、無等身性、無量身性、不共身性、金剛

身性，作是思惟：『此為真實，非是虛誑。』謂此菩薩於彼法中

心無猶豫，是名菩薩深信如來身業祕密。 

「云何菩薩深信如來語業祕密？謂諸菩薩聞於如來為諸有

情現前授記、不現前授記、祕密記已，菩薩如是思惟：『如來言

音終無虛誑，得無誤失！』由此因緣，語得真實。何以故？由如

來永斷一切過患故、永斷一切諸塵垢故、永斷一切諸熱惱故、永

無一切諸煩惱故，能得自在，皎潔澄清，無諸穢濁。若如來之言

有虛誑、誤犯，無容是處，惟此真實，非為虛誑。菩薩於此法中

得無猶豫，是名菩薩深信如來語業祕密。 



 4 

「云何菩薩深信如來意業祕密？若諸菩薩聞於如來意之祕

密，謂如來所有意樂、法義依止於心，依心而住，一切菩薩聲聞、

緣覺，及諸有情無能知者，惟除如來之所加持。何以故？如來甚

深難可度量，超過計度及計度所行，廣大無量，猶若虛空，超越

一切虛妄計者所有境界。菩薩如是正思惟：『此是真實，非為虛

誑！』於彼法中得無猶豫，是名菩薩深信如來意業祕密。 

「云何深信菩薩積集？謂聞諸菩薩現前利益一切有情，是諸

有情所作之事皆能作之，終無疲倦，亦不驚怖。復能荷負大願重

擔，有大勢力，勇猛堅固，遍能積集諸波羅蜜多，次第積集一切

佛法，得無礙智、無邊智性、無等智性、不共智性、精進堅固、

被甲堅固、誓願堅固、誓願不動、誓願不共，以為無上菩提因緣。

是諸菩薩次第修習，令生增長，圓滿廣大。菩薩如是思惟：『此

為真實，非是虛誑！』菩薩於彼諸法之中得無猶豫，是名菩薩能

得深信積集。 

「云何菩薩深信菩提及如來出現？謂諸菩薩如是思惟：『聞

諸菩薩坐菩提道場已，無著、無礙、無障；得天眼智通、天耳智

通、他心智通、宿住隨念智通、神境智通、漏盡智通；成就勝智，

一一剎那了達三世，無著、無礙、無障。』由是因緣能遍觀察諸

有情界。此類有情成就身惡行、成就語惡行、成就意惡行，受諸

邪法，起於邪見，誹謗聖者，由是因緣身壞命終墮諸惡趣，生捺

洛迦中。復能觀察如是有情，成就身善行、成就語善行、成就意

善行，領受正法，起於正見，不謗聖者，以是因緣命終之後，生

諸善趣，得生天中。菩薩如是能實觀察諸有情界善、不善業已，

作是思惟：『我於往昔行菩薩行有如是願：「若自覺悟，令他覺

悟；我願既滿，意樂亦足！」惟此真實，非是虛妄。』菩薩能於

彼法之中得無猶豫，由是菩薩能證菩提名為正覺。善男子！是名

菩薩深信菩提及如來出現。 

「云何菩薩深信演說一乘實相？謂諸菩薩如是思惟：『聞於

如來一乘法已，唯此真實，非是虛妄，恒不變易。』何以故？由

從一乘出諸乘故。善男子？譬如贍部洲中有諸小洲，雖各異名，



 5 

然彼同依於贍部洲，由是說名一贍部洲。所說一乘亦復如是，由

如來乘出現諸乘，而諸乘等雖有異名，然同依止如來乘故，說名

一乘。菩薩能於彼正法中得無猶豫，是名菩薩深信演說一乘實

相。 

「云何菩薩能深信演說種種實相？謂諸菩薩如是思惟：『聞

於如來素怛纜中宣說如是種種實相已，唯此真實，非為虛誑。』

何以故？由諸如來能調伏故，隨諸有情種種勝解演說妙法。菩薩

於此正法之中能無猶豫，是名菩薩能深信演說種種實相。 

「云何菩薩得深信如來言音深遠？謂諸菩薩如是思惟：『聞

於如來言音深遠已，唯此真實，非為虛誑。』何以故？以諸天子

少福善根，尚得深遠美妙音聲，何況如來以於無量百千數劫積集

妙行！由是菩薩於彼法中得無猶豫，是名菩薩深信如來言音深

遠。 

「云何菩薩得深信如來知有情意樂而調伏之？謂諸菩薩如

是思惟：『聞於如來能知一切有情意樂、種種隨眠、種種勝解，

一音說法皆令調伏，各隨意解，斷除疑惑，成熟有情。一一有情

如是思惟：「各謂如來獨為我故，演說妙法。」如來於此實無分

別——我為能說、有情為所化。惟此真實，非為虛妄。』菩薩能

於彼法之中得無猶豫，是名菩薩深信如來知有情意樂而調伏之。 

「善男子！菩薩成就此十種法，心無猶豫。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，得智如海。何等為十？

一者、得如寶所；二者、甚深難度；三者、廣大無量；四者、隨

順漸深；五者、不與煩惱死尸同住；六者、皆同一味；七者、容

受駛流；八者、潮不過時；九者、與大有情為所依止；十者、無

有窮盡。 

「云何菩薩得如寶所？善男子！譬如大海有諸寶所，贍部洲

人皆來取寶，終無窮盡。菩薩如是，有功德寶所，一切有情取功

德寶亦無窮盡。 



 6 

「云何菩薩甚深難度？善男子！譬如大海甚深難度。菩薩如

是，成就智慧甚深大海，一切有情無能越度。 

「云何菩薩廣大無量？善男子！譬如大海周遍廣大。菩薩如

是，智慧之海廣大無邊。 

「云何菩薩隨順漸深？善男子！譬如大海隨順向下，漸低漸

深。菩薩如是，一切智海隨順法性，漸低漸深。 

「云何菩薩不與煩惱死尸同住？善男子！譬如大海不宿死

尸。何以故？以海性法爾故。菩薩如是，不與煩惱死屍丈夫同處

而住。何以故？以菩薩法如是故。 

「云何菩薩皆同一味？善男子！譬如大海，諸瀑流水澍入之

者，一切皆同一醎味性。菩薩如是，積集無量白淨之法至一切智，

皆得同於一切智味。 

「云何菩薩容受駛流？善男子！譬如大海容受無量諸駛流

水而無增減。菩薩如是，容受無量法雨駛流，無增無減。 

「云何菩薩潮不失時？善男子！譬如大海潮不失時。菩薩如

是，教化有情隨其根性，不失於時。 

「云何菩薩與大有情為所依止？譬如大海與大有情為所依

止。菩薩如是，為一切有情諸白淨法之所依止。 

「云何菩薩得無窮盡？善男子！譬如大海為一切有情汲引，

其水無有窮盡。菩薩如是，為諸有情種種說法無有窮盡。 

「善男子！菩薩成就此十種法，得智如海。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，得微妙智善巧。何等為

十？一者、得希求出離善巧；二者、得通達一切法善巧；三者、

得悟入一切法平等善巧；四者、得悟入一切法幻相善巧；五者、

得遍知一切法善巧；六者、得緣起甚深難度善巧；七者、得業不

思議善巧；八者、得了知隨所說義善巧；九者、得證知如實義善

巧；十者、得真實善巧。 



 7 

「善男子！云何菩薩得希求出離善巧，乃至云何得真實善巧？

謂此菩薩觀察如是一切有情處於世間，常為貪欲之所燒然、瞋恚

之所昏繞、愚癡黑暗之所盲冥，菩薩作是思惟：『此諸有情云何

能得出離善巧？』菩薩為彼，希求通達諸法。以通達故，悟入一

切諸法平等；以悟入故，了知虛幻之相；以了知故，如實遍知一

切諸法；以遍知故，隨順思惟甚深緣起；以思惟故，隨順觀業不

思議性。菩薩作如是觀：『一切法中都無有實，而業有種種異。』

由是菩薩即能悟入微妙智慧，而於諸佛及菩薩所聞說法要，即了

其義；以了義故，得見真實；見真實故，於生死海中度脫有情。

善男子！是名菩薩得希求出離善巧，乃至得真實善巧。善男子！

菩薩成就此十種法，得微妙智。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，得應辯才。何等為十？

一者、於諸法中施設無我；二者、無有情；三者、無命者；四者、

無養育者；五者、無補特伽羅；六者、遠離作者、受者；七者、

遠離知者、見者；八者、空無所有、無主；九者、虛妄分別空；

十者、一切諸法施設緣生。善男子！以一切諸法無我、無有情、

無命者、無養育者、無補特伽羅，遠離作者、受者，遠離知見者，

空無所有、無主，虛妄分別從緣所生，如是此應隨順法性。善男

子！所有應隨順法性、不相違法性、相應法性、悟入法性、明了

法性，如是法性菩薩摩訶薩皆應遍知，是名應辯。善男子！菩薩

成就此十種法，得應辯才。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，得解脫辯。何等為十？

一者、得無著辯；二者得無盡辯；三者、得覺悟辯；四者、得不

怯弱辯；五者、得謙卑辯；六者、得無畏辯；七者、得不共辯；

八者、得無蔽辯；九者、得無邊辯；十者、得無礙辯。善男子！

菩薩摩訶薩成就此十種法，得解脫辯才。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，得清淨辯才。何等為十？

一者、得無㽄嗄辯；二者、得不雜亂辯；三者、得不下劣辯；四

者、得不倨傲辯；五者、得義不退失辯；六者、得文字不下劣辯；



 8 

七者、得方便不下劣辯；八者、得時不下劣辯；九者、得不麁獷

辯；十者、得明了辯。 

「善男子！菩薩摩訶薩於眾會中遠離怖畏故，得無㽄嗄辯才。

安住智慧故，得不雜亂辯才。菩薩於眾會中無所畏故，如師子王

不驚不怖，得不下劣辯才。無煩惱故，得不倨傲辯才。善男子！

有煩惱者即有倨傲，非無煩惱有倨傲也。證法性故，得於義不退

失辯才。善男子！未證法者於義有失，非已得者有退失也。於一

切言論無所畏故，得文字不下劣辯才。善男子！知少分論者，而

於文字即有退失，非知一切論者名下劣也。積集諸方便故，得方

便不下劣辯才。無善巧者而於方便即有退失，有善巧者無下劣也。

善男子！菩薩摩訶薩知長時、知應時、知初中後時，非先說後，

非後說先，應時而說故，得時不下劣辯才。永離語言戲論故，得

無麁獷辯才。善男子！以有戲論名為麁獷，無戲論者非麁獷也。

善男子！菩薩摩訶薩諸根聰利故，得明了辯才。諸根鈍者，即不

明了；非根利者，不明了也。善男子！菩薩成就此十種法，得清

淨辯才。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，得一切眾生歡喜滿足。

何等為十？一者、得可愛語；二者、面門微笑，遠離顰蹙；三者、

能演說義；四者、能演說法；五者、能平等說；六者、無有貢高；

七者、遠離輕賤；八者、無染；九者、不瞋；十者、得種種辯才。

善男子！云何得愛語？菩薩言辭能令有情心喜悅故。云何面門微

笑？菩薩和顏安慰，能令有情得安隱故。云何能演說義？菩薩言

辭應量說故。云何能演說法？菩薩凡所演說饒益有情故。云何平

等說？菩薩恒以等心授有情法故。云何無有貢高？菩薩遠離我慢、

憍逸，同類性故。云何遠離輕賤？菩薩說法，尊重法故。云何無

染？菩薩尸羅極清淨故。云何不瞋？菩薩性能行忍辱故。云何得

種種辯才？菩薩言辭美妙，悅眾生故。善男子！菩薩成就此十種

法，能令有情歡喜滿足。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，能令有情領受所說。何

等為十？一、不為非器者說法；二、不為瞋害者說法；三、不為



 9 

增上慢者說法；四、不為外道說法；五、不為不生尊重者說法；

六、不為無淨信者說法；七、不為諂誑者說法；八、不為愛樂活

命者說法；九、不為規求利養、得他尊重、嫉妬、慳悋所纏者說

法；十、不為頑鈍、瘖啞者說法。何以故？菩薩摩訶薩不以慳悋

法故，而不為說；亦不為師，奉祕而不說；亦不為有情輕於我故，

亦不為棄捨法故，但以非法器故而不為說。」 

止蓋菩薩白佛言：「世尊！何等有情，諸佛菩薩為之說法？」 

佛言：「善男子！若諸有情具足信根，成熟法器，承事諸佛，

心無諂曲，亦無虛誑，威儀無詐，不貪利養，意樂具足，為善丈

夫，聞法覺悟，善能開曉，聰慧利根，隨所說義即能了知，為得

法故，勤修精進，順如來法依教修行。善男子！如是種類諸有情

等，佛及菩薩為之演說。善男子！菩薩成就此十種法，即能領受

所說之法。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，能為說法之師。何等為

十？一者、為積集佛法故能演說法，然佛法不可得，積集亦不可

得；二者、為積集諸波羅蜜多故演說法，波羅蜜多不可得，積集

亦不可得；三者、為積集菩提故演說法，然菩提不可得，積集亦

不可得；四者、為斷煩惱故演說法，然煩惱不可得，斷亦不可得；

五者、為厭貪、離貪、滅貪故演說法，然厭、離、滅及貪俱不可

得；六者、為得預流、一來、不還向果故演說法，然預流、一來、

不還向果俱不可得；七者、為得阿羅漢向、果故演說法，然阿羅

漢向、果俱不可得；八者、為得緣覺向、緣覺果故演說法，然緣

覺向、果俱不可得；九者、為永斷執著我故演說法，然我與執著

俱不可得，十者、為顯示業及異熟故演說法，而業及異熟俱不可

得。何以故？彼諸菩薩作是思惟：『由彼名字故說有法，其所說

法本不可得。』所以者何？法非文字，文字非法，但於俗諦法中

順世俗故，於無名法中施設其名。勝義諦中無有名字，但是虛妄

施設、假立作其名字，誘引愚夫故作是說。善男子！菩薩成就此

十種法故，能為說法師。 



 10 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，得隨法性行。何等為十？

一者、菩薩隨法性行，不離於色亦不離受、想、行、識；二者、

隨法性行，不離欲界；三者、隨法性行，不離色界；四者、隨法

性行，不離無色界；五者、隨法性行，不捨於法；六者、隨法性

行，不執著於法；七者、隨法性行而不捨於有情；八者、隨法性

行而不行於斷見；九者、隨法性行而不行於常見；十者、隨法性

行而不捨於正道。所以者何？菩薩成就般若方便善巧故，雖隨順

法性，然於色等不捨、不著亦不行。善男子！菩薩成就此十種法，

得隨法性行。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，得法界善巧。何等為十？

一者、有智慧；二者、攝取善知識；三者、勤行精進；四者、離

一切障；五者、極清淨；六者、尊重教誡；七者、多修空性；八

者、離諸慢見；九者、向於道；十者、見真實義。 

「善男子！菩薩摩訶薩有智慧者，求善知識。見善知識故，

得歡喜悅樂。於善知識生如佛想，依止彼住。依止彼故，得勤行

精進，永斷一切不善法，圓滿一切善法。以勤修精進故，滅除一

切障，得無障礙，開示正道，遠離身、口、意麁重。由離障故，

得最極清淨。既清淨已，得尊重教誡。得教誡已，能多修行空性。

修行空已，即得遠離慠慢之見。遠離慠慢見已，得向正道。菩薩

得住道已，見於真義。」 

止蓋菩薩白佛言：「世尊！云何名真義？」 

佛言：「善男子！真義者即是實義增語。」 

止蓋菩薩白佛言：「世尊！云何名實義？」 

佛言：「善男子！所謂不虛妄是實義。」 

止蓋菩薩白佛言：「世尊！云何名不虛妄？」 

佛言：「善男子！所謂真如是不虛妄，無別異也！」 

止蓋菩薩白佛言：「世尊！何謂真如？」 



 11 

佛言：「善男子！此法自內所證，非有文字能施設之。何以

故？此法超過一切文字、言說及戲論故，離諸入出，無有計度，

非計所行，無相離相，非諸愚夫所行之處，遠離一切諸魔境界及

以一切煩惱境界，非識所行，住無所住，自性寂靜，超過眾聖智

之所入。由是因緣自內所證，無垢無染，清淨微妙，最上無比，

恒常不動，性不滅壞。若諸如來出現於世、若不出世，如是法界

自性常住。善男子！為利益故，是諸菩薩勇猛修行無量苦行，證

此法性。得法性已，安置有情住如是法。善男子！如是名為真如，

亦名實際；名一切智，亦名一切種智；名不思議界，亦名不二界。」 

止蓋菩薩白佛言：「世尊！云何於此法中現證？云何自內所

證？」 

佛言：「善男子！應以出世間般若自內所證。」 

止蓋菩薩白佛言：「世尊！若如是者，般若現證即是自內證

耶？」 

佛言：「不也。善男子！般若如實觀見法，身為內證也！」 

止蓋菩薩白佛言：「世尊！若以聞所成慧、思所成慧如是證

法，為內證乎？」 

佛言：「不也！終不但以聞所成慧、思所成慧為內證也！善

男子！以是因緣我當為汝說於譬喻。譬若有人熱際之餘在於曠野，

從東方來將詣西方。復有一人從西方來往於東方，其人熱乏，為

渴所逼，語東方人言：『我今熱乏，為渴所逼，請示我路。何處

應有泉林、池沼清淨冷水？我若得之，熱惱、渴乏皆得止息。』

從東來人語西來者，作如是言：『我諳道路，知有水處，我經甞

飲。從是東行去此不遠，便有二道，應捨左路，趣於右道。若見

青山，彼有林泉、清淨冷水能解渴乏。汝可往彼，必得捨除熱渴

之患！』善男子！於意云何，彼熱渴人唯聞水名，但思水事，即

得除其熱渴患不？」 

止蓋菩薩白佛言：「世尊！彼熱渴人要當內證清涼之水，然

後除其熱渴之患。」 



 12 

善男子！如是，如是！非但聞、思即能證得自內所證真如之

法。善男子！言曠野者，即是生死；言熱渴者，即是一切有情於

境界中，為煩惱熱之所渴乏；示道路者，即是諸佛、菩薩善知識

也；經自甞飲者，即是善巧；能知一切智道，自內所證勝法性也。 

「復次，善男子！我今更說譬喻曉悟於汝。假使如來住世一

劫，為贍部洲人讚歎諸天所食甘露，色香美味，清淨微妙，若觸

彼時，受其安樂。於意云何，然彼有情聞是語已，即得如是自內

所證甘露味不？」 

止蓋菩薩白佛言：「不也。世尊！彼人雖聞佛說甘露，終不

能得甘露之味！」 

佛言：「善男子！汝於此喻應如是知，非唯聞、思即能得彼

自內所證。善男子！譬如有人食美果已，於未食人前讚歎其果香

味具足。於意云何，彼未食人能得內證知其味不？」 

「不也。世尊！」 

佛言：「善男子！彼亦如是。汝於此喻應如是知，非唯聞、

思即能證得自內所證。」 

如是說已，止蓋菩薩白佛言：「世尊！甚為希有！如來今者

善能為我說斯法要。若有得聞如是法門，應當證得。何以故？世

尊！彼善男子得此法因，決定當得此法性故。」 

佛言：「如是，如是！既知因已，當得此法。善男子！菩薩

成就此十種法，得法界善巧。 

佛說寶雨經卷第六 

 

佛說寶雨經卷第七 

唐天竺三藏達摩流支譯   

「復次，善男子！菩薩成就十種法，而得空性。何等為十？

一者、能知力空性；二者、能知無畏空性；三者、能知不共法空

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=6&P=&5864230.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=6&P=&5864230.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=6&P=&5864230.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=6&P=&5864230.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=6&P=&5864230.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=7&P=&5864231.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=7&P=&5864231.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=7&P=&5864231.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=7&P=&5864231.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=7&P=&5864231.htm%230_2


 13 

性；四者、能知戒蘊空性；五者、能知三摩地空性；六者、能知

般若空性；七者、能知解脫蘊空性；八者、能知解脫智見蘊空性；

九者、能知空空性；十者、能知勝義空性。菩薩雖行於空而不為

斷，復不執空亦不見空性、亦不依空性、亦不入於無所有性。善

男子！菩薩成就此十種法，而行於空。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，得無相行。何等為十？

一者、遠離外相；二者、遠離內相；三者、遠離戲論相；四者、

遠離分別相；五者、遠離有所得相；六者、遠離所作事相；七者、

遠離所行相；八者、遠離所緣相；九者、能知識不可得相；十者、

所知事物不可得相。善男子！菩薩成就此十種法，得無相行。」 

爾時止蓋菩薩白佛言：「世尊！如是十種法菩薩應學。云何

當學？」 

佛言：「善男子！佛所行處不可思量，以彼遠離思量境界性

故。善男子！若諸有情思惟如來法性境界，心即迷悶，終不能覩

法性此岸、彼岸，但生劬勞。何以故？如來境界不可思議，甚深

難測，超過一切虛妄計度所有境界，超過一切有所得者所有境界。

以是義故，非彼虛妄計者思惟度量。」 

止蓋菩薩白佛言：「世尊！我今欲有少問。惟願如來哀許我

請，為我解說！」 

佛言：「善男子！一切諸佛皆許疑問。隨汝所欲，當為解說！」 

止蓋菩薩白佛言：「世尊！夫自讚者，非正士法！云何如來

自讚所行之境超過一切？」 

佛言：「善哉，善哉！善男子！諦聽，諦聽！當為汝說。善

男子！如來不為我慢、貢高貪著利養、承事給侍、名聞識知，恐

他映蔽而自讚歎。善男子！如來無矯無詐，言不諛諂，唯除利益

一切有情，獲安樂故、證法性故，於如來所發淨信心，歡喜悅樂，

當成法器。復能演說，饒益有情。」 



 14 

止蓋菩薩白佛言：「世尊！一切有情可不能知如來功德威力，

今者如來須自讚耶？」 

佛言：「善男子！此土眾生信根薄少、智力下劣，而不能知

如來功德及以威力，是故如來自讚令知。譬如醫師善知方藥，能

療眾病。醫所住處多有病疾，更無餘醫能療治者。爾時醫師作是

念言：『此諸人等病苦所逼，而於良藥既不能知，亦不知我能除

其病。』是時醫師於病者前而自讚言：『我能識病亦善知藥！』

爾時病人既已識知彼是良醫，深生敬信，依之將養，所有病苦皆

得除愈。善男子！於意云何，如彼醫師亦得名為自讚以不？」 

止蓋菩薩言：「不也，世尊！」 

佛言：「善男子！如是，如是！諸佛、如來為無有上、為大

醫王，善知有情煩惱病因能與法藥，然諸有情不能了知諸佛、如

來善除其病。爾時諸佛便自讚歎功德威力。眾生聞已，深起敬信，

依止如來，除煩惱病。如來爾時為大醫王，施大法藥，令煩惱病

皆得除愈。何等名為大法藥也？大法藥者，所謂不淨觀、慈、緣

起等。善男子！由是因緣，如來遍觀而自讚歎。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，遠離一切依止願。何等

為十？一者、不依布施有所悕求；二者、不依持戒有所悕求；三

者、不依忍辱有所悕求；四者、不依精進有所悕求；五者、不依

靜慮有所悕求；六者、不依般若有所悕求；七者、不依三界有所

悕求；八者；不依菩提有所悕求；九者、不依正道有所悕求；十

者、不依涅槃有所悕求。何以故？以諸菩薩遠離一切依止相故。

善男子！菩薩摩訶薩無所依止故，而能遊行一切世間。善男子！

菩薩成就此十種法，即能遠離一切依止願。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，而行於慈。何等為十：

一者、無方所慈；二者、無差別慈；三者、得諸法慈；四者、得

決定思惟一緣之慈；五者、無滯礙慈；六者、恒利益慈；七者、

於一切有情心平等慈；八者、無損害慈；九者、遍一切慈；十者、

出世間慈。善男子！菩薩成就此十種法，是名修慈自性。 



 15 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，而行於悲。何等為十？

一者、見諸有情無歸、無護、受苦惱者，即起哀愍，發菩提心；

二者、發菩提心已，勇猛精進，速入法性；三者、入法性已，饒

益有情；四者、為慳悋有情令其布施；五者、為毀禁有情令其持

戒；六者、為瞋害有情令其忍辱；七者、為懈怠有情令其精進；

八者、為散亂有情令其靜慮；九者、為惡慧有情令其智慧；十者、

雖為有情受諸苦惱，志必拔濟，無有疲厭，於大菩提終不退轉。

善男子！菩薩成就此十種法，是名修悲自性。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，而行於喜。何等為十？

一者、我得出離諸有牢獄、猛火熾然，如是生喜；二者、我能斷

除久遠相續生死之縛，如是生喜；三者、我已能度種種尋伺邪執、

雜亂生死大海，如是生喜；四者、我能傾折憍慢久遠之幢，如是

生喜；五者、我能以金剛智破煩惱山，乃至無有如微塵許，如是

生喜；六者、我今自既安隱，亦復能令他得安隱，如是生喜；七

者、我於長夜睡眠之中而得覺寤，亦能令他於長夜中為愛繩所縛、

癡蓋所覆盲冥有情皆令覺寤，如是生喜；八者、我於一切惡趣既

得解脫，亦能令他而得解脫，如是生喜；九者、我於長夜生死曠

遠，困乏飢渴，獨行無伴，流轉無窮，不識正道，不知方所，既

能識道，復能示道，如是生喜；十者、我今能向一切智城，如是

生喜。善男子！菩薩成就此十種法，是名修喜。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，而能行捨。何等為十？

一者、於眼所見色中，得捨行故；二者、於耳所聞聲中，得捨行

故；三者、於鼻所嗅香中，得捨行故；四者、於舌所甞味中，得

捨行故；五者、於身所受觸中，得捨行故；六者、於意所知法中，

得捨行故，作是行時，於色等境不惱壞、不損害、不滅盡；七者、

於苦苦中，得捨行故；八者、於壞苦中，得捨行故；九者、於行

苦中，得捨行故，作是行時，於苦苦、壞苦、行苦性中，不惱壞、

不損害、不滅盡；十者、於所作已辦有情中，得捨行故，發歡喜、

淨信、悅樂之心，作是思惟：『彼諸有情雖已自度，我當令彼而

得度脫，行於捨心。』善男子！菩薩成就此十種法，是名修捨。 



 16 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，得遊戲神通。何等為十？

一者、示現隱沒；二者、示現受生；三者、示現少年遊戲後宮；

四者、示現出家；五者、示現苦行；六者、示現往於菩提道場；

七者、示現降伏眾魔；八者、示現成等正覺；九者、示現轉正法

輪；十者、示現大般涅槃。」 

爾時止蓋菩薩白佛言：「世尊！何因緣故，諸大菩薩於覩史

多天宮示現滅沒，乃至示現入大涅槃？」 

佛言：「善男子！菩薩於覩史多天最尊、最勝，超過一切世

間諸欲境界而無染著，為有情故，示現隱沒。有情見已，捨離常

想，起無常想，以彼無常為依止故，得不放逸。善男子！彼諸有

情未離放逸，雖於菩薩生淨信心，然由耽嗜諸欲境界，未能承事

供養菩薩，作是思惟：『菩薩與我長時在世，我等於後往菩薩所

承事供養，而不晚也！』為令如是有情起戀慕心，捨於放逸，現

隱沒耳！而彼有情觀無常已，不復放逸，當得阿耨多羅三藐三菩

提。善男子！若有眾生應處母胎而調伏者，菩薩即處母胎中，現

其功德威神希有之事，為說種種微妙之法，眾生聞已當得阿耨多

羅三藐三菩提。善男子！若諸有情應見菩薩為童子時後宮遊戲而

調伏者，菩薩令彼有情得成熟故，亦為守護下劣有情少信根者，

現為童子宮中遊戲。善男子！若諸有情應見菩薩出家而成熟者，

菩薩為欲令其得成熟故，示現出家。善男子！若天、龍、藥叉、

健闥縛應以苦行得調伏者，菩薩為化彼故及為降伏諸外道故，示

現苦行。善男子！若諸有情長夜悕求，發如是願：『菩薩若詣菩

提道場，我當往彼勤修供養！』菩薩為如是等諸有情故，示現往

詣菩提道場，為令有情隨順供養，決定當得阿耨多羅三藐三菩提。

善男子！若諸有情我慢貢高、憍奢縱逸，為欲令彼捨離如是煩惱

事故、降諸魔故，而能示現坐於道場。若諸有情樂寂靜者，菩薩

為令畢竟證得最勝、最高殊勝法故，示坐道場，成等正覺。是故

菩薩現正覺已，三千大千世界悉皆寂靜，無復眾聲。彼諸有情見

斯事已，咸作是言：『願我未來證菩提時，亦如菩薩坐於道場，

成等正覺！』善男子！若諸有情以彼邪師為一切智，受於邪法，

此世、他世不能出離，成等正覺，菩薩為欲降伏彼故及為善根成



 17 

熟故；復有眾生堪為法器堪示道故，菩薩即現成等正覺，往彼波

羅痆斯城，示現三轉十二行法輪。善男子！若諸有情宜聞涅槃而

調伏者，菩薩即現大般涅槃而調伏之。善男子！以是因緣菩薩於

覩史多天最勝宮中示現隱沒，乃至示現大般涅槃。善男子！菩薩

成就此十種法，得遊戲神通。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，能離八無暇。何等為十？

一者、捨離不善法；二者、於如來所說學處終不違越；三者、遠

離慳貪；四者、已曾供養諸佛、如來；五者、勤修福業；六者、

智慧圓滿；七者、得方便善巧；八者、本願具足；九者、厭離世

法；十者、勤行精進。 

「善男子！菩薩以離眾惡業故，不墮地獄。諸有情等生地獄

中者，為無量苦之所逼惱，生瞋恚心。菩薩不爾！十善業道性成

就故，終不生於地獄之中。善男子！菩薩於如來學處不違越故，

不墮畜生趣中。生其中者，極受熾盛無量苦惱。善男子！菩薩不

慳貪故，不生餓鬼之中。生其中者，極受熾盛飢餓、苦惱。善男

子！菩薩已曾承事供養諸佛、如來故，而不生於邪見之家。若生

其中，諸緣不具，與善知識不得和合，是故菩薩不生其中。遇善

知識，修行善法，由是得生正見之家，諸緣具足，增長廣大殊勝

善根。善男子！菩薩諸根終無缺減。若缺減者，於佛法中即非法

器。然菩薩以積集福業故，於佛、法、僧及制多所承事供養故，

得諸根具足，堪為法器。善男子！菩薩不生邊地。何以故？邊地

之人頑嚚愚憃，猶如啞羊，如是等類於善惡言義不能了知，不孝

父母，不敬沙門、婆羅門。是故菩薩常生中國，利根智慧，聰悟

明達，於佛法中堪為法器。善男子！菩薩不於長壽天生，若生其

中，不得值遇無量諸佛出現於世，不得道果，無能利益。是故菩

薩生於欲界，遇佛出現，承事供養，成熟眾生。所以者何？以能

得彼巧方便故。善男子！菩薩不生無佛世界，其中無佛、法、僧

而應供養，常生具足三寶佛土之中。所以者何？以諸菩薩具本願

故。善男子！菩薩聞是無暇之處深生厭離，隨如是類得厭離已，

勤修精進，獲諸善法，永斷一切諸不善法。善男子！菩薩成就此

十種法，遠離八無暇。 



 18 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，得不退轉菩提之心。何

等為十？一者、遠離虛誑諂曲；二者、質直清淨，離諸疑惑；三

者、遠離師奉；四者、遠離法慳；五者、不作滅法因緣；六者、

如說而行，終不虛誑；七者、攝取大乘；八者、於大乘人常生尊

重，同法想故；九者、得趣向大乘，隨順悟入；十者、於說法師

作善知識想。善男子！菩薩成就此十種法，即得不退菩提心。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，得宿住隨念智。何等為

十？一者、承事諸佛；二者、攝受正法；三者、持戒清淨；四者、

無有惡作；五者、得無障礙；六者、歡喜無量；七者、得多修行；

八者、得三摩呬多；九者、得化生；十者、得識無愚癡。善男子！

菩薩承事無量諸佛故，得尊重正法；於諸正法受持讀誦，為他廣

說；不顧身命勤修正法，故得尸羅，所謂身、語、意戒皆得清淨；

由戒清淨故，得無惡作；無惡作故，得無障礙；由無障礙故，得

歡喜無量；歡喜無量故，得多修行；多修行故，得三摩地；得三

摩地故，能趣清淨；趣清淨故，恒得化生；得化生故，識無愚癡；

識無愚癡故，得憶念生智。由是能隨憶念多生，一生、二生乃至

無量百千生。善男子！菩薩成就此十種法，得宿住隨念智。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，不離善知識。何等為十？

一者、見佛、聞佛、念佛；二者、聽聞正法；三者、承事眾僧；

四者、不離諸佛、菩薩，問訊起居；五者、常近多聞說法之師；

六者、常得聽聞諸波羅蜜；七者、恒聞菩提分法；八者、恒聞三

解脫門；九者、恒聞四梵行；十者、恒聞一切智性。善男子！菩

薩成就此十種法，親近善知識。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，遠離惡知識。何等為十？

一者、遠離毀禁補特伽羅；二者、遠離破見補特伽羅；三者、遠

離壞威儀補特伽羅；四者、遠離邪命補特伽羅；五者、遠離習近

憒閙補特伽羅；六者、遠離懈怠補特伽羅；七者、遠離耽著生死

補特伽羅；八者、遠離違背正覺補特伽羅；九者、遠離愛著家業

補特伽羅；十者、遠離一切煩惱。善男子！菩薩雖復遠離如是諸

惡知識，然於彼處不起損害、輕賤之心。菩薩應發如是之心：『由



 19 

佛說言：「若與雜亂眾生而相染習，便即為彼之所破壞。」是故

我應遠離如是諸雜亂處。』善男子！菩薩成就此十種法，遠離惡

知識。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，得法性身。何等為十？

一者、得平等身；二者、得清淨身；三者、得無盡身；四者、得

積集身；五者、得法身；六者、得甚深難測不可計度身；七者、

得不可思議身；八者、得寂靜身；九者、得等虛空身；十者、得

智身。善男子！菩薩成就此十種法，得如來法性身。」 

止蓋菩薩言：「世尊！諸菩薩等於何位中，得證如來法性之

身？」 

佛言：「善男子！初地菩薩得平等身。何以故？以永離一切

不平等故，悟入一切菩薩平等法性故；二地菩薩得清淨身，以尸

羅清淨故；三地菩薩得無盡身，以永離一切瞋害故；四地菩薩得

善積集身，以積集佛法故；五地菩薩證得法身，以能通達一切法

故；六地菩薩得不可計度甚深難測身，以積集不可計度、甚深難

測法故；七地菩薩得不可思議身，以積集不思議佛法，及能積集

方便善巧故；八地菩薩得寂靜身，以遠離一切戲論及煩惱故；九

地菩薩得等虛空身，以無邊身充滿故；十地菩薩證得智身，以積

集一切智故。」 

止蓋菩薩言：「世尊！如來法身與菩薩法身有何差別？」 

佛言：「善男子！二種法身性無差別，功德威力而有差別。」 

止蓋菩薩白佛言：「世尊！云何性無差別而有差別？」 

佛言：「善男子！佛與菩薩法性無差別。何以故？此二種身

同一性故，但功德威力有差別耳！」 

止蓋菩薩白佛言：「世尊！佛與菩薩功德威力云何應知有其

差別？」 

佛言：「善男子！我今為汝廣說譬喻以明斯義。善男子！如

末尼珠有瑩拭者、有未瑩者，雖同是寶，而已瑩者光明具足，人



 20 

所愛樂；未已瑩者，所有光明猶不具足。善男子！如來珠寶與菩

薩珠寶體性雖同，然亦有異。何以故？如來珠寶已清淨故，離一

切垢故。菩薩身中法性珠寶，未能普照一切世界。何以故？以有

餘故，猶有垢故，如末尼珠未已瑩者。是故如來法身與菩薩法身

如是差別。善男子！如白分月，從初一日至十五日，光明照耀，

漸漸圓滿，雖同是月，光明不等，而菩薩法身、如來法身雖同一

性相，然功德威力如是差別。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，得金剛堅固之身。何等

為十？一者、貪、瞋、癡等不能沮壞；二者、忿恚、結妬、我慢、

貢高、顛倒之見不能沮壞；三者、世間八法不能沮壞；四者、惡

趣苦惱不能沮壞；五者、一切諸苦不能沮壞；六者、生、老、病、

死不能沮壞；七者、外道諸論不能沮壞；八者、魔及魔眾不能沮

壞；九者、聲聞、辟支佛不能沮壞；十者、諸欲境界不能沮壞。

善男子！菩薩成就此十種法，得金剛堅固之身。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，為大商主。何等為十？

一者、得平等意樂；二者、應受供養；三者、能作出離；四者、

能為所依；五者、能作饒益；六者、善能積集道路資糧；七者、

得好財寶；八者、心無止足；九者、常為導師；十者、善巧隨順

往一切智城。 

「善男子！云何菩薩得平等意樂，乃至云何得善巧隨順往一

切智性大城？善男子！譬如商主得諸國王及國王子等之所愛樂。

菩薩亦爾！為法商主，得諸如來及聲聞等之所愛樂。善男子！譬

如商主應得聚落婆羅門及剎帝利等之所供養。菩薩亦爾！為法商

主，應得有學、無學及餘天、龍等之所供養。善男子！譬如商主

經於曠野飢饉之處，導引眾商令得安樂，無有疲厭。菩薩亦爾！

為法商主，經於生死曠野之中，能令眾生免離逼迫，皆獲安樂。

善男子！譬如商主能與一切貧苦眾生作大依止，令得出離曠野飢

饉。菩薩亦爾！為法商主，能與外道遮落迦、波離婆、羅社迦，

令得出離生死，全其軀命。善男子！譬如商主能得饒益王臣及諸

人民。菩薩亦爾！為法商主，能得饒益愛著生死諸眾生等。善男



 21 

子！譬如商主將多商人往於諸方，經過曠野飢饉之處，善能積集

眾多資糧，越於險難，得至大城而獲安樂。菩薩亦爾！為法商主，

善能積集福智資糧，導引眾生超過生死曠野之中，得至諸佛一切

智城。善男子！譬如商主養育眾人，欲往他方積集珍寶，所謂金

銀、末尼、真珠、吠琉璃、螺貝、璧玉、珊瑚等寶。菩薩亦爾！

為法商主養育眾生，欲往一切智慧大城，善能積集佛法珍寶。善

男子！譬如商主悕求一切財物終無厭足。菩薩亦爾！為法商主悕

求一切正法財寶，無有厭足。善男子！譬如商主於眾商中而為上

首，積集資財能為主故、最尊勝故、能令眾商信受語故。菩薩亦

爾！為法商主，於一切眾生中最尊勝故、能為主故、積集功德言

不虛妄故。善男子！譬如商主能以善巧超過險路，至彼大城。菩

薩亦爾！將諸眾生超過生死，到智慧城。善男子！是名菩薩得等

意樂，乃至善巧到一切種智慧大城。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，而能於道善巧。何等為

十？一者、能知平等道；二者、能知不平等道；三者、能知安隱

道；四者、能知善巧道；五者、能知有水草道；六者、能知諸方

道；七者、能知相道；八者、能知正道；九者、能知邪道；十者、

能知出離道。善男子！菩薩成就此十種法即能於道善巧。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，得不顛倒道。何等為十？

一者、若諸有情應以大乘而調伏者，為說菩薩道而調伏之，不為

說聲聞道；二者、若諸有情應以聲聞乘而調伏者，為說聲聞道而

調伏之，不為說菩薩道；三者、若諸有情應以一切智而調伏者，

為說一切智道而調伏之，不為說緣覺道；四者、若諸有情應以緣

覺乘而調伏者，為說緣覺道，不為說一切智道；五者、若諸有情

執著我法，為說無我及以空法，不說我與有情、命者、養育者、

補特伽羅；六者、若諸有情執著二邊，為說離二邊道，不說依止

二邊；七者、若諸有情心散亂者，為說奢摩他、毘鉢舍那，不說

散亂道；八者、若諸有情著戲論者，為說真如，不說愚夫耽著戲

論；九者、若諸有情耽著生死，為說涅槃，不說生死；十者、若

諸有情著於邪道，為說無結無棘刺道，不說普遍煩惱棘刺道。善

男子！菩薩成就此十種法，即能成就不顛倒道。 



 22 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，而能善行於三摩呬多心。

何等為十？一者、善行身念處；二者、善行受念處；三者、善行

心念處；四者、善行法念處；五者、善行境界念處；六者、善行

阿蘭若念處；七者、善行村邑、國土、王都、聚落念處；八者、

善行利養、尊重、名聞念處；九者、善行如來施設學處念處；十

者、善行煩惱及隨煩惱雜染念處。 

「云何菩薩行身念處？善男子！菩薩以正般若簡擇諸法與

身俱者，能捨惡法，觀察是身，從頭至足，無我、我所；性不久

停，終當壞滅；筋脈纏縛，臭穢不淨。菩薩如是觀察之時，而不

於中樂欲貪著。以是義故，身中所有諸可惡法，唯除菩薩自在能

捨，非諸有情。是名善行於身念處。 

「云何菩薩行受念處？善男子！菩薩作是思惟：『所有諸受

悉皆是苦，愚夫顛倒謂之為樂。一切智者知樂即苦，是故勇猛修

行斷苦，令他有情亦如是學。』菩薩摩訶薩觀察受時，終不染著，

亦不瞋恚。是名菩薩善行受念處。 

「云何行心念處？善男子！菩薩作是思惟：『心實無常，執

著為常；實是其苦，執著為樂；本無有我，執著為我；本來不淨，

執著為淨；其心輕動，無時暫停。以不停故，於諸雜染能為根本，

壞滅善道，開惡趣門，生長三毒。與隨煩惱等作其因緣，為主、

為導，又能積集淨、不淨業，迅速流轉如旋火輪，亦如奔馬、如

火焚燒、如水增長，遍知諸境如世彩畫。』菩薩如是觀察心時，

便得自在。得自在已，於諸法中亦無罣礙。是名菩薩善行心念處。 

「云何菩薩行法念處？善男子！菩薩如實了知諸不善

法——貪、瞋、癡等，及依止此所起餘法——及能修習煩惱對治，

令諸惡法皆悉永斷。既能了知一切善法，於中安住，要期發願，

復能安立一切有情如是修學。是名菩薩善行法念處。 

「云何菩薩行境界念處？善男子！菩薩於可意不可意色、聲、

香、味、觸、法中無染、無著，亦不發起瞋恚之心。菩薩作是思

惟：『我不應於都無法中而生貪染。我若生染，即是愚夫及愚癡



 23 

性，為不了性，為不善性。如世尊言：「若為貪愛所染即便頑鈍，

不能了知善、不善法，由此因緣墮於惡趣。」』菩薩作是思惟：

『我不應於空法中發起瞋恚。我若起瞋，即不能忍。是瞋恚纏，

為諸聖人之所訶責，及梵行者之所譏嫌。』菩薩觀察境界之時，

不為境縛，亦無執著，復教化人如是修學。是名菩薩善行境界念

處。◎ 

佛說寶雨經卷第七 
 

佛說寶雨經卷第八 

唐天竺三藏達摩流支譯   

◎「云何菩薩善行阿蘭若念處？善男子！菩薩作是思惟：『住

無諍行及住寂靜行，若有天龍、藥叉、健達縛等他心神通，能知

我心、心所有法，是故我應如理作意，遠離不如理作意，於如理

法中增廣修習。』是名菩薩善行阿蘭若念處。 

「云何菩薩善行村邑、聚落、國土、王都念處？善男子！菩

薩若有非法之處，當須捨離。所謂酒肆、婬里、王家、博弈、醉

徒、聚戲、歌舞，非是出家之所行處，皆應遠離。是名菩薩善行

人間念處。 

「云何菩薩善行利養、承事、尊重、讚歎念處？善男子！菩

薩能於利養等中發如是心：『為諸施者作福田故、分散施故，終

不耽著、生於愛染，亦不為己執我、我所。所受之物與一切有情

共之，迴施一切苦惱之者。』由此因緣，菩薩所得利養等事，終

不倚恃，而生我慢貢高之心，作是思惟：『所得名聞、利養等事，

體性空寂都不可得，終當磨滅、敗壞之法，不可信也！誰有智者

於無常法中而生愛著，復起憍逸、我慢貢高！』是名菩薩善行利

養等念處。 

「云何菩薩善行如來施設學處念處？善男子！菩薩作是思

惟：『過去諸佛習是學處，既能修習已，現等覺，入般涅槃；未

來諸佛如是修習，當現等覺，入般涅槃；現在諸佛既修習已，今

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=7&P=&5864231.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=7&P=&5864231.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=7&P=&5864231.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=7&P=&5864231.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=7&P=&5864231.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=8&P=&5864232.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=8&P=&5864232.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=8&P=&5864232.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=8&P=&5864232.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=8&P=&5864232.htm%230_2


 24 

現等覺，入般涅槃。』菩薩摩訶薩能於如是所學之處，發起信心、

尊重、勇猛，依之修習。是名菩薩善行如來施設學處念處。 

「云何菩薩善行一切煩惱及隨煩惱雜染念處？善男子！菩

薩於煩惱及隨煩惱雜染法中善能念之，從何因起？何緣所生？如

是緣起，如是緣生，悉皆捨離。是名菩薩善行煩惱及隨煩惱念處。 

「善男子！菩薩成就此十種法，恒常證得三摩呬多心。◎ 

◎「復次，善男子！菩薩成就十種法，受糞掃衣。何等為十？

一者、誓願堅固；二者、謙下自卑；三者、無厭棄；四者、無所

著；五者、離過患；六者、見功德；七者、不自讚；八者、不毀

他；九者、戒具足；十者、諸天之所親近。 

「善男子！云何菩薩誓願堅固，乃至諸天之所親近？善男子！

菩薩得信及意樂具足，於諸佛所深起信心，設因護命，不毀誓願，

亦無轉動。由誓願堅牢故，得謙下心。心謙下故，得無我慢。人

所棄捨糞掃之服，盡皆收用，洗濯縫綴，乃無疲倦亦不棄捨。由

是義故，無所執著。雖云此衣麁弊、爛壞，復生污垢，多諸蚤虱，

不以為患，見其功德。糞掃衣，仙人服用、如來所讚、佛說吉祥，

遠離慳貪，隨順聖種，以是因緣得不自讚，亦不毀他，得戒具足。

戒具足故，諸天來下而親近之，恒為諸佛之所稱歎，諸大菩薩而

訓誨之，復得人、非人等之所擁護，若聚落、城邑剎帝利、婆羅

門等頂戴尊重，同梵行者常所諮嗟。善男子！菩薩成就此十種法，

受糞掃衣。」 

止蓋菩薩白佛言：「世尊！諸菩薩等其心廣大，何因緣故行

下劣行？」 

佛言：「善男子！諸菩薩等有大勢力，方能行此下劣之行。

無勢力者，則不能行。何以故？大力菩薩為護世間，而能對治未

起煩惱，非無力者行下劣也！善男子！於意云何，如來行解為廣

大耶？為下劣乎？」 



 25 

止蓋菩薩白佛言：「世尊！我今於此不堪詶對。何以故？如

來無所證、無行解，以不見法故，不可測量。我今何能辯如來所

行優劣！」 

佛言：「善男子！於汝意云何？如來於四洲中一切有情——

天、龍、藥叉、健達縛等——示現如是下劣之行，復為如是眾生

讚歎杜多功德。」 

止蓋菩薩白佛言：「世尊！如來為調伏初發趣大乘，對治一

切有情未起煩惱故，示現下劣苦行。」 

佛言：「善男子！如是，如是！有大勢力諸菩薩等，為欲調

伏諸有情故，著糞掃衣而無下劣，亦復如是。善男子！是名菩薩

受糞掃衣。 

「復次，善男子！諸菩薩成就十法，受用三衣。何等為十？

一者、知足；二者、少欲；三者、遠離希求；四者、無積聚；五

者、離損失；六者、離積聚、損失、苦惱；七者、離憂惱；八者、

離愁歎；九者、無所取；十者、勤修習故，盡諸有漏。善男子！

菩薩於下劣衣，而得知足；以知足故，而能少欲；以少欲故，無

所希求；不希求故，曾無積聚；無所聚故，無損失；以不損失故，

即無苦惱；無苦惱故，無有愁歎；無愁歎故，亦無所受；無所受

故，能勤修習，盡諸有漏。善男子！是名菩薩成就十法，得受用

三衣。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，得不隨他行。何等為十？

一者、不隨貪愛行；二者、不隨瞋怒行；三者、不隨愚癡行；四

者、不隨損害行；五者、不隨慳悋、嫉妬行；六者、不隨我慢行；

七者、不隨令他了知名稱行；八者、不隨尊重、利養行；九者、

不隨恭敬天魔行；十者、不隨貢高行。善男子！菩薩成就此十種

法，是故說名不隨他行。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，名為乞食。一者、為攝

受諸有情故，而行乞食；二者、為次第故，而行乞食；三者、為

不疲厭故，而行乞食；四者、為知足故，而行乞食；五者、為分



 26 

布故，而行乞食；六者、為不耽嗜故，而行乞食；七者、為知量

故，而行乞食；八者、為善品現前故，而行乞食；九者、為善根

圓滿故，而行乞食；十者、為離我執想，而行乞食。 

「善男子！云何菩薩攝受有情，乃至為離我執想？善男子！

菩薩見一切有情受諸苦惱，雖復成就微少善根，而此善根暫時非

久，為欲攝益如是有情故，而行乞食。菩薩入於城邑、聚落之時，

住於正念，具足威儀，諸根寂然，亦不高舉，不令放逸。得次第

故，終不捨彼貧窮之家，入富貴家，所謂婆羅門、若剎帝利、居

士大家。次第乞時，從一家詣一家，乃至事畢終無違越，唯除惡

處不應乞食，所謂惡狗家、新產犢家、惡種類家，若男子、若女

人、若童男、若童女起煩惱處，及譏嫌處、諸外道處，如是之處

皆應捨置。菩薩次第乞食之時，不生厭離，亦不疲倦，於彼有情

無所憎愛。由不疲厭而生知足，於好、於惡隨應受取。若得食已

至於住處，收鉢多羅及以衣服，於如來像前或制多前或窣堵波前，

供養恭敬，尊重讚歎。以所得食分為四分：一分施與同梵行者，

一分施與貧窮之人，一分施與惡趣有情，一分自食。菩薩雖食，

而於食事無貪、無染亦無愛著，唯為活命而受於食，不使身羸亦

不令重。所以者何？身若極羸，廢修善品；身若極重，增長睡眠。

菩薩食已，能令善品增長現前。由勤修故，無有懈怠亦無嬾墮，

而得圓滿菩提資糧。由彼善能成熟菩提分法，遠離我執。得無我

故，能捨身肉施與有情。善男子！菩薩成就此十種法，能行乞食。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，得於一坐。何等為十？

一者、坐菩提道場，諸魔驚怖而獨不動；二者、證出世靜慮，諸

魔驚怖而獨不動；三者、得出世般若，諸魔驚怖而獨不動；四者、

得出世智，諸魔驚怖而獨不動；五者、證其空性，諸魔驚怖而獨

不動；六者、證諸法如實，諸魔驚怖而獨不動；七者、證正覺道，

諸魔驚怖而獨不動；八者、證於實際，諸魔驚怖而獨不動；九者、

證於真如，諸魔驚怖而獨不動；十者、得一切智，諸魔驚怖而獨

不動。言一坐者，所謂一切智坐，亦名法座。善男子！菩薩成就

此十種法，能得一坐。 



 27 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，得一食。何等為十？一

者、不恣貪食；二者、無染著食，謂得食已，於時、非時不應更

受若蘇油、石蜜等種種滋味；三者、若見他人受蘇等時，不起瞋

惱；四者、若他人受蘇等時，不生嫉妬；五者、菩薩行一食時，

若遇重病應受蘇等；六者、菩薩行一食時，必有命難應食蘇等，

而便受之；七者、菩薩行一食時，若有廢修善法之難應食蘇等，

而便受之；八者、菩薩行一食時，若有如上三難食蘇等已，而不

追悔；九者、菩薩行一食時，若有三難應食蘇等，而不疑惑；十

者、菩薩行一食時，若有三難須食蘇等，當作藥想。善男子！菩

薩成就此十種法故得一食。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，得阿蘭若。何等為十？

一者、久住梵行；二者、於毘奈耶而得善巧；三者、諸根圓滿；

四者、具足多聞；五者、善說法要；六者、離我所執；七者、猶

如野獸；八者、得身遠住；九者、得居寂靜；十者、不厭離、無

蓋覆。 

「善男子！云何菩薩久住梵行，乃至不厭離阿蘭若？善男子！

菩薩捨家出家，於毘奈耶中三業清淨，具足尸羅，性多善巧，樂

習威儀。於佛所說長幼法中，不假他緣，自能解悟，及於教義能

得善巧，又能了知持犯之處。見持戒者，能生恭敬；見毀戒者，

便能捨離。又復多時數數悔過，於所作罪，追悔惡作，終不覆藏。

復能了知所犯之罪有上、中、下，又能了知所造惡業招異熟果時

分長、短。菩薩修行清淨故，得諸根圓滿——眼根不減、耳根無

缺、身分具足——方堪住彼阿蘭若處。獨靜無人，不為惱亂；乞

食易得，非遠非近；多諸林木、花果、枝葉皆悉茂盛；清淨美水，

取不為勞；龕室安隱，無有惡獸；山路幽靜，去住無難——如是

之處乃可依止。菩薩依止如是處已，隨先所誦，及以所聞，晝夜

三時，恒常修習；誦經之聲，不麁不細；善攝諸根，不令變異；

所受用物，皆悉清淨；了知諸法，差別之相；捨離惛沈，思惟教

理；其心不動，亦不外緣。 



 28 

「若有王、王子及剎帝利、婆羅門等至菩薩所，菩薩見已恭

敬問訊讚言：『善來，大王！如所敷設，請王就坐！』王若坐時，

菩薩亦坐；王若不坐，菩薩亦立。詳觀王等諸根躁動，菩薩即應

讚言：『大王善能利益，王之國內多有持戒、福德、多聞、智慧

沙門、若婆羅門之所居住，無有盜賊及官人等之所侵欺。』復觀

王等諸根寂然，安隱調伏，菩薩爾時當為演說種種諸法。王若不

樂說種種法，菩薩即當隨順說厭離法；王若不欲樂聞厭離之法，

即應為說如來甚深廣大之法及大威德。如是及餘人間聚落婆羅門、

剎帝利諸有來者，隨宜為說亦復如是。 

「菩薩以多聞故，即能說法，令聽聞者心皆歡喜，於菩薩所

生淨信心。以能說法修習善品，對除煩惱；又以多聞力故，得離

我執。復能遠離我執怖畏故，於阿蘭若處不驚不懼，得無所畏。

菩薩住阿蘭若處，現前觀察無所住著，非如野獸無所觀察。菩薩

住阿蘭若處，無有怖畏，無有過患，非如野獸恒畏中傷。菩薩住

阿蘭若處，為聚落中若男、若女、若童男、若童女散亂心故，為

攝受正法故、為無所住著故、非如野獸為護命故，遠避人間。菩

薩由遠住故，得現前寂靜，見阿蘭若有大功德，復見寂靜、無厭

離、無覆蓋，修習諸法住阿蘭若。是名菩薩久住梵行，乃至不厭

離、不覆蓋。善男子！菩薩成就此十種法，得阿蘭若處住。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，能樹下坐。何等為十？

一者、不得依止極近聚落樹下而坐；二者、不得依止極遠聚落樹

下而坐；三者、不得依止棘刺稠林樹下而坐；四者、不得依止葛

蒙密蔓及獼猴處樹下而坐；五者、不得依止枯葉樹下而坐；六者、

不得依止猿猴住處樹下而坐；七者、不得依止多有鳥處樹下而坐；

八者、不得依止惡獸住處樹下而坐；九者、不得依止近道路處樹

下而坐；十者、不得依止麁惡人處樹下而坐。菩薩應當依止無障

難處樹下而坐，身得輕安，心常悅樂。善男子！菩薩成就此十種

法，得樹下坐。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，能露地坐。何等為十？

一者、於春、夏、秋、冬不應依止牆壁處坐；二者、不應依止林



 29 

樹下坐；三者、不得依止穰䴰草𧂐處坐；四者、不得依止山腹巖

坎處坐；五者、不得依止河岸坎中而坐；六者、不得以物遮寒而

坐；七者、不得以物障風而坐；八者、不得以物障雨而坐；九者、

不得以物障熱而坐；十者、不得以物承露而坐。若諸菩薩在露地

坐，身遇諸病又復無力，應入寺中作如是念：『如來為欲對除煩

惱，處處廣說杜多功德，我今雖復在於寺中，心不愛樂又不耽著，

勤修正法，對除煩惱。』作是思惟：『我住寺中，但為攝受諸施

主故，不為長養。於自身故，作露地想。』善男子！菩薩成就此

十種法，得露地坐。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，得塚間坐。何等為十？

一者、謂諸菩薩於好住處極生厭離；二者、諸菩薩等，於一切時

恒起死想；三者、諸菩薩等，恒常能起餘殘之想；四者、諸菩薩

等，常觀於身分，起赤想；五者、諸菩薩等，常觀於身分，起青

想；六者、諸菩薩等，常觀於身分，起膿想；七者、諸菩薩等，

常觀於身，起膖脹想；八者、諸菩薩等，常觀於身，起乾焦想；

九者、諸菩薩等，常觀於身，起離散想；十者、諸菩薩等，常觀

於身，起骨鎖想。 

「善男子！菩薩於塚間坐，為利益、哀愍諸有情故，住於慈

心，亦為持淨戒故、成就軌則故，不起食肉之心。何以故？善男

子！塚間周遍多有非人之所依住，若見菩薩食噉於肉，生不淨信，

起煩惱心，由是菩薩不應食肉。善男子！菩薩住於塚間，若入伽

藍，先當禮拜如來制多，次應禮拜長老苾芻，後復問訊少年苾芻，

不坐僧家床席等物，恭敬而立。何以故？善男子！菩薩為欲隨順

世間將護有情故，不坐僧家床席等物，塚間菩薩順聖者故，若違

逆世間，非聖者故。若一苾芻將自坐物請菩薩坐，塚間菩薩應審

觀察彼苾芻意樂，後無追悔，及餘眾僧不起瞋嫌，然自應起下劣

之心，如旃荼羅童子，方坐此座。善男子！菩薩成就此十種法，

得塚間坐。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，能得常坐。何等為十？

一者、常坐為不惱身故；二者、常坐為不惱心故；三者、常坐為



 30 

不惛睡故；四者、常坐為不疲厭故；五者、常坐為欲圓滿菩提資

糧故；六者、常坐為心一境性故；七者、常坐為證現前道故；八

者、常坐為趣菩提道場故；九者、常坐為利益一切有情故；十者、

常坐為欲永斷諸煩惱故。善男子！菩薩成就此十種法，能得常

坐。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，得隨敷坐。何等為十？

一者、於其敷具無所耽嗜；二者、終不自為施設敷具；三者、不

遣他人施設敷具；四者、不現於相令他施設敷具；五者、隨彼所

有若草、若葉便即應坐；六者、諸地方處若多毒蛇、蚊虻孔穴，

即應捨離並不應坐；七者、菩薩欲臥，身向右邊累足而臥，以法

衣覆身，正念、正知起明了想；八者、右脇而臥，不著睡眠；九

者、但為長養諸大種故，乃至為活命故；十者、菩薩於恒恒時及

常常時，令善品現前。善男子！菩薩成就此十種法，得隨敷坐。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，得修習瑜伽者。何等為

十？一者、能常修不淨；二者、能常修慈悲；三者、能常修緣起；

四者、於諸過患常修善巧；五者、能常修空性；六者、能常修無

相；七者、能常修瑜伽；八者、能常勤修；九者、得不悔過；十

者、能具足戒。 

「善男子！云何菩薩能修不淨？善男子！菩薩獨處宴坐，端

身舒緩，結加趺坐；現前觀察，心極厭離；安住正念，心不外緣，

作是思惟：『人中所有一切飲食，若淨、若穢、若好、若惡、有

味、無味，若食噉已，身火所觸皆成不淨、爛壞、可惡，而不隨

順一切世間諸愚夫等，耽嗜染著。我等聖者依毘奈耶法，能以正

智觀察自身，不起染著，亦不耽嗜，然復我心亦不生於厭離。』

是故菩薩能修不淨。 

「云何菩薩能修慈悲？善男子！謂諸菩薩於閑靜處獨處宴

坐，端身舒緩，結加趺坐；現前觀察，心極厭離；安住正念，心

不外緣，作是思惟：『諸有情輩多起瞋害，作不善業。復常親近

不善丈夫，無狀於我起怨讎想，或於過去、或於未來、或於現在

起如是業。我意令彼一切有情所起瞋害皆得斷除，令彼坐於菩提



 31 

道場。』如是之事不唯言說，實是菩薩甚深意樂。隨順思惟，是

名菩薩能修慈悲。 

「云何菩薩能修緣起？謂諸菩薩若起貪愛及瞋恚心，作是思

惟：『由我起於貪、瞋等法，能起之我既從緣生，所起貪、瞋及

貪等境亦從緣起。誰有智者於眾緣生虛妄法中起我執著？』是名

菩薩能修緣起。 

「云何菩薩於諸過患能修善巧？謂諸菩薩，為欲斷除自身過

患故常修習。若他相續有諸過患，堪為說者，令彼斷除；不堪為

者，菩薩即應捨離而去。云何過患？謂於佛、法、僧，於戒、於

聖、於梵行者，及於世間尊卑、長幼性不恭敬。此是過患。自恃

己身，常起我慢，輕賤於他。染著現前種種境界，背於涅槃，起

我見、有情見、命者見、補特伽羅見、斷見、空見，執常、無常

性。不承事一切聖者，親近愚夫，遠離持戒、供養破戒，捨善丈

夫、近不善丈夫。誹謗甚深素怛纜藏，於此藏門常懷驚怖。懈怠、

嬾惰，輕賤己身；性無辯才，威光下劣。所不應悔而乃悔之；所

應悔者而不能悔。恒為蓋纏之所繫縛，幻惑誑諂之所隨逐，惛沈

睡眠之所覆蔽。性常愛樂恭敬、利養，貪著種姓，愛戀眷屬，樂

國土眾會，捨所受持法；性樂親近順世間呪，而常厭離出世正法。

串習不善，不修諸善。讚出家人惡，若於女人及諸丈夫、童男、

童女、諸外道等皆悉讚歎。不樂住於阿練若處；食不知量；於其

尊者不樂親近。誦習之時，自為分限；非所行處，不見過惡。性

不恭敬微細尸羅，於小罪中心不驚怖。見愚癡者，諸根暗昧，歎

為寂靜；見智慧者，諸根明利，撥為囂舉。行於倨傲，顛倒執著；

性樂麁言，於愛、不愛諸色之中隨順執著。見起瞋者，不生慈心；

見受苦者，不起悲愍；見有病者，無厭離心；見彼死者，無有驚

怖。不求出離焚燒之處。不觀察身，不觀察戒，於已作、當作、

現作之法性不觀察。不應思惟而起思惟，不應計度而生計度，不

應悕求而有悕求。於非出離，作出離想；於彼非道，而作道想。

未得，謂得；應作，不作。耽著惡法，捨離善品；惡說大乘，讚

歎小乘；毀呰深信大乘補特伽羅，讚歎深信小乘補特伽羅。常為



 32 

諍論，恒起鬪訟；性懷麁獷，好為惡語；倨傲多言，嚴切暴惡；

貪婪矯詐，性多虛妄；語無倫次，愛樂戲論。此是過患。 

「菩薩能於如是過患得善巧已，勤修空性，為欲捨離諸戲論

故。菩薩雖復勤修空性，然心流散，於彼彼處而心樂住，菩薩遍

求於彼彼境，自性皆空，求不可得。所取之境體既是空，能取之

心性亦非有，所觀心境了知是空，能觀察智體實非有。菩薩觀察

空性之時，修無相性。菩薩雖復勤修無相，猶有彼彼諸相現前。

菩薩又觀現前諸相，體性皆空。如是諸相既不可得，觀內身相亦

不可得，於身念住亦不可得。心不執著外諸相中，念住體性亦不

可得。菩薩捨離如是諸相，常能發起修習意樂。菩薩修習諸三摩

地，於其境界無間而住，謂心一境性是奢摩他，如實觀察是毘鉢

舍那。菩薩修習三摩呬多，心得無悔，又復歡喜。何以故？戒清

淨故。以諸菩薩戒清淨故，得於瑜伽。具足戒者，增長瑜伽、修

習瑜伽。是故說名得瑜伽者。 

「善男子！菩薩成就此十種法，能修習瑜伽者。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，能持素怛纜藏。何等為

十？一者、聽聞領受為守護正法故，不為資財故；二者、聽聞領

受為守護住持故，不為利養故；三者、聽聞領受為三寶種不斷故，

不求供養故；四者、聽聞領受為正攝受發趣大乘諸有情故，不為

名稱讚歎故；五者、聽聞領受為欲利益無依無怙諸有情故；六者、

聽聞領受安樂苦惱諸有情故；七者、聽聞領受為諸有情無慧眼者，

得慧眼故；八者、聽聞領受為發趣聲聞乘諸有情等，演說聲聞乘

道故；九者、聽聞領受為發趣大乘道故；十者、聽聞領受為自身

證無上智故，不為希求下劣乘故。善男子！菩薩成就此十種法，

能持素怛纜藏。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，能持毘奈耶藏。何等為

十？一者、能了知毘奈耶；二者、能了知毘奈耶義；三者、能了

知毘奈耶甚深理趣；四者、能了知毘奈耶微細；五者、能了知應

作、不應作；六者、能了知自性違犯；七者、能了知施設違犯；

八者、能了知所學波羅提木叉緣起；九者、能了知聲聞毘奈耶；



 33 

十者、能了知菩薩毘奈耶。善男子！菩薩成就此十種法，能持毘

奈耶藏。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，能善軌則所行境界，具

足威儀。何等為十？一者、善學聲聞一切學處；二者、善學緣覺

一切學處；三者、善學菩薩一切學處；四者、於諸學處得善學已，

能善軌則，所行具足；五者、軌則所行皆具足已，便能捨離非沙

門行；六者、以是因緣，菩薩不行非處、非時；七者、菩薩能於

沙門所行威儀軌則皆具足已，若沙門、若婆羅門皆無有能非理譏

毀；八者、由此菩薩，亦能令他善學如是一切學處；九者、菩薩

所行軌則圓滿，已得端嚴寂靜，具足威儀；十者、成就威儀而無

矯詐。善男子！菩薩成就此十種法，能善軌則所行境界，威儀具

足。 

佛說寶雨經卷第八 

 

佛說寶雨經卷第九 

唐天竺三藏達摩流支譯   

「復次，善男子！菩薩成就十種法，離慳悋、嫉妬。何等為

十？一者、得自為施主；二者、能勸他布施；三者、能讚歎布施；

四者、慶慰他施；五者、讚餘施主令得歡喜；六者、見施他時終

不起念，但施於我勿施餘人，如是之物唯我應有；七者、菩薩發

心令一切有情皆得利益，謂能濟彼活命資具；八者、菩薩發心令

諸有情皆得安樂，所謂成就世、出世間所有安樂；九者、我當勤

修為欲利益諸有情故；十者、我應發起捨離慳悋、嫉妬之心。善

男子！菩薩成就此十種法，便能永離慳悋、嫉妬。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，能於一切有情得平等心。

何等為十？一者、於一切有情得平等方便；二者、於一切有情得

心無障礙；三者、於一切有情得無惱壞心；四者、修行布施；五

者、修習持戒；六者、修習安忍；七者、修習正勤；八者、修習

靜慮；九者、修習般若為欲利益諸有情故；十者、積集一切智因。 

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=8&P=&5864232.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=8&P=&5864232.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=8&P=&5864232.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=8&P=&5864232.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=8&P=&5864232.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=9&P=&5864233.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=9&P=&5864233.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=9&P=&5864233.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=9&P=&5864233.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=9&P=&5864233.htm%230_2


 34 

「菩薩積集，終不依止二種之心，平等普為一切有情而積集

故。菩薩若能如是積集，速證法性，能出一切生死熱惱，亦能令

他出離生死。菩薩平等於諸有情，心不貪愛，亦無憎嫉。善男子！

譬如長者有其六子，皆悉端嚴，稱可父意，長者憐愍，心無偏念，

平等養育。然彼諸子幼小愚癡、未有善巧，長者舍宅忽然失火，

是時諸子各各別處。善男子！於汝意云何，是時長者頗作是念，

我令諸子前後出不？」 

止蓋菩薩言：「不也。世尊！何以故？由彼長者心平等故，

於其諸子隨得隨出。」 

佛言：「如是，如是！菩薩亦爾！一切有情在於生死熱惱宅

中，愚癡無智，復無善巧。如是有情，於六道中各各別住。菩薩

以方便故，皆令得出，復能置於寂靜之界。善男子！菩薩成就此

十種法，於一切有情得平等心。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，得善巧供養一切如來。

何等為十？一者、以法供養，即供養一切如來，非財供養；二者、

如說修行，即為供養一切如來，非財供養；三者、為利益安樂諸

有情故，即為供養一切如來，非財供養；四者、為攝諸有情故，

即為供養一切如來，非財供養；五者、隨所作事皆為利益諸有情

故，即為供養一切如來，非財供養；六者、不捨離誓願，即為供

養一切如來，非財供養；七者、不捨菩薩所作事業，即為供養一

切如來，非財供養；八者、如理思惟故，即為供養一切如來，非

財供養；九者、心無厭倦故，即為供養一切如來，非財供養；十

者、不捨離菩提心故，即為供養一切如來，非財供養。 

「云何為法供養？善男子！以法身即是諸如來故，法供養已，

即為供養一切如來。云何如說修行？謂如說修行成如來故。云何

為利益安樂一切有情？謂如來出現為利益安樂一切有情故。云何

為攝受諸有情？謂如來出現攝受一切諸有情故。云何為利益諸有

情？以所作事業皆為利益諸有情故。云何不捨誓願？以捨離誓願

不能利益諸有情故。云何不捨菩薩所作事業？若違背菩薩所作事

業，即不能供養一切如來。云何如理思惟？謂不如理思惟，不能



 35 

供養諸如來故。云何心不疲厭？謂心若疲厭，即不能供養一切如

來。云何不捨菩提心？以捨離菩提心，即不能供養一切如來。何

以故？善男子！以諸菩薩為利益有情，當得阿耨多羅三藐三菩提，

若無有情則諸菩薩不現等覺。是故以法供養，即得供養一切如來，

非財供養。善男子！菩薩成就此十種法即得善巧，承事供養一切

如來。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，能降伏我慢。何等為十？

一者、菩薩捨家出家，所有親屬皆捨離我，猶如死尸，以是因緣

能降伏我慢；二者、我毀形好，著壞色衣，身貌異俗，由是因緣

能伏我慢；三者、我剃除鬚髮，手執應器，巡家乞食，以是因緣

能降伏我慢；四者、巡家乞食，如旃荼羅子，起下劣心，以是故

能降伏我慢；五者、從他乞食，我命因他，應念己身如乞求者，

由是故能降伏我慢；六者、我所得食雖為他人之所輕賤，為乞食

故而無厭倦，由是故能降伏我慢；七者、供養尊者阿遮利耶，作

福田想，由是故能降伏我慢；八者、我具威儀軌則所行，為欲令

他同梵行者見皆歡喜，以是故能降伏我慢；九者、未得佛法願我

當得，以是故能降伏我慢；十者、我能於彼忿怒、損害諸有情中

常起忍辱，以是故能降伏我慢。善男子！菩薩成就此十種法，能

降伏我慢。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，能得淨信。何等為十？

一者、以宿植善根具足因緣故，出生福德；二者、不由師教而得

正見；三者、捨離虛誑諂曲之行，得意樂具足；四者、無邪曲性，

得質直心；五者、由利根故，得智慧具足；六者、以清淨心流注

相續故，能捨離睡眠障礙；七者、捨離惡知識，依止善知識；八

者、希求善法，不起我慢；九者、演說正法，無顛倒取；十者、

以廣大信能知如來廣大威德。善男子！菩薩成就此十種法，得清

信心。」 

止蓋菩薩白佛言：「世尊！我於如來廣大威德，願樂欲聞少

分之義！」 



 36 

佛言：「善男子！汝應諦聽，善思念之！我今為汝宣說如來

廣大威德少分之義！」 

止蓋白佛言：「善哉，世尊！願樂欲聞！」 

「善男子！如來成就大慈平等，普為一切有情。如來於一有

情起於大慈，與一切有情而無有異。如來大慈雖遍有情界、盡虛

空界，然大慈邊際實不可得。善男子！如來成就大悲，不與一切

聲聞、緣覺、諸菩薩共。如來於一有情起大悲時，與一切有情而

無有異。善男子！如來成就說法無盡，於無量劫、無量阿僧企耶，

名言各別，道理不同，為一切有情能頓演說，然佛所說法無窮盡。

善男子！如來成就無量問難，能答、能釋。善男子！假使一切有

情乃至入於有情數者，同時問佛，名句文身各各有異，如來於一

剎那或一臘縛、一牟呼栗多能答、能釋，而無窮盡。善男子！如

來成就靜慮所行境界，得無障礙。善男子！假令一切有情皆住十

地諸菩薩位，如是菩薩一時皆入無量百千諸三摩地，如是入時，

經於無量百千諸劫，所入靜慮各各不同，實不能知佛三摩地及所

行境界邊際可得。善男子！如來成就無量色身，若諸有情應以如

來色身而教化者，如來即能於一剎那或一臘縛、一牟呼栗多，各

各於彼有情之所示現如來色身之相。若諸有情應見種種別類有情

色身之相，如來即能於一剎那或一臘縛或一牟呼栗多，各各於彼

有情之前，示現種種別類有情色身之相。 

「善男子！如來眼所取境有無量種，諸有情等天眼所見、肉

眼不見者，如是種類有情滿於超過算數思量世界之中，世尊如實

觀見爾所有情，猶如掌中阿摩羅果。善男子！如來耳所取境有無

量種，如前所說無量無邊諸世界中有情充滿，然彼世界一切有情

於一剎那、一臘縛時、一牟呼栗多頃同時出聲，然彼諸聲音韻屈

曲、言詞大小宣說有異。如來聞彼音聲各各差別，皆能了知。善

男子！如來成就聖智無盡無量，猶若虛空。善男子！盡有情界所

有眾生各各構畫、別別思惟，作種種業。如來於一剎那，於一臘

縛、一牟呼栗多悉能了知，此諸有情如是搆畫、如是思惟、如是

造業、得如是果。如來以無礙智，悉能了知彼諸有情三世業果。



 37 

何以故？如來常在三摩呬多故。何以故？如來念無失故、諸根不

散故、心不馳流故。何以故？善男子！如來住寂靜故，甚寂靜、

極寂靜故，能斷一切諸煩惱故。善男子！若彼眾生有諸煩惱，心

則馳散，不能得彼諸三摩地。如來無彼煩惱塵垢，起無漏智，證

得一切諸法自在平等理性，通達一切諸三摩地、三摩鉢底所行境

界。善男子！如來所有四種威儀，一一皆住於三摩地，乃至如來

入於涅槃，經爾所時住三摩地，何況少時而不在定！善男子！如

來於無量劫積集資糧，由是如來常住三摩呬多。善男子！如來不

可測量、不可思惟、不可計度！」 

止蓋菩薩白佛言：「不也。世尊！以如來於三阿僧企耶積集

資糧而證得故。」 

佛言：「善男子！我於無量劫積集資糧，證得如來不思議境，

非唯於彼三僧祇劫而證得故。然由菩薩悟解平等諸法性已，方得

入彼三僧祇數，非初發心。」 

止蓋菩薩言：「若諸有情得聞如來大威德者，能起淨信，歡

喜悅樂。世尊！彼諸有情，當知即是有福德者、作諸善者、斷業

障者。若起信解，則親近菩提，何況聞已受持讀誦，究竟通利，

為他廣說！世尊！如是有情不久堪成如來威德。」 

佛言：「如是，如是！善男子！此諸有情當為無量諸佛攝受，

當得承事無量諸佛，種諸善根。若善男子、善女人得聞如來廣大

威德，終不應起猶豫、疑惑。於如來威德能意樂思惟，心淨勝解，

著新淨衣，如法供養，能於七日七夜，專念思惟，心不散亂，滿

七日七夜已，即於其夜得見如來。若所作法不具足者，是人臨命

終時心不散亂，當得如來現前而住。」 

止蓋菩薩白佛言：「世尊！若諸有情聞說如來大威德時，生

不信不？」 

佛言：「有。善男子！若諸有情，聞說如來大威德時，意樂

猛利，麁惡楚毒，起損害心，於說法師起惡知識想。由是因緣，

身壞之後生捺洛迦。善男子！若諸有情聞說如來廣大威德，心生



 38 

淨信，於說法師起善知識想及導師想。善男子！決定應知此諸有

情生生之處，曾聞如來廣大威德，或此諸有情作如是思惟：『我

應往昔於諸佛會中曾聞此法門，由斯我等聞於如來廣大威德，心

生淨信。如世尊說：「今聞如來廣大威德，生淨信者，以昔曾聞

故。」』」 

爾時世尊即現舌相，覆於面輪，次覆於身及師子座并諸菩薩、

聲聞之眾、釋、梵、護世乃至覆於一切大會。爾時世尊還攝舌相，

告大眾言：「善男子！如是舌相，由如來得不妄語故。汝等應當

深生淨信，能於長夜利益安樂。」 

說此法時，八萬四千菩薩得無生法忍；無量百千有情遠塵離

垢，得法眼淨；其餘無量有情曾未能發菩提心者，皆得發心。 

爾時薄伽梵告止蓋菩薩言：「善男子！菩薩成就十種法，於

世俗中而得善巧。何等為十？一者、於世俗諦施設有色，勝義諦

中色不可得，亦無執著，於世俗中施設受、想、行、識，勝義諦

中乃至於識皆不可得，亦無執著；二者、於世俗中施設地界，於

勝義中地不可得，亦無執著，雖於世俗施設水、火、風界及空、

識界，於勝義中乃至識界俱不可得，亦無執著；三者、雖於世俗

施設眼處，於勝義中眼處不可得，亦無執著，雖於世俗施設耳處

乃至意處，於勝義中乃至意處皆不可得，亦無執著；四者、雖於

世俗施設有我，於勝義中我不可得，亦無執著；五者、雖於世俗

施設有情，於勝義中有情不可得，亦無執著；六者、雖於世俗施

設命者、養育、意生、補特伽羅、摩納縛迦，於勝義中皆不可得，

亦無執著；七者、雖於世俗施設世間，於勝義中世間不可得，亦

無執著；八者、雖於世俗施設有世間法，於勝義中世間法不可得，

亦無執著；九者、雖於世俗施設佛法，於勝義中佛法不可得，亦

無執著；十者、雖於世俗施設菩提，於勝義中所證菩提及能覺者

俱不可得，亦無執著。善男子！因想施設所有言說，是名世俗。

雖勝義中世俗不可得，離於世俗，則無勝義。善男子！若菩薩於

世俗中能得善巧，非勝義諦，是故說名世俗善巧。善男子！菩薩

成就此十種法，得世俗善巧。 



 39 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，得勝義善巧。何等為十？

一者、證得無生法性；二者、證得不滅法性；三者、證得不壞法

性；四者、證得不入、不出法性；五者、證得超過言語所行法性；

六者、證得無言說法性；七者、證得離戲論法性；八者、證得不

可說法性；九者、證得寂靜法性；十者、證得聖者法性。何以故？

善男子！以勝義諦不生、不滅、不壞，無入、無出，超過言路，

非文字取故，非戲論證故，不可言說，湛然寂靜，為諸聖者自內

所證。善男子！以諸如來若有出現、若不出現，其勝義理常住不

壞。為是義故，菩薩剃除鬚髮，身服袈裟，心生正信，遠離於家，

趣於非家，是名出家。得出家已，精勤修習，如頭繫繒綵為火所

燒，無暇救火，專求勝義。若無勝義則梵行唐捐，諸佛出世亦無

義利。善男子！由有勝義故，諸菩薩於此法中能得善巧。善男子！

菩薩成就此十種法，得勝義善巧。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，得緣起善巧。何等為十？

一者、能知空性；二者、能知無所有性；三者、能知不堅固性；

四者、能知如影性；五者、能知如像性；六者、能知如響性；七

者、能知如幻性；八者、能知無住性；九者、能知搖動性；十者、

能知緣起性。 

「菩薩作是思惟：『諸法如是空、如是無所有、如是不堅固、

如是喻影、如是喻像、如是喻響、如是喻幻、如是無住、如是搖

動、如是緣起。』復作思惟：『於此諸法能了知生，能了知滅。』

菩薩又復思念：『一切諸法何因故生？何因故滅？由無明為緣，

能生諸法；無明是首、無明為依。依無明已，諸行得生；依諸行

已，諸識得生；依識生已，名色得生；依名色已，六處得生；依

六處已，諸觸得生；諸觸生已，施設於受；以有受故，施設於愛；

愚夫為愛所逼迫故，施設於取；取謂受取，以取生故，有相續生；

依止有故，而得於生；依止生故，而得有老；以有老故，補特伽

羅皆有其死；以有死故，即能生於憂、悲、苦、惱，諸法積集為

大苦聚。是故智者應當精勤壞滅無明，拔其根本，無明滅故，而

諸法滅。』善男子！譬如命根滅已，餘根皆滅。如是無明滅故，



 40 

即無所依；以無依故，煩惱不起；以生死因滅故，諸趣果滅，由

是菩薩能證涅槃。善男子！菩薩成就此十種法，得緣起善巧。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，故能自了知。何等為十？ 

「一者、菩薩觀察自身是誰種姓。於婆羅門、剎帝利種、若

居士家？富、貴、貧、賤諸種姓中，何種姓生？菩薩雖能於諸富

貴種姓中生，終不恃此而起憍慢。若於貧賤種姓中生，作是思惟：

『我昔曾作諸雜業故，由是令我生此種姓。』以是因緣厭離諸有，

以厭離故而求出家。 

「二者、得出家已，應作是念：『為何義利而求出家？』作

是思惟：『我今出家為欲自度，令他得度；自得解脫，令他解脫。

是故菩薩常應遠離懈怠、嬾惰。』 

「三者、菩薩應念：『我今出家於諸罪障不善之法皆應除滅。

所以者何？若有諸罪已能斷除，應自心生歡喜悅樂；若未除斷，

為令斷故，應勤修習。』 

「四者、菩薩應當如是觀察：『我既出家，一切善法皆得增

長。所以者何？若諸善法已得增長，心生喜樂；若未增長，為令

增長，慇懃修習。』 

「五者、菩薩又應如是觀察：『若增長善法，除滅罪障，我

當依止如是尊者！』由是因緣，菩薩應隨鄔波馱耶——持戒、破

戒，少聞、多聞、若有名稱、若無名稱——起導師想，猶如世尊，

生於淨信，歡喜悅樂。 

「六者、菩薩當於阿遮利耶應常尊重，恭敬供養，作是思惟：

『我今依止阿遮利耶故，於菩提分法未圓滿者，願得圓滿；於煩

惱法未得除斷，願得除斷。菩薩奉事阿遮利耶，如鄔波馱耶想。

若有善法，隨順攝受；若不善法，了知不作。』由此心生歡喜悅

樂。 

「七者、菩薩應起思惟：『誰是我師？』復作是念：『一切

智者是我之師。云何一切智者？謂了知諸法，哀愍世間；能起大



 41 

悲，為大福田；與一切世間天、人、阿素洛等為大軌範。是我導

師。』菩薩由此歡喜悅樂，得大利益。復作思惟：『諸佛、世尊

是我之師。佛所演說聖道、學處我當修習，乃至命終亦無違犯。

我應如是尊重諸佛，恭敬供養，心常隨順。』 

「八者、菩薩作是思惟：『我從誰乞而得於食？』菩薩復念：

『我應從彼城、邑聚落諸婆羅門、剎帝利等而乞於食。我令如是

諸有情等，以施食故獲大果報、獲大義利、獲大威德，故從乞食。』 

「九者、菩薩作是思惟：『城邑、聚落諸婆羅門、剎帝利等，

應作何想而與我食？』菩薩復念：『彼應於我作沙門想、作苾芻

想、作福田想，而與我食。我應思念，但是沙門及福田者所有功

德，我皆修習。』 

「十者、菩薩作是思惟：『無始生死我今出離。云何出離？』

菩薩思念：『我得出家，成苾芻法，是第一出離；我今成就沙門

功德，是第二出離；我常精進，離於懈怠，證於法性故，能出離

無始生死，是第三出離；我當於阿耨多羅三藐三菩提而現等覺，

是第四出離。』菩薩由作如是觀察，能自了知。 

「善男子！菩薩成就此十種法，得自了知。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，能知於世。何等為十？

一、於倨傲者，能自卑下；二、於憍慢者，能離憍慢；三、於邪

曲者，能為質直；四、於虛誑者，能真實言；五、於惡語者，能

為愛語；六、於堅強者，能柔軟語；七、於暴惡者，常能忍辱；

八、於瞋怒者，能修於慈；九、於苦惱者，能修於悲；十、於慳

悋者，能修於施。善男子！菩薩成就此十種法，能知於世。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，生清淨佛剎。何等為十？

一者、成就於戒，無缺、無雜，戒無點污，戒得清淨；二者、為

一切有情心得平等；三者、以能成就廣大善根；四者、於利養名

稱、恭敬讚歎，心常捨離，無所染著；五者、得清淨信，心無疑

惑；六者、常修精進，離懈怠心；七者、能入寂定，無散亂心；



 42 

八者、能得多聞而無惡慧；九者、成就利智，非鈍根性；十者、

有慈悲性，無損害心。」 

止蓋菩薩白佛言：「世尊！於此十法為要具足，方始得生，

若有闕者能得生不？」 

佛言：「善男子！若有菩薩成就一法，得無缺減、無少違犯、

鮮白清淨，彼諸菩薩即得具足成就十法。善男子！菩薩成就此十

種法，生清淨佛剎。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，得處胎藏塵垢不染。何

等為十？一者、造如來像；二者、修理破壞諸佛制多；三者、以

諸妙香塗佛制多，而為供養；四者、以諸香水洗如來像，而為供

養；五者、於佛制多中掃灑塗地，而為供養；六者、親能承事、

供養父母；七者、親能供養阿遮利耶、鄔波馱耶；八者、親能供

養修梵行者，而菩薩心無有悕望；九者、菩薩願以善根迴施有情，

由我善根，令不染著胎垢而生；十者、菩薩如是迴向，意樂慇重、

猛利甚深。善男子！菩薩成就此十種法，得處胎藏塵垢無染。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，得捨家出家。何等為十？

一者、得無所取；二者、不雜亂住；三者、得厭背境界；四者、

離境界愛著；五者、不起染著境界過患；六者、於佛施設所有學

處恭敬尊重，能善修習，勇猛精進；七者、於飲食衣服、資具、

醫藥隨所受物，心常知足；八者、於鉢多羅及袈裟資具，善能捨

離一切積集；九者、於境界中心常怖畏，起於厭離；十者、常勤

修習，能於現前寂靜而住。善男子！菩薩成就此十種法，得捨家

出家。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，能得淨命。何等為十？

一者、能善捨離為利養故矯詐諂曲；二者、能善捨離為利養故而

現其相；三者、善能捨離為利養故虛言鼓動；四者、善能捨離惡

求利養；五者、善能捨離非法利養；六者、善能捨離不淨利養；

七者、不耽著利養；八者、得不染著利養；九者、得性不熱惱；

十者、於如法利養善能知足。 



 43 

「善男子！云何善能捨離為利養故矯詐諂曲？謂此菩薩不

為利養因緣故，身、語、心業而為矯詐。 

「云何身不矯詐？謂此菩薩若見施主及助施者，不現威儀。 

「云何不現威儀？謂此菩薩若舉足時，不詐徐步；若下足時，

不前視一尋現思惟相，亦不詐偽不顧直視。 

「云何語不矯詐？謂此菩薩不為利養故安徐細語、柔軟愛語

及隨順語。 

「云何心不矯詐？若有施主及助施者請喚之時，菩薩不為利

養語現少欲、心廣貪求、內懷熱惱，是名菩薩不為利養故矯詐諂

曲。 

「云何善能捨離為利養故而現其相？菩薩若見施主及助施

者，終不現相自言我之衣、鉢、病緣醫藥，而彼施主及助施者雖

不惠施，菩薩終不從彼乞求，是名菩薩善能捨離為利養故而現其

相。 

「云何菩薩善能捨離為利養故虛言鼓動？菩薩若見施主及

助施者，終不詐言：『某甲施主持某事物而惠施我，我以某物而

報彼恩。』又言：『某甲以我持戒、多聞、少欲，持彼彼物而施

與我。我起悲心憐愍彼故，而攝受之。』是名菩薩善能捨離為利

養故虛言鼓動。 

佛說寶雨經卷第九 

 

佛說寶雨經卷第十 

唐天竺三藏達摩流支譯   

「云何菩薩善能捨離惡求利養？善男子！菩薩不為利養故，

身心行惡。身行惡者，為利養故，馳走來往而犯尸羅。心行惡者，

悕求利養，若見餘人所得利養及同梵行者，興心損壞。是名菩薩

捨離惡求利養。 

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=9&P=&5864233.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=9&P=&5864233.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=9&P=&5864233.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=9&P=&5864233.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=9&P=&5864233.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=10&P=&5864234.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=10&P=&5864234.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=10&P=&5864234.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=10&P=&5864234.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=10&P=&5864234.htm%230_2


 44 

「云何菩薩捨離非法利養？謂此菩薩不行矯詐，取於利養，

不以斗秤而行欺誑，他所委信，終不侵損，不行矯詐。是名菩薩

捨離非法利養。 

「云何菩薩捨離不淨利養？謂此菩薩所得利養，若窣堵波、

若法、若僧共有之物，或他不與亦不許可，雖得彼物必不受之。

是名菩薩捨離不淨利養。 

「云何菩薩不耽著利養？謂此菩薩得利養時，不攝為己物，

不自稱富者，亦無積聚。時時施與沙門、婆羅門等，若施與父母

及輔翼左右、親友眷屬，時時自用。雖自受用，亦無染著。菩薩

不得利養之時，心不生苦亦無熱惱，若彼施主及助施者雖不惠施，

菩薩於彼不起瞋心。若得如法利養及隨僧次，一切如來皆同許可，

諸菩薩等無有呵責，諸天讚歎，同梵行者無有譏嫌，於此利益常

能知足。 

「善男子！菩薩成就此十種法，能得淨命。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，得心無厭倦。何等為十？

一者、為諸有情故，雖久住生死而無厭倦；二者、為諸有情故，

於生死苦而無厭倦；三者、於利益有情中而無厭倦；四者、諸所

作事常為有情而無厭倦；五者、能令有情作善事業而無厭倦；六

者、為聲聞乘補特伽羅宣說道法而無厭倦；七者、不於聲聞乘補

特伽羅前現不信彼聲聞乘法；八者、攝受菩提分法而無厭倦；九

者、圓滿菩提資糧而無厭倦；十者、於涅槃界不求現證，亦無趣

向涅槃意樂。由此菩薩能隨順大菩提故、趣向大菩提故、親近大

菩提故。善男子！菩薩成就此十種法，得心無厭倦。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，能行一切如來教勅。何

等為十？一者、修不放逸，捨諸放逸故；二者、得身善律儀，身

不行惡故；三者、得語善律儀，語不行惡故；四者、得意善律儀，

意不行惡故；五者、怖畏他世，能盡捨離諸不善法；六者、能說

正理，離諸非理；七者、能善說法，訶責非法；八者、能得捨離

譏嫌之業，於清淨業隨順修行；九者、於如來教中不說過患，能



 45 

盡捨離諸煩惱毒；十者、於如來法性能隨順守護，防禦一切惡不

善法。善男子！菩薩成就此十種法，能行一切如來教勅。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，得面門微笑，永離顰蹙。

何等為十？一者、得諸根明淨；二者、得諸根遍淨；三者、得諸

根不缺；四者、得諸根離垢；五者、得諸根白淨；六者、得永離

損害；七者、得永離睡眠；八者、得永離纏縛；九者、得永離結

恨；十者、得永離忿怒。善男子！菩薩成就此十種法，得面門微

笑，永離顰蹙。」 

止蓋菩薩白佛言：「世尊！如我解佛所說義趣，由諸根清淨

故，諸菩薩得面門微笑；復由永離諸煩惱故，得無顰蹙。」 

佛言：「善男子！如是，如是，如汝所說！ 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，能得多聞。何等為十？

一者、如實了知，如是貪火熾然生滅；二者、如實了知，如是瞋

火熾然增盛；三者、如實了知，如是癡火惛亂增長；四者、如實

了知，有為之法悉皆無常；五者、如實了知，如是諸行一切皆苦；

六者、如實了知，如是世間并皆是空；七者、如實了知，如是一

切諸行無我；八者、如實了知，如是愛著，皆名戲論；九者、如

實了知，一切諸法因緣所生；十者、如實了知，涅槃寂靜。如是

之義，非但言說，要以聞、思、修所成慧，方於此義如實了知。

如是知已，悲心堅固，為諸有情發起精進。善男子！菩薩成就此

十種法，能得多聞。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，攝受正法。何等為十？

一者、於後時、後分、後五十歲，正法將滅，時分轉減，諸有情

類不能修持，住非道中，智燈已滅，無能說者。此時若有能於廣

大素怛纜中，有大利益，有大威德，生諸善法如有情母，受持讀

誦，種種承事，恭敬供養。二者、展轉為他宣說開示。三者、能

於修學如是廣大經典補特伽羅所，生於淨信，歡喜踊躍，攝受於

彼。四者、聽聞正法，無所悕望。五者、於此法師起導師想。六

者、能於正法起甘露想。七者、能於正法起仙藥想。八者、於其



 46 

正法起良藥想。九者、專求正法，不顧身命。十者、悕求正法，

起修行想。善男子！菩薩成就此十種法，能攝受正法。 

「復次，善男子！有十種法，菩薩成就為法王子。何等為十？

一者、具諸相莊嚴；二者、身得隨好；三者、諸根具足，皆悉圓

滿；四者、於一切如來所行之處，隨順修行；五者、於一切如來

所得聖道，隨順得之；六者、於一切如來所有覺悟，隨順悟之；

七者、能得除滅世間苦惱；八者、善學一切聖者所行；九者、得

善修習梵行；十者、能住一切智城，是諸如來所住之處。善男子！

菩薩成就此十種法，為法王子。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，得釋、梵、護世之所承

奉。何等為十？一者、能於菩提而不退轉；二者、一切諸魔所不

能動；三者、於佛法中而無退失；四者、隨順能入諸真實相；五

者、隨順通達一切諸法悉皆平等；六者、能於一切佛法之中，不

藉他緣而能信解；七者、得善證智；八者、成就不共一切聲聞、

辟支佛法；九者、能超過彼一切世間；十者、證無生法忍。善男

子！菩薩成就此十種法，得釋、梵、護世之所承奉。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，能知有情意樂、隨眠。

何等為十？一者、如實了知一切有情貪心意樂；二者、如實了知

一切有情瞋心意樂；三者、如實了知一切有情癡心意樂；四者、

如實了知一切有情上品意樂；五者、如實了知一切有情中品意樂；

六者、如實了知一切有情下品意樂；七者、如實了知一切有情諸

善意樂；八者、如實了知一切有情堅固意樂；九者、如實了知一

切有情常起隨眠；十者、如實了知一切有情暴惡隨眠。善男子！

菩薩成就此十種法，能知有情意樂、隨眠。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，能得成熟有情善巧。何

等為十？一者、若諸有情應以如來色相而得度者，即現如來色相；

二者、應以菩薩色相而得度者，即現菩薩色相；三者、應以緣覺

色相而得度者，即現緣覺色相；四者、應以聲聞色相而得度者，

即現聲聞色相；五者、應以帝釋色相而得度者，即現帝釋色相；

六者、應以魔王色相而得度者，即現魔王色相；七者、應以梵天



 47 

色相而得度者，即現梵天色相；八者、應以婆羅門色相而得度者，

即現婆羅門色相；九者、應以剎帝利色相而得度者，即現剎帝利

色相；十者、應以居士色相而得度者，即現居士色相。善男子！

若諸有情應以如是色相方便得調伏者，菩薩為彼示現種種色相方

便而調伏之。善男子！菩薩成就此十種法，能得成熟有情善巧。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，得隨順住。何等為十？

一者、質直心；二者、柔軟心；三者、不邪曲心；四者、無損害

心；五者、無垢心；六者、清淨心；七者、無堅鞕心；八者、無

麁惡言；九者、能常忍辱；十者、具足隨順。善男子！菩薩成就

此十種法，得隨順住。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，得安樂住。何等為十？

一者、能得正見具足清淨；二者、得戒具足；三者、軌則清淨；

四者、得順所行境；五者、無所染著；六者、成就悲愍；七者、

能常憂念；八者、能得同類；九者、能發起一乘；十者、不事餘

師。善男子！菩薩成就此十種法，得安樂住。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，得攝事善巧。何等為十？

一者、為攝有情，修利益施；二者、為攝有情，修安樂施；三者、

為攝有情，修無盡施；四者、為攝有情，言說利益；五者、為攝

有情，修言說義；六者、為攝有情，修言說法；七者、為攝有情，

示言說理；八者、為攝有情，以善利益；九者、為攝有情，同飲

食等，饒益彼故；十者、為攝有情，同於活命資具等事，饒益彼

故。善男子！法利益者，所謂法施；安樂施者，所謂財施；無盡

施者，謂常宣說道路示人；言說利益者，謂說善根；言說義者，

謂說真實；言說法者，謂順如來教演說之法；言說理者，謂不壞

實義；善利益者，謂令眾生除滅不善，置於善處；同飲食等，饒

益彼者，謂同受用種種飲食、衣服等事；同於活命資具等事，饒

益彼者，謂同受用金銀、末尼、真珠、璧玉、吠琉璃寶、螺貝、

珊瑚、象馬車乘如是等事。善男子！菩薩成就此十種法，得攝事

善巧。 



 48 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，能得端嚴。何等為十？

一、能得寂靜威儀；二、能得無矯詐威儀；三、能得清淨威儀；

四、能令見者之所愛樂；五、能令見者諸惡止息，心意寂靜；六、

能令見者無有厭足；七、能令見者心意悅樂；八、能令見者心無

罣礙；九、能令見者所願滿足；十、能令見者心生淨信。善男子！

菩薩成就此十種法，能得端嚴。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，為所依止。何等為十？

一者、能守護他，以諸有情怖煩惱故；二者、能得出離，以生死

曠野多飢渴故；三者、善能拔濟，謂令有情出生死海故；四者、

能作眷屬，以諸有情多惸獨故；五者、為大醫師，以能對除煩惱

病故；六者、能作依怙，以諸有情無依恃故；七者、能作依止，

以諸有情無依處故；八者、能作歸依，以諸有情無依託故；九者、

能為智燈，以諸有情住無明故；十者、能作歸趣，以諸有情無趣

向故。善男子！菩薩成就此十種法，得為所依。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，如大藥樹。何等為十？

善男子！如大藥樹，能令有情皆得受用。一者、受用其根；二者、

受用其莖；三者、受用其枝；四者、受用其葉；五者、受用其花；

六者、受用其果；七者、見時受用其色；八者、嗅時受用其香；

九者、甞時受用其味；十者、摩時受用其觸。善男子！菩薩如是

從初發心乃至成佛，能施彼彼一切有情諸煩惱病種種法藥，令得

受用，或受用菩薩施波羅蜜多、或受用菩薩戒波羅蜜多、或受用

菩薩忍波羅蜜多、或受用菩薩精進波羅蜜多、或受用菩薩靜慮波

羅蜜多、或受用菩薩般若波羅蜜多、或見菩薩身而得勝利、或聞

菩薩名而得勝利、或味菩薩功德而得勝利、或復供養菩薩而得勝

利。善男子！菩薩成就此十種法，如大藥樹。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，能勤修福德。何等為十？

一者、於三寶中，隨力供養；二者、於諸有情病患之者，能施醫

藥；三者、於一切有情飢渴逼者，能施飲食；四者、於一切有情

為寒熱等所侵逼者，能施衣服；五者、於阿遮利耶、鄔波駄耶，

心常尊重，恭敬供養；六者、於同梵行，者問訊起居，合掌禮拜，



 49 

恭敬供養；七者、建立伽藍、樹林、園苑；八者、於時時間能以

資財、穀麥等物庫藏所有而行惠施；九者、於其奴婢及傭力者，

平等憐愍而養育之；十者、於時時間能尊重、供養持淨戒者及諸

沙門、婆羅門等。善男子！菩薩成就此十種法，能勤修福德。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，得變化善巧。何等為十？

一者、於一佛剎身相不動，能於無量佛剎諸如來所聞甚深義；二

者、於一佛剎身相不動，能於無量佛剎諸如來所聽聞正法；三者、

於一佛剎身相不動，能於無量佛剎諸如來所恭敬供養；四者、於

一佛剎身相不動，能於無量佛剎土中修集菩提資糧圓滿；五者、

於一佛剎身相不動，能於無量佛剎土中見諸菩薩現正等覺，恭敬

供養，尊重讚歎；六者、於一佛剎身相不動，能於無量佛剎土中

示詣道場；七者、於一佛剎身相不動，能於無量佛剎土中自現等

覺，令他皆見；八者、於一佛剎身相不動，能於無量佛剎土中轉

正法輪；九者、於一佛剎身相不動，能於無量佛剎土中示般涅槃；

十者、於一佛剎身相不動，能於無量佛剎土中，從初發心乃至成

佛，經爾所時觀諸有情應調伏者，即能現作種種變化而調伏之。

菩薩雖現如是變化，而不分別我能變化；於所變境，亦不分別如

是之事我所化作。」 

止蓋菩薩白佛言：「世尊！菩薩能作種種變化。云何於此能

化之者及所化事得無分別？」 

佛言：「善男子！我今為汝當說譬喻，汝應諦聽。善男子！

譬如日、月光耀四洲，廣能利益諸有情等，而彼日、月雖能利益

一切有情，而不分別我為能耀，亦不分別彼有情等以為所耀。然

日、月天子由其往昔異熟業成，能作如是利有情事。善男子！諸

菩薩等亦復如是，雖種種變化而無功用，於能化、所化不起分

別——我是能化、有情為所化。何以故！如是種種變化之事，一

一皆是菩薩善業得成熟故。由昔修行發如是願、作如是事，以此

故得於能化、所化離於分別。善男子！菩薩成就此十種法，得變

化善巧。 



 50 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，速疾能於無上菩提而現

等覺。何等為十？一者、得具足施，以善積集成就施故；二者、

得具足戒，成就淨戒，無有缺漏，亦無雜染，超過一切聲聞、緣

覺；三者、具足安忍；四者、具足正勤；五者、具足靜慮；六者、

具足般若；七者、具足方便；八者、具足勝願；九者、具足諸力；

十者、具足正智。菩薩以能成就智故，超過一切聲聞、辟支佛地。

由能成就不共智故，又能超過菩薩初地，乃至能超於第九地，由

菩薩得智具足故。善男子！菩薩成就此十種法故，能速疾於無上

菩提而現等覺。」 

世尊說此法門之時，此三千大千世界六種震動。又此世界所

有蘇迷盧山及牟真隣陀山、摩訶牟真隣陀山、輪圍山、大輪圍山

及寶山等一切諸山，為供養佛故，峯岫低屈向伽耶山。又此世界

所有一切花果樹等，悉皆低屈向伽耶山，供養於佛及供養法。復

有無量百千俱胝那庾多菩薩以種種衣服、諸莊嚴具，其積量如蘇

迷盧山，供養佛法。復有無量百千俱胝釋、梵、護世合掌向佛，

恭敬禮拜，以曼陀羅花、摩訶曼陀羅花散於佛上。復有無量百千

天子於虛空中，各執天衣，舉手旋轉，作百千種聲，以諸天花散

於佛上而作是言：「過去諸佛已出世間，轉正法輪。世尊今者又

復出現轉妙法輪。若諸有情曾於過去供養諸佛，修行福業，積集

善根，如是有情，今時方得聞此法門，何況聞已深生淨信！」復

有無量百千莫呼洛伽亦為供養此法門故，出大音聲，猶如雷震其

聲普遍。復變化作種種香雲，雨諸香水。其雨遍此三千大千世界

及伽耶山頂，亦不嬈亂諸有情類。復有無量百千諸龍婇女於世尊

前作種種音樂，讚歎供養。復有無量百千健達縛、緊捺洛右遶三

千大千世界及伽耶山，出美妙音，讚歎供養。復有無量百千俱胝

藥叉雨眾蓮花，而為供養。復有無量百千諸婆羅門及剎帝利，以

諸花鬘、燒香、和香、塗香、末香、衣服、花蓋及諸幢幡而供養

佛。復有無量世界之中所有諸佛，為供養釋迦牟尼佛及供養法故，

各放眉間光明。其光明中現種種色、種種形、種種光，謂青、黃、

赤、白及紅頗胝迦。所放光明，其光右繞此大千界，而能破彼一



 51 

切闇障。光復右遶伽耶山頂及如來身，然從世尊頂上而入。復有

妙風所吹之處，觸者安樂。 

世尊說此法門之時，於眾會中有七十二那庾多菩薩得無生法

忍；無量百千俱胝那庾多有情，遠塵離垢，得法眼淨；無量百千

俱胝有情未發心者，發菩提心。 

時伽耶山有一天女，名曰長壽，久住此山，率其兵眾、將諸

眷屬，來詣佛所，於眾會中從坐而起。為供養佛，往自宮殿取供

養具，還至佛所，恭敬供養，而白佛言：「我知世尊於過去世無

量生中，常住在此伽耶之山，曾有七萬二千諸佛，皆為世尊說此

法門文句義理。今者世尊還住此山，而為我等說此法門所有文句。」 

佛言：「天女！汝今得聞如是法寶，為大義利！」 

爾時復有諸天子眾作是思惟：「此長壽天女經爾所時，承事

如來，聞此法門。云何不能轉此女身？」 

爾時止蓋菩薩知諸天子心所思惟，而白佛言：「世尊！有何

因緣，此長壽天女經爾所時供養如來，復聞此法門大威神力，而

今不能轉此女身？」 

佛言：「善男子！此長壽天女住不可思議解脫法門，為利益

一切有情因緣故。善男子！我知此天女於往昔時，以能勸請超過

算數諸佛、如來發菩提心乃至涅槃故。此天女有大威德，於賢劫

中供養諸佛，於此佛剎當現等覺，號長壽如來、應、正等覺。」 

時薄伽梵告天女言：「天女！汝應示現自身佛剎。」 

爾時天女當即現入一切色身三摩地。入此定已時，此三千大

千世界平坦如掌，吠琉璃寶以成此界。除去諸惡山石、草木，處

處示現諸劫波樹、流泉、浴池，八功德水充滿池中，於其水上眾

花彌覆。復能除彼下劣有情，乃至不聞女人之名。處處示現種種

蓮花，大如車輪，於蓮花中有諸菩薩結加趺坐。亦復示現薄伽梵

身，謂長壽如來、應、正等覺，為諸菩薩敷演妙法。無量百千俱

胝那庾多釋、梵、護世、諸大菩薩，前後圍遶，說此法門。 



 52 

爾時長壽天女從定而起，於世尊前右遶三匝，大眾之中隱沒

不現。 

止蓋菩薩白佛言：「世尊！若有善男子、善女人聞此法門，

若能受持、若讀、若誦、若復思惟、為他廣說，如是之人生幾所

福？」 

佛言：「善男子！若有人能布施三千大千世界一切有情，如

是布施相續不斷，經於無量百千諸劫；若善男子及善女人有能書

寫如此法門，善詳校已，能施與他生淨信者，是人功德勝前福德。

何以故？善男子！以彼財施是下劣之法，有滅壞故；法施殊勝，

有大威力。何以故？善男子！以諸有情染著財產，經無量時生死

流轉，樂世間法，終不能受廣大法味。善男子！若有能以三千大

千世界中所有眾生，皆能安置於十善道，復有能於此殊勝法門聽

聞、讀誦、思惟、修習、為他演說，是人功德勝前福德。何以故？

善男子！十善業道因此法門而出生故。善男子！若復有人教化三

千大千世界一切有情，皆得聲聞、辟支佛果；若有聞此法門，受

持讀誦、思惟修習、為他廣說，是人功德勝前福德。何以故？善

男子！依此法門得諸聲聞、辟支佛果，又依此法門得諸菩薩及出

世間諸佛之果。善男子！若能聽聞、受持讀誦此法門者，此人即

是已於一切素怛纜中，受持讀誦。何以故？以此法門是諸法母。

善男子！非不得此法性而能證得廣大法性。」 

爾時諸大聲聞承佛威神，從坐而起，偏袒右肩，右膝著地，

恭敬合掌，而白佛言：「世尊！我等聞此法門，必定能出廣大生

死！」 

佛言：「諸苾芻！如是，如是！如汝所說！」 

爾時薄伽梵告大眾言：「善男子！若於如是諸地方處說此法

門，當知其地是菩提道場、轉法輪處。又應思惟其地即是大制多

處，亦是我等一切導師在中而住。何以故？善男子！以法性即是

大菩提故，亦是轉法輪故，又法身即是諸如來故。若供養法，即

是供養一切如來。若說法師所在地方，當於此處起制多想，於法



 53 

師處起尊重想、起善知識想、起於演說正道路想。若見法師應當

歡喜，淨信悅樂，邀請上座，恭敬供養，讚歎善哉。善男子！我

若讚說法師功德乃至劫盡，亦不能說少分功德。何以故？若有善

男子、善女人愛樂法者，於說法師所行之處，以自身血灑其道路，

亦不能報彼說法師少分恩德。何以故？以說法師即能住持如來法

眼，甚希有故。善男子！諸說法師若欲說此法門之時，若正說、

若已說，應現無畏，不應沈沒，不現憂惱，無損害心，著新淨衣，

應生淨信。他讚歎時，不應倨傲，不起我慢，不自讚毀他，無所

悕望，應常恭敬演說此法。」 

爾時釋提桓因白佛言：「世尊！若諸地方有能說此法門之處，

我當將諸兵眾及與眷屬往詣其處，為欲聽聞此法門故及能守護彼

說法師。」 

佛言：「憍尸迦！善哉，善哉！汝今正應作如是事，汝當守

護如來法性。」 

爾時止蓋菩薩白佛言：「世尊！當何名此法門？我等云何受

持？」 

佛言：「善男子！此名『寶雨法門』，亦名『寶積功德』，

亦名『智燈』，亦名『止一切蓋菩薩所問法門』。汝當受持！」 

時薄伽梵說此經已，歡喜無量。止一切蓋及諸菩薩，一切聲

聞、釋、梵、護世及大自在淨居諸天、無量百千天子，及諸天、

龍、藥叉、健達縛、阿素洛、揭路荼、緊捺洛、莫呼洛伽，聞佛

所說，歡喜奉行。  

佛說寶雨經卷第十 

 

结  行： 
1. 补阙真言：南谟喝啰怛那，哆啰夜耶。佉啰佉啰。俱住俱住。摩 

啰摩啰。虎啰，吽。贺贺，苏怛拏，吽。泼抹拏，娑婆诃。（三遍） 

2. 七佛灭罪真言：离婆离婆帝。求诃求诃帝。陀罗尼帝。尼诃啰帝。

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=10&P=&5864234.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=10&P=&5864234.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=10&P=&5864234.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=10&P=&5864234.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=10&P=&5864234.htm%230_3


 54 

毗黎你帝。摩诃伽帝。真陵乾帝。娑婆诃。（三遍） 

3. 三皈依  

自皈依佛，当愿众生，体解大道，发无上心； 

自皈依法，当愿众生，深入经藏，智慧如海； 

自皈依僧，当愿众生，统理大众，一切无碍。和南圣众。（一遍） 

4. 回向 

愿以此功德      普及于一切 

我等与众生      皆共成佛道 

愿消三障诸烦恼      愿得智慧真明了 

普愿罪障悉消除      世世常行菩萨道 

愿以此功德 回向法界众生 愿诸众生： 

罪障消除 福德增长 智慧增长 菩提心增长 

愿三宝兴隆 正法久住 普愿众生 早成佛道 

南无十方三世一切佛 一切菩萨摩诃萨 摩诃般若波罗蜜  

5. 礼佛（三拜/三问讯）（注：此阅藏仪轨可以根据需要自行调整） 


