
 1 

《5.4 版第 5 辑 4》--7.17 第 198 坛 

起诵仪 

请佛发愿 

稽首禮諸佛   及法比丘僧   我今為自利   亦利諸有情 

與諸善同修   正聞大藏經   傳承三聖學   令正法久住 

 

南无本师释迦牟尼佛  

南无本师释迦牟尼佛 

南无本师释迦牟尼佛 
 

香赞   

（一遍） 

炉香乍爇. 法界蒙薰. 诸佛海会悉遥闻. 

随处结祥云.诚意方殷.诸佛现全身. 

 南无香云盖菩萨摩诃萨（三称） 

 

开经偈 

（一遍） 

无上甚深微妙法 百千万劫难遭遇 

我今见闻得受持 愿解如来真实义 

  讽诵经时  当愿众生： 

 顺佛所说  总持不忘. 

（注：此阅藏仪轨可以根据需要自行调整） 

 



 2 

佛說寶雨經卷第一(顯授不退轉菩薩記) 

唐天竺三藏達摩流支譯   

如是我聞： 

一時薄伽梵住伽耶城伽耶山頂，與大苾芻眾七萬二千人俱，

皆是阿羅漢，諸漏已盡，無復煩惱，得真自在；心善解脫、慧善

解脫；如調慧馬，亦如大象；已作所作，已辦所辦；棄諸重擔，

逮得己利；盡諸有結，明了正法；心得自在，到勝彼岸；通達法

界，為法王子；於諸利養，心無所著；善得出家，成具足戒；意

解圓滿，住涅槃路。唯除一人，謂長老阿難陀，猶居學地。 

菩薩摩訶薩八萬四千人，皆是一生補處，於一切智現前能入，

隨順尊重，得無所著陀羅尼門，住首楞嚴三昧，遊戲神通，證無

功用，離一切障，起大慈悲遍滿十方一切世界，善攝無邊諸佛剎

土，空性所行安住無相，心如虛空、如甚深海，如妙高山八風不

動，亦如蓮花無所染著，如明淨寶，如鍊真金，為欲利益諸有情

故，起無邊智入佛境界。其名曰：寶熾菩薩、寶手菩薩、寶印手

菩薩、寶冠菩薩、寶髻菩薩、寶積菩薩、寶性菩薩、寶頂菩薩、

寶幢菩薩、金剛藏菩薩、金藏菩薩、寶藏菩薩、德藏菩薩、離垢

菩薩、如來藏菩薩、智藏菩薩、日藏菩薩、定藏菩薩、蓮花藏菩

薩、解脫月菩薩、普月菩薩、淨月菩薩、觀自在菩薩、大勢至菩

薩、普賢菩薩、普眼菩薩、蓮花眼菩薩、普威儀菩薩、端嚴菩薩、

普慧行菩薩、法慧菩薩、勝慧菩薩、上慧菩薩、金剛慧菩薩、師

子遊戲菩薩、大音聲王菩薩、師子吼菩薩、甚深音聲菩薩、無染

著菩薩、離一切垢菩薩、月光菩薩、日光菩薩、智光菩薩、智德

菩薩、賢德菩薩、月德菩薩、蓮花德菩薩、寶德菩薩、曼殊室利

法王子菩薩摩訶薩等。 

復有十六善大丈夫，賢護菩薩而為上首；復有賢劫菩薩，慈

氏菩薩而為上首；復有四大王眾天，四大天王而為上首；復有三

十三天眾，帝釋天王而為上首；復有時分天眾，時分天王而為上

首；復有知足天眾，知足天王而為上首；復有樂變化天眾，樂變

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=1&P=&5864225.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=1&P=&5864225.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=1&P=&5864225.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=1&P=&5864225.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=1&P=&5864225.htm%230_2


 3 

化天王而為上首；復有他化自在天眾，他化自在天王而為上首；

復有白分魔王眾，商主魔羅而為上首；復有梵天王眾，大梵天王

而為上首；復有淨居天眾，摩醯首羅天王而為上首；復有無量百

千阿素羅眾，毘摩質多羅阿素羅王、睒末羅阿素羅王、婆稚阿素

羅王、羅怙羅阿素羅王等而為上首；復有無量百千諸龍王眾，阿

那婆達多龍王、摩那斯龍王、娑揭羅龍王、和修吉龍王等而為上

首；復有無量百千諸龍王子，威光而為上首；復有無量百千諸龍

王婇女，及餘無量天、龍、藥叉、健達縛、阿素羅、揭路荼、緊

捺羅、莫呼羅伽、人非人等，皆來集會。 

時伽耶山頂周四踰繕那，地及虛空無微塵許眾不充滿，為欲

供養佛、世尊故，敷師子座。其師子座高一踰繕那，以無量百千

綺妙、繒綵、寶鈴、寶網、寶蓋莊嚴，復有百千繒帶垂下。其師

子座及地方處，皆以金剛所成，堅固難壞，平坦如掌，灑掃清淨，

散眾天花，甚可愛樂。於其地上出生無量百千葉金色蓮花，琉璃

為莖，帝青為臺，香氣芬馥，悅可眾心。其座四邊生四寶樹，高

半踰繕那，枝條蔭映三俱盧舍。 

爾時如來於大眾中坐師子座，以清淨智轉妙法輪，降伏魔怨，

世法不染，無有驚怖，如師子王，如清淨池，亦如大海，如妙高

山，如日光耀，如月清涼，如大龍王普雨法雨，如梵天王超諸法

眾。以無量無邊諸弟子等，及百千帝釋、梵王、護世四天王等，

一切大眾前後圍遶，瞻仰尊顏，目不暫捨。 

爾時世尊從於頂上放大光明，蔽於眾會。其所放光名曰普耀，

有無量光明而為眷屬，遍滿十方一切世界，還於佛所，右遶三匝，

攝入面門，然佛面門無有異相。譬如月光遍於虛空，無有異相；

如是光明入佛面門，無有異相亦復如是。又如灌水及蘇油等入於

沙聚，然彼沙等無有異相；光入面門亦復如是。 

爾時東方有一天子名日月光，乘五色雲來詣佛所，右遶三匝，

頂禮佛足，退坐一面。 



 4 

佛告天曰：「汝之光明甚為希有！天子！汝於過去無量佛所，

曾以種種香花、珍寶、嚴身之物，衣服、臥具、飲食、湯藥，恭

敬供養，種諸善根。天子！由汝曾種無量善根因緣，今得如是光

明照耀。天子！以是緣故，我涅槃後、最後時分、第四五百年中，

法欲滅時，汝於此贍部洲東北方摩訶支那國，位居阿鞞跋致，實

是菩薩，故現女身，為自在主。經於多歲正法治化，養育眾生猶

如赤子，令修十善；能於我法廣大住持，建立塔寺；又以衣服、

飲食、臥具、湯藥供養沙門；於一切時常修梵行，名曰月淨光天

子。然一切女人身有五障。何等為五？一者、不得作轉輪聖王；

二者、帝釋；三者、大梵天王；四者、阿鞞跋致菩薩；五者、如

來。天子！然汝於五位之中當得二位，所謂阿鞞跋致及輪王位。

天子！此為最初瑞相。汝於是時受王位已，彼國土中，有山涌出

五色雲現。當彼之時，於此伽耶山北亦有山現。天子！汝復有無

量百千異瑞，我今略說，而彼國土安隱豐樂，人民熾盛，甚可愛

樂，汝應正念施諸無畏。天子！汝於彼時住壽無量，後當往詣覩

史多天宮，供養、承事慈氏菩薩，乃至慈氏成佛之時，復當與汝

授阿耨多羅三藐三菩提記。」 

爾時月光天子從佛、世尊聞授記已，踊躍歡喜，身心泰然，

從座而起，遶佛七匝，頂禮佛足，即捨寶衣嚴身之具，奉上於佛。

作如是言：「世尊！我於今者親在佛前得聞如是本末因緣，授阿

耨多羅三藐三菩提記已，獲大善利！」作是語已，遶佛三匝，退

坐一面。 

爾時東方過殑伽沙世界，有世界名蓮花，其佛號曰蓮花眼如

來、應、正等覺、明行圓滿、善逝、世間解、無上丈夫、調御士、

天人師、佛、薄伽梵，為諸菩薩開示正法，其所演說唯是一乘。

彼佛剎中無有聲聞、辟支佛名，一切有情皆是阿鞞跋致，迴向阿

耨多羅三藐三菩提。而彼世界諸菩薩等，皆以禪定法喜為食，無

段食等。彼佛光明清淨遍滿，不假日、月、星宿之光，地平如掌，

無諸草木、牆壁、瓦礫及以山川，清淨嚴飾。 



 5 

爾時釋迦牟尼佛所放光明既遍其國，而彼大眾倍增歡喜。彼

有菩薩，名止一切蓋——何故菩薩而受此名？若諸有情聞其名者，

即能斷除諸障結縛，名止一切蓋——爾時止蓋菩薩乘佛光明，詣

彼佛所，從蓮花下，偏袒右肩，右膝著地，合掌恭敬，而白佛言：

「世尊！如是種種清淨光明、悅樂身心，從何而至？」 

爾時蓮花眼如來告止蓋菩薩言：「善男子！西方去此佛剎過

殑伽沙世界，有佛國土，名曰索訶，其中有佛號釋迦牟尼如來、

應、正等覺、明行圓滿、善逝、世間解、無上丈夫、調御士、天

人師、佛、薄伽梵。若諸有情聞彼佛名，於阿耨多羅三藐三菩提

得不退轉，如是種種清淨光明，從彼如來之所現耳！其有眾生遇

斯光者，身心悅樂。」 

爾時止蓋菩薩白佛言：「世尊！以何因緣聞彼佛名，即於阿

耨多羅三藐三菩提得不退轉？」 

佛告止蓋菩薩：「善男子！由彼如來往昔修菩薩行時，發是

誓願：『若我得成佛已，一切有情聞我名者，皆於阿耨多羅三藐

三菩提得不退轉！』」 

止蓋菩薩白其佛言：「世尊！若如是者，彼世界中諸有情等

但聞佛名，皆於菩提不退轉耶？」 

佛言：「不也！」 

止蓋菩薩言：「世尊！彼諸眾生既已預聞彼佛名號，云何於

中有退、不退？」 

佛言：「善男子！但使得聞如來名號，皆與彼作不退因緣，

是故亦名阿鞞跋致。善男子！譬如植種未經腐敗，至彼後時水、

土和合。於意云何，如是種子名為生不？」 

止蓋菩薩白其佛言：「世尊！如是種子無有損壞，若遇因緣

而定得生。」 

佛言：「善男子！如是，如是！彼諸眾生由聞佛名，必定當

成阿鞞跋致，得授阿耨多羅三藐三菩提記。」 



 6 

爾時止蓋菩薩白佛言：「世尊！我今欲往索訶世界，禮拜釋

迦牟尼如來、應、正等覺，承事供養，尊重讚歎，願見聽許！」 

爾時世尊告止蓋菩薩言：「善男子！汝欲往彼，今正是時。」 

其諸菩薩又白佛言：「世尊！我亦欲往索訶世界，禮拜親覲、

恭敬供養釋迦牟尼佛！」 

爾時世尊告彼諸菩薩言：「善男子！汝若欲往，今正是時。

汝等於彼國土莫生輕賤、放逸之心。所以者何？彼國有情多諸貪

欲、瞋恚、愚癡，不敬沙門、婆羅門，造作非法，麁惡獷悷，矯

詐輕險，貢高我慢，愛著慳悋，嫉妬懈怠，毀破禁戒，行諸不善，

無量煩惱之所繫縛，而彼如來能於惡世教化有情。」 

彼諸菩薩白其佛言：「世尊！釋迦牟尼如來甚為希有，能為

難事！」 

佛告諸菩薩：「如是，如是！如汝所說！於惡世中，若諸有

情一彈指頃能生淨信，或持禁戒，或離慳貪，或起大悲，發阿耨

多羅三藐三菩提心，過於清淨國土百千劫行。」 

爾時止蓋菩薩及諸菩薩承佛教已，頂禮佛足，從本住處，將

欲往詣索訶世界。為欲供養釋迦牟尼佛故，即以種種神通變化，

示現寶樹、花樹、果樹、劫波樹等，皆以真金、琉璃、頗胝迦寶

而嚴飾之，高廣微妙，枝條扶踈；或復示現種種衣服、嚴身之具、

妙香寶蓋、諸天音樂如雲而下。現如是等無量變化，謂眾菩薩言：

「諸仁者！彼索訶世界多諸苦惱，汝等各現神變，令彼有情獲最

勝樂！」 

時諸菩薩皆曰：「唯然！」 

爾時止蓋菩薩及諸菩薩身出種種清淨光明，其光遍滿三千大

千世界，其中所有地獄、傍生、琰魔鬼界，蒙光觸身，皆得離苦，

悉獲安樂，慈心相向，遠離貪瞋，如父母想。又於世界暗冥之中，

日、月光明所不能及，而皆大明，各得相見。威光照耀充滿世界，

所有諸山——鐵圍山、大鐵圍山、目真隣陀山、摩訶目真隣陀山



 7 

并餘黑山——上至梵世，下至阿鼻地獄，靡不周遍。威光至處，

一切有情，求食得食，求衣得衣；求乘得乘，求財得財；盲者得

視，聾者得聞；狂者正念，苦者得樂；懷孕之者，自然平安。 

爾時止蓋菩薩與諸菩薩到索訶世界已，詣伽耶山。以諸菩薩

威神力故，三千大千世界寶網彌覆，莊嚴顯現。於虛空中遍布大

雲，雨天妙蓮花、雜花、妙果，或雨天花鬘、好香、末香、袈裟、

衣服、珠蓋、幢幡。現如是等種種供具之時，索訶世界一切有情，

皆得最上無量快樂。爾時伽耶山頂及諸方國所有株杌、一切叢林，

由菩薩威神力故悉不復現。又復顯示一切寶樹、花樹、果樹、栴

檀、沈水、劫波樹等，枝葉、花果次第莊嚴，甚可愛樂，於虛空

中奏天伎樂，供養讚歎。 

爾時止蓋菩薩摩訶薩即從坐起，偏袒右肩，右膝著地，向佛

合掌恭敬而白佛言：「世尊！我欲少問如來、應、正等覺，唯願

聽許！」 

佛告止蓋菩薩言：「善男子！隨汝所問，當為汝說，一切如

來皆同許可。今汝應當善自攝心！」 

止蓋菩薩聞佛許已，白佛言：「世尊！云何菩薩得施圓滿？

云何淨戒圓滿？云何住忍圓滿？云何精進圓滿？云何靜慮圓滿？

云何般若圓滿？云何方便善巧圓滿？云何大願圓滿？云何勝力

圓滿？云何得智圓滿？世尊！諸菩薩云何等於地？云何等於水？

云何等於火？云何等於風？云何等於空？云何得如月？云何得

如日？云何如師子？云何善調伏？云何性寂靜？云何如蓮花？

云何廣大心？云何清淨心？云何無猶豫心？云何而得智慧如海？

云何而得微妙智善巧？云何成就應理辯才？云何而得解脫辯才？

云何而得清淨辯才？云何能令一切眾生歡喜滿足？云何言說令

他信受？云何名為能說法者？云何而得隨順法行？云何而得諸

法善巧？云何而得法界善巧？云何行於空？云何行無相？云何

行無願？云何得慈自性？云何得悲自性？云何得喜行？云何得

捨行？云何能得遊戲神通？云何能得離八無暇？云何住菩提心

而不退轉？云何而得宿住智通？云何而得近善知識？云何而得



 8 

遠離惡知識？云何證得如來法身？云何修得金剛之身？云何而

得為大商主？云何於道而得善巧？云何演說得不顛倒？云何常

得諸三摩呬多？云何菩薩受糞掃衣？云何而得受用三衣？云何

而得不隨他行？云何常乞食？云何得一坐？云何得一食？云何

得阿蘭若？云何得樹下坐？云何露地坐？云何塚間住？云何得

常坐？云何隨敷坐？云何修瑜伽者？云何能持素怛纜藏？云何

能持毘奈耶藏？云何而得軌則所行境界具足威儀？云何得離慳

悋、嫉妬？云何於一切有情得平等心？云何得善巧供養如來？云

何降伏我慢？云何多淨信？云何於世俗而得善巧？云何於勝義

而得善巧？云何深入緣起善巧？云何自了知？云何能知於世？

云何得生清淨佛土？云何得處胎塵垢無染？云何樂出家？云何

得淨命？云何無疲倦？云何奉順如來教敕，常不違越？云何和顏

微笑，永無顰蹙？云何具足多聞總持？云何善巧攝受正法？云何

為法王子？云何而得釋、梵、護世之所隨從？云何了他意樂、隨

眠？云何成熟有情善巧？云何得隨順住？云何共安隱住？云何

而得攝事善巧？云何成就相好端嚴？云何而得依止所作？云何

而得如藥樹王？云何精勤修福德業？云何修證變化善巧？云何

速證無上菩提？」 

爾時世尊告止蓋菩薩言：「善男子！善哉，善哉！汝為利益

無量有情故，為安樂無量有情故，為哀愍一切世間故，問如是義！

諦聽，諦聽，善思念之！當為汝說。」 

爾時止蓋菩薩聞是語已白佛言：「唯然，世尊！願樂欲聞！」 

佛言：「善男子！有十種法，諸菩薩摩訶薩若能成就，即得

施波羅蜜多。何等為十？一者、成就法施；二者、成就無畏施；

三者、成就財施；四者、成就無悕望施；五者、成就慈愍施；六

者、成就不輕慢施；七者、成就恭敬施；八者、成就供養施；九

者、成就無所依施；十者、成就清淨施。 

「善男子！云何菩薩成就法施？所謂攝受正法，受持讀誦，

無所悕求。不為利養恭敬故，不為名聞勝他故，唯為一切苦惱有

情令罪銷滅，演說妙法，無所悕望。如為王、王子及旃陀羅子演



 9 

說妙法心尚無二，況為一切大眾說法心不平等！雖復行施而不恃

此，心生我慢。善男子！是名菩薩成就法施。 

「善男子！云何菩薩成就無畏施？所謂菩薩自捨離科罰及

一切器仗，亦教他學捨離科罰及一切器仗。又復觀察一切有情如

父母想，如男女想，如親屬想。何故菩薩作如是念？如佛所說：

『一切眾生未有不曾為我父母、男女眷屬！於微細蟲猶割身肉而

布施之，何況廣大有情而令驚怖！』是名菩薩成就無畏施。 

「善男子！云何菩薩成就財施？所謂菩薩觀見一切有情造

極惡業，施財攝取，令彼遠離所作惡業，安置善處。復起思惟：

『佛說：「布施是菩薩菩提。由布施故，得斷三種不善之法，所

謂慳悋、嫉妬、惡思。」是故我應學於如來，隨所有財常行布施。

雖復施與，不起慢心。』是名菩薩成就財施。 

「善男子！云何菩薩成就不悕望施？所謂布施終不為自身

故，不為財物故，不為眷屬故，不為利養故。然諸菩薩行布施時，

其心清淨，由是因緣遠離一切希望、報恩而行布施。是名菩薩成

就不希望施。 

「善男子！云何菩薩成就慈愍施？所謂菩薩見諸有情受於

苦惱、飢渴、貧露、衣服、垢弊，孤獨無怙、無所依止，遠離福

業、無所趣向，由此菩薩作是思惟，起慈愍心：『我為利益彼有

情故，發阿耨多羅三藐三菩提心，此諸有情受於苦惱，無歸、無

怙、無所依處，流轉生死。我當何時為諸有情為歸、為怙、為所

依處？』由是菩薩慈愍纏心，於常常時、於恒恒時，隨所有物施

彼有情。雖有饒益眾生善根，終不恃此起於高慢。是名菩薩成就

慈愍施。 

「善男子！云何菩薩成就不輕慢施？所謂施時，終不棄擲、

輕欺而與；曾無瞋嫌、要頡之意；不恃富貴、自在慠慢；非求多

聞、名稱憍逸。所施與時，歡喜恭敬，尊重讚歎，自手授與。是

名菩薩成就不輕慢施。 



 10 

「善男子！云何菩薩成就恭敬施？所謂菩薩見阿遮利耶、鄔

波馱耶及修梵行所有尊者，恭敬頂禮，問訊起居，但是所作種種

善根，願我同作所作成就。是名菩薩成就恭敬施。 

「善男子！云何菩薩成就供養施？所謂菩薩供養三寶。云何

供養佛？謂於如來制多之中，若花、若香、若散、若燒及塗掃地，

若制多破壞，應當修理，是名菩薩善供養佛。云何供養法？謂諸

菩薩聽聞正法，若書寫、受持、讀誦、通利、思惟、修習，不顛

倒思惟、不顛倒修習，是名菩薩善供養法。云何供養僧？謂供給

衣服、飲食、臥具、湯藥，下至水器，眾具皆足，是名菩薩善供

養僧。如是供養佛、法、僧時，是名菩薩成就供養施。 

「善男子！云何菩薩成就無所依施？所謂菩薩行布施時，終

不為求天王位果及生餘天，亦不求人王及小王等，是名菩薩成就

無所依施。 

「善男子！云何菩薩成就清淨施？所謂菩薩行施之時，觀察

施物及能、所施皆非實有，離諸障礙、貪染、過患，是名菩薩成

就清淨施。 

「善男子！若能成就此十種法，是名菩薩成就施波羅蜜多。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，即能圓滿戒波羅蜜多。

何等為十？一者、守護波羅提木叉律儀；二者、守護菩薩淨戒律

儀；三者、遠離一切熱惱；四者、遠離不如理思惟；五者、驚怖

所作諸業；六者、驚怖所作違犯；七者、怖見他物；八者、要期

堅固；九者、得淨尸羅而無所依；十者、尸羅三輪清淨。 

「善男子！云何菩薩守護波羅提木叉律儀？所謂菩薩善學

如來所說素怛纜、毘奈耶法，善受學處。菩薩修學及以學處，不

著種族故、不執異見故、不著徒眾故、不見補特伽羅過患，生尊

重心故，是諸菩薩所修學處，是名菩薩守護波羅提木叉律儀。 

「云何守護菩薩淨戒律儀？所謂菩薩如是思惟：『若但學波

羅提木叉，終不令我得阿耨多羅三藐三菩提。由是菩薩於諸如來

素怛纜中所說菩薩學處及菩薩律儀戒，我應修學！』何者是菩薩



 11 

學處？何者是菩薩律儀戒？謂諸菩薩不住非處，順時而語，知時、

知方，菩薩若不如是，即令有情不生敬信。由是菩薩隨順一切諸

有情故，令至菩提；及為己身菩提資糧速圓滿故，成就具足威儀

行法——音聲柔軟，辯才簡要，無所執著，恒修寂靜，顏貌熙怡。

是諸菩薩於如來所說素怛纜中，成就學處，修律儀戒，是名守護

菩薩淨戒律儀。 

「云何菩薩遠離一切纏障熱惱？所謂菩薩不為貪、瞋、癡等

毒火所燒，亦復不為闕緣眾具熱惱所燒，以諸菩薩修習貪欲能對

除法，及遠離能起貪欲緣故。何者是貪欲對除？何者是起貪愛緣？

謂修不淨觀是貪對除，世間妙色是貪起緣。云何修習觀不淨法？

謂諸菩薩觀察自身髮、毛、爪、齒、皮膚、血脈、筋肉、骨髓、

脾、腎、心、肺、肝、膽、腸、胃、生熟二藏、肪膏、腦膜、洟

唾、涎淚、膿、汗、脂、痰、瘡及塵垢、大小便利，流溢種種臭

穢不淨。如是觀察不淨體性，深生厭離，不起貪心，設有頑嚚、

癡迷、狂亂、幼無了解，見是事時尚不起貪，何況智者！由是菩

薩修不淨觀。云何遠離起貪愛緣？謂諸菩薩見於世間端嚴妙相、

可愛色像，便生染著，適悅身心，即自思惟：『如世尊說：「愛

欲境界猶如幻夢，悟已即無。」云何智者於幻夢境而起貪心！』

是名菩薩修習對除貪欲自性及彼起緣。云何菩薩修瞋對除？云何

遠離能起瞋緣？所謂菩薩於諸有情多修習慈，由是因緣對除瞋恚。

若起瞋恚於因、於緣有執著時，彼諸菩薩由是伏滅瞋恚隨眠，是

名菩薩修習對除瞋及起瞋緣。云何菩薩修癡對除？云何遠離能起

癡緣？由彼菩薩如是觀察便得離癡，由離癡故無諸熱惱，遠離樂

欲及眾資具，是名菩薩修習對除癡及起癡緣。 

「云何菩薩而得遠離不如理思惟？謂諸菩薩靜處獨坐，終不

思惟云：『我居靜處，不雜亂住，我順如來毘奈耶法。其餘沙門

婆羅門等，皆雜亂住，多所執著，不順如來毘奈耶法。』是名菩

薩遠離不如理思惟。 

「云何菩薩怖畏所作諸不善業？謂諸菩薩起正思惟，修諸善

法，以如來說諸苾芻等應當恭敬、守護淨戒，專修定業，習學般



 12 

若。何以故？以恭敬心作福德業，能招端正、可愛果報、殊勝果

報。菩薩如是遠離一切諸不善業，是名菩薩而能怖畏所作諸業。 

「云何菩薩驚怖違犯？所謂菩薩見違犯中如微塵量，深生怖

畏，下至少罪，心懷大懼，況多違犯而生隨喜！何以故？由知如

來說：『苾芻當知！多服毒藥能令人死，少服毒藥亦令人死。苾

芻當知！若多犯罪即生惡趣，若少犯罪亦生惡趣。』菩薩如是正

思惟時，驚怖違犯，是名菩薩驚怖違犯。 

「云何菩薩怖見他物？謂此菩薩與城邑、聚落諸婆羅門、剎

帝利等心相體信，彼婆羅門、剎帝利等，或以金銀、末尼、真珠、

珂貝、珊瑚、璧玉、吠琉璃寶及資身具而寄菩薩。菩薩受時獨一

無二，雖無忌憚，菩薩於彼終無惡思而輒受用。又復菩薩執知眾

事，若窣堵波物、若四方僧物及僧祇等物，於諸物中亦不受用。

何以故？由世尊說：『若他飲食、資生之具、一切物等，他不與

時，皆不應用。』菩薩如是起思惟已，寧自割身肉而自食之，然

於他物終無侵犯，是名菩薩怖見他物。 

「云何菩薩誓願堅固？所謂菩薩若為惡魔及魔天眾以諸妙

欲來嬈菩薩，令起貪愛，菩薩於彼心無惑著而不生退，是名菩薩

誓願堅固。 

「云何菩薩於淨尸羅心無所著？謂諸菩薩善護禁戒，終不起

心：『以此尸羅令我生天及王等家。』是名菩薩於淨尸羅心無所

著。 

「云何菩薩三輪清淨？謂諸菩薩於身、口、意皆得清淨。云

何身得清淨？謂身所有一切惡行皆得永離。何者是身惡行？所謂

殺生及不與取，欲邪行業，常遠離故，是名身得清淨。云何菩薩

語得清淨？謂語惡行皆得永離。何者是語惡行？謂虛誑、離間、

麁惡、雜穢等語，常遠離故，是名語得清淨。云何菩薩意得清淨？

謂意所有一切惡行皆得永離。何者是意惡行？謂貪染、瞋恚、邪

見皆遠離故，是名意得清淨。是名菩薩三輪戒淨。 

「善男子！菩薩摩訶薩成就此十種法，得尸羅圓滿。 



 13 

佛說寶雨經卷第一 

 

佛說寶雨經卷第二 

唐天竺三藏達摩流支譯   

「復次，善男子！菩薩摩訶薩成就十種法，得忍圓滿。何等

為十？一者、內忍圓滿；二者、外忍圓滿；三者、法忍圓滿；四

者、隨佛教忍圓滿；五者、無分限忍圓滿；六者、無分別忍圓滿；

七者、不待事忍圓滿；八者、無恚忍圓滿；九者、悲忍圓滿；十

者誓願忍圓滿。 

「云何菩薩內忍圓滿？善男子！謂諸菩薩於內所有憂悲苦

惱，能安忍住，心無逼迫，是名菩薩內忍圓滿。 

「云何菩薩外忍圓滿？善男子！謂諸菩薩聞他麁言罵詈、毀

呰父母、親屬、阿遮利耶、鄔波馱耶，及聞誹謗佛、法、僧寶，

菩薩聞已不起瞋恨、反報毀呰，亦不為彼瞋恚、隨眠之所隨逐，

堪忍彼惱，能安隱住，是名菩薩外忍圓滿。 

「云何菩薩法忍圓滿？謂諸菩薩於佛所說素怛纜中一切甚

深微妙法義——無來無去、自性寂靜、離分別取、自性涅槃——

菩薩聞已，不驚不怖，作是思惟：『我若不了諸深妙法，終不能

得阿耨多羅三藐三菩提！』由是因緣攝取諸法，思惟修習，心生

信解，是名菩薩法忍圓滿。 

「云何菩薩隨佛教忍圓滿？謂諸菩薩若起瞋恚，為損害時，

菩薩自應如是思惟：『而此瞋恚從何而起？從何而滅？是誰所起？

云何而起，有所緣耶？』菩薩如是思惟：『彼能起之因，了不可

得；能滅之因，亦不可得。能起既無，所起非有；乃至所緣，皆

不可得！』由是菩薩安忍而住，瞋無緣起，是名菩薩隨佛教忍圓

滿。 

「云何菩薩無分限忍圓滿？謂諸菩薩非晝分忍，夜分不忍；

非夜分忍，晝分不忍。非自國忍，他國不忍；非他國忍，自國不

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=1&P=&5864225.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=1&P=&5864225.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=1&P=&5864225.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=1&P=&5864225.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=1&P=&5864225.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=2&P=&5864226.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=2&P=&5864226.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=2&P=&5864226.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=2&P=&5864226.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=2&P=&5864226.htm%230_2


 14 

忍。非於名聞者忍，無名聞者不忍；非於無名聞者忍，有名聞者

不忍。由是菩薩於一切時及一切國、名聞有無皆悉能忍，是名菩

薩無分限忍圓滿。 

「云何菩薩無分別忍圓滿？謂諸菩薩非惟父母、妻子、親屬

於是處忍，餘所不忍，是故菩薩下至旃荼羅等亦能行忍，是名菩

薩無分別忍圓滿。 

「云何菩薩不待事忍圓滿？謂諸菩薩修忍辱時，不為財物、

不為驚怖、不為行恩、不為順世及羞恥故，如是菩薩自性常忍，

是名菩薩不待事忍圓滿。 

「云何菩薩得無恚忍圓滿？謂諸菩薩設未遇彼瞋恚因緣及

未遇他瞋，心常安忍。若遇因緣及遇他瞋，或復輕欺、拳打、手

搏、刀杖損害，麁言毀責，菩薩遇已，作是思惟：『被輕毀業，

是我所造，我今應受，定非父母、親屬所造，是故我今歡喜忍受，

亦非內、外地界所受，水、火、風界亦復如是。』菩薩由是無倒

觀察，遇因緣時，於瞋、不瞋二俱能忍，是名菩薩得無恚忍圓滿。 

「云何菩薩悲忍圓滿？謂諸菩薩於彼貧苦一切有情為作君

主，若王、小王，有大財寶、多諸資具，若為一切貧苦有情罵詈、

呵責、惱亂之時，終無恚恨、損害之心，亦不自高，現主威勢，

但起思惟：『此諸有情是我所攝，我應養育而守護之！』由是菩

薩不生損害。以是因緣，起大悲心忍受安住，是名菩薩悲忍圓滿。 

「云何菩薩誓願忍圓滿？謂諸菩薩如是思惟：『我曾於彼一

切如來、應、正等覺所作師子吼，誓修菩提，成正覺已，於生死

海、煩惱泥中，濟拔一切諸有情等。菩薩由是不生瞋惱，是故我

應精勤修習，為拔濟故、為成熟故，為欲調伏、安樂有情，若自

起瞋及損害彼，即不含容。云何而能生於悲忍拔濟有情？』善男

子！如有良醫善能針療，見有眾生患目瞖者，作是思惟：『我應

愍彼，為除眼瞖，令無暗障。』爾時良醫起思惟已，自患眼暗。

善男子！汝意云何，而此醫師堪能療彼有情眼瞖，除暗障不？」 

止蓋菩薩白佛言：「不也，世尊！」 



 15 

佛告止蓋菩薩言：「善男子！菩薩亦爾！作是思惟：『我今

不應以般若針斷世間瞖，由自心有無明暗障，如何能滅他無明

惑！』由是因緣，終不損害，修忍安住，是名菩薩得誓願忍圓滿。 

「善男子！菩薩成就此十種法，得忍圓滿。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，得精進圓滿。何等為十？

一者、如金剛精進；二者、得無逮精進；三者、離二邊精進；四

者、廣大精進；五者、熾盛精進；六者、性常精進；七者、清淨

精進；八者、不共精進；九者、不輕賤精進；十者、不倨傲精進。 

「善男子！云何如金剛精進？謂諸菩薩發起精進，勤修而住

諸有情界，未涅槃者，令證涅槃；未得度者，令其得度；未解脫

者，令得解脫；未安隱者，令得安隱；未現等覺者，令現等覺。

菩薩如是勤修而住。爾時天魔伺求其短，將欲破壞，至菩薩所，

作如是言：『善男子！汝勿作此勤苦精進。何以故？我曾如是發

起精進，勤修而住諸有情界，未涅槃者，令證涅槃；未得度者，

皆令得度；未解脫者，令得解脫；未安隱者，令得安隱；未現等

覺者，令現等覺。如此精進，誑惑愚夫，皆為虛妄，非真實法。

善男子！如是勤修起精進者，我未曾見一有情能於阿耨多羅三藐

三菩提而現等覺。善男子！我知無量俱胝有情，皆能證入二乘涅

槃。善男子！汝徒精進求虛妄法，速捨是心，離諸苦惱！』爾時

菩薩作是思惟：『決定是魔惱壞於我！』菩薩悟已，知是魔說，

而告之言：『汝惡思惟欲破壞我，汝但自憂，勿憂我事。世尊已

說：「魔羅波旬！一切世間各隨逐業，若自、若共而感生處。」

魔羅！汝今亦隨逐業，亦自、亦共而感生處。汝應如是隨業而往，

莫惱亂我，無義利故，又於長夜自受苦惱！』爾時魔羅情智狹劣，

自生慚恥，即捨惡心隱沒不現。由是菩薩！若一切魔王及諸魔眾

來惱亂時，欲求其短，故相破壞，而菩薩心終不傾動，無下勇捍，

堅固不退，是名菩薩如金剛精進。 

「善男子！云何菩薩得無逮精進？謂諸菩薩發起如是種種

精進，諸餘菩薩雖復久遠積集淨業，安住真性，終不及此發起種

種精進菩薩，數分不及，迦羅等分乃至計喻及鄔波尼殺曇分亦不



 16 

能及，何況一切聲聞、緣覺！是中菩薩發心精進力，能攝取一切

佛法，復能捨離一切罪業諸不善法，是名菩薩得無逮精進。 

「云何菩薩離二邊精進？謂諸菩薩常起精進不增、不減。何

以故？以極增上生倨傲故，以極下劣生懈怠故，是故精進常不增、

減，是名菩薩離二邊精進。 

「云何菩薩廣大精進？謂諸菩薩發起精進：『願我如是當得

如來妙色端嚴！諸佛所有無見頂相，圓光隨好，微妙具足！』又

復發起如是精進：『願我當得無量無礙諸佛大智，及大威德勝義

性等！』是名菩薩廣大精進。 

「善男子！云何菩薩熾盛精進？謂諸菩薩發起精進，永離一

切塵垢過患，如末尼珠及紫金等，遠離一切塵垢過患，光明炫曜，

殊妙赫奕。菩薩精進如是熾盛，永離一切塵垢過患。何者名為精

進塵垢？何者名為精進過患？所謂懈怠、嬾惰、不節飲食、不自

知量、非理作意、起惡思惟，如是說名精進塵垢，亦名過患。菩

薩精進永能捨離，是故精進清淨無垢、鮮白熾盛、無復過患。是

名菩薩熾盛精進。 

「云何菩薩性恒精進？謂諸菩薩於諸威儀能常發起種種精

進，性恒勤勇，無休廢時，若身、若心曾無懈倦，是名菩薩性恒

精進。 

「云何菩薩清淨精進？謂諸菩薩發起如是恒常精進，所有眾

罪、諸不善法、無利益事障礙於道，乃至微細極小不善、一念惡

心亦不發起，況復廣大諸不善法！是故菩薩皆悉除斷，順涅槃理，

聖道資糧，趣菩提分。如是善法，菩薩修習令增長廣大，圓滿菩

提。是名菩薩清淨精進。 

「云何菩薩不共精進？謂諸菩薩如是思惟：『設使十方殑伽

沙界火聚遍滿，如阿鼻獄。過彼世界，有一眾生受諸苦惱，無歸、

無依及無怙恃。菩薩哀愍彼一有情，度猛火聚，往彼教化，尚不

辭勞，況多有惱而不救濟！』菩薩如是大悲精進，外道、二乘所

不能及，是名菩薩不共精進。 



 17 

「云何菩薩不輕賤精進？謂諸菩薩終不起心：『以我精進微

弱、下劣及懈怠故，修習菩提，自謂難得。』又復不作如是思惟：

『我亦不能荷擔如是於無量劫及千萬劫積集苦行，如救頭然，方

證菩提。』不作如是退屈之心。由是菩薩發如是心：『所有過去

如來、應、正等覺、現在如來、應、正等覺、未來如來、應、正

等覺，彼諸如來於無量劫精進修行皆現等覺，由是諸佛非不多時

修行精進，得有如是現正等覺。我亦如是，理應多劫修種種行，

當得阿耨多羅三藐三菩提，以三世如來同行精進已成佛故。又我

寧為一切有情精勤修習而處地獄，終不為己修行精進而證涅槃。』

是名菩薩不輕賤精進。 

「云何菩薩不倨傲精進？謂此菩薩起精進時終不味著，自倨

輕他。誰有智者，希他恩念而行精進！是名菩薩不倨傲精進。 

「善男子！菩薩摩訶薩能成就此十種法故，得精進圓滿。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，得靜慮圓滿。何等為十？

一者、積集福德；二者、能多厭離；三者、勤修精進；四者、具

足多聞；五者、得不顛倒勤修領受；六者、法隨法行；七者、成

利根性；八者、得心善巧；九者、得奢摩他、毘鉢舍那善巧；十

者、得不執著。 

「云何菩薩積集福德？謂諸菩薩愛樂大乘，復能積集一切善

根，所生之處攝善知識，而能修習種種妙行。又常願生大婆羅門

家、剎帝利家、大居士家，所生之處恒得正信。由是因緣增長無

量廣大善根，為常不離善知識故。善知識者，所謂諸佛、一切菩

薩。由是菩薩串習善根，增長熾盛，觀察世間苦惱逼迫、眾病所

集、愚暗所蔽、無所安住。何以故？以欲因緣故。 

「云何菩薩能多厭離？謂諸菩薩由前因緣，『我今不應於此

世間行於貪欲，以彼貪欲但由妄情分別生故。諸佛廣說一切貪欲

種種過患，所謂欲如尖摽、如鑹、如劍亦如利刀，又如毒蛇、如

水聚沫、如肉腐敗臭穢可惡。』由是菩薩起厭離心，剃除鬚髮而

披法服，出家正信，趣於非家。 



 18 

「云何菩薩勤修精進？謂此菩薩既出家已，發大精進，未得

令得，未解令解，未證令證。 

「云何菩薩具足多聞？謂此菩薩由前因緣，多聞領受，於世

俗諦及勝義諦深妙理中，善能宣說。 

「云何菩薩得不顛倒勤修領受？謂此菩薩於諸諦理領納於

心，精勤修習無倒善巧。 

「云何菩薩法隨法行？謂此菩薩得善巧已，法隨法行，所謂

正語、正業、正命、正思惟、正精進、正念、正定、正見，是為

菩薩修習道支。 

「云何菩薩而得利根？謂此菩薩習道支已，利根明悟，能正

了知。菩薩由此安住寂靜，遠離執著、一切憒閙，不樂多言。復

能捨離欲尋、恚尋、害尋及不死尋，遠離眷屬、名稱、利養。 

「云何菩薩得心善巧？謂此菩薩由前因緣，得心善巧，身常

寂靜，觀察其心於善、不善及與無記，自念：『我今心住何性？』

若住勝善清淨，心生信樂歡喜。云何勝善？謂三十七菩提分法。

若住不善，應當厭離，發起精進，便能永斷諸不善法。云何名為

諸不善法？謂貪、瞋、癡。貪有三種，謂上、中、下。云何上貪？

謂此貪欲遍滿身心，隨順下劣，心常染著，於一切時無有慚、愧。

云何無慚？謂貪欲者恒起思惟尋求欲境，心生愛重，耽著讚美，

是名無慚。云何無愧？謂貪欲者為欲因緣，能於父母及餘尊者起

於諍論，輕欺損害，重彼貪欲，是名無愧。謂貪欲者由是因緣生

於惡處，是故說名增上貪欲。云何中貪？謂貪欲者行貪欲已，即

生厭離，起變悔心，不復隨順，是名中貪。云何下貪？謂貪欲者

起貪欲時，或摩觸身、纔共語言、或時見已，欲心便息，是名下

貪。所有一切活命資具，心若執著總說名貪。云何名瞋？是瞋應

知亦有三種，謂上、中、下。云何上瞋？謂瞋恚者起種種瞋，於

五無間隨造一業，或謗正法。謗正法者，其罪過彼五無間業，數

分不及，迦羅分不及，乃至計喻、鄔波尼殺曇分亦所不及，由是

因緣生捺洛迦。若生人中，形貌慘黑，眼目恒赤，為人暴惡，常



 19 

行損害，由是因緣生捺洛迦。是名上瞋。云何中瞋？謂瞋恚者造

罪業已，速能改悔即起對除，是名中瞋。云何下瞋？謂瞋恚者由

起瞋故出麁惡言，輕調譏嫌，集不善業，經一剎那及一臘縛、一

牟呼栗多即能改悔，修習對除，是名下瞋。是癡應知亦有三種，

謂上、中、下。云何上癡？謂愚癡者恒住貪、瞋，曾無憂悔，是

名上癡。云何中癡？謂愚癡者起少不善，即能於彼梵行者前發露

懺悔，不見惡業可受重故，是名中癡。云何下癡？謂愚癡者於佛

所制非性戒中少有毀犯，或一、二、三，便能捨離，是名下癡。

菩薩於彼貪、瞋、癡法皆能遮止，由心善巧。得善巧已，終無喜

樂於彼染著。何以故？得心善巧故，若住無記即勤觀察，惟起正

念。云何無記？謂起心時，心不在內，亦不在外；非住於善，非

住不善；不住毘鉢舍那，亦復不住於奢摩他，而心下劣引起睡眠，

令心昧略，猶如士夫極重睡眠，初覺之時，根識惛昧，不能明了。

住無記心亦復如是。以無記心不明了故，菩薩於中心精勇銳，安

住歡喜。是名菩薩得心善巧。 

「云何菩薩得奢摩他、毘鉢舍那善巧？謂此菩薩心善巧已，

觀察諸法如幻如夢，思惟諸法：『此是善法，此非善法；此出離

法，此不出離法。』謂諸菩薩觀一切法皆依於心，心為自性、心

為上首，能攝受心、善調伏心、善了知心，故能攝此一切諸法。

既善調伏又善了知，由此因緣便能修習奢摩他法——如是繫心，

如是止心及安住心。勤修如是奢摩他故，便能安住心一境性。菩

薩住心一境性已，入定觀察，得離生喜樂。心得喜已，遠離欲界

惡、不善法及有尋有伺，是名修行住初靜慮。又離尋伺，不味喜

樂，觀無常已，出初靜慮，住內等淨，得定生喜樂，是名菩薩入

第二靜慮。次厭離喜及觀苦已，住捨正念、正知及樂，心安正受。

佛說：『成就住捨念樂，入第三靜慮，修行而住。』作空解已，

入第四靜慮，便捨我執。捨我執故，苦樂亦斷，憂喜滅故，住不

苦樂，捨念清淨，是名修習第四靜慮。又菩薩觀身與虛空等，既

信解已，捨諸色想、滅有對想——離種種想，捨色想故；滅有對

想，離異想故——入無邊空，是謂修習空無邊處。超過一切空無

邊已，有識等生，入無邊識，是謂修住識無邊處。超過一切識無



 20 

邊已，入無所有，是謂修住無所有處。超無所有，修習而住非想

非非想處。又諸菩薩遠離能緣想受心故，名住滅定。雖入彼定，

終不樂著。出彼定已，與慈心俱，捨怨憎心，遠損害想，廣大無

量，平等無二，極善修習，於一方面意解遍滿，入定而住，諸餘

三方、四維、上下周遍世間。與悲心俱，捨怨憎心，離損害意，

廣大無量，平等無二，極善修習，於一方面無邊世界意解遍滿，

入定而住，諸餘三方、四維、上下周遍世間。菩薩與喜心俱，捨

怨憎心，離損害意，廣大無量，平等無二，極善修習，於一方面

意解周遍，入定而住，諸餘三方、四維、上下周遍世間。菩薩與

捨心俱，離怨憎心，捨損害意，廣大無量，平等無二，極善修習，

於一方面意解周遍，入定而住，諸餘三方、四維、上下周遍世間。 

「云何菩薩得不執著？謂此菩薩得五神通亦不執著，常能希

求菩提資糧、諸法圓滿。 

「善男子！菩薩摩訶薩成就此十種法故，得靜慮圓滿。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，得般若圓滿。何等為十？

一者、無我善巧；二者、業果善巧；三者、有為善巧；四者、生

死流轉善巧；五者、捨離生死善巧；六者、得二乘善巧；七者、

大乘善巧；八者、捨離魔業善巧；九者、得不顛倒般若；十者、

得無等般若。 

「善男子！云何菩薩得無我善巧？謂諸菩薩學般若故，能正

觀色、受、想、行、識。觀察色時生不可得、集不可得、滅不可

得，如是觀察受、想、行、識，生、集、滅法俱不可得。以勝義

中不可得故，非於世俗。勝義、世俗諸法自性，但有言說，實無

可得。由是因緣，菩薩長時不捨精進，為欲利益諸有情故，如救

頭然。由是菩薩得無我善巧。 

「云何菩薩得業果善巧？謂諸菩薩如是思惟：『一切世間自

性皆空，如戲場處、健達縛城。一切有情雖非實有，然執著我，

由是不能通達聖道。』是諸有情如是思惟：『若無有我及無有情、

命者、生者、意生士夫，若補特伽羅、摩納縛迦，若養育者，即



 21 

無善惡業異熟果體性可得！』以正般若如實了知，是名菩薩得業

果善巧。 

「云何菩薩得有為善巧？謂諸菩薩以正般若了知一切諸有

為法，如是思惟：『諸有為法念念遷謝，無久住相，猶如危露，

譬若瀑流。云何如是法中而生貪著，即懷憂惱！若起執著，易壞

諸法，何名智者！』由是因緣，於滅壞法不樂執著，起厭離心，

是名菩薩得有為善巧。 

「云何菩薩得生死流轉善巧？謂諸菩薩如是思惟：『一切世

間無明所覆，常處生死，為愛羂縛。由愛為因，而生於取；由取

為因，生善惡業；由生業故，令有相續；由有為因，而起於生；

由生為因，故有老死、憂悲、苦惱，眾苦集故。如是展轉相續不

斷，如汲灌輪上下迴轉，生死相續亦復如是。』由此菩薩以正般

若如實了知，是名菩薩得生死流轉善巧。 

「云何菩薩得捨離生死善巧？謂諸菩薩如是思惟：『離無明

故，不著諸行；捨諸行故，則無有愛；遠離愛故，則無有取；能

離取故，有不相續；捨彼有故，則無有生；能離生故，永斷老死、

憂悲、苦惱。』由是菩薩以正般若如實了知，是名菩薩得捨離生

死善巧。 

「云何菩薩得二乘善巧？謂諸菩薩如是思惟：『此法能得預

流、一來及不還果、阿羅漢故，永盡諸漏，斷諸結習，無復相續

生死流轉，遊履涅槃。思惟此法得辟支佛，如犀角喻，獨一而行。

一切菩薩以正般若了知此法，終不取證！』何以故？若諸菩薩如

是思惟：『我為利益諸有情界作師子吼，我當拔濟住於生死諸有

情類，發大誓願，終不獨一出離生死！』是名菩薩得二乘善巧。 

「云何菩薩得大乘善巧？謂諸菩薩於學戒中，觀學者不可得、

所學亦不可得、戒所得果亦不可得，然不執空、墮於斷見，是名

菩薩大乘善巧。 

「云何菩薩而得捨離魔業善巧？謂諸菩薩遠離一切不善丈

夫，亦不住彼惡國之中。又能遠離隨世俗見、修習呪術，而求利



 22 

養及尊重供養。復能遠離障菩提法諸煩惱等，而能修習諸對除道。

是名捨離魔業善巧。 

「云何菩薩得不顛倒般若？謂諸菩薩修習般若，於諸世間經

書、呪術、工巧處中，常為教化諸有情故，終不為已求知解故，

亦不為身得名聞故，又復不為得利養故，為開演聖教大威德故，

終不欲為顯己德故，專起思惟殊勝正教，於如來制毘奈耶中，示

現功德，終不墮於異道諸見。是名菩薩得不顛倒善巧。 

「云何菩薩得無等般若？謂諸菩薩所學般若超過二乘、一切

世間天、魔、梵、世及諸外道婆羅門等，八部諸眾一切有情，而

無等於菩薩般若，惟除如來、應、正等覺。是名菩薩無等般若。 

「善男子！菩薩能成就此十種法，得般若圓滿。」 

佛說寶雨經卷第二 

 

佛說寶雨經卷第三 

唐天竺三藏達摩流支譯   

「復次，善男子！菩薩成就十種法，得方便善巧圓滿。何等

為十？一者、得迴向方便善巧；二者、令諸外道歸向方便善巧；

三者、轉捨境界方便善巧；四者、除遣惡作方便善巧；五者、救

護有情方便善巧；六者、施與有情活命方便善巧；七者、得受取

方便善巧；八者、捨離非處、住於是處方便善巧；九者、示現、

教導、勸勵、慶喜方便善巧；十者、供養承事方便善巧。 

「云何菩薩得迴向方便善巧？謂諸菩薩以非他攝所有花果，

晝夜六時奉獻諸佛及諸菩薩，以此善根迴向阿耨多羅三藐三菩提；

菩薩以非他攝所有香樹，若諸寶樹、若劫波樹，於晝夜六時供養

諸佛及眾菩薩，以此善根迴向阿耨多羅三藐三菩提。菩薩又於素

怛纜中所有廣大承事供養，聞已起於淨信樂心，迴此供養一切諸

佛及諸菩薩。又復菩薩能於十方諸菩薩所及餘有情所造善業，令

菩提資糧皆得圓滿，發淨意樂，深心慶喜，以此善根迴向阿耨多

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=2&P=&5864226.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=2&P=&5864226.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=2&P=&5864226.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=2&P=&5864226.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=2&P=&5864226.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=3&P=&5864227.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=3&P=&5864227.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=3&P=&5864227.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=3&P=&5864227.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=3&P=&5864227.htm%230_2


 23 

羅三藐三菩提。菩薩若以香花奉獻如來制多及佛形像，以此迴向，

令諸有情離破戒垢，得佛戒香；菩薩又常灑掃、塗地，持此迴向，

令諸有情離惡威儀，修善法式，齊整圓滿；又諸菩薩奉獻花蓋，

以此迴向，令諸有情捨離熱惱。又彼菩薩入僧伽藍發如是心，令

有情等入涅槃城；出伽藍時，願令有情出生死獄；若開房門，願

令有情開諸善趣出世智門；若閉房門，願令有情閉惡趣門。菩薩

坐時，願令有情皆得坐於妙菩提樹；右脇臥時，願令有情安住涅

槃；從臥起時，願令有情離纏障起；若往便利，願令有情向大覺

路；正便利時，願令有情拔諸毒箭；若洗淨時，願令有情洗煩惱

垢一切過患；若洗手時，願令有情離穢濁業；若洗足時，願令有

情離障塵垢；嚼楊枝時，願令有情捨離垢穢。菩薩自身所作諸業，

持此迴向，利益安樂一切有情；菩薩禮拜如來制多，願令有情常

得諸天及世間禮。是名菩薩迴向方便善巧。 

「云何菩薩令諸外道歸向方便善巧？謂此菩薩於彼彼類外

道眾中，能變化作諸外道形，謂遮洛迦波利、縛羅社迦、昵健陀

弗多羅，於彼法中受持讀誦。菩薩為欲成熟有情，如是思惟：『我

若先作阿遮利耶，則不能令傲慢有情隨順調伏。由是我往外道法

中，示現出家為作弟子。』既出家已，勇猛精進，隨彼修習種種

諸行，博學多聞，究盡彼法，乞麁穢食，所作皆勝彼諸外道威儀

行法。由是菩薩為諸外道尊重師範，所有言說悉皆信受，隨順調

伏。菩薩了知此諸有情歸向我已，說彼外道邪見過失、所學之法

復非正教、以不能說厭離貪欲令斷滅故。由是外道受菩薩化，捨

離邪道，入正法中。菩薩又於一切外道修習五通梵行之中，勤行

精進，證五神通。又復修習成就靜慮、諸三摩地、三摩鉢底，勝

諸外道所得五通，聰慧超彼為作師範。菩薩了知所化外道皆成熟

已，說彼靜慮、諸三摩地、三摩鉢底種種過失，所學之法復非正

教，以彼不說厭離貪欲對除道故。由是外道受菩薩化，捨離邪道

入佛法中。是名菩薩令諸外道歸向方便善巧。 

「云何菩薩轉捨境界方便善巧？謂此菩薩觀見一切多貪有

情，方便調伏，化作女身端嚴殊妙，勝餘女身，有情見者心生染

著。菩薩見彼如是染著，即便於彼寢臥之處示現命終，於一剎那、



 24 

一牟呼栗多現膖爛相，臭穢可惡。有情見已，起大驚怖，生苦惱

心，情深厭捨：『誰能令我離於如是穢惡之處！』爾時菩薩即於

彼前，隨機演說如是諸法，於三種菩提定隨證一。是名菩薩得轉

捨方便善巧。 

「云何菩薩除遣惡作方便善巧？謂此菩薩見諸有情造無間

罪，及起一切諸不善業，失心憂悔。菩薩往彼作如是言：『善男

子！云何失心憂悔而住？』彼有情言：『大士！我造無間諸不善

業，恐於長夜受諸苦惱，無利益故、不安樂故。以是因緣，失心

憂悔。』是時菩薩為彼有情廣說正法，令深悔過，受菩薩戒。若

此有情未能悔過，是時菩薩欲令彼人心生信伏，為現神通，廣說

彼人思惟之事。有情由是於菩薩所生信伏心，歡喜信樂。生信樂

已，根性成熟，菩薩為彼廣說妙法，彼人即能隨順領受。菩薩又

復於彼人前化作父母，說如是言：『汝可觀之，我即是汝同伴丈

夫，汝莫悔過此所造業，畢竟不墮捺洛迦中，亦不退失利益安樂！』

如是說已，即便殺害所現父母。菩薩於彼有情之前示現神變，彼

人思惟：『有智之者，尚殺父母不失神通，況我無智而造此業，

墮捺洛迦，退於利樂！』爾時菩薩為彼有情演說妙法，令其惡業

漸得輕微，猶如蚊翼。是名菩薩除遣惡作方便善巧。 

「云何菩薩救護有情方便善巧？謂此菩薩觀見有情根器成

熟，堪為說法。彼之有情造作一切極不善業，菩薩為欲利益彼人，

方便調伏，化作種種諸有情類，應以大王身得調伏者，即現大王

身而為說法；應以小王身得調伏者，即現小王身而為說法；應以

婆羅門、剎帝利身得調伏者，即現婆羅門、剎帝利身而為說法；

應以天身得調伏者，即現天身而為說法；應以執金剛身得調伏者，

即現執金剛身而為說法；應以怖畏得調伏者，現作怖畏而為說法；

應以繫縛、殺害、打罵得調伏者，即為示現如是等事而為說法；

應以愛語得調伏者，即現愛語而為說法。若有情類欲造彼彼無間

罪時，於菩薩身興損害意。其得神通菩薩，即為示現種種方便，

或時遮止，或復禁制，或移向他方；於彼人前，又復示現似彼所

造無間業事，或復示現捺洛迦相，制彼所造無間罪業令不現前。

其有未得神通菩薩，善能觀察彼諸有情壽命長短，見彼有情欲造



 25 

無間，作是思惟：『此諸有情將起重罪。』而發大悲心生憂惱。

菩薩觀彼猶如掌中置菴羅果，作是思惟：『我為利益一有情故，

能於阿鼻受大苦惱，即此有情乃至未住無餘涅槃，常能如是無別

方便而能遮止。此諸有情造惡業已，將欲生彼捺洛迦中，由我未

得神通自在，無有方便移彼不信、壽命短促、諸惡有情置於他方，

恐彼有情由不善業生阿鼻獄！』菩薩以是發起悲心，思惟有情各

隨自業無異方便而能救濟，但起慈心平等教誡，示為科罰。是名

菩薩救護有情方便善巧。 

「云何菩薩施與有情活命方便善巧？謂諸菩薩觀見有情不

堪受法，但求衣食以為自足，不能了知聖法調伏。菩薩教示此諸

有情算數、伎術、文字、注記如是事業，為成於善，不成惡法。

是名菩薩施與有情活命方便善巧。 

「云何菩薩得受取方便善巧？謂此菩薩得珍寶聚如妙高山

而不受取，若得下劣資生雜物而即受之。何以故？謂此菩薩如是

思惟：『此諸有情慳悋、嫉妬、貪愛所蔽，惜自他物，不令自他

而得受用，由此因緣處生死海，常被漂沒。』菩薩欲令彼有情等，

於長夜中得具足利益及安樂故，而便為受——雖受彼物不起貪愛，

無屬己心，但為供養諸佛、法、僧，令諸有情同獲勝利，及為饒

益貧苦有情——施主由是歡喜踊躍。是名菩薩得受取方便善巧。 

「云何菩薩捨離非處、住於是處方便善巧？謂諸菩薩觀見有

情堪能受法，於阿耨多羅三藐三菩提應現等覺，然彼有情為得聲

聞、辟支佛乘，發起方便，常勤修習。菩薩說法令彼有情捨離二

乘，引導迴向大乘法中。是名菩薩捨離非處、住於是處方便善巧。 

「云何菩薩示現、教導、讚勵、慶喜方便善巧？謂諸菩薩能

令有情未發菩提心者，令發菩提心；已發菩提心者，雖復持戒，

心易知足，若少精進而多懈怠，菩薩教令常修精進。若諸有情雖

少持戒，多有毀犯，由是因緣信不清淨，常無喜樂，為破戒垢覆

心而住。菩薩為彼有情演說種種妙法，令彼有情心生淨信，歡喜

悅樂。是名菩薩示現、教導、讚勵、慶喜方便善巧。 



 26 

「云何菩薩得承事供養方便善巧？謂諸菩薩既得出家，於諸

利養知量知足，所受利養無非法者。又諸菩薩獨處閑靜，入定而

住，隨順諸佛及菩薩行，如是思惟：『我欲承事供養如來。』謂

此菩薩隨順思惟已，而作種種承事供養一切如來，得六殊勝波羅

蜜多修行圓滿。云何修六波羅蜜多諸行圓滿？謂於承事供養等中

嚴辦資具，此是菩薩施波羅蜜多；謂於承事供養等中，發心饒益

一切有情，此是菩薩戒波羅蜜多；謂於承事供養等中，心能安住

歡喜悅樂，此是菩薩忍波羅蜜多；謂於承事供養等中，心無厭倦，

此是菩薩勤波羅蜜多；謂於承事供養等中一心思惟，此是菩薩靜

慮波羅蜜多；謂於承事供養等中，心能種種差別觀察，此是菩薩

般若波羅蜜多。是名菩薩承事供養方便善巧。 

「善男子！菩薩成就此十種法，得方便善巧圓滿。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法故，得願圓滿。何等為十？

一者、無下劣願；二者、無怯弱願；三者、為欲利益一切有情勤

修行願；四者、為諸佛、如來讚歎發願；五者、善能摧伏一切魔

願；六者、成就不由他願；七者、得無邊願；八者、不驚怖願；

九者、不疲厭願；十者、得圓滿願。 

「云何菩薩無下劣願？謂此菩薩不樂諸有而發於願，是名菩

薩無下劣願。 

「云何菩薩無怯弱願？謂此菩薩不厭三界、求離貪欲、住於

寂滅，而發於願，是名菩薩無怯弱願。 

「云何菩薩為欲利益一切有情勤修行願？謂諸菩薩發如是

願：『諸有情界乃至盡證無餘涅槃，我方於後證大圓寂！』是名

菩薩為欲利益一切有情勤修行願。 

「云何菩薩為諸佛、如來讚所發願？謂此菩薩發如是願：『諸

有情界乃至未發菩提心者，皆願發心；願發心已，次第修行菩提

分行；次修行已，坐菩提樹，於彼已得坐道場者，我當承事恭敬

供養，請轉法輪；若般涅槃，我當勸請久住世間，為欲利益諸有

情故！』是名菩薩為諸佛、如來讚所發願。 



 27 

「云何菩薩善能摧伏一切魔願？謂此菩薩發如是願：『若我

當來現等覺時，於佛土中永無一切天魔之眾，亦復不聞諸魔名

字！』是名菩薩善能摧伏一切魔願。 

「云何成就不由他願？謂此菩薩不由他故，於阿耨多羅三藐

三菩提而方發願。然以般若觀有情界受於苦惱，既觀見已，為欲

救護，發阿耨多羅三藐三菩提心。是名菩薩而能成就不由他願。 

「云何菩薩得無邊願？謂此菩薩不為菩提少分資糧而發於

願，然此菩薩為發大願，偏覆左肩，右膝著地，起淨信心，觀十

方界現住諸佛、一切菩薩——或有菩薩住於苦行或坐道場，或見

諸佛或現等覺或轉法輪——觀見彼已，發淨意樂，於彼十方諸佛、

菩薩或住苦行或現等覺及轉法輪，菩薩於彼一一信解，深心慶喜，

迴向阿耨多羅三藐三菩提。是名菩薩得無邊願。 

「云何菩薩得不驚怖願？謂諸菩薩有新發心，聞甚深法，聞

於諸佛廣大威德，聞諸菩薩遊戲神通，聞於甚深方便善巧，菩薩

聞已不驚不怖，作是思惟：『謂諸如來所證菩提、所住境界、成

熟有情皆無邊量，於彼法中我不能知，諸佛證知我應當知。』是

名菩薩得不驚怖願。 

「云何菩薩不疲厭願？謂諸菩薩雖見有情志性頑愚又難調

伏，於此有情終不疲厭。或有菩薩見諸有情志性頑愚、難調伏者

而生疲厭；由疲厭故，棄捨有情，發如是願：『我求生於清淨世

界，終不用聞如是諸惡有情之名；雖復願生清淨世界，終不得生，

以棄捨有情不成熟故。』於此義中，又聰慧菩薩發如是心：『於

諸世界諸有情中，精進下劣、有懈怠者，頑嚚聾瞽如彼啞羊，如

是有情為一切佛及諸菩薩觀察簡擇，及遍有情界中，無般涅槃法

者並皆棄捨。我今欲令如此有情悉當集會我佛剎中，又我欲令此

諸有情坐於道場，成阿耨多羅三藐三菩提。』而此菩薩發如是心

思惟之時，念念之中諸魔宮殿悉皆震動，又為一切諸佛、如來之

所稱歎。如是菩薩必定得生清淨佛土，又能速疾於阿耨多羅三藐

三菩提而現等覺。是名菩薩得不疲厭願。 



 28 

「云何菩薩得圓滿願？謂此菩薩坐道場已，摧破魔軍，於阿

耨多羅三藐三菩提道而現等覺。願既圓滿，無復更發。善男子！

譬如蘇油於其鉢中，平滿盛已，更不容受，如極微量一滴蘇油，

是故說名得圓滿願。菩薩如彼盛蘇油鉢，能於菩提現等覺已，願

既滿足，無復更發一切妙願。是名菩薩得圓滿願。 

「善男子！菩薩成就此十種法，得大願圓滿。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，修力圓滿。何等為十？

一者、他不映蔽修力圓滿；二者、不被摧伏神力圓滿；三者、於

福德力修習圓滿；四者、於般若力修行圓滿；五者、於眷屬力同

得圓滿；六者、於神通力修得圓滿；七者、於自在力修得圓滿；

八者、於總持力而得圓滿；九者、無能改易神變力圓滿；十者、

他不違越教力圓滿。 

「善男子！云何菩薩他不映蔽修力圓滿？謂此菩薩，一切外

道諸異論者不能映蔽，是名他不映蔽修力圓滿。 

「云何菩薩不被摧伏神力圓滿？謂此菩薩，諸有情中終無有

能摧菩薩力，是名不被摧伏神力圓滿。 

「云何菩薩於福德力修習圓滿？謂此菩薩修習一切世、出世

間所有福德，菩提資糧悉皆積集，無有少分不圓滿者，是名菩薩

於福德力修習圓滿。 

「云何菩薩於般若力修行圓滿？謂此菩薩於諸佛法以正般

若而觀見之，唯除如來一切種智，非不已證，非不了知，是名菩

薩於般若力修習圓滿。 

「云何菩薩於眷屬力同得圓滿？謂此菩薩所有眷屬，於戒及

見、威儀、淨命皆悉圓滿，所有眷屬一切皆同菩薩所行，是名菩

薩於眷屬力同得圓滿。 

「云何菩薩於神通力修得圓滿？謂此菩薩神通勝力，超諸世

間及彼二乘神通境界，菩薩樂欲於一毛端安贍部洲乃至四洲，若

千世界、二千、三千、大千世界。又復菩薩樂欲於一微塵量中安



 29 

處無量殑伽沙界，如是世界若二、若三、若四、若五，或十、二

十，三、四、五十，乃至不可說不可說不可說殑伽沙界，安置於

一極微塵中。其微塵量不增不減，彼諸世界於一微塵中，各各安

處不相障礙，其中有情亦無嬈亂迫迮之相。是名菩薩於神通力修

得圓滿。 

「云何菩薩於自在力修得圓滿？謂此菩薩意所樂欲七寶充

滿大千世界，饒益有情，乃至樂欲種種諸寶於不可說不可說界皆

得充滿。是名菩薩於自在力修得圓滿。 

「云何菩薩於總持力而得圓滿？謂此菩薩乃至聞於所不可

說不可說數諸佛土中，一切如來演說正法，義句有異，名理不同，

菩薩能於一剎那中，若一臘縛、一牟呼栗多，於義句名理領受了

知並能修習。是名菩薩於總持力而得圓滿。 

「云何菩薩無能改易神變威力圓滿？謂此菩薩所有神變，唯

除如來、應、正等覺，一切有情終無有能改易菩薩。是名菩薩得

無改易神變威力圓滿。 

「云何菩薩得不違越教力圓滿？謂此菩薩所有教勅言無有

二，有情信順、無違越者，唯除方便、善巧、利樂。是名菩薩得

不違越教力圓滿。 

「善男子！菩薩成就此十種法，修力圓滿。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，得智圓滿。何等為十？

一者、於補特伽羅無我智得圓滿；二者、於法無我智得圓滿；三

者、於無限量智得圓滿；四者、於三摩地所行境界智得圓滿；五

者、修神變智而得圓滿；六者、不攝取智修得圓滿；七者、觀有

情所行智得圓滿；八者、於無功用智得圓滿；九者、諸法相智修

得圓滿；十者、於出世智修得圓滿。 

「云何菩薩於補特伽羅無我智圓滿？謂此菩薩隨諸蘊相觀

見生起，又於諸蘊觀見滅壞。菩薩正觀諸蘊生時，性不堅固、無

實所作，即是空性；及正觀察諸蘊滅時體性破壞。菩薩如是思惟：

『諸蘊畢竟無我，亦無有情、無有命者、無養育者、無補特伽羅。



 30 

愚夫異生執著於我。』如是思惟：『蘊即非我，我即非蘊，然諸

蘊中妄執有我，不能了知真實法故，生死流轉猶如旋輪。』菩薩

如實了知諸法，是名菩薩於補特伽羅無我智得圓滿。 

「云何菩薩於法無我智得圓滿？謂此菩薩如實了知增益損

減諸法體性。菩薩又復如是思惟：『法之與名更互為客，但由虛

妄分別安立法及名字，俱無自性，依想心量，及隨世俗法及名字

更互為客，非無有體及以作用，此依他緣說有法性，待他眾緣而

得起故。』菩薩如實了知一切待緣而起，緣盡而滅。是名菩薩於

法無我智得圓滿。 

「云何菩薩於無限量智得圓滿？謂此菩薩無限量智，非初剎

那起，後剎那不起；非此方起，餘方不起。以無礙智於一切剎那、

一切方所，而常相續，恒遍起故。是名菩薩於無限量智得圓滿。 

「云何菩薩於三摩地所行境界智得圓滿？謂此菩薩能悉了

知二乘所得諸三摩地，能悉了知菩薩所得諸三摩地，及能了知一

切如來諸三摩地。又此菩薩亦能了知二乘修習住三摩地及三摩地

所行境界，亦能了知一切菩薩住三摩地及三摩地所行境界，亦能

了知如來所住諸三摩地及三摩地所行境界。以如來力加持菩薩故，

能了知佛三摩地。菩薩若以自所成就異熟果智，即不能知佛三摩

地；以自成就異熟果智，能悉了知餘三摩地。是名菩薩於三摩地

所行境界智得圓滿。 

「云何菩薩修神變智而得圓滿？謂此菩薩能正了知聲聞神

變，能正了知緣覺神變，能正了知菩薩神變，何況一切有情所有

神變而不能知！是名菩薩修神變智而得圓滿。 

「云何菩薩不攝取智修習圓滿？謂此菩薩所成就智，一切外

道及諸惡魔、聲聞、緣覺不能攝取，是名菩薩不攝取智修習圓滿。 

「云何菩薩觀有情所行智得圓滿？謂此菩薩以清淨智觀有

情界，見有情中或未發菩提心，或已發菩提心，或未得菩提心，

或已得菩提心，或住初地乃至十地，或已現等覺，或正現等覺轉

法輪時，或於所化一切已辦入般涅槃，或有聲聞乘般涅槃時，或



 31 

有辟支佛乘般涅槃時，或生善趣或生惡趣，菩薩悉見。是名菩薩

觀有情所行智得圓滿。 

「云何菩薩於無功用智得圓滿？謂此菩薩行、住、去、來若

動若寂，任運常起無功用智。如人睡眠出息、入息而無功用。應

知菩薩無功用智亦復如是，於一切境智起無礙。是名菩薩於無功

用智得圓滿。 

「云何菩薩諸法相智修得圓滿？謂此菩薩了知諸法皆同一

相，謂能了知一相無相及諸幻相、妄分別相。是名菩薩諸法相智

修得圓滿。 

「云何菩薩出世間智修習圓滿？謂此菩薩得無漏智，超過一

切世間諸智，是名菩薩出世間智修習圓滿。 

「善男子！菩薩成就此十種法，得智圓滿。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，得如大地。何等為十？

一者、廣大無量；二者、一切有情之所受用；三者、捨離恩怨；

四者、普能承受大法雲雨；五者、為諸有情之所依止；六者、諸

善種子之所依處；七者、如大寶器；八者、如大藥器；九者、得

不傾動；十者、得不驚怖。 

「善男子！云何菩薩廣大無量？猶如大地，周遍廣大無有邊

量。菩薩如是，周遍廣大，福智資糧無有限量。是名菩薩得廣大

無量。 

「云何菩薩為一切有情之所受用？譬如大地為種種資具，一

切有情之所受用。菩薩如是，攝取彼彼布施、持戒、忍辱、精進、

靜慮、般若波羅蜜等種種資糧，為諸有情之所受用。是名菩薩為

一切有情之所受用。 

「云何菩薩捨離恩怨？善男子！譬如大地平等載育，無恩無

怨、無瞋無喜種種之想。菩薩如是，於有情中無有恩怨，不生瞋

喜。是名菩薩捨離恩怨。 



 32 

「云何菩薩普能承受大法雲雨？譬如大地普能承受廣大雲

雨，悉皆含容。菩薩如是，承受如來發起廣大善法雲雨，能忍能

持。是名菩薩普能承受大法雲雨。 

「云何菩薩為諸有情之所依止？善男子！譬如大地為諸有

情來去所依。菩薩如是，平等普為一切有情往於善趣及向涅槃之

所依故。是名菩薩為諸有情之所依止。 

「云何菩薩為諸善種之所依處？善男子！譬如大地能為一

切種子依處。菩薩如是，能為有情一切善法種子依處。是名菩薩

諸善種子之所依處。 

「云何菩薩如大寶器？善男子！譬如大地為諸寶器，能現種

種諸珍寶故。菩薩如是，能現種種諸功德寶。是名菩薩如大寶器。 

「云何菩薩如大藥器？善男子！譬如大地，一切諸藥依之出

現，能除世間一切諸病。菩薩如是，諸大法藥依之而出，所現法

藥能滅世間煩惱諸病。是名菩薩如大藥器。 

「云何菩薩得不傾動？善男子！譬如大地，非蚊、蚋等力所

虧損，世間諸風不能搖動。菩薩如是，不為一切有情內、外苦惱

之所傾動。是名菩薩得不傾動。 

「云何菩薩得不驚怖？善男子！譬如大地，若有諸龍及諸獸

王哮吼音聲，無有驚怖。菩薩如是，聞彼諸魔、一切外道哮吼音

聲，不生怖畏。是名菩薩得不驚怖。 

「善男子！菩薩成就此十種法，得如大地。 

佛說寶雨經卷第三 

 

  

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=3&P=&5864227.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=3&P=&5864227.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=3&P=&5864227.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=3&P=&5864227.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=3&P=&5864227.htm%230_3


 33 

佛說寶雨經卷第四 

唐天竺三藏達摩流支譯  

「復次，善男子！菩薩成就十種法，得如於水。何等為十？

一者、隨順善法；二者、常能生長一切白法；三者、歡喜淨信、

悅樂滋潤；四者、令一切煩惱相續朽敗；五者、自性澄清、無濁、

潔淨；六者、息滅一切煩惱燒然；七者、捨離一切諸欲愛渴；八

者、甚深難度；九者、於等、不等地方充滿；十者、息滅一切諸

煩惱塵。 

「云何菩薩隨順善法？譬如大水，若行、若流、若出，皆能

隨順滋潤草木。菩薩如是，於諸善法隨順修行、隨順流布、隨順

出離。是名菩薩隨順善法。 

「云何菩薩能生一切白善之法？善男子！譬如水性能生一

切草木叢林；生已，增長。菩薩如是，以三摩地水能生一切菩提

分法；生已，增長，乃至能成薩筏若樹，以得一切佛果智樹。所

有種種諸白善法，令諸有情之所受用。是名菩薩能生一切諸白善

法。 

「云何菩薩得歡喜淨信、悅樂滋潤？善男子！譬如於水自性

流潤，及能令他一切滋潤。菩薩如是，常懷淨信、歡喜悅樂、自

性滋潤，及能令他一切有情歡喜淨信、悅樂滋潤。云何歡喜？謂

常悕求出世間法。云何淨信？謂能歸依於佛、法、僧。云何悅樂？

謂彼所有清淨之心而常悅樂。是名菩薩歡喜淨信悅樂滋潤。 

「云何菩薩令一切煩惱相續根栽皆悉朽敗？善男子！譬如

於水能令一切若樹、若草其根腐敗。菩薩如是，以修行所依三摩

地水，能令一切煩惱根栽相續腐敗。既腐敗已，煩惱相續體不可

得，煩惱臭穢無有餘習。是名菩薩令一切煩惱相續根栽皆悉腐

敗。 

「云何菩薩自性澄清、無濁、潔淨？善男子！猶如於水自性

澄清、無濁、潔淨。云何自性澄清？謂能遠離纏及隨眠。云何無

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=4&P=&5864228.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=4&P=&5864228.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=4&P=&5864228.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=4&P=&5864228.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=4&P=&5864228.htm%230_2


 34 

濁？謂能遠離貪、瞋、癡故。云何潔淨？能令諸根得潔淨故。是

名菩薩自性澄清、無濁、潔淨。 

「云何菩薩息滅一切煩惱燒然？善男子！猶如水性於有情

熱惱及熱時、熱處悉令息滅。菩薩如是，能以法水息滅有情諸煩

惱熱。是名菩薩息滅一切煩惱燒然。 

「云何菩薩捨離一切諸欲愛渴？善男子！猶如有情為渴所

逼，若得於水即便止渴。菩薩如是，一切有情為彼欲境渴所逼故，

生諸苦惱。菩薩即為雨大法雨，有情由此離境界渴。是名菩薩捨

離一切諸愛欲渴。 

「云何菩薩甚深難度？善男子！如大深水甚為難度。菩薩如

是，成就般若圓滿甚深，不為諸魔一切外道之所能度。是名菩薩

甚深難度。 

「云何菩薩於等不等地方充滿？善男子！如水瀑流於等、不

等諸地方所皆悉遍滿。菩薩如是，法水瀑流於等、不等諸有情界

遍能充滿。由菩薩哀愍諸有情故，發起瀑流廣大法水，而不逼迫

諸有情界，不同於水。是名菩薩於等、不等地方充滿。 

「云何菩薩息滅一切諸煩惱塵？善男子！譬如於水能令一

切堅硬地方普皆柔軟，及諸塵坌皆能止息。菩薩如是，以般若所

依三摩地水，令諸有情堅硬染心悉皆柔軟，及能息滅煩惱塵坌。

是名菩薩息滅一切諸煩惱塵。 

「善男子！菩薩成就此十種法，等之於水。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，等之於火。何等為十！

一者、能燒諸煩惱聚；二者、能成熟佛法；三者、能乾諸煩惱泥；

四者、如大火聚；五者、如火光明；六者、能令驚怖；七者、能

令安隱；八者、能令一切有情共得；九者、能令供養；十者、得

不輕欺。 



 35 

「云何能燒諸煩惱聚？善男子！譬如大火能燒一切草木、叢

林諸穢惡聚。菩薩如是，以智慧火能燒一切纏及隨眠、貪、瞋、

癡等煩惱惡聚。是名菩薩能燒一切諸煩惱聚。 

「云何菩薩能成熟佛法？善男子！譬如火性成熟一切種種

飲食、諸藥等物。菩薩如是，以內證般若成熟佛法而不退失。是

名菩薩成熟佛法。 

「云何菩薩能乾諸煩惱泥？善男子！譬如大火能乾於泥。菩

薩如是，悉能乾竭諸煩惱泥。是名菩薩能乾一切諸煩惱泥。 

「云何菩薩如大火聚？善男子！譬如有人為極寒苦之所逼

迫，然大火聚，得離寒苦。菩薩如是，若諸有情為煩惱寒苦之所

逼迫，以般若火令得銷滅。是名菩薩如大火聚。 

「云何菩薩如火光明？善男子！譬如有人於雪山頂、珉陀羅

山頂然大火聚，赫奕熾盛，光耀周遍一踰繕那或二踰繕那或三踰

繕那。菩薩如是，以智慧明光耀周遍百踰繕那或千踰繕那或百千

踰繕那，乃至無量阿僧企耶諸世界中一切有情，皆蒙智光明耀周

遍。有情遇此智光明故，破壞一切無明黑闇。是名菩薩如火光明。 

「云何菩薩能令驚怖？善男子！譬如獸王及諸惡獸，見大火

聚即生怖畏，既驚怖已捨離於此，遠至他方。一切魔王及諸魔眾

亦復如是，若見菩薩心生怖畏，由彼自念威光下劣，捨離菩薩遠

至餘處，尚不欲聞菩薩之名，何況近見！是名菩薩能令驚怖。 

「云何菩薩能令安隱？善男子！譬如有人在於曠野，飢渴困

乏，險難艱辛，迷失方所，見大火聚即往趣之，或遇村落或牧牛

處，彼人見已，遠離一切所有怖畏心得安隱。有情亦爾！在於生

死曠野、險難，飢渴困乏，迷失正路，見菩薩已，遠離一切煩惱

驚怖，心得安隱。是名菩薩能令安隱。 

「云何菩薩能令一切有情共得？善男子！譬如火聚溫煖勢

力，一切有情之所共得，若王王等及旃荼羅子皆共得之。菩薩亦

爾！所有恩力一切有情若王、王等及旃荼羅子皆共得之。是名菩

薩能令一切有情共得。 



 36 

「云何菩薩能令供養？善男子！譬如火聚能令人間城邑、聚

落事火婆羅門、剎帝利等之所供養。菩薩亦爾！應為世間天、人、

阿素洛等，猶如佛想而皆供養。是名菩薩能令供養。 

「云何菩薩得不輕欺？善男子！如微小火不可輕欺，以性能

燒故。菩薩亦爾！住解行位，初學大乘，雖未能有廣大威力，一

切世間天、人、阿素洛等終不輕慢。何以故？世間天、龍、藥叉、

健達縛、阿素洛等，了知菩薩不久坐於菩提道場，當成阿耨多羅

三藐三菩提。是名菩薩得不輕欺。 

「善男子！菩薩成就此十種法，得如於火。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，等如於風。何等為十？

一者、等於風行無有處所；二者、等風所行究竟不盡；三者、能

得摧破有情我慢山峯；四者、能得起於大法雲雨；五者、能得除

滅一切有情煩惑熱惱；六者、能普施與一切有情等流淨法，出息

入息活命善巧；七者、能持無量大法雲雨；八者、能得安立最勝

大法，一切宮殿種種莊嚴；九者、能於眾會決定演說種種妙法，

猶如風吹諸劫波樹，適意之花如雨而下；十者、於阿僧祇劫積集

無量清淨法輪及三摩地解脫總持，於彼大海蘇迷盧山、輪圍山等

之所圍遶眾會之處，若有眾生堪應調伏可成熟者，發智風輪，轉

滅所依，一切無餘。 

「善男子！云何等於風行無有處所？善男子！譬如風行，於

一切處，無有住著，亦無處所，無所依止，亦無色相，能作自事，

謂令一切宮室、蘇迷盧山及諸海等有所動搖，皆得成辦，能令他

見。菩薩亦復如是，行一切處得無所著。何者是一切處？謂蘊、

界、處。一切法中，蘊謂色蘊、受蘊、想蘊、行蘊、識蘊；界謂

眼界、色界、眼識界，耳界、聲界、耳識界，鼻界、香界、鼻識

界，舌界、味界、舌識界，身界、觸界、身識界，意界、法界、

意識界；處謂眼處、色處，耳處、聲處，鼻處、香處，舌處、味

處，身處、觸處，意處、法處。菩薩又於世、出世法，一切天、

人富貴熾盛、轉輪聖王、釋、梵、護世、大自在天及聲聞、緣覺、

諸地菩薩乃至一切智中，於此諸處得無所著。又能遠離非有、非



 37 

無、非一性、非異性、非真實性、非虛妄性等，無量分別之所分

別，以無有所緣故，然菩薩所行解脫無礙。復能示現普遍十方無

量無邊諸世界中，現作釋、梵、護世等身，為欲饒益一切有情，

行一切處，經於多劫終不可見，由離邊際故，以法性身遠離分別、

所分別故。善男子！是名菩薩等於風行無有處所。 

「善男子！云何菩薩等風所行究竟不盡？善男子！如風順

行無量世界，能吹諸物，速疾迴轉，各有所作。菩薩亦爾！如風

觸物，速疾行於一切方所，究竟不盡。謂能行於一切如來道場眾

會，及諸菩薩道場眾會，又於一切世間所有宮室之中，普遍安立，

宣暢演說，周遍觀察世俗、勝義無量諸法。是名菩薩等風所行究

竟不盡。 

「善男子！云何菩薩能得摧破一切有情我慢山峯？善男子！

譬如風吹能令曼陀羅山峯林低屈、摧折、墮落。菩薩亦爾！如彼

風吹能令有情我慢、憍醉、縱逸峯林摧折、墮落。何者名為我慢

山峯？謂諸有情恃己所有色力等相，受用自在，長壽無病，能得

活命，工巧多聞，聰明智慧，有勝眷屬，言辭辯了，令眾樂聞，

由是憍醉自讚己能。菩薩為欲摧破有情我慢山峯故，能示現色力

之相、受用等事，最勝自在過於彼人，為說正法，摧破有情我慢

高山，悉能安置清淨善處。是名菩薩能得摧破我慢山峯。 

「善男子！云何菩薩能得起於大法雲雨？善男子！譬如風

力周遍四方，發起大雲；其雲如輪有種種色，雷音遠震如海中聲，

美妙明朗，甚深柔軟；又出種種音樂歌聲能令悅意，電光為鬘，

莊嚴晃耀，晝夜恒常而雨大雨；又雨種種諸寶之雨，流霔周遍，

彌覆百千俱胝那庾多界，令諸有情歡喜悅樂；又令世間一切草木、

叢林、苗稼皆得生長。菩薩亦爾！以大悲為風，發起十方無邊世

界，種種身相以之為雲，所出光明晃耀殊勝，色相顯現，如彼電

鬘光飾嚴淨，為諸有情之所愛樂，出大音聲說真實法，猶如雷震

美聲深遠，言辭差別有六萬種，以此音聲為盡虛空、周遍法界一

切有情雨大法雨，覆護一切世界有情在於惡趣及諸無暇、受苦之

者，皆令離苦。復能加持此諸有情，安置一切嚴淨世界，然皆令



 38 

得最勝喜悅，生安樂心富貴熾盛，令得種種相好圓光，其光清淨

分明晃耀。又於一切諸法會中，以法雨水灌人、天頂，令得最勝

歡喜悅樂，成就圓滿一切世間，及出世間諸白淨法，皆令生長，

如彼雲雨，能令藥草叢林苗稼皆得生長。是名菩薩能廣發起大法

雲雨。 

「善男子！云何菩薩能得除滅一切有情煩惑熱惱？善男子！

如風吹擊諸雲藏時，周遍流注清淨香雨，能作清涼，除滅有情一

切熱惱。菩薩亦爾！大悲為風，以正法為水、清淨戒香及不空願

香饒益有情，謂親近菩薩同居之時，若聞說法、若見、若觸皆蒙

獲益，是名菩薩不空願香。以此無上和合香水，能令惡趣一切有

情貪、瞋、癡等邪見惡行、貧窮困苦、於其境界所愛乖離、非愛

和合、起非法貪、能生眾病如是熱惱皆得銷滅，又能置於無憂惱

地。是名菩薩能得銷滅一切世間煩惱炎熱。 

「云何菩薩能普施與一切有情等流淨法，出息入息活命善巧？

善男子！如因風力有出入息，能令一切有情活命。菩薩亦爾！如

彼風力能施一切白淨之法，能與種種富貴滿足，能令有情各得歡

喜。 

「復次，善男子！譬如風力廣能安立一切世界種種莊嚴，謂

風能持金剛輪等、七寶洲海、輪圍山、大輪圍山、四大洲渚、蘇

迷盧山、大蘇迷盧山及餘寶山、香山、雪山、帝釋宮殿、贍部洲

等，及小千、中千、大千世界。菩薩亦爾！大悲為風，謂能施與

周遍十方一切有情諸福德聚，悉令生長、安立、成就。如因風力

成就雪山，菩薩施與世間福田，應知亦爾！如風成就四大洲渚、

蘇迷盧山等，菩薩成就聲聞，應知亦爾！如風能持小千世界，菩

薩能成辟支佛果，應知亦爾！如風成立中千世界，如是成立菩薩

乘果，當知亦爾！如風成立大千世界，菩薩如是成如來身百福之

相，出過一切世間、一切世界，甚深清淨，究竟圓滿，遍虛空界，

聞佛名稱，一切供養，於一切時安立三摩呬多，常住現前，應知

亦爾！如風能成諸大海水，菩薩能成三摩地海，應知亦爾！如風

成立小、中、大洲及諸山等，菩薩成就諸陀羅尼，以方便成熟諸



 39 

弟子眾及一切有情，應知亦爾！如風成立帝釋宮殿，菩薩能成清

淨佛剎、功德莊嚴，應知亦爾！如風能成劫波樹林，菩薩成就諸

地波羅蜜多及三摩地、神通自在、諸陀羅尼、三明智光、現正等

覺力及無畏、不共、大悲，於一切法最勝自在，應知亦爾！ 

「善男子！何者名為諸佛、世尊百福之相？善男子！譬如十

方一一方面如阿僧企耶殑伽河沙世界，其中所有一切有情一一成

就十三千大千世界中所有輪王福德之聚。彼諸有情成就如是福德

之聚總為一聚，成一大轉輪王福德之量。於其東方過前所說世界

數量，復有世界數量如前，其世界中所有眾生一一成就如前所說

一大輪王福德之量。如是次第，南西北方、四維上下亦復如是，

乃至盡彼虛空界中一切世界所有眾生，一一成就如前所說一大輪

王福德之量。善男子！假使十方一一方面如阿僧企耶殑伽河沙世

界，其中所有一切有情一一成就十三千大千世界中所有帝釋福德

之聚。彼諸有情所成如是帝釋福德之聚，以此福聚合成一大帝釋

福德之量。於其東方過前所說世界數量，復有世界數量如前，其

世界中所有眾生一一成就如前所說一大帝釋福德之量。如是次第

南西北方、四維上下亦復如是，乃至盡彼虛空界中一切世界所有

眾生，一一成就如前所說福德之量。善男子！譬如十方一一方面

如阿僧企耶殑伽河沙世界，其中所有一切有情，一一成就十三千

大千世界中所有梵王福德之聚。彼諸有情所成如是梵王福德之量

總為一聚，以是福聚合成一大梵王福德之量。於其東方過前所說

世界數量，復有世界數量如前，其世界中所有眾生一一成就如前

所說一大梵王福德之量，如是次第南西北方、四維上下亦復如是，

乃至盡彼虛空界中所有眾生，一一成就如前所說一大梵王福德之

量。善男子！以如是算數世界所有眾生成就聲聞及辟支佛，證得

十地大智光明法雲灌頂，成十自在諸大菩薩福聚之量，亦復如

是。 

「善男子！總以如是十方三世盡虛空際一切世界所有眾生

微塵數等，以彼如是一切種類若干有情福德之聚，如是積數滿於

百倍，成就如來一毛孔中福德之聚。以彼如來一切毛孔福德之聚，

如是積數滿十阿僧企耶百千倍數，成就八十隨好之中一隨好福德



 40 

之量。以彼一切隨好福德，如是積數滿十不可說不可說倍，成就

如來二十九相，如是積數滿十不可說不可說俱胝倍，成就如來眉

間白毫之相。其白毫相光明嚴淨，過於圓滿清淨月輪其量千倍。

如是積數滿十不可說不可說千俱胝倍，成就如來無觀頂相，其無

觀頂相烏瑟膩沙之所莊嚴，出過世間所有積數滿十不可說不可說

俱胝那庾多數百千倍，成就如來梵音聲相。其佛所出梵音聲相有

六萬分，任運自在能種種說，詞韻和雅，一切世間無不等聞，復

令眾生歡喜滿足。善男子！是名諸佛百福之相。 

「善男子！如來以是無盡福智資糧普遍之所莊嚴，令一切有

情而得受用。善男子！若於十方遍於法界盡虛空性諸世界中所有

眾生，悉住第十法雲之地，皆得種種殊勝三業之所莊嚴，於十自

在中能得自在，以贍部洲金而為諸器，種種諸寶之所莊嚴，量如

虛空，其數等於殑伽河沙。以此寶器盛取如來一毛孔中福德之聚，

於一剎那盛取而去，盡未來際盛而復往，如來一毛孔中福德之聚

不增不減。善男子！一切如來百福體相不可思議。 

「何者諸地有十二種？一、未發菩提心地；二、極喜地；三、

離垢地；四、發光地；五、焰慧地；六、極難勝地；七、現前地；

八、遠行地；九、不動地；十、善慧地；十一、法雲地；十二、

普光明佛地。何者是初、未發菩提心地？謂此菩薩出過一切愚夫

所行滅壞之法，勝於一切三界人、天、釋、梵、護世、聲聞、緣

覺，超過一切世間所得殊勝，三業種種莊嚴之所莊嚴，圓光晃耀

十方無邊一切世界，由精進力一剎那中，於阿僧企耶諸世界中，

來而復往無有障礙；於一切世界四大洲中，普現蓮花為大光明，

寶網莊嚴以承其足；於千世界中，莊嚴寶座無量無邊，精勤修行

毘鉢舍那，善能了知一切諸法；於所緣境無有障礙，意所喜樂能

現十種廣大瑞相，乃至示現阿僧企耶極大瑞相，得不退轉來往諸

方而無障礙，放不思議大光明網，而能莊嚴無量佛剎，善巧神變；

於不可說諸世界中，示現能作無量無邊世界之主，似佛影身，為

主自在，承受灌頂，為大施主；能於一切世、出世間雨於無量法

寶光明，作大祠會，如雲普遍周匝施與，終無限礙廣大莊嚴，能

令見者之所愛樂，隨順一切世間有情意樂滿足；又能震動阿僧企



 41 

耶一切世界；往返遊行，哀愍無邊諸惡趣等一切有情；復能供養

無邊諸佛，於一切法門悉能受持；又於阿僧企耶諸三摩地、總持

解脫、神通智明常能遊戲，愛樂無邊諸法苑樂，無所悕望；於無

邊數俱胝大劫，得無功用，離分別喜及增上光明，經於無量俱胝

那庾多百千蓮花數劫，入於大乘種種修習利他之行，攝取出離福

智資糧，由昔行因有無量種，今得增長百千數倍，以此增上最極

增上信解法性，於無間時得初地位。此是菩薩未發證性菩提心地。

善男子！譬如轉輪聖王已得超過人中色相，而未能得過於諸天淨

妙色相。菩薩如是，已得超過一切世間聲聞、辟支佛地，未得勝

義菩薩之地。 

「復次，普光明佛地者，證離中、邊，無復餘垢，於一切法

而得自在，一剎那中普遍觀察一切有情，獲得一切義利之相。 

「復次，云何名為諸三摩地？謂諸菩薩證三摩地有其十種：

一、涌出寶三摩地；二、善住三摩地；三、不動三摩地；四、不

退三摩地；五、寶積三摩地；六、日光三摩地；七、一切義成三

摩地；八、智炬三摩地；九、現在佛前住三摩地；十、健行三摩

地。是諸菩薩證三摩地無量無邊，以如是等而為上首。 

「復次，菩薩陀羅尼有十二種：一、灌頂陀羅尼；二、有智

者陀羅尼；三、音聲清淨陀羅尼；四、無盡篋陀羅尼；五、無邊

旋陀羅尼；六、海印陀羅尼；七、辯峯陀羅尼；八、蓮花莊嚴陀

羅尼；九、入無著門陀羅尼；十、決定入無礙解陀羅尼；十一、

諸佛莊嚴神變陀羅尼；十二、成就佛身無邊色相出現於世陀羅尼。

是諸菩薩證陀羅尼無量無邊，以如是等而為上首。 

「云何菩薩六種神通？一、天眼智通；二、天耳智通；三、

他心智通；四、宿住隨念智通；五、神境智通；六、漏盡智通。 

「云何菩薩十種自在？一、命自在，由此壽命經於無量阿僧

企耶能持令住；二、心自在，由心自在調伏方便，入不可說諸三

摩地，能得自在；三、財自在，由此示現一切世間莊嚴妙飾；四、

業自在，能隨諸業及於異熟而示現之；五、生自在，能於一切世



 42 

界示現受生；六、勝解自在，謂能示現諸佛身相，於諸世界充滿

令見；七、願自在，謂隨於彼非時、非剎能現等覺；八、神通自

在，於一切世界示現無邊種種神變；九、法自在，謂能於彼離中、

邊法門明了顯現；十、智自在，謂於一剎那中遍能了知三世如來

十力、無畏、無礙解脫、佛不共法、諸相隨好；復能示現無上等

覺；又於一剎那中能遍了知三世諸佛一切剎土極微塵數；又能示

現起一切智現正等覺，成就種種，具足最勝。此是菩薩十種自在。 

「云何菩薩十力？一、意樂力；二、增上意樂力；三、加行

力；四、般若力；五、願力；六、修行力；七、乘力；八、神通

力；九、菩提力；十、能轉法輪力。 

「云何菩薩四無所畏？一、聞陀羅尼受持讀誦，演說其義，

得無所畏；二、由證無我，不惱亂他及不現惡相，俱生無過，守

護威儀，三業清淨，得無所畏；三、以般若而為方便，善能通達

所受持法，常不忘失，又能示現不為放逸，令諸有情出離清淨無

有障礙，得無所畏；四、不於餘乘而求出離，終不忘失一切智心，

能得圓滿種種自在，方便利益一切有情，得無所畏。是名菩薩四

無所畏。 

「云何菩薩十八不共法？一、諸菩薩行施不隨他教；二、持

戒不隨他教；三、修忍不隨他教；四、精進不隨他教；五、靜慮

不隨他教；六、般若不隨他教；七、行於攝事，能攝一切有情；

八、能解迴向；九、方便善巧，為主自在，令一切有情有所修行，

復能示現於最上乘而得出離；十、不退大乘；十一、善能示現於

生死涅槃而得安樂，言音善巧，能隨世俗文同義異；十二、智為

前導，雖現前起種種受生而無所作，離諸過失；十三、具足十善

身、語、意業；十四、為攝諸有情恒不捨離，常能忍受一切苦蘊；

十五、能為示現一切世間之所愛樂；十六、雖於眾多苦惱愚夫及

聲聞中住，而不忘失一切智心，如寶堅固，清淨莊嚴；十七、若

受一切法王位時，以繒及水繫灌其頂；十八、能不捨離諸佛正法，

示現悕求。是名菩薩十八不共之法。 

佛說寶雨經卷第四 

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=4&P=&5864228.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=4&P=&5864228.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=4&P=&5864228.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=4&P=&5864228.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=4&P=&5864228.htm%230_3


 43 

 

佛說寶雨經卷第五 

唐天竺三藏達摩流支譯   

「善男子！云何名為如來十力？一、處、非處智力；二、去、

來、現在異熟業因要期智力；三、種種勝解智力；四、種種界智

力；五、根勝劣智力；六、遍趣行智力；七、一切靜慮解脫——

三摩地、三摩鉢底——出離雜染清淨智力；八、宿住隨念智力；

九、生死智力；十、漏盡智力。是名如來十種智力。 

「云何如來四無所畏？一、諸法現等覺無畏；二、一切漏盡

智無畏；三、障法不虛決定授記無畏；四、具足修行證於出離無

畏。是名如來四無所畏。 

「云何十八佛不共法？一、如來無有誤失；二、無卒暴音；

三、無忘失念；四、無不定心；五、無種種想；六、無不擇捨；

七、欲無減；八、精進無減；九、念無減；十、定無減；十一、

慧無減；十二、解脫無減；十三、於過去世智見無著、無礙；十

四、於未來世智見無著、無礙；十五、於現在世智見無著、無礙；

十六、一切身業智為前導，隨智而轉；十七、一切語業智為前導，

隨智而轉；十八、一切意業智為前導，隨智而轉。是名十八佛不

共法。 

「善男子！云何如來大悲？善男子！如來成就大悲有三十

二種，能於十方無量無邊一切世界諸有情中，起於種種大悲不可

思議。云何三十二種大悲？一者、一切諸法皆無有我，有情不信

諸法無我，是故如來為彼有情而起大悲；二者、一切諸法無實有

情，眾生自謂有實有情，是故如來為諸有情起於大悲；三者、一

切諸法無實命者，有情謂言有實命者，是故如來為諸有情而起大

悲；四者、一切諸法無補特伽羅，有情執有補特伽羅，是故如來

為諸有情而起大悲；五者、一切諸法無實體性，有情執法實有體

性，是故如來為諸有情而起大悲；六者、一切諸法無實處所，有

情執著有實處所，是故如來為諸有情起於大悲；七者、一切諸法

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=5&P=&5864229.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=5&P=&5864229.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=5&P=&5864229.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=5&P=&5864229.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=5&P=&5864229.htm%230_2


 44 

無實執藏，有情妄執有實執藏，是故如來為諸有情起於大悲；八

者、一切諸法無我、我所，有情執有實我、我所，是故如來為彼

有情起於大悲；九者、一切諸法無實主宰，有情妄執有實主宰，

是故如來為諸有情而起大悲；十者、一切諸法無實事物，有情妄

執有實事物，是故如來為彼有情起於大悲；十一、諸法無生，有

情妄執諸法有生，是故如來為諸有情而起大悲；十二、一切諸法

無起、無滅，有情妄執有起、有滅，是故如來為諸有情而起大悲；

十三、一切諸法無有雜染，有情妄執實有雜染，是故如來為諸有

情而起大悲；十四、諸法無貪，有情起貪，是故如來為諸有情而

起大悲；十五、諸法離瞋，有情起瞋，是故如來為諸有情而起大

悲；十六、諸法離癡，有情起癡，是故如來為諸有情而起大悲；

十七、一切諸法皆因緣生，自性寂靜、自性清淨，有情妄執有實

可得，是故如來為諸有情而起大悲；十八、一切諸法無來，而諸

有情妄執有來，是故如來為彼有情起於大悲；十九、一切諸法無

去，而諸有情妄執有去，是故如來為彼有情起於大悲；二十、一

切諸法無實造作，有情妄執有實造作，是故如來為諸有情而起大

悲。二十一、一切諸法無有戲論，有情愛樂執有戲論，是故如來

為彼有情而起大悲；二十二、諸法體空，眾生執有，是故如來為

諸有情而起大悲；二十三、諸法無相，有情妄執而行有相，是故

如來為彼有情而起大悲；二十四、諸法無願，有情妄執諸法有願，

是故如來為彼有情而起大悲；二十五、此界有情安住世間，由各

執著，互相諍論，起貪、瞋、癡，觀見如是諸有情故，『我今當

為有情說法，令彼永斷貪、瞋、癡故。』是以如來為諸有情起於

大悲；二十六、謂諸有情安住世間，具足顛倒，墜險惡路，墮於

非處，『我應令彼諸有情等入真實路。』由是如來為諸有情起於

大悲；二十七、此界有情戀著世間，貪愛所蔽，侵奪他財，心無

厭足，『我應令彼諸有情類得聖法財，謂施、戒、聞等。』是故

如來為彼有情而起大悲；二十八、一切有情為貪愛驅役，耽染舍

宅、妻子、財物、諸穀麥等，經求守護，與諸財物而作奴僕，『我

應為彼演說妙法，觀舍宅等畢竟無常、不堅之法，是諸有情妄作

堅想。』是故如來為諸有情起於大悲；二十九、此界有情互為欺



 45 

誑，更相侵奪，以惡活命，『我為說法令諸有情得清淨活命。』

是故如來為諸有情而起大悲；三十、此界有情親近惡友，得諸供

養及讚歎等之所饒益，自謂是我真實知識，『我應為彼一切有情

真善知識，我應為作畢竟善友，令彼有情眾苦息滅，而得究竟安

樂涅槃。』是故如來為諸有情而起大悲；三十一、三界有情在於

居家，一向煩勞，眾苦器中於一切時愛樂戀著，『我應為彼說如

是法，令諸有情於三界中而得出離。』是故如來為彼有情而起大

悲；三十二、解脫聖者作如是說：『一切諸法由因而生，眾緣長

養，果相滋茂。若諸有情起於懈怠，即為捨離增上殊勝無染正智

及最上涅槃！』此諸有情雖復希求下劣聲聞、辟支佛乘，『我應

為彼說如是法，令諸有情樂廣大慧，希求佛智。』是故如來為諸

有情而起大悲。善男子！此是如來所成大悲，有三十二種於有情

中起，應知即是菩薩摩訶薩真實福田，威光熾盛，具不退者，復

能利益一切有情。 

「善男子！一切如來及諸菩薩得自在者，所有功德無量無邊

阿僧企耶，此百福相而為上首。若諸如來經無量劫，演說如是無

量無邊諸功德相，終不可盡。我今略說，為令有情生喜樂故，是

名菩薩攝取有情清淨等流一切諸法，出息入息活命善巧。 

「善男子！云何菩薩能持無量大法雲雨？善男子！譬如風

輪廣大無邊，普遍世界，堅固不動，於成、壞時能持雲雨、海及

大洲、牟真隣陀山、摩訶牟真隣陀山、輪圍山、大輪圍山、諸香

山等、河、林、宮室，以彼風輪為所依持。菩薩摩訶薩亦復如是，

以無量無邊諸陀羅尼而為風輪，發起一切正等覺雲，如成劫時安

立世界——蘇迷盧山、輪圍山、大輪圍山、香山、雪山、海及大

洲、河、林、宮殿。又復流澍大法雲雨，能持世間及出世間無邊

法蘊——百福之相、諸地、波羅蜜多、一切三摩地、諸陀羅尼、

神通、自在、力、無畏等及無礙解、不共、大悲，成就一切佛及

菩薩。是名菩薩能持無量大法雲雨。 

「善男子！云何菩薩能得安立最勝宮殿種種莊嚴？善男子！

譬如風力周遍安立一切宮殿種種莊嚴，令諸草木萌牙增長，根莖、



 46 

枝葉、花果茂盛，又復能令一切有情支分差別。菩薩如是，以無

邊智、無著智、無礙解智、辯才智，如風布列一切世間及出世間

種種具足，復能了知示現施與種種差別。今當略說：謂此諸法能

生惡趣及生善趣，所生為主；謂此諸法生捺洛迦及以傍生；謂此

諸法生琰魔界或生人、天或生釋、梵、護世諸天；謂此諸法所生

之處，色相端嚴，人所憙見，聰明智慧及好眷屬。又菩薩善巧了

知此法，是諸明處種種伎能、種種工巧、一切色類及諸異論。又

能顯示有聲聞種姓故，起聲聞乘；有辟支佛種姓故，起辟支佛乘；

有大乘種姓故，起菩薩乘。今當略說：發起種種自利、利他殊勝

功德，得普賢地及一切智。復能了知此是諸地、此是波羅蜜多、

此是諸三摩地、此是諸陀羅尼、此是神通、此是諸明、此是自在、

此是解脫、此是諸力、此是無畏、此是無礙解、此是諸佛不共之

法。善男子！菩薩以蓮花等數總持善巧，建立如是無量諸法種種

莊嚴。善男子！是名菩薩能得安立最勝大法一切宮殿種種莊嚴。 

「善男子！云何菩薩能於眾會決定演說種種妙法，猶如風吹

諸劫波樹，於常常時雨適意花，如雨而下？善男子！如風吹動諸

劫波樹，適意之花如雨而下，及諸珍寶莊嚴之具、衣服、飲食種

種具足，微風吹動，展轉出現，遍於天、人。眾生得已，無復憂

惱，心生慶悅；獲增上喜，身心安樂；歡娛遊戲，受法苑樂；於

一切時色相端嚴，威力速疾；受諸勝樂，而無退減。菩薩亦爾！

猶如彼風，於清淨世界請諸如來及諸菩薩，於眾會中決定演說相

應妙法，雨法寶花，如雨而下，謂契經、應頌、記別、諷誦、自

說、緣起、譬喻、本事、本生、方廣、希法、論議，或上或下、

若順若逆，種種演說。復能示現一切世俗所有言說，於其所緣無

我法性、寂靜清淨，演說、解釋，離諸染相。復能顯現一切諸法

平等法門，令有情入。復能示現不可思議如幻諸法，令如幻智之

所趣向。復令有情於一切法種種增長，遊戲神通，歡喜悅樂；但

有問答，能令知足；離於中、邊，發起廣大善巧神通。由彼常能

愛樂法苑，身無疲厭；語及意業終不違犯；一切人、天威德廣大；

具足受用一切諸法，恒不退減；常起般若明耀觀察，趣向增上殊



 47 

勝之法。是名菩薩能於眾會決定演說種種妙法，如劫波樹，於常

常時雨適意花，如雨而下。 

「善男子！云何菩薩於阿僧祇劫積集無量清淨法輪及三摩

地、解脫總持，於彼大海及迷盧山、輪圍山等之所圍繞眾會之處，

若有眾生堪應調伏成熟者中，發智風輪轉滅所依一切無餘？善男

子！譬如劫盡壞世界時，以無礙風力速疾吹壞三千大千世界百千

那庾多蘇迷盧山、輪圍山等，及諸大海破壞離散，猶若虛空都無

所有。菩薩亦爾！於多劫中積集種種福智資糧之所莊嚴，能於一

切眾會之中發智風輪，以速疾神力示現神變；發大音聲說諸法蘊，

無礙法輪；令一切有情所起我慢如山峯者皆得銷滅。復能證得勝

法光明，毘鉢舍那常現在前；如理思惟一切諸行，內心正住三摩

呬多，諸三摩地皆得具足；破壞離散諸蘊、界、處、一切諸行、

不堅之身；了知一切虛妄分別，即能超出一切世間；無有色相，

不可思議，增長出世福德圓滿。復能示現一切色相了知，轉得清

淨所依，盡未來際一切時住。是名菩薩於阿僧祇劫積集無量清淨

法輪，及三摩地解脫總持，於彼大海及迷盧山、輪圍山等之所圍

遶眾會之處，若有眾生堪應調伏成熟者中，發智風輪轉滅所依一

切無餘。 

「善男子！菩薩成就此十種法，等之於風。」 

爾時止蓋菩薩白佛言：「世尊！說此十種法門，種種具足，

甚為希有！一切有情悉皆喜足。世尊！若有天、人於此法中能起

淨信，勝解修行，如佛所說，當證具足今世、後世，能得釋、梵

所有安樂、一向利他。」 

佛告止蓋菩薩：「善男子！如是，如是！觀彼有情當得出過

一切世間。若有能於是諸法中而修行者，永斷一切諸不善法，成

就一切清淨善法，為諸世間之所歸依。若誹謗者，是名愚人，墮

於惡處，受諸苦惱，又為一切世間天、人、阿素洛等之所輕賤。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法故，等於虛空。何等為十？

一者、得離於垢；二者、得無所著；三者、能證寂靜；四者、證



 48 

無邊般若；五者、得無邊智；六者、於平等法界能隨順行；七者、

得淨勝解，信一切法猶若虛空；八者、得無所住；九者、超過所

行；十者、超過計度。善男子！菩薩成就此十種法故，等於虛空。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，等於虛空。何等為十？

一者、於可愛、不可愛色中不貪、不瞋；二者、於愛、不愛聲中

不貪、不瞋；三者、於愛、不愛香中不貪、不瞋；四者、於愛、

不愛味中不貪、不瞋；五者、於愛、不愛觸中不貪、不瞋；六者、

於愛、不愛法中不貪、不瞋；七者、於利、衰中不貪、不瞋；八

者、於毀、譽中不貪、不瞋；九者、於稱、譏中不貪、不瞋；十

者、於苦、樂中不貪、不瞋。善男子！菩薩成就此十種法，等於

虛空。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，等之於月。何者為十？

一者、能令一切有情身得悅樂；二者、得喜樂見；三者、增長白

淨諸法；四者、能斷黑闇之法；五者、能令稱讚；六者、得身清

淨；七者、得最上乘；八者、常得莊嚴；九者、得愛樂法；十者、

得大威神及大威德。 

「善男子！云何菩薩令一切有情身得悅樂？善男子！如月

出現能作清涼，性可愛樂，令諸有情身得悅樂。菩薩亦爾！出現

於世能除有情一切熱惱，性可愛樂，令一切有情身得悅樂。 

「云何菩薩得喜樂見？善男子！如月出現光色鮮潔，令諸有

情歡喜樂見。菩薩出現亦復如是，諸根寂靜，威儀、功德清淨具

足，為一切有情歡喜樂見。 

「云何菩薩能得增長白淨諸法？善男子！譬如白月日日增

長，乃至圓滿種種光色皆得具足。菩薩亦爾！初發心時乃至坐於

菩提道場，諸白淨法漸漸增長，乃至圓滿一切種智。 

「云何菩薩能斷一切黑闇之法？善男子！譬如黑月所有光

色日日減少，至十五日，諸光色相皆不可得。菩薩如是，證出世

智，諸不善法漸漸除滅，乃至坐於菩提道場，一切無有。 



 49 

「云何菩薩能令稱讚？善男子！如月出現，能使人間城邑、

聚落諸剎帝利、婆羅門等，若男、若女悉皆稱讚。菩薩如是，如

月出現，為一切世間天、人、阿素洛、健達縛等悉皆稱讚。 

「云何菩薩身得清淨？善男子！如月天子業果成就得清淨

身，光色明朗。菩薩如是，出現於世，證於法性，從法化生，不

依父母羯邏藍等不淨所生故，身得清淨，光色明朗。 

「云何菩薩得最上乘？善男子！如月天子乘最上乘，光耀四

洲。菩薩如是，乘最上乘，智慧光耀無量無邊一切世界。 

「云何菩薩常得莊嚴？善男子！如月天子威德莊嚴，其莊嚴

具，常不萎歇。菩薩如是，以功德法常自莊嚴。 

「云何菩薩得愛樂法？善男子！如月天子於一切時愛樂欲

樂。菩薩如月，於一切時愛法苑樂，不愛欲樂。 

「云何菩薩得大威神及大威德？善男子！如月天子有大神

通及大威德。菩薩亦爾！有大神通及大威德，謂大福性及大智

性。 

「善男子！菩薩成就此十種法故，等於月。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，等之於日。何等為十？

一者、能破一切無明黑闇；二者、能調伏有情令得覺悟；三者、

能光耀十方；四者、能出現善法；五者、諸漏滅盡；六者、能作

光明；七者、能映蔽一切外道邪論；八者、能示現高下；九者、

起所作業，所謂一切白淨善法；十者、得善人愛樂。 

「云何菩薩能破一切無明黑闇？善男子！如日出現破諸黑

闇。菩薩日出亦復如是，能破一切無明黑闇。 

「云何菩薩調伏有情令得覺悟？善男子！如日出現能令一

切蓮花開敷。菩薩日出，調伏有情令得覺悟。 

「云何菩薩能光耀十方？如日出現，光耀十方。菩薩日現，

以般若威力光明朗耀於十方界，而不嬈亂諸有情等。 



 50 

「云何菩薩能出現善法？善男子！如日天子出現之時，於贍

部洲光明可得。菩薩出世，以智光明現諸善法。 

「云何菩薩諸漏已盡？如日沒時，於贍部洲名日光隱沒。菩

薩煩惱得滅盡時，說名永斷一切諸漏。 

「云何菩薩能作光明？善男子！如日出現，為贍部洲一切有

情作種種光明。菩薩出現，為一切有情放智慧光明，能破愚癡一

切闇障。 

「云何菩薩能映蔽一切外道邪論？如日出現，能盡映蔽，彼

日不念：『我能映蔽一切無明！』然法性如是。菩薩日出，能現

威光，映蔽外道諸邪異論，菩薩不作如是思惟：『我能映蔽諸邪

異論！』然法性如是。 

「云何菩薩能示高下？善男子！如日出現於贍部洲，高、下

有情悉能顯示。菩薩日現，以智慧光於等、不等有情悉見。謂入

諸聖道，說名為等；處於非道，說名不等。 

「云何菩薩起所作業？善男子！如日出現，令一切農夫起所

作業。菩薩日現，發起一切善法之業。 

「云何菩薩得善人愛樂？善男子！如日出現，為諸善人之所

愛樂，諸惡人類所共憎嫉。菩薩日現，聰慧善人之所愛樂，愚夫

種類、無智惡人、向諸邪道、背於涅槃、樂生死者所共憎嫉。 

「善男子！菩薩成就此十種法，等之於日。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，猶如師子。何等為十？

一者、得不驚怖；二者、得無怯懼；三者、得不退道；四者、如

師子吼；五者、得無所畏；六者、遊行園林；七者、依止巖窟；

八者、得無所取；九者、勢力勇猛，能破他軍；十者、守護一切

善法苗稼。 

「云何菩薩得不驚怖？善男子！譬如師子所遊行處終無驚

怖，自見己身無有等者。菩薩如是，所行之處無有驚怖，自見己

身無與等者。 



 51 

「云何菩薩得無怯懼？善男子！猶如師子聞彼野干諸惡獸

聲終無怯懼。菩薩如是，能於一切他諍論時終無怯懼，不自沈沒

亦無倨傲。 

「云何菩薩不退於道？善男子！譬如師子喚使前來，其心終

無退避於道。菩薩如是，能於一切諍論之處喚菩薩來，心無退屈。 

「云何菩薩如師子吼？善男子！譬如師子哮吼之時，惡獸野

干各於方處驚駭馳走。菩薩如是，說無上乘如師子吼，能令一切

外道野干執我、我所諸惡獸等，於諸方所馳走而去。菩薩雖作是

師子吼，終不惱亂一切有情，但欲令彼執我、我所諸有情類皆令

調伏，永捨離故。 

「云何菩薩得無所畏？善男子！譬如師子普觀諸處，得無所

畏。菩薩如是，普能觀察諸有情界，威儀清淨，得無所畏。 

「云何菩薩遊行園林？譬如師子自性無畏，能現威勢遊諸園

林。菩薩如是，自性寂靜，常能遊戲無礙法林。 

「云何菩薩依止巖窟？善男子！譬如師子依據山窟。菩薩如

是，常能安住智慧巖窟。 

「云何菩薩得無所取？善男子！譬如師子棄捨藏積，得無所

取。菩薩如是，棄捨一切煩惱重擔，永無所取。 

「云何菩薩如彼師子？性能勇猛，有大勢力，獨一無二，能

破他軍。善男子！菩薩坐於菩提道場，獨一無二，力能摧破諸魔

軍眾。 

「云何菩薩守護一切善法苗稼？善男子！譬如師子所遊行

處近於村邑，一切惡獸無能損壞近彼苗稼。菩薩如是，所近人間

及遊行處，一切外道諸惡禽獸無能損壞善法苗稼。 

「善男子！菩薩成就此十種法，得如師子。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，能善調伏。何等為十？

一者、菩提心堅固；二者、所作能淨菩提之心；三者、密護諸根；

四者、能趣向正道；五者、能荷重擔；六者、終無厭倦；七者、



 52 

得於正命，利益有情；八者、捨離一切矯詐言論；九者、永離諂

誑；十者、自性質直。善男子！菩薩成就此十種法，能善調伏。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，得自性寂靜。何等為十？

一者、得瑜伽師；二者、多習空性；三者、開發聖道，離一切纏

無有障礙；四者、順如來教，修行無違；五者、隨順諸法平等理

趣，通達實相，遊止世間，心常下劣如旃荼羅子；六者、於一切

時常能起於乞匃之想，遠離我慢、憍醉、放逸；七者、於佛法中

無有疑惑，於佛正智現前能證；八者、於一切法無有猶豫，以自

內證知法性故；九者、不由他悟，自見道故；十者、為世福田，

向菩提故。善男子！菩薩成就此十種法，得自性寂靜。 

「復次，善男子！菩薩成就十種法，得如蓮花。何等為十？

一者、無所染著；二者、不為少分罪垢所染；三者、得妙戒香；

四者、常得清淨；五者、面門微笑；六者、得不麁獷；七者、能

現吉祥；八者、開發覺悟；九者、成熟覺悟；十者、為他攝取。 

「云何菩薩無所染著？善男子！譬如蓮花從水出現無所染

著。何以故？由彼蓮花性清淨故。菩薩如是，雖從生死水中出現，

既出現已，無所染著。何以故？菩薩能證方便般若法自性故，由

菩薩善巧處生死中，不為生死過患染著，以方便般若能攝彼故。 

「云何菩薩不為少分罪垢所染？善男子！譬如蓮花不為少

分水所染污。菩薩如是，不為少分罪垢所染。 

「云何菩薩得妙戒香？善男子！如地方所若有能生蓮花之

處，其香普遍彼彼地方。菩薩如是，遊行一切人間地方，戒香遍

滿彼遊行處。 

「云何菩薩常得清淨？善男子！如地方所生蓮花處，即為一

切世間聚落諸婆羅門、剎帝利等悉皆以彼為清淨處。菩薩如是，

所生之處，寂靜清淨故，常為諸佛護持憶念，及諸菩薩之所稱歎，

又為天、龍、藥叉、健達縛、阿素洛、緊捺洛、莫呼洛伽、人非

人等皆往趣之。 



 53 

「云何菩薩面門微笑？善男子！譬如蓮花周遍開敷，一切有

情若有見者，心皆悅樂。菩薩如是，於一切時和顏微笑，離於顰

蹙，諸根清淨。 

「云何菩薩得不麁獷？善男子！譬如蓮花其性柔軟而不麁

獷。菩薩如是，性恒柔軟，語無麁獷又無矯詐。 

「云何菩薩能現吉祥？善男子！譬如有人若覺、若夢乃至於

一牟呼栗多，若見蓮花以為吉祥、瑞應之相，稱揚讚歎。菩薩如

是，於一切時，若有見者為善吉祥，稱揚讚歎，為大利益，乃至

能得一切智故。 

「云何菩薩開發覺悟？善男子！譬如蓮花敷榮之時名為開

發。菩薩如是，若得般若菩提分花開敷之時，說名覺悟。 

「云何菩薩成熟覺悟？善男子！譬如蓮花成熟之時，若有見

者，能令眼根增上悅樂；若有嗅者，能令鼻根增上悅樂；若有觸

者，能令身根增上悅樂；若歡喜者，能令意根增上悅樂。菩薩如

是，若得般若光明成就，能令見者眼根清淨，能令聞者耳根清淨，

能令觸時及供養者身根清淨，能令稱揚讚歎功德、思惟之者意根

清淨。 

「云何菩薩為他攝取？善男子！譬如蓮花開敷之時，能令一

切人及非人之所攝取。菩薩如是，所生之處為一切佛及諸菩薩、

釋、梵、護世之所攝取。 

「善男子！菩薩成就此十種法，得如蓮花。 

佛說寶雨經卷第五 

 

结  行： 
1. 补阙真言：南谟喝啰怛那，哆啰夜耶。佉啰佉啰。俱住俱住。摩 

啰摩啰。虎啰，吽。贺贺，苏怛拏，吽。泼抹拏，娑婆诃。（三遍） 

2. 七佛灭罪真言：离婆离婆帝。求诃求诃帝。陀罗尼帝。尼诃啰帝。

毗黎你帝。摩诃伽帝。真陵乾帝。娑婆诃。（三遍） 

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=5&P=&5864229.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=5&P=&5864229.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=5&P=&5864229.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=5&P=&5864229.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=677&B=T&V=16&S=0660&J=5&P=&5864229.htm%230_3


 54 

3. 三皈依  

自皈依佛，当愿众生，体解大道，发无上心； 

自皈依法，当愿众生，深入经藏，智慧如海； 

自皈依僧，当愿众生，统理大众，一切无碍。和南圣众。（一遍） 

4. 回向 

愿以此功德      普及于一切 

我等与众生      皆共成佛道 

愿消三障诸烦恼      愿得智慧真明了 

普愿罪障悉消除      世世常行菩萨道 

愿以此功德 回向法界众生 愿诸众生： 

罪障消除 福德增长 智慧增长 菩提心增长 

愿三宝兴隆 正法久住 普愿众生 早成佛道 

南无十方三世一切佛 一切菩萨摩诃萨 摩诃般若波罗蜜  

5. 礼佛（三拜/三问讯）（注：此阅藏仪轨可以根据需要自行调整） 


