
 1 

《5.4 版第 5 辑 4》--7.16 第 197 坛 

起诵仪 

请佛发愿 

稽首禮諸佛   及法比丘僧   我今為自利   亦利諸有情 

與諸善同修   正聞大藏經   傳承三聖學   令正法久住 

 

南无本师释迦牟尼佛  

南无本师释迦牟尼佛 

南无本师释迦牟尼佛 
 

香赞   

（一遍） 

炉香乍爇. 法界蒙薰. 诸佛海会悉遥闻. 

随处结祥云.诚意方殷.诸佛现全身. 

 南无香云盖菩萨摩诃萨（三称） 

 

开经偈 

（一遍） 

无上甚深微妙法 百千万劫难遭遇 

我今见闻得受持 愿解如来真实义 

  讽诵经时  当愿众生： 

 顺佛所说  总持不忘. 

（注：此阅藏仪轨可以根据需要自行调整） 

 



 2 

賢劫經卷第四   

西晉月氏三藏竺法護譯 

◎順時品第十二 

佛告喜王菩薩：「何謂順時度無極有六事？消治眾瘡心無所

著行如蓮華，是布施報；遵修春夏生百草木時節除寒，是持戒報；

其身妙好巍巍殊妙如眾星明，是忍辱報；平等隨順無所違失，是

精進報；皆以杜塞一切惡趣示其和安，是一心報；假使眾生在於

惡路，各以若干光明照之使得解脫，是智慧報；是為六。 

「何謂知時度無極有六事？若於臥寐向曉後夜，忽以曉了思

惟正法，是布施報；身能棄家捐其財業行作沙門，是持戒報；告

其車匿，歸解喻家父王及妻，成佛還國當相度脫，是忍辱報；其

身修行志性出家受著袈裟，是精進報；若慕解脫求無上道，是一

心報；入於寂然分別頌音，還入家居有所度脫，是智慧報；是為

六。 

「何謂分別度無極有六事？愍傷眾生入羅閱祇分衛福人，是

布施報；上在天上為諸天人宣布道化，是持戒報；入羅閱祇遊行

已訖，還上天頂以寂化眾，是忍辱報；直身而立無所依猗三昧正

定，是精進報；若禪思惟解念三界一無真諦，是一心報；思惟察

視十二緣起，根原所由皆因緣對，是智慧報；是為六。 

「何謂順世度無極有六事？行入分衛各各得利受者安隱，是

布施報；順隨世意飢饉之時拔其虛乏，猶如羅摩子所遊至處多所

濟難，是持戒報；逆諸非法解難不疑，受此道業，是忍辱報；若

於六年超越眾礙無有一弊，是精進報；堅固行禪解於一切，所有

悉無如聚泡沫，是一心報；不違犯法，飲食自然聞名皆歸，坐佛

樹下降伏眾魔，是智慧報；是為六。 

「何謂邊際度無極有六事？若降伏魔并及官屬，因轉法輪度

脫一切，是布施報；勸化一切三千世界眾生之類，使得永安而無

眾患，是持戒報；誨訓眾生其鬪諍者令和合之，建立賢行使無所

犯，是忍辱報；若三千界興亂令和同其道味，是精進報；行是四

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=436&B=T&V=14&S=0425&J=4&P=&5864218.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=436&B=T&V=14&S=0425&J=4&P=&5864218.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=436&B=T&V=14&S=0425&J=4&P=&5864218.htm%230_2


 3 

禪定意正受，奉行十善不以放逸，是一心報；斯消無明眾冥盡索

使永無餘，逮致顯燿，是智慧報；是為六。 

「何謂蠲除度無極有六事？往昔遊在迦夷羅衛國土，止頓周

流七年教化，窮罪悉滅除其患難，是布施報；芟滅斯垢遊於三界

而無所著，是持戒報；若能方便三毒消滅心無所生，是忍辱報；

觀於眾生生死罪福等于慈哀，是精進報；其以患厭分別禪思，逮

致八品而不忘失，是一心報；永無所妄斷於貪欲，消害無明興發

道慧，除一切法令不虛妄，一心奉行智慧度無極，是智慧報；是

為六。 

「何謂金剛度無極有六事？若有逮致金剛三昧心不傾動，是

布施報；若以方便棄捐無明奉行至德，是持戒報；趣于道義無所

受焉，悉捨眾穢，是忍辱報；一切將護三界眾生，隨俗開化度脫

一切，是精進報；己身功德止頓次第，隨順發起盡其本元，是一

心報；知於一切眾生心性，成最正覺，是智慧報；是為六。 

「何謂造救度無極有六事？以成正覺諸天所說，一心棄捐眾

惡之行寂以禪定，思惟世法救護一切，是布施報；消滅惡趣地獄

苦惱眾罪之患，是持戒報；曉了諸根德行成就，諸不具足皆令備

悉，是忍辱報；消化一切諸眾生類塵勞之厄，永以無餘，是精進

報；諸所伎樂不鼓自鳴，悅一切意悉發道心，是一心報；三千世

界眾藏財寶，常造布施無央數億百千天人，是智慧報；是為六。 

「何謂自然度無極有六事？三千世界樹生華實冬夏恒茂，以

用惠與諸所窮乏，是布施報；除於一切惱不可計勤苦之痛使長安

和，是持戒報；一切眾生諸根具足究竟自然，是忍辱報；所有自

然三千世界平如右掌，是精進報；諸色形像入於垢穢實不虛妄諸

天蒙恩，是一心報；降伏四魔慧無等倫成最正覺，是智慧報；是

為六。 

「何謂伏魔力度無極有六事？行菩薩道療治一切三千世界

三毒之病，成最正覺，是布施報；消眾塵勞滅一切魔諸諍訟業，

是持戒報；化諸天子眾害惡鬼不和之難，悉令永安，是忍辱報；



 4 

其諸死魔官屬自然降伏歸命奉佛聖教，是精進報；無有五陰身魔

自解而無縛結，是一心報；如其所願成最正覺為一切智，是智慧

報；是為六。 

「何謂不退度無極有六事？坐佛樹下一心精思而不厭足，是

布施報；若以見魔而無所畏，自致正覺度于一切，是持戒報；其

身不亂本末寂然心定永安，是忍辱報；其心忻然寂定安隱無有眾

魔，是精進報；用等惠施，所行平正等無有異，是一心報；言行

相副身口意定逮得佛道，是智慧報；是為六。 

「何謂一時度無極有六事？一時之頃勤修智慧，成無上正真

道為最正覺，心所奉行導御隨時，是布施報；從其伴黨消除塵垢

常奉清淨，是持戒報；世尊意念，永害三毒興隆三寶，是忍辱報；

所度正受滅盡諸垢使無三毒，是精進報；曉了分別十二緣起斷諸

牽連，是一心報；能以逮得無所忘失，識於三世去來今現一切諸

法，是智慧報；是為六。 

「何謂無所等度無極有六事？以肉眼見一切眾生在苦惱患，

立于大安，是布施報；若以天眼見諸生死合散善惡，化使度世，

是持戒報；勸化他人聲聞處所令無所著，是忍辱報；若以神足變

化所為，往來周旋濟三界厄，是精進報；若有所念，心觀如是清

淨之行頒宣之法，猶如梵天，是一心報；若以知時誓願聖慧，講

說經法通于十方，是智慧報；是為六。 

「何謂三昧度無極有六事？坐禪思惟無衣食想，在佛樹下處

於道場，是布施報；其篤信法覺意順理不失精進，是持戒報；喜

悅覺意樂於道義心不存俗，是忍辱報；分別經典十二部業，正覺

之行以化一切，是精進報；而棄憒閙無有邪心，其三昧定而修正

受，是一心報；其護覺意將養眾生令至大安，是智慧報；是為六。 

「何謂訓誨度無極有六事？若得佛道觀察本末開化眾生，是

布施報；正使無請無說經法為頒宣慧，是持戒報；光燿解脫奉持

不犯，志性愍傷變化巍巍，是忍辱報；猶如憂為迦葉兄弟伴黨，

三人自專以為道真，佛所勸化皆使至道，是精進報；眾生問義不



 5 

以疑礙，講說宣傳各令得解，是一心報；分別發遣決了聖明靡不

通達，是智慧報；是為六。 

「何謂佛道度無極有六事？其以無明頒宣經典示以聖慧，是

布施報；佛所遣使安隱無明，令至晃昱道德之光，是持戒報；滅

一切穢順從永慌辯才無量，是忍辱報；其法平正致定不忘常念十

方，是精進報；普入一切奉行至德強而有勢，是一心報；勇猛無

畏曉了道元志無上真，是曰智慧報；是為六。 

「何謂一切智度無極有六事？在諸通慧目之所覩而無弊礙，

是布施報；知眾會心所念本末，因為說法令心坦然，是持戒報；

能聞遠近所演至要平等坦然，是忍辱報；隨時說法從一切意各各

得解，是精進報；其宣經典不失次敘，各得其所方便有宜，是一

心報；從其所樂講論正慧而無所受，發起一切成其詩頌，是智慧

報；是為六。 

「何謂無餘度無極有六事？若心安隱奉行道法，發起至義至

無餘難，是布施報；若用道法以為快樂，速為他人開化不逮，是

持戒報；篤信諸佛所說經法，等無有異，是忍辱報；等觀三世去

來今事永無罣礙，是精進報；若以禪思脫門三昧，因斯正受隨其

所樂，恣其所為思惟定意，是一心報；各為講說若干品法，皆得

開解志無上法，是智慧報；是為六。 

「何謂有餘度無極有六事？滅度之後舍利分布，以福訓誨使

得無為，是布施報；思惟禁行親近無為恣其所樂，是持戒報；是

於如來精舍神寺，諸天一切皆來自歸皆當作禮，是忍辱報；佛滅

度後勤行訓誨精進不疲，為聲聞行不令罣礙，是精進報；稍漸進

前三昧正受得至滅度，是一心報；以聖明根修度世慧普遊弘衍，

是智慧報；是為六。 

「何謂可止度無極有六事？在於佛世教化眾生，受食利養行

正不邪，是布施報；說可福報，猶如梵志字披羅陀，罵詈誹謗，

佛時和顏不以瞋恨，爾時三億天人悉發道心，是持戒報；孫陀利

者(晉曰善妙)謗毀如來，如來因是開化外學萬二千人令得解脫，



 6 

是忍辱報；勢力堅強心常自視，由如菩薩行正慈心，若墮獸中為

師子王，假使侵尅默然受之用化畜生，是精進報；若離其意加之

不可默不與諍，靜然受之不抱在心，是一心報；若以禪思講宣道

化，答所問義靡不得解，是智慧報；是為六。 

「何謂諸佛度無極有六事？若頒宣法遍告佛國悉使聞音，乃

達上方一究竟天阿迦尼吒，是布施報；若演光明遍三千界，開化

眾生普令安隱，是持戒報；其以法雨弘寬曠至，化諸編髮梵天之

等使入大道，是忍辱報；變化神足顯其威神，憂為迦葉等類悅豫

服為弟子，是精進報；心念梵天其心觀察我不以虛，志存梵行欲

度諸梵，是一心報；以時開導如師子吼，莫不蒙慈，慈若虛空普

覆一切，是智慧報；是為六。 

「何謂方便度無極有六事？昔有梵志名隨堅，廣有所施各八

萬四千，皆以勸助建立佛道，如比丘尼名大愛道，佛勸喻曰：『以

金織成上於聖眾。』說是語時，八百比丘悉入法律，是布施報；

諸滅度佛猶安隱學，以開外士名曰須摩，在於欲中則以六事調護

其意使受道律，是持戒報；雖在仁和，由如往昔有一菩薩，行忍

辱時，名羼提和，迦夷國王斷其手足及與耳鼻，血化乳湩，心不

起瞋無有瘡病，念懷大哀愍如赤子，當時開度八十億天，是忍辱

報；勉己勤修，猶如五通菩薩大志，勉出五百梵志童子，令歡喜

悅悉受道教，是精進報；若聞經典勢力轉增，乃至無極定意正受，

是一心報；恣意任力而頒宣法，隨其所好而度脫之，是智慧報；

是為六。 

「何謂愁慼度無極有六事？若有所施心懷憂思，常如慧明供

養大聖不以求利，是曰布施；招致道乘來於一切，造立道業成就

具足，是曰持戒；由如申日(晉曰首寂)因外異學興惡請佛，緣是

受教入於佛道，是曰忍辱；亦如往昔虛羅龍王，心毒勇猛霜雹五

穀及害萬民，佛化開導，是曰精進；本成佛道為最正覺，時佛默

然禪思不惓，梵天來下請佛勸助，唯垂說法救濟三界，是曰一心；

猶如蛇蚖懷毒甚盛，佛來入火室開化入律降伏自歸，是曰智慧；

是為六。 



 7 

「何謂開化真陀度無極有六事？夫自安身救護他人，一切所

有施而不悋，是曰布施；由如菩薩名蓮華藏，以金剛行心大堅強

無所貪悋，一切眾生心計有身，言：『有吾我。』用吾我故等奉

行法，為彼眾生寧失身命終不毀戒，是曰持戒；猶如昔鼈度眾賈

人令不溺死，反懷惡心抱無反復，而念還害殺於鼈身，一心安慈

無忿念意，是曰忍辱；猶若有魚在於水中牽掣人噉食其身體，及

諸雜蟲來危人身，在中救之令有慈心，是曰精進；假使諸獸來欲

殺人，悉能含耐而不加惡，是曰一心；若諷誦學億載經卷姟數譬

喻，以是聖明度脫他人，是曰智慧；是為六。 

「何謂為異度無極有六事？若有所見飢乏窮厄隨時與之，是

曰布施；如號名聞梵志道士，大祠祀施我在中食，因開化之而發

道心，是曰持戒；又其梵志勤設醫藥，以治眾病加示法藥，諮嗟

至德，悉使眾生得生天上，是曰忍辱；勤修身行解出家業，雖未

成佛勇銳如斯，是曰精進；其以禪思超在山頂，無上正真受以三

達知去來今，是曰一心；若以體解十八不共諸佛妙法，頒宣道化

十八地獄，是曰智慧；是為六。」 

◎  

◎三十七品第十三 

佛告喜王菩薩：「何謂四斷度無極有六事？諸惡不善未有生

矣護令不起，是六度無極合集勢力，消滅塵勞常使清淨，是曰布

施；求不善服消除眾惡非宜事業，是曰持戒；解於自然非法之元

化使入道，是曰忍辱；未生諸惡尋前盡滅興隆道法，是曰精進；

勸化他人使入正真宣傳道業，是曰一心；究竟自然諸惡不善使不

復生，因是心行長養道化，是曰智慧；是為六。 

「何謂這起尋滅度無極有六事？若塵勞興親入其中，覩見菩

薩方便習真，是曰布施；患厭愛欲難之不淨奉清明業，是曰持戒；

在彼斷穢遵修清白，若盡惡習非法之元，功德未生勤勸使興，是

曰忍辱；若解了慧分別塵勞消眾愛欲，是曰精進；常在燕居專心



 8 

禪思定意三昧，是曰一心；篤信他人六度無極，興發善德度脫一

切，是曰智慧；是為六。 

「何謂未興眾德因而興之度無極有六事？若發諸善不捨虛

乏，積功累德每生自尅，是曰布施；若致善德益以好樂，令使增

長以惠一切，是曰持戒；遵空無事不盡德本，以消眾惡不善之行，

是曰忍辱；身口立行方便無緣因興道德，是曰精進；若奉法教攝

眾猗想，而不忘失定意正受，是曰一心；所造得興無起發意，成

就道明開化一切皆荷道慈，是曰智慧；是為六。 

「何謂以發立德度無極有六事？以起眾善功德之元，不生惡

行無益之義，是曰布施；以斯忻樂唯志至真，不念小業無益一切，

是曰持戒；察諸應宜而不懷恨除眾不慎，是曰忍辱；所可將護未

曾虛妄皆入於道，是曰精進；奉遵道力不為羸劣強而有勢，是曰

一心；順從習俗一切不墮邪見六十二疑，勸助一切不抱妄想，是

曰智慧；是為六。 

「何謂神足度無極有六事？斷眾貪穢思惟經典，以成神足未

曾忘失，是曰布施；云何菩薩而具足成就，從意所樂無所好念？

若以法義而喜施與救濟危厄，是曰持戒；其樂堅固不可毀壞心不

生恨，是曰忍辱；若慕出家棄世榮樂以法自娛，是曰精進；若以

正觀一切如幻三界若化，是曰一心；設好決疑無餘結網深入微妙，

是曰智慧；是為六。 

「何謂四神足勤修精進度無極有六事？若護神足飛到十方，

無所罣礙開化一切，是曰布施；若以慇懃志於大業心進願樂，願

樂輕舉遊行天下，是曰持戒；勤修發意日日增進，而不懈廢并化

眾生，是曰忍辱；逮得方便所當興為，出家學道不好邪行，是曰

精進；決眾狐疑悉使開化，可意悅豫因發道心，是曰一心；所可

勸助普入一切，諸闇蔽人使識正真，十方蒙恩，是曰智慧；是為

六。 

「何謂心行神足度無極有六事？其心平等盡眾垢塵常行清

淨，是曰布施；若離愛欲不淨之行奉修清白，是曰持戒；曉了所



 9 

生如是滅盡不得久存，唯道可恃，是曰忍辱；逮得無想，雖有所

逮逮無所逮，是曰精進；心所建立除去所拘，而無所住常遵正真，

是曰一心；斷眾結著未曾有縛心等如空，是曰智慧；是為六。 

「何謂所識神足度無極有六事？所識造行使離愛欲無復貪

塵，是曰布施；若逮真正不為危諂一切無犯，是曰持戒；勸助清

淨而無瑕穢常慎眾諍，是曰忍辱；所可越度普入一切眾生蒙荷，

是曰精進；若能覺知諸所罣礙皆是損秏不為放逸，是曰一心；以

棄弊塞脫無罣礙，不失大辯開導不逮咸令深入，是曰智慧；是為

六。 

「何謂第一禪度無極有六事？所勤方便逮得功德不可限量，

是曰布施；所觀察事善權隨時不失一切，是曰持戒；其第一禪受

攝方便不失一心，志存定慧常思仁和，是曰忍辱；若消五陰成就

五通，遍入五趣而往化之，是曰精進；以致一定專精心寂，而無

所生覩見十方，是曰一心；五人至願不能堅固而違本誓，稽首自

歸順從道教，是曰智慧；是為六。 

「何謂第二禪度無極有六事？若以禪思斷眾妄想疾得堅固，

是曰布施；曉了無限不可計處，道利戒法因荷其恩，是曰持戒；

覺寤眾生自能分別，一切悉空心不復起，是曰忍辱；若靜燕居習

自攝心而不放逸，是曰精進；若樂解脫存不退轉，不志小節定意

正受，是曰一心；所觀發明愍己哀彼，一切普等不為偏黨，是曰

智慧；是為六。 

「何謂第三禪度無極有六事？行第三禪忻樂順安，棄捐眾惡

不善之業，是曰布施；方便勤修捨諸伎樂志存禁義，是曰持戒；

其心專精離於所好，外眾邪欲不以歡喜，是曰忍辱；而於其內察

無常苦空靜非身，無所忘失建立其志，是曰精進；其意堅固靡所

不達行不馳騁，是曰一心；以盡諸漏，無復報應罪福之患有無之

業，是曰智慧；是為六。 

「何謂第四禪度無極有六事？若以四禪斷一切眾苦，志於法

樂永除眾惱無復諸難，是曰布施；悉棄眾苦三界終始長樂無患，



 10 

是曰持戒；盡察一切周旋三界，生死危厄究竟本無，是曰忍辱；

以得燕寂未曾想求，存念逮得而無所望，是曰精進；以獲致安禪

思不慌定意正受，是曰一心；以成清淨勸助甘露不死之藥名曰法

訓，以療一切盲冥不達，是曰智慧；是為六。◎ 

「何謂身意止度無極有六事？云何身意止？盡身不淨殺盜

婬業，奉身淨行不計有我，是曰布施；棄捐所有親親之宜無所戀

慕，是曰持戒；若以好樂無吾我法不貪三界，是曰忍辱；一切所

見放逸其心；令得自在不從非法，是曰精進；若覩一切三世自然，

本無所有猶如幻化，是曰一心；見諸所非法自起滅，本無所生悉

亦無處緣對而興，是曰智慧；是為六。 

「何謂痛痒意止度無極有六事？若使不顯心無所貪，痛痒意

止自然休息不追眾緣，是曰布施；以覩苦痛不造禍福無復眾患，

是曰持戒；篤信空義心無所生，堪任一切諸不可行，是曰忍辱；

不猗痛痒善惡苦樂亦無所著，是曰精進；其以樂痛在於三界，消

三毒苦永無有餘，是曰一心；若以善斷一切諸痛，志慕道法未曾

有患，是曰智慧；是為六。 

「何謂心意止度無極有六事？斷諸所樂五欲所思，自見其心

興發法念，是曰布施；覩彼瑕穢自調其心柔順隨真，是曰持戒；

觀察諸法令意念止遵奉六度，是曰忍辱；若能禁制心所馳逸使不

邪行，是曰精進；若想他人心止愛欲，解悉本無，是曰一心；所

見篤信依於緣使，奉空無相無願之法，是曰智慧；是為六。 

「何謂法意止度無極有六事？覩諸法實為示顯明各使心開，

是曰布施；一切所觀皆悉本空，盡察諸法，猶如幻化覩眾本無，

是曰持戒；遵奉經典勤修報應，以施一切無所增損，是曰忍辱；

若見危他常抱慈心，棄捐眾害志存道法，是曰精進；雖遊諸法了

一切法，無所著猗其志寂定，是曰一心；順其上下十二緣起，曉

斯無際本末悉寂，是曰智慧；是為六。 

「何謂見其苦諦度無極有六事？目覩三世心解皆空，捨眾苦

患無所希求，是曰布施；見諸苦元無一可樂，因致生死皆為憂惱，



 11 

是曰持戒；察眾苦事從己緣對，而有此難悉虛無本，是曰忍辱；

觀諸苦惱悉從微起，不能分別用無覺故，是曰精進；視其諸苦由

因習生，自將邪冥悉本清淨，是曰一心；如是觀者不為邪行，斷

一切苦使無根元何有枝流，是曰智慧；是為六。 

「何謂習諦度無極有六事？若以習行心捨眾業五陰六衰，是

曰布施；若見眾生五陰六衰十二諸入，除去諸習，是曰持戒；若

以和同生度無極，成諸法行無上道業，是曰忍辱；若捐愛欲具道

品法，觀一切法覩見其無所因由生，是曰精進；若斷眾結一切受

處而無所受，是曰一心；其觀眾難無益之法，消害苦惱虛偽之患，

是曰智慧；是為六。 

「何謂盡諦度無極有六事？逮得盡苦遵行道義奉行無願，是

曰布施；若以志樂滅盡之行，盡無所盡為以都盡，是曰持戒；除

去眾想罣礙之本，而復自然悉無所著，是曰忍辱；從本以來所更

勤苦，以滅眾惱長得安隱，是曰精進；志存清修燕坐獨處，思惟

三昧自伏其意，是曰一心；若不取證志盡塵垢，無有愛欲正受定

意心不懷亂，是曰智慧；是為六。 

「何謂道度無極有六事？若獲至真行與道俱，和同不慌救濟

眾厄，是曰布施；其覩道業而從經典，不反邪教因而化之，是曰

持戒；其念其法若不念道，勸助入法存在正真，是曰忍辱；其總

持法攬三界元，宣布經典遵承道教，是曰精進；假在道行不隨世

俗，因其正真而不虛妄，是曰一心；若能解道隨其形類，一切悉

了各開化之，是曰智慧；是為六。 

「何謂信根度無極有六事？信斷眾惡悉為本寂，除不善行為

顯道元，是曰布施；奉行篤信樂一切法，眾德之元悉無所生，是

曰持戒；以懷至信得歡喜悅，無有瞋恚，是曰忍辱；達無所有以

好真有，究竟執持一切諸法，是曰精進；以解脫根道德之元，信

勤精進眾根寂定，是曰一心；以能存信志存道品不慕邪念，是曰

智慧；是為六。 



 12 

「何謂精進根度無極有六事？所可勤修志御堅固，奉行方便

永無貪悋，是曰布施；不猗有為不捨顯明寂於無為，是曰持戒；

身之所行一切形類都無犯害，是曰忍辱；志存玄逈慕大弘誓無極

之哀，是曰精進；聽隨時節聞輒奉行而不懈廢，是曰一心；所學

法普悉暢現世後世之事度世之業，是曰智慧；是為六。 

「何謂意根度無極有六事？若見真諦，覩家居業眾穢之患棄

捐所處，是曰布施；觀有為貪不念無為消諸所著，是曰持戒；察

其逆順不習眾苦無所貪心，是曰忍辱；若能總持一切諸法永不忘

失至道德本，是曰精進；行寂然義入諸所生心無所生，是曰一心；

從如審諦不隨虛妄，思惟諸法無有根本，是曰智慧；是為六。 

「何謂定意根度無極有六事？以定意根消除塵勞難及玄虛

無復眾患，是曰布施；棄捨諸亂得三昧定開示一切，是曰持戒；

若心寂然未曾有亂，得住定意正受之業，是曰忍辱；若志不樂諸

因緣事，甘樂法樂為無上法，是曰精進；其心專一而無二念，定

意正受導利一切，是曰一心；強而有勢志不怯弱，伏心自制行三

昧定意，是曰智慧；是為六。 

「何謂慧根度無極有六事？志存聖明一切所有，而悉消除眾

塵之行，是曰布施；以致明達至遠玄妙心無所猗，是曰持戒；能

為眾生忍一切勞，生死周旋世世不廢，是曰忍辱；曉了道義總攬

至要解本清淨，是曰精進；以上聖明寂然惔怕，為眾生故宣其本

元，是曰一心；以慧解脫奉無所行，靡不通達三界蒙恩，是曰智

慧；是為六。 

「何謂信力度無極有六事？若有所信無所違失如師子王子，

與眾共約未曾失信，是曰布施；戒所立處而無所懈，猶如往昔有

象子食以長其身，菩薩如是服柔順法，能思惟此以成佛道，是曰

持戒；正使人來破碎骨髓，續習慈心，由如蘇摩菩薩大士救諸蠕

動，雖有害者其心不變，是曰忍辱；勤行精進未曾退悔，盡其根

元如竭大海，所行如是消婬怒癡，是曰精進；若以禪思如法悅豫，

行轉增進消除眾想，是曰一心；所修聖慧而無所受，所行如法不

違道教，是曰智慧；是為六。 



 13 

「何謂精進力度無極有六事？行甚忍辱隨時方便度脫一切，

是曰布施；若以勢力致於最勝然可所作，猶如俱耶國王之子力伏

怨敵，是曰持戒；若聞虛無隨順可之，猶如須星國王夫人所行殊

特柔軟仁和莫不歸伏，是曰忍辱；所奉勤修能行至真，致大通達

不樂懈廢，是曰精進；所行禪思普無不入，救脫一切而無放逸，

是曰一心；因明所生遂致成就隨時順義，猶如往古欝多童子誘諸

伴黨，是曰智慧；是為六。 

「何謂意力度無極有六事？若在天界而不斷除天上五樂，心

不犯欲亦無所顯，是曰布施；若覩諸天天上玉女，見其患難而無

所著，是曰持戒；雖在天宮不貪天上，不樂寶殿自然百味，是曰

忍辱；以作天人志在解脫，離眾甘樂以法為樂，是曰精進；若在

諸天住在眾會，其心不亂定意志法，是曰一心；為諸天人頒宣經

典，而志詳序不懷恐怖，是曰智慧；是為六。 

「何謂定力度無極有六事？一切所有施而不悋寂然悅豫，若

摩調王棄國捐王行作沙門，是曰布施；慎護身行無有口過，將養

其意心不追世，是曰持戒；舉動作事隨順安隱不隨非義，是曰忍

辱；觀察諸法覩如真諦而無邪念，是曰精進；其一切法，眾學四

輩志無上正真所觀覩諸法空無所有，是曰一心；不猗世法其心誓

願，由如陶家成就眾器，是曰智慧；是為六。 

「何謂慧力度無極有六事？有來索頭即以施之不逆其心，若

如往昔迦夷國王敢有求者輒施與之，是曰布施；救護他人不貪己

身，由如閱叉斷絕王路，菩薩爾時不惜軀命與鬼神鬪而降化之，

為一切故，開通王路使眾賈客安隱往來，是曰持戒；昔者菩薩三

反入海，欲脫諸難使眾人安將從歸家，是曰忍辱；所興施與得其

處所，越眾河源七反入海，致眾財寶以救貧匱，是曰精進；以禪

思度恣其心意，欲生何所天上人間十方佛前，是曰一心；所遵聖

明解如野馬，善將護己勸遵聖道，使宣道法，是曰智慧；是為六。 

「何謂念覺意度無極有六事？捨不善念專精進念，因思功德

發無上正真，是曰布施；意所依念思惟法相，而自檢已令不馳騁，

是曰持戒；若志惟念合集諸法，不令馳逸柔軟和調，是曰忍辱；



 14 

志所勤修無所望捨，懷抱道志以愍一切一心定意，是曰精進；強

而有勢救攝諸力令不羸劣，是曰一心；已脫意念順從義力，高德

之義聖明難及，是曰智慧；是為六。 

「何謂法覺意度無極有六事？選擇諸法奉清淨行棄眾瑕穢，

是曰布施；順求解脫宣傳諸法，以化一切三界之患，是曰持戒；

棄捐吾我無所戀慕，唯念道寶無上正真，是曰忍辱；所行正義，

選求經典六度無極三乘之藏，是曰精進；普求諸法無有色像，坦

然玄虛無有處所，是曰一心；推於一切諸所有處，不可護持本原

自然，是曰智慧；是為六。 

「何謂精進覺意度無極有六事？若能覺了一切財業為不可

保，心無所著棄世所有，是曰布施；所行勤修永無所樂，慕于道

法志無上真，是曰持戒；所勤修行了於三界，天上天下悉如幻化

無所依猗，是曰忍辱；自調己心教化眾生，靡不究暢各得其所，

是曰精進；所念禪思斷諸結著，求其本末不見根原，是曰一心；

明無所依不從他受，曉了一切諸術音響入第七地，是曰智慧；是

為六。 

「何謂喜覺意度無極有六事？和顏悅色愛法無厭，是曰布施；

護身三事口四意三，是曰持戒；心柔軟好未曾起恚，是曰忍辱；

念十方佛無有邪想，是曰精進；其心寂安悉無所生，是曰一心；

聖明了了解一切空，是曰智慧；是為六。 

「何謂信覺意度無極有六事？身行篤信表裏相應，是曰布施；

心懷篤信無有邪想，是曰持戒；在於生死不發貪嫉，是曰忍辱；

所懷篤信未曾斷絕，通達大理無所蔽礙，是曰精進；合集諸信而

不散失無上正真度脫一切，是曰一心；觀察諸盡使無所滅，好樂

正真救濟三界，是曰智慧；是為六。 

「何謂定覺意度無極有六事？所行精進而不懈廢，若得定意

見十方佛，是曰布施；逮得寂靜離眾欲愛，不貪榮好常志大道，

是曰持戒；所止定意受諸道品，奉八正路菩薩之法亦無所取，是

曰忍辱；其意平等了一切空，本來自然無所破壞，是曰精進；使



 15 

諸往見六十二事，羅網自纏陰衰蓋已，以了本無自然銷盡，是曰

一心；若得逮聞以諸法盡本無所生，一切寂靜解空無礙，是曰智

慧；是為六。 

「何謂護覺意度無極有六事？皆能放捨所可愛重無所貪惜，

能救眾厄窮於道法，是曰布施；護身口心不犯十事奉行十德，是

曰持戒；寂察眾生十二牽連，用無覺故，菩薩暢之無所猗著，是

曰忍辱；遠諸本末攀緣稱說，而無所習習奉六度，是曰精進；心

思眾生由犯穢行墮在惡趣，為之愁悒愍傷雨淚，是曰一心；斷諸

所生使無所生，見眾患難一切諸法本無所有，是曰智慧；是為六。 

「何謂正見度無極有六事？若解正見捨眾邪業無益之元，是

曰布施；暢達以至終不虛妄常行至信，是曰持戒；體了行已清淨

伏意，歸於大道度脫一切，是曰忍辱；以能自制愍念他人一切三

界，生死勤苦遵奉勤修，是曰精進；志於無上棄捨三世，而離自

大卑心自伏，是曰一心；得真諦報捨眾邪見，行開士法靡所不通，

是曰智慧；是為六。 

「何謂正念度無極有六事？等思斷除一切所作而無所作，功

德善本，是曰布施；以正諦念常思道法，不捨愛欲猶如蓮華，是

曰持戒；所云地者謂其地主，從其因緣而堪任之，受佛法教分別

身空，是曰忍辱；以平等念棄捐眾相，在於一切諸所合會而無合

會積功累德，是曰精進；勸助一切諸善功德，悉皆本空不可分別，

是曰一心；所修正見現世後世，度世之法真諦清淨，是曰智慧；

是為六。 

「何謂正方便度無極有六事？舌無惡言善教加人，開示道法

以救一切，是曰布施；所行清淨而無穢濁宣菩薩法，是曰持戒；

宣至真言無傳世俗無益之教，是曰忍辱；處在世間常護語言不樂

俗談，是曰精進；常行專精，其心無想寂然惔怕，其行無二定意

正受，是曰一心；所言至誠，論道說義不演餘談，是曰智慧；是

為六。 



 16 

「何謂正業度無極有六事？所修正業無有罪殃，以德自衛奉

行三寶，是曰布施；逮得所願具足眾德，而無非法無益之行，是

曰持戒；所應隨順無有顛倒，悉解無常苦空非身，是曰忍辱；一

切所趣不御現在不可之業，是曰精進；所受奉行十善六度永無所

著，是曰一心；所遵正業未曾妄想不志邪本，是曰智慧；是為六。 

「何謂正命度無極有六事？又隨時宜方便化人，以時行可意

立正命矣，是曰布施；若以滅度所習住命不貪其身，是曰持戒；

若見眾生本無純淑，而興愍哀欲使入道，是曰忍辱；若以諸法知

之歸盡道不可盡，是曰精進；在於眾生無所用命，以道開化一切

眾生，是曰一心；不以衣食而自立命，唯志道法，是曰智慧；是

為六。 

「何謂正定度無極有六事？意普觀察有為之事本悉無為，雖

在無為而不取證，是曰布施；若等善惡功勳穢濁而無有二，一切

諸法亦復如是，是曰持戒；德行不斷日日轉上，至不退轉地，是

曰忍辱；其善快報不可限量，念施一切十方人民，是曰精進；等

見一切諸法根元，皆如是諦本無所有，是曰一心；若奉寂然本末

悉空，無所忘失無能侵者，是曰智慧；是為六。 

「何謂正受度無極有六事？若樂正見不隨邪疑，斯行正見無

有邪業，是曰布施；建立平等正真之行奉菩薩法，是曰持戒；若

以正定見安隱脫不為邪業，是曰忍辱；其以等寧奉開士本，夙夜

不懈無所受猗，是曰精進；懷來安隱如心所願，所作善業諮受泰

然，是曰一心；以三昧行斷絕伴黨無是非心，是曰智慧；是為六

(八道品中舊闕一種)。 

賢劫經卷第四 

 

賢劫經卷第五  

西晉月氏三藏竺法護譯 

◎寂然度無極品第十四 

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=436&B=T&V=14&S=0425&J=4&P=&5864218.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=436&B=T&V=14&S=0425&J=4&P=&5864218.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=436&B=T&V=14&S=0425&J=4&P=&5864218.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=436&B=T&V=14&S=0425&J=5&P=&5864219.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=436&B=T&V=14&S=0425&J=5&P=&5864219.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=436&B=T&V=14&S=0425&J=5&P=&5864219.htm%230_2


 17 

「何謂寂然度無極有六事？假使能斷諍訟之法性常和調，是

曰布施；若身口心篤信悅豫，不犯諸法與道合同，是曰持戒；以

無陰蓋五陰六衰受正無礙，是曰忍辱；其三昧定無能動移，婬怒

癡心不能染之，是曰精進；聖慧所行無能分別，應時隨便度脫一

切，是曰一心；所願普至周遍一切，去來今法三世無礙，是曰智

慧；是為六。 

「何謂所觀度無極有六事？所未聞法而得聞之，以用開化一

切眾生，是曰布施；不得諸見本無邪疑，以度一切瑕穢眾罪，是

曰持戒；能得開化無數眾生，使發道心愍念危厄，是曰忍辱；口

所宣布佛正真行，常得成辦并化他人，是曰精進；若能次第暢達

諸法三十七品、十二緣起，是曰一心；其在智慧了一切空，不有

想願解無所有，是曰智慧；是為六。 

「何謂樂明度無極有六事？若能應時離老病死眾患之難，宣

示道法無上正真，是曰布施；以明消滅愛欲之惱，無上大道自然

為伏，是曰持戒；若以聖慧一切普定，等無邪業悉行菩薩，是曰

忍辱；一切普安以晃昱明，志存道地靡不周遍，是曰精進；若以

明曜普受一切，諸法根元了無處所，是曰一心；其用聖慧皆知一

切諸法經典十二部藏，是曰智慧；是為六。 

「何謂來解脫度無極有六事？志所解脫柔軟安隱，常好救厄

眾生苦患，是曰布施；除於一切所止罣礙，使無闇蔽，是曰持戒；

若有所受，棄捐眾穢常修梵行，因其行業恒奉行德，是曰忍辱；

一切普愍十方世界，歡悅惔怕心無所生，是曰精進；常能隨時堪

任忍辱；一切苦樂不以增減，是曰一心；常以法教不違道法，所

在一切至真不虛，是曰智慧；是為六。 

「何謂入比丘聖眾度無極有六事？若能化立一切諸願志存

道願，是曰布施；隨其所樂建立一切化之以道，是曰持戒；其以

寂然所願惔怕，心不憒閙化之節限，是曰忍辱；所行殊特與眾超

異不與俗同，是曰精進；心所受法常使真正，總持諸法而無放逸，

是曰一心；寂然專行至于脫門，空無想願不中取證，是曰智慧；

是為六。 



 18 

「有八部眾會，亦復如是等無有異。何謂八部義度無極有六

事？若宣布義為解非義，不可用心了正真義，是曰布施；可一切

眾三界天人心之所好法誨宣布，是曰持戒；若敷演義無有瑕穢，

常修清淨慈心仁和，是曰忍辱；所講至誠具足廣布，為他人頒宣

道教，至于阿迦膩吒天宮悉荷道宜，是曰精進；以義等意可悅一

切，是曰一心；所住立處無瞋恚法，以法勸化，是曰智慧；是為

六。 

「何謂歸解法度無極有六事？若逮諸法而無所失，順從道慧

不違正法，是曰布施；除彼我想不計有身，三界自然心無所著，

是曰持戒；言行相應不相違越，身口心行常定相應，是曰忍辱；

夙夜勤修而不斷絕，戒定智慧度知見法，是曰精進；常住道法不

順非義，化以四恩加於眾生，是曰一心；常行至德等不為小節無

益一切無有異念，是曰智慧；是為六。 

「何謂分別順理度無極有六事？若宣化說十二隨順，壞惡眾

穢消於五濁，是曰布施；若以寂然化諸迷惑，至于滅度及度一切，

是曰持戒；其隨世俗言談說事，因而教之普至一切，是曰忍辱；

若以能捨婬怒癡行，是一切非眾想邪心，是曰精進；靜思禪定三

昧正受，不發眾念無益之思，是曰一心；所以奉行聖道至慧，以

歸解脫無著無縛，是曰智慧；是為六。 

「何謂辯才順理度無極有六事？若為眾人宣若干品辯才之

慧，是曰布施；言辭至妙和柔潤澤遠近無不歸之，是曰持戒；能

可一切來聽者意以用著心，是曰忍辱；教言普遍無有邊際聞於十

方，是曰精進；名德遠著天上天下，功德悉足未曾斷絕，是曰一

心；其至法藏無所從生，入於三界乃達滅度，是曰智慧；是為六。 

「何謂無厭度無極有六事？為諸貪者說經行道未曾懈惓，念

度一切眾貪嫉者，是曰布施；愍傷眾生而開導之，示以三寶佛法

聖眾初亦不厭，是曰持戒；自以精進不行瞋恨，寧破身骨建立周

遍普平等之心使法流布，是曰忍辱；若以神足飛行遍至，用心慇

懃時化愚冥諸應度者，是曰精進；隨其所欲三昧正受，而訓誨之



 19 

令存道行，是曰一心；諸欲聞經從其人數，願樂時聽尋為說法，

是曰智慧；是為六。 

「何謂施度無極有六事？若有法教所可施與以用勸助，普於

一切各使得所，是曰布施；所可施與其口身心柔軟和悅以法化人，

是曰持戒；好樂惠與不逆求者和顏悅色，是曰忍辱；所施調意念

行方便，去諸不善淨修功德，是曰精進；其心清徹不懷穢濁，清

志定意愍於一切，是曰一心；所可施人以是功德勸助佛道，亦化

眾生使發大意，是曰智慧；是為六。 

「何謂戒度無極有六事？所奉禁戒慈心為本，常以無畏加於

一切，是曰布施；無畏不懷瞋恨護身口意三事無犯，是曰持戒；

常抱愍傷心哀一切無傷害意，猶如慈母育其赤子，是曰忍辱；以

設方便擁護禁戒，寤因慚恥無益一切，是曰精進；慈加眾生心學

謹慎，以為無常專其心志不為放逸，是曰一心；以是慈愍所奉禁

戒常行精進，發起一切諸不達者勸助佛道，是曰智慧；是為六。 

「何謂忍辱度無極有六事？若以柔和志存悅豫普安一切，是

曰布施；若為眾生忍眾患難，無數劫中不以為勞，是曰持戒；求

於生死長遠之難，本末所在不見所奉，是曰忍辱；常抱和悅而求

方便不以懈廢，是曰精進；愍傷眾生諸危厄者而降伏之，是曰一

心；以是忍辱常行仁和，心不懷害勸助佛道，是曰智慧；是為六。 

「何謂進度無極有六事？愍傷於俗應病與藥各令得所，是曰

布施；志在方便無所加害常行慈心，是曰持戒；得諸限礙而致解

脫而應惠施，是曰忍辱；在於異處不失應節一切如法，是曰精進；

若以勤修晝夜不廢無所毀損，是曰一心；以是精進勸佛境界，使

發道心奉遵正業，是曰智慧；是為六。 

「何謂寂度無極有六事？若以慈心向於諸人愍傷眾生，是曰

布施；憐念一切三界眾生而降化之入於深法，是曰持戒；傷於世

俗愚冥之眾，示以道宜心導御之，是曰忍辱；若出家學無上正真，

志存寂然不為放逸，是曰精進；諦思法施以開化眾，諸不達者而



 20 

頒宣法，是曰一心；志性清淨而無垢濁，順從滅度不中寂滅，是

曰智慧；是為六。 

「何謂智慧度無極有六事？若以經典法施於人使發道心，是

曰布施；若有所說離於衣食不貪利養，是曰持戒；若以法施不猗

俗業不用懈惓，是曰忍辱；入於一切總持諸法，無所不攝各令亘

然，是曰精進；以諦思惟三世大難敷演法施，是曰一心；若以本

淨本無之義宣布道教，有所導示不失其原，是曰智慧；是為六。

◎ 

「何謂眼報度無極有六事？若以好眼愛敬眾人不以加害，是

曰布施；若以其眼有所觀察，悉了無益唯法可恃，是曰持戒；所

見廣遠而無限量，不得邊際無不可盡，是曰忍辱；其眼寂靜而無

所著，一切眾色悉空本無，是曰精進；所覩悅豫見者歡喜以法為

樂，是曰一心；諸來見者心身歸伏，普共踊躍能至究竟，是曰智

慧；是為六。 

「何謂耳報度無極有六事？耳有所聽無所違失，常存在法不

為俗想，是曰布施；其耳清淨無有穢濁，解一切音本悉寂然，是

曰持戒；若有所聽其音清徹而無邪想，是曰忍辱；耳有所存覩其

微細不可限量，是曰精進；察其懸遠耳悉逮聞，知之皆空無益於

人，是曰一心；聞無所有聽無堅固猶如呼響，是曰智慧；是為六。 

「何謂鼻報度無極有六事？若鼻清徹了一切空不有所嗅，是

曰布施；而其鼻根息無所念，惟志道心無所損失，是曰持戒；寂

然惔怕而知止足，是曰忍辱；所嗅順宜無所犯負不在情欲，是曰

精進；鼻無所受不貪眾香而無放逸，是曰一心；鼻有所嗅知其瑕

穢，無益一切損耗學心，是曰智慧；是為六。 

「何謂舌報度無極有六事？舌雖得味不以貪樂，離於喜悅甘

于戒宜，是曰布施；語言了了惟宣法教，是曰持戒；若無數眾正

及其所言辭宣示同學，是曰忍辱；設使識念無限之慧為人解說，

是曰精進；滅其醎酢舌之所習五味所利，是曰一心；舌有所說常

傳道教廣有所耀，是曰智慧；是為六。 



 21 

「何謂身報度無極有六事？身有所豐財業經典以惠世間，是

曰布施；無數眾人咸瞻仰之以奉受言，是曰持戒；其身所以作人

尊貴，用供順佛而有威德，是曰忍辱；體強有勢靡不依之，一切

眾生悉共蒙荷，是曰精進；形柔軟好常以和悅顏貌光澤，是曰一

心；清白潔白多所堪任開化眾生，是曰智慧；是為六。 

「何謂心報度無極有六事？其心平等普順遍入一切眾生，是

曰布施；若意所念多所悅豫莫不法行，是曰持戒；所可度脫樂現

在義不為非義，是曰忍辱；其意覺疾僉然通達心無所礙，是曰精

進；所遵奉行常遵道法順從和雅，是曰一心；其稱音響遍入諸法，

一切眾行校之定法，是曰智慧；是為六。 

「何謂愍他人勸助度無極有六事？訓化他人有所施與，猶如

過去有人其人名曰號是生子，救護天下閻浮利地，一切眾生皆勸

化之，入佛大道而開導之，是曰布施；以戒勤修咸安他人，以斯

功勳致其報應，猶如飛鳥眾輩集會吐水滅熾火，是曰持戒；以和

哀人用加生死立如梵天，愍念黎庶忍於眾勞，是曰忍辱；精勤教

人，若如病者遭值兩命，其壽未盡懷愍傷心，有醫親近念之靡已，

即越二萬八千里往詣其所，致於醫藥療治其病，菩薩療治一切如

是，是曰精進；若以禪思而愍他人，猶如加賓黃色仙人興立城郭，

哀眾生故，是曰一心；若以智慧普安天下，使諸念典壽在天上，

若在十方受其天身，皆消怨賊隨河流逝乃至龍所，是曰智惠；是

為六。 

「何謂愍己度無極有六事？為己所興有益之業，并安眾人能

使成辦，是曰布施；身自隨應積眾德本不為禍害，是曰持戒；其

體嚴莊若上妙華其色猶然，是曰忍辱；其為己身夙興夜寐，不以

懈廢救眾危厄，是曰精進；身常精進念己之故，願生天上十方佛

前，是曰一心；七反劫燒成已復敗終已復始，往反此世不以迷惑

如加賓王，是曰智慧；是為六。 

「何謂法度無極有六事？以若干色莊嚴瓔珞，本施所致得是

功德報，是曰布施；法不住顛倒，無所猗著唯志經典，是曰持戒；

設能消除婬怒癡垢眾生之想，是曰忍辱；以佛經道行度無極，無



 22 

有二行因其方便，是曰精進；得平等心永除所著心無所求，是曰

一心；光曜振明照于十方，一切諸法為暢分別，上中下法真不有

二，是曰智慧；是為六。 

「何謂宜度無極有六事？所施之報果致大富因興經道，是曰

布施；其所奉禁果致生天，常思法行不慕天安，是曰持戒；其忍

辱果無恐章句斯則其誼，常專精思欲度一切，是曰精進；所可禪

思勸助所生，斯則其誼，名曰一心；若合集智增益聖慧，常不損

耗斯則其誼，是曰智慧；是為六。 

「何謂邦畔解度無極有六事？所行精勤不壞其身，是曰布施；

以斷眾想悕望之業解脫而喜，是曰持戒；逮得法忍而無廢失，是

曰忍辱；所行吉祥一切普備，是曰精進；所可禪思致滅度果，是

曰一心；所修聖明勤獲諮受，逮得金剛三昧，是曰智慧；是為六。 

「何謂樂勸助度無極有六事？假使布施不志睡眠不起我想，

如大名稱有九十六諸大叢林，在於一切諸大藏處，王以惠與開化

眾人受分衛福，猶如無罪國王之子，離於所居終不妄語，如身本

時救眾危厄不作惡罪，是曰布施；以供養父母師友，尊敬其身究

竟不懈，及其經典及知至佛無諸疑網，是曰持戒；若以柔和護於

他人，如自棄身不利血脈龍王所護，猶曾法師精進慇懃三萬二千

歲，習所作行不以愁慼，初未懈厭以化一切，是曰精進；所以禪

思愍傷眾生棄捐眾惡，在閻浮利天下哀念眾生人民受五細滑，慈

念可意故引古喻以明解之，是曰一心；其至聖明如大六通，是曰

智慧；是為六。 

「何謂空度無極有六事？若能逮得空行三昧不起想願，是曰

布施；其意曠然猶如虛空不可限量，是曰持戒；以能獲致不退轉

地，得受佛決見十方佛，是曰忍辱；夙夜勤修而不懈廢力勢日進，

是曰精進；其心常專定意不亂正一不忘，是曰一心；堅固無難一

切所作永無眾患，是曰智慧；是為六。 

「何謂無想度無極有六事？若常以時救濟危厄諸窮乏者，一

切無想，是曰布施；謹慎諸行護身口意三無所犯，是曰持戒；常



 23 

修謙恪不懷輕慢，是曰忍辱；所作功德不以懈廢，而用勸助諸不

逮者，是曰精進；出家志法諸學追慕，道意日進未曾斷絕，是曰

一心；己無三毒，復斷他人婬怒癡垢使歸命三尊，是曰智慧；是

為六。 

「何謂無願度無極有六事？若能疾逮無所願本，惟垂愍念三

界之患，是曰布施；其離於觀無所輕慢，得無所得乃應道化，是

曰持戒；在於三界而無所著，誘化眾生生老病死，是曰忍辱；其

內有行常護身口心無所犯負無所違失，是曰精進；所修方便去眾

瑕穢無益之行至於解脫，是曰一心；若被德鎧所志弘廣，濟於一

切周旋之難，是曰智慧；是為六。 

「何謂行別異度無極有六事？坐佛道場日日常服一麻一米，

尋求窮乏以欲惠濟不以為勞，是曰布施；若在其身精進靜定不為

放逸，是曰持戒；逮得見佛以學諸法眾行備悉，是曰忍辱；所可

懷來暢達諸法，一切本無解無分別，是曰精進；與解脫俱并濟一

切生死眾厄使存道意，是曰一心；其心靜然入於憺怕，心無所生

了其自然，是曰智慧；是為六。 

「何謂解他度無極有六事？昔有賈客離於彼利，割身所食心

清行淨上佛供養，是曰布施；文隣龍王出現繞身，心無所犯住立

而侍，是曰持戒；釋梵來下見佛寂然不演道法勸助說法，是曰忍

辱；時以佛眼普觀十方，進退隨時導利群黎，是曰精進；一心七

日觀樹思樹，欲使一切有反復心，是曰一心；以見勸助便轉法輪，

八音暢達周遍十方，是曰智慧；是為六。 

「何謂勤用意禪度無極有六事？曉見佛得道念勤勞者，是曰

布施；往到教化度於五人，覩現變化聞其所說尋輒啟受，是曰持

戒；棄離自大順從法律以化不逮，是曰忍辱；而以甘露不死之藥

而開化之，是曰精進；五人應時除異想念，是曰一心；以道甘露

灌飲貧道，消婬怒癡度五億天人，是曰智慧；是為六。」 

◎  

◎十種力品第十五 



 24 

佛告喜王菩薩：「何謂有處無處深淺遠近度無極有六事？從

其處所逮得審諦了其本末，是曰布施；所可識知解三界空等無有

異，是曰持戒；諸所曉了悉以分別，而得普入仁和之地，是曰忍

辱；其弘誓行至德之業強而有勢，是曰精進；毀壞眾穢十二緣起

令無有異，是曰一心；所可遵奉而以知時不失聖教，是曰智慧；

是為六。 

「何謂知去來今度無極有六事？若能除盡所作眾業，眼耳鼻

口身心所犯，是曰布施；若能消滅諸緣報應生死禍福，是曰持戒；

斯棄所因五陰六衰因緣之對無有事業，是曰忍辱；若離罪福自然

消除三界生死，是曰精進；惔怕㸌然斷色痛想行識了無所有，是

曰一心；所遵奉行使無所生，其志坦然以道為元，是曰智慧；是

為六。 

「何謂知世若干種類度無極有六事？假使眾生斷若干種眾

雜之行不以恣意，是曰布施；斷若干種陰蓋諸入，奉行遵修六度

無極，是曰持戒；雖在諸種不計有人了諸虛無，是曰忍辱；遊在

諸品應病與藥，令三界眾生三毒消除，是曰精進；處於四大除貪

不計，導御眾迷消諸所有，是曰一心；在於諸種思惟識念解一切

空，是曰智慧；是為六。 

「何謂知世諸根增減言各不同度無極有六事？解知四大合

成散壞不自計身，是曰布施；覺空其眼耳鼻口身心所行而無所犯，

是曰持戒；解心自然一切本無無所不通，是曰忍辱；若能解了男

女壽命苦樂善惡，觀此六根了無有本，是曰精進；其能分別信戒

定慧，此五根者習道之元，是曰一心；若能通暢在所分別，是他

人根諸殊異念，一切解了眾生此根，是曰智慧；是為六。 

「何謂解世好不好若干行度無極有六事？隨所好喜尋為開

化應病與藥，是曰布施；所集勸誨慈心一切無所傷害，是曰持戒；

從其所樂隨時消除一切眾罪所犯諸惡，是曰忍辱；決其疑網盡眾

懈廢，是曰精進；消諸所生及無所生都使永盡，是曰一心；順其

所好而令寂然，以權方便而消化之，是曰智慧；是為六。 



 25 

「何謂智普入諸行欲縛解縛眾欲方便度無極有六事？若能

解了眾苦根原而燒盡之，熾然道教，是曰布施；知諸惱原速棄眾

患婬怒癡垢，是曰持戒；體解道宜施以安隱消除眾患，是曰忍辱；

孚疾暢達至無上道長樂法樂，是曰精進；分別諸行罪福所歸五趣

本末，是曰一心；以知行趣有無之處生死泥洹，是曰智慧；是為

六。 

「何謂根力覺意一切脫門定意正受度無極有六事？若以此

法惠斯安隱，不造眾惡以恩加人，是曰布施；若平等施貧貴無二

而無偏黨，是曰持戒；愍傷他人以法勸助入於道宜，是曰忍辱；

自愍傷己神寄其中，本非我身不計有身，是曰精進；解一切空消

除名稱愛不自大，是曰一心；以解無常苦空非身，無吾我人以此

化眾，是曰智慧；是為六。 

「何謂識念過世度無極有六事？若識往古宿世所更無數劫

事以用誨人，是曰布施；知在天上人間地獄餓鬼畜生五趣所歷，

是曰持戒；分別罪福善惡所趣悉伏其心，是曰忍辱；曉了塵勞愛

欲眾穢而無所著，是曰精進；其心體解一切皆空寂無有想，是曰

一心；消滅一切諸所有業，覩見一切眾生根原，是曰智慧；是為

六。 

「何謂天眼度無極有六事？天眼所覩見於禍福善惡所趣，是

曰布施；所應奉行不犯殃釁常志道行，是曰持戒；所覩廣遠無有

邊際見眾生根，是曰忍辱；若見一切不以德厭開化盲冥，是曰精

進；察眾闇蔽有路無路是非所趣，是曰一心；顯示光曜令得自歸

緣是得度，是曰智慧；是為六。 

「何謂諸漏盡度無極有六事？覩諸穿漏瑕疵無益棄之習道，

是曰布施；不樂諸漏婬怒癡念志存道法，是曰持戒；不習諸垢常

修清淨，是曰忍辱；開化眾心曉了諸想，陰蓋諸入不為放逸，是

曰精進；體解諸漏習從道教多所通達，是曰一心；入於生死勤在

諸漏，開化眾生令發道意，是曰智慧；是為六。」 

四無所畏品第十六 



 26 

佛告喜王菩薩：「何謂以成正覺解了斯法第一無畏度無極有

六事？逮得佛道清淨盡患生老病死，是曰布施；心存無為志弘誓

願無上正真，是曰持戒；以真諦觀一切皆空無有邪見，是曰忍辱；

一切悉解三界所生，悉以無根靡不通達，是曰精進；為一切智暢

化三界諸天人民及三惡路，是曰一心；遊八部眾宣布道化，各令

得所而無所畏，所願以成，是曰智慧；是為六，第一無畏。 

「何謂平等了諸漏盡度無極有六事？佛者無漏，諸漏已盡一

切無難，是曰布施；無有處所止處已斷，無有欲界色界無色界，

是曰持戒；所生無生俱無所起，是曰忍辱；所經名稱玄虛無際不

可得元，是曰精進；志懷誓願以越度世諸有八法，是曰一心；存

于解脫輒獲無失逮無上真，是曰智慧；是為六，第二無畏。 

「何謂佛所說法真要無比咸受奉行第三無畏度無極有六事？

所可遵修了一切空，知起則滅合會別散，是曰布施；以盡三毒諸

行放逸而不馳騁，是曰持戒；所云滅者盡所生處永無所生，是曰

忍辱；以消眾失眼耳鼻口身心所犯無能得便，是曰精進；以建立

道欲度眾生，除眾俗業無益之元，是曰一心；若至脫門生死已盡

慧不可盡，是曰智慧；是為六，第三無畏。 

「何謂內應等法無能廢意第四無畏度無極有六事？其內正

法得三昧定無能起心，令不安者自然垢盡，是曰布施；其無所生

亦莫能盡持智慧法，是曰持戒；消于無常一切法空解道為常，是

曰忍辱；所謂內事無能蔽者，以盡有罪之元，是曰精進；無能罣

礙盡不成就皆使成辦，是曰一心；所以聖明一切自然無能蔽礙，

佛道至深能一切決軟劣中容，決了明達眾生根元，是曰智慧；是

為六，第四無畏。 

「何謂大哀度無極有六事？以懷大悲愍傷一切眾生之類心

不有恨，是曰布施；其心平等欲度眾生，生老病死未曾偏黨，是

曰持戒；若於眾生常行守法，以仁報之可悅得安，是曰忍辱；往

來周旋每濟眾生勤苦之患，是曰精進；隨其所好上中下行而開化

之，是曰一心；遊於三界終始無量度生死厄，是曰智慧；是為六。 



 27 

「何謂眼清淨度無極有六事？若能清澄地種水種，心如地種

而不可動，洗除心垢猶如水也，是曰布施；其能建立火種風種燒

盡眾惡，是曰持戒；設燒生死令無所餘，瑕穢悉消不抱瞋恨，是

曰忍辱；目之所覩無所不見光明遠照，是曰精進；所行慇懃見一

切無心念是非，是曰一心；所觀十方亘然無邊所濟無厭，是曰智

慧；是為六。 

「何謂天眼清淨度無極有六事？其以天眼見諸色身，端政好

醜長短廣狹白黑肥瘦而往化之，是曰布施；知其身行名字心性身

所生土，見身往來周旋之處，是曰持戒；覩其身行分別是非合散

成敗，是曰忍辱；察天地壞復還合成生天人物，是曰精進；若見

報應罪福善惡道俗明冥，是曰一心；見諸次第遠近深淺，空無相

願度三脫門，是曰智慧；是為六。 

「何謂慧眼度無極有六事？以成慧眼普見一切其諸眾生根

本始原所從生矣，是曰布施；以能成就逮得解脫無有眾結，是曰

持戒；既有所獲建立其心存於道義，是曰忍辱；所致堅強建立普

遍，觀於十方悉亦了了，是曰精進；其所覩者猶如真諦審不虛妄，

是曰一心；志懷悅豫亦無所生，不墮罪患道意無窮，是曰智慧；

是為六。 

「何謂法眼清淨度無極有六事？若能逮得諸佛之法十八不

共，是曰布施；自身致斯佛十八法，往濟惡趣十八苦毒，是曰持

戒；所覩因緣品第高下深淺微細，是曰忍辱；以觀一切三界所有

本悉自然，是曰精進；憶識本末應病與藥以治三病，是曰一心；

所見不虛不為愚觀，亘然開化一切眾人，是曰智慧；是為六。 

「何謂佛眼清淨度無極有六事？以佛眼見無所罣礙寤不覺

者，是曰布施；所察愍傷一切眾生三苦之惱，是曰持戒；度脫眾

生不遭諸難永得久安，是曰忍辱；所視無量玄遠無底不可為喻，

是曰精進；觀其根本若枝葉果，已熟欲落而就挽之，是曰一心；

見本末然從緣而起，以了本無則無所生，是曰智慧；是為六。 



 28 

「何謂自在度無極有六事？若得由己得作究竟而不中止，是

曰布施；所行到處輒得所願不違要誓，是曰持戒；自在立行逮得

無想放諸所著，是曰忍辱；仁和柔順分別以解於一切慧，是曰精

進；一切皆盡慧不可盡，是曰一心；解一切法明慧聖要化諸不逮，

是曰智慧；是為六。 

「何謂娛樂度無極有六事？所施與者離于悕望，猶如虛空化

五百蓋覆比丘眾，若梵志聚名曰頭那，井中水泉自然甘美，是曰

布施；若入城里人民普安，箜篌樂器不鼓自鳴，是曰持戒；諸根

不具盲聾瘖瘂跛蹇疾病，蒙其光明悉除眾患，是曰忍辱；演其光

燿照於十方無量佛土皆荷眾人，是曰精進；在維耶離城城中內外，

各各變化八萬四千諸佛身形，是曰一心；彼時因隨為八部眾頒宣

經道各使得解，是曰智慧；是為六。 

「何謂難得自歸度無極有六事？威儀禮節安然庠序，功德甚

廣能攝受空，是曰布施；以能曉了諸佛世尊，至德玄遠難不可當，

是曰持戒；所行堅強方便隨時不失其節，志願無違應病與藥，而

開化之將護眾業，能化毒蚖捉在手中，以至誠故永無所畏，用神

足呪故不以為難，是曰忍辱；如目揵連疾解化魔，佛與其俱度彼

土眾，不自覺反還在祇樹，棄鉢中水旦污佛地，是曰精進；如佛

弟子舍利弗言：『一時須臾有四十九心起為生死業，佛言不可計。』

是曰一心；如佛言曰：『時有一城，其中眾人而有重罪，不計道

法誹謗高德，如來、至真於一夜半，為說經典棄其重罪，精進暢

達得六神通。』是曰智慧；是為六。」 

十八不共品第十七 

佛告喜王菩薩：「何謂十八不共？諸佛之法事有十八。 

「何謂無毀滅度無極有六事？應時開導具足德行令無缺失，

是曰布施；若除伴黨不偏所為為無有失，是曰持戒；所說至要言

無有失身口心寂，是曰忍辱；應其果報不違本旨，從始發意至道

無二，是曰精進；從其誓願各使得所不違本要，是曰一心；至心

脫門長獲入安隱無有眾難，是曰智慧；是為六。 



 29 

「何謂無著無虛言度無極有六事？所說開化皆宣純熟不為

雜碎，是曰布施；以得三達知見去來，念常清淨所行無穢，是曰

持戒；不懷害心向於他人恒抱仁慈，是曰忍辱；隨其人心欲有所

好，而為解說便令喜悅，是曰精進；為無等倫宣布微妙，猶蜜甘

露加之於人心使悅豫，是曰一心；若為頒宣消除眾結狐疑，羅網

以自纏縛，是曰智慧；是為六。 

「何謂無脫志度無極有六事？其心放捨功德無斷自然定矣，

是曰布施；以一切德勸助其意使發道心，是曰持戒；所行無邊遵

修至義永無罪殃，是曰忍辱；逮得一切眾德之行真正之法，是曰

精進；常識三世去來今事未曾忽忘，是曰一心；因其樹生寂然長

大，諦念道法不以失本，是曰智慧；是為六。 

「何謂心定度無極有六事？所云平等心無所生興隆道法，是

曰布施；所可宣揚依因遊居不失道法，是曰持戒；其所依倚以法

開化多所喜悅，是曰忍辱；其所奉六度無極正真之道皆為他人，

是曰精進；自攝其心以恩濟人而開導之，是曰一心；一切隨時而

其所願其行無底各令悅豫，是曰智慧；是為六。 

「何謂觀寂無為度無極有六事？所願已成吉如恬怕，是曰布

施；依仰於人而寂然安，是曰持戒；行其愍哀察護諸業猶如道場，

是曰忍辱；一切普護三界眾生，示以道心所行無邊，是曰精進；

所可將養而為一切愚惑之眾宣暢正法，是曰一心；雖為說法化身

口意，令無所犯不著三界，是曰智慧；是為六。 

「何謂無有若干度無極有六事？若以不生若干品想存心在

道，是曰布施；其如是想興顯道德不離正真，是曰持戒；若以無

意不為思想常一定意，是曰忍辱；未曾毀犯彼己性行護身一切，

是曰精進；勤修應行解知其時不失聖節，是曰一心；皆能達暢五

趣生死，往來周旋一切根源，是曰智慧；是為六。 

「何謂所樂度無極有六事？若心念樂自護其心愍傷他人，是

曰布施；設使心思往古今世，愍念己身以哀一切，是曰持戒；若

復喜樂講說經典不為俗業，是曰忍辱；常用隨時一切至樂無上正



 30 

真，是曰精進；假使好喜佛法聖眾，斷眾愛欲不善之行，是曰一

心；若除諸邪九十六種志甘道法，是曰智慧；是為六。 

「何謂不失精進度無極有六事？所造勤修奉行道法，德不損

耗一切備悉，是曰布施；若以心悅哀念一切，不以害心向於他人

布施精進，是曰持戒；若訓誨時示以道法悉能堪受，是曰忍辱；

若以法明所觀一切無所傷害，是曰精進；一切所講乃說其本，識

其宿命乃了無際，是曰一心；所解義理不可限量，是曰智慧；是

為六。◎ 

「何謂無有失意度無極有六事？意所識念乃知前世無數億

劫而無邊底，是曰布施；所憶逈遠無央數劫積功累德，是曰持戒；

若以察知如審清淨永無垢濁，是曰忍辱；識了所好從初發意古今

所行，是曰精進；心入所念念一切法進退本末，是曰一心；斷一

切想各各不同，憶念宿世分別曾所更歷，是曰智慧；是為六。 

「何謂不失定意度無極眾行有六事？受四等心慈悲喜護定

意正受，是曰布施；設能咸受立四意止無身痛想法，是曰持戒；

奉行至德修四意斷斷無所斷，是曰忍辱；以逮神足飛到十方教化

一切，是曰精進；若行禪思受得威三昧定，是曰一心；若以聖明

諮受道慧而不虛妄，是曰智慧；是為六。 

「何謂不失慧度無極有六事？若受慧根智不可量知眾生元，

是曰布施；力勢堅強獲致慧力乃至佛十力，是曰持戒；逮得覺意

悟化導示，諸不覺者令得達明，是曰忍辱；以曉了心啟受道義行

不可計，是曰精進；逮分別解十二緣起，知因牽連由不覺故，是

曰一心；以斯聖明致十種力、四無所畏、十八不共諸佛之法，是

曰智慧；是為六。 

「何謂不失解脫度無極有六事？身力堅固心若金剛不失至

要，是曰布施；處在大眾若在獨處，心常如一無所忘失，是曰持

戒；遊于擾憒眾閙之中而不迷誤，是曰忍辱；解知他人眾生性行

所念善惡，是曰精進；安諦建立無上大道不滅盡慧，是曰一心；

以無生慧消去處所，使無所存唯志經典，是曰智慧；是為六。 



 31 

「何謂解度知見度無極有六事？所行至實不為虛偽輒得如

願，是曰布施；其所觀覩唯見無為，度眾有為生死之難，是曰持

戒；察欲之穢覩其本末從因緣起，是曰忍辱；從地至地備具諸住，

建立果處十住之業，是曰精進；禪思行道心之所生以逮住處，是

曰一心；若著衣被加之在臂，方便副除一切眾惡，無所忘失不違

解脫，是曰智慧；是為六。 

「何謂知身行慧明所轉度無極有六事？身行勤修一心正行，

守身口意不以為厭，是曰布施；導化其體不殺盜婬而無所犯，是

曰持戒；奉修十住不使所住有罣礙業，是曰忍辱；專精一心立眾

德本以施一切，是曰精進；令無數人得其報應十方福報，是曰一

心；以身造教而顯神足，飛到一切見諸佛說，是曰智慧；是為六。 

「何謂口行轉進聖慧度無極有六事？口所班宣說無上法，曾

所更歷解決諸法未曾厭惓，是曰布施；其音普至入一切心令行清

徹，是曰持戒；開化眾會悉令通暢無上正真，是曰忍辱；所演法

訓其聲周遍徹于十方，是曰精進；常憶至行不為虛損，至真專精

篤信思惟，是曰一心；所可班宣未曾虛妄，多所安隱一切眾生，

是曰智慧；是為六。 

「何謂意行轉進度無極有六事？若意心正思不在邪，心存行

念常本清淨，是曰布施；其以聞法御導愚冥化諸所著，是曰持戒；

其能導利有無之業立平等行，是曰忍辱；假使學法棄捐吾我不以

自大，是曰精進；釋離愚癡志存大明無有闇蔽，是曰一心；其行

深妙卓然有異而無限量，是曰智慧；是為六。 

「何謂知過去世所見無礙度無極有六事？觀其諸果眾種四

大了之本無，是曰布施；察諸陰入色痛想行識本無處所，是曰持

戒；視諸六衰根元甚微緣對而生，是曰忍辱；觀其善惡禍福所由

皆因貪身，是曰精進；斷眾塵勞常行清淨無有諸垢，是曰一心；

察眾生盡十二牽連本無所生，是曰智慧；是為六。 

「何謂見於當來本末所有無罣礙慧度無極有六事？其見過

去五趣合散，猶如春秋熾衰成敗，是曰布施；若能分別諸所邪見



 32 

六十二事不墮顛倒，是曰持戒；觀于人元分別合散本無有本，是

曰忍辱；察於眾生當以何藥而療治之，是曰精進；覩其所生邦畔

進退各有緣行，是曰一心；曉了報應目覩可化，而往開度使發道

意，是曰智慧；是為六。 

「何謂知現在不可限礙度無極有六事？覩其所造因緣之對，

訓化群生興立功德，是曰布施；見其所由因解三脫，奉六度無極

而致成就，是曰持戒；所奉行訓悉離貪欲，志慕道法以法為樂，

是曰忍辱；觀一切形微妙麁細悉滅盡無常存者，是曰精進；見於

證明三界如幻一切本無無所違失，是曰一心；若覩生死無為之元，

有數無數心不處二，是曰智慧；是為六(丹本注云：十八不共中，

舊多一種文)。」 

方便品第十八 

佛告喜王菩薩：「何謂曉了方便度無極有六事？若能專精善

權方便隨時而入，是曰布施；其於瑕穢因而開化使悉清淨，是曰

持戒；所作功德則用勸助一切眾生，是曰忍辱；在所遊至無所傷

害亦無有失，是曰精進；志以好喜教誨眾生用四恩濟，是曰一心；

入無量門宣總持要而導利之，化于三界使入大道，是曰智慧；是

為六。 

「何謂純熟度無極有六事？若能方便平等誘進一切諸法，是

曰布施；懷來法誨正心無緣，玄微妙慧空無相願，若覩八品除去

八難，志存八正覺了諸法本無，是曰持戒；觀于諸見分別迷惑不

墮邪見，是曰忍辱；察于五趣應可開化因往救之，是曰精進；若

見可御尋往方便而度脫之，是曰一心；若見有為而入其中，消諸

所著令得滅度，是曰智慧；是為六。 

「何謂見自然度無極有六事？所逮功德虛無所猗亘然弘燿，

猶如一心歸定光佛，是曰布施；身不懈惓無所貪惜，若如月光盛

滿盛明照星宿時，明眼之人真審視了，是曰持戒；若能覩見一切

諸法皆悉如空，是曰忍辱；所可禪思皆見諸法，這生尋滅悉了別



 33 

此，是曰精進；不見施者而有救濟自覩不及，是曰一心；觀身心

行口宣法教，有益一切而無有二，是曰智慧；是為六。 

「何謂欲行界業因緣罪福度無極有六事？見所習欲為瑕穢

業，本悉清淨已立罣礙，是曰布施；覩一切法皆自然寂寞，用不

達故自作殃福，是曰持戒；所觀玄遠極底無際，是曰忍辱；自視

其緣罪福悉盡無久存者，是曰精進；緣對雖滅見所當行，方便之

宜輒居正真，是曰一心；罪福既盡不復更造，三界之難見無所生，

是曰智慧；是為六。 

「何謂色行緣業度無極有六事？見諸色緣皆由身作，用心不

了而橫起是報應之元，是曰布施；覩眾色者皆有因緣，未必橫來

身心迷故，是曰持戒；察所生處天上人間，若三惡趣罪福之應，

是曰忍辱；若觀所生而念想處，是曰精進；常視報應歡喜悅豫，

是曰一心；護高寂然下者憺怕悉無所著，是曰智慧；是為六。 

「何謂無色行業度無極有六事？若等於色墮在欲地，清淨之

處不行妄想，是曰布施；見其所行五事之業，戒定慧解度知見品，

是曰持戒；假使能盡因緣之對不生禍福，是曰忍辱；勤修至行悉

令平等而無偏斜，是曰精進；若以篤信其行精修而無垢濁，是曰

一心；所見常明如晝日行不見闇冥，無所破壞無所不濟，是曰智

慧；是為六。 

「何謂觀清白住度無極有六事？若以覩見住立處所，清白慈

地欲逮斯住，是曰布施；其能獲致瑞應之業，不起三事身口意行，

是曰持戒；精進奉行四恩之法而無斷絕，是曰忍辱；所觀亘然道

意巍巍而無邊際，是曰精進；積功累德日日增長聖明之行，是曰

一心；察于清白，消除眾生生死諸善惡想及諸法想，是曰智慧；

是為六。 

「何謂法種度無極有六事？覩諸法苦用不達故而造禍福，是

曰布施；其見中間心無所處不在有無，是曰持戒；若見愛欲疾而

消之不令生長，是曰忍辱；其存正性未曾違失無上正真，是曰精



 34 

進；具足種性三十七品不斷佛種，是曰一心；心成八等逮致諸法

而不取證，是曰智慧；是為六。」 

賢劫經卷第五 

 

賢劫經卷第六  

西晉月氏三藏竺法護譯 

◎八等品第十九 

佛告喜王菩薩：「何謂八等度無極有六事？若信八等篤樂執

御不墮八邪，是曰布施；於八等行執持道法不為俗榮，是曰持戒；

既在等行存平等業，而得自在無侵欺者，是曰忍辱；一坐不興逮

成羅漢，行度三界無復生死，是曰精進；因從八等致於道迹，往

來不還無著真人，是曰一心；以越眾流分別若干，懷來斯義無上

正真，是曰智慧；是為六。 

「何謂懷道迹法度無極有六事？因其道迹以次致明，消盡陰

蓋淫怒癡冥睡眠調戲，是曰布施；以盡愛欲無復眾穢不淨之行，

是曰持戒；七反往來天上世間乃盡眾漏，是曰忍辱；家家行乞以

福一切世世得安，是曰精進；其以一行守身口心；捨一切業無益

之元，是曰一心；其無所著解一切空三界本元，是曰智慧；是為

六。 

「何謂往來微塵度無極有六事？雖在三界覩其色欲稍稍向

滅，是曰布施；其見塵勞愛欲之難，心未曾犯，是曰持戒；察其

罪釁轉欲薄少究竟令無，是曰忍辱；以明通利觀察罪業從其行成，

是曰精進；以見燒盡一切愛欲令無有餘，是曰一心；解暢一生生

死之元，以去愛著無復眾患。是曰智慧；是為六。 

「何謂不還度無極有六事？以能遠離欲界之著，行四恩法四

等無厭，是曰布施；其心無餘勞穢之難，極盡其元不復還世，是

曰持戒；生二十二善施諸天，在上修行不捨道業，是曰忍辱；夙

夜勤修存心在法，若生二十三善施性天，是曰精進；若生二十四

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=436&B=T&V=14&S=0425&J=5&P=&5864219.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=436&B=T&V=14&S=0425&J=5&P=&5864219.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=436&B=T&V=14&S=0425&J=5&P=&5864219.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=436&B=T&V=14&S=0425&J=6&P=&5864220.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=436&B=T&V=14&S=0425&J=6&P=&5864220.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=436&B=T&V=14&S=0425&J=6&P=&5864220.htm%230_2


 35 

無愛結天，在上坦然心無求天，是曰一心；若以親近六通正行正

士之路致於慧藏，是曰智慧；是為六。 

「何謂無著度無極有六事？以盡忘失忽誤之法至阿羅漢，是

曰布施；不復須持無忘失法自然盡矣，是曰持戒；若以篤信而得

解脫心不懷疑，是曰忍辱；其以慧解而至滅盡生老病死，是曰精

進；消盡眾厄三塗之難身自證明，是曰一心；俱得解免周旋生死

永盡無餘，是曰智慧；是為六。 

「何謂緣覺度無極有六事？觀於少事處山寂靜，不貪身命不

為眾閙，是曰布施；興正士業以選擇法，正真宜同能將時宜，是

曰持戒；獨處守志不為放逸，是曰忍辱；以逮解脫度三界去無復

結縛，是曰精進；若修寂然至于惔怕心無所著，是曰一心；致一

品業正真之本，亘然如法無有二業，是曰智慧；是為六。 

「何謂菩薩度無極有六事？所行救濟常以等心無有諛諂，是

曰布施；得致和性常行安隱用療治心；如其所生而開化之，是曰

持戒；若以等心加於眾生不為傷害，是曰忍辱；若以奉行深要空

法無上大道至真之義，致一切智，是曰精進；不猗他音而作復還

墮於小節正受平等，是曰一心；不厭生死以慧開導一切眾生，是

曰智慧；是為六。 

「何謂盡慧度無極有六事？其以盡慧修治所應不墮短乏，是

曰布施；若用善諦療治眾行身口意淨，是曰持戒；所行除穢清淨

光明而無有想，是曰忍辱；以斷諸迷樂在正真，宣所當宜順佛法

教，是曰精進；無所悋惜一切所有皆能濟厄勤修正真，是曰一心；

以能棄捐不可之業一切無明，逮致巍巍聖達六通至一切智，是曰

智慧；是為六。 

「何謂無所生慧度無極有六事？其愛欲本報欲起者，曉了悉

空慧無所生，是曰布施；使無往形亦無還返解無所生，是曰持戒；

不與世法而有緣雜唯純修法，是曰忍辱；專修脫門空無相願無所

忘失，是曰精進；所以能見無所生慧；用見一切悉無所有。是曰

一心；以斷眾念一切塵垢不懷妄想，是曰智慧；是為六。 



 36 

「何謂建立度無極有六事？若正法住設正法沒，心不捨道致

衣食養及與名聞，是曰布施；在于法訓無所猗求心等如空，是曰

持戒；其能歡悅四種性人，不猗於四，是曰忍辱；若以勤修方便

果實，求於正真無上道果，是曰精進；在阿須倫時常學經典不捨

三寶，是曰一心；一切世間悉聞其法，輒受奉行無有邪心，是曰

智慧；是為六。 

「何謂致天眼度無極有六事？若以天眼見一切色，心無所著

了虛無矣，是曰布施；設能明了覩于無色，用行善權不墮欲界，

是曰持戒；假使解達無像之色，達之心等無有憎愛，是曰忍辱；

以察生死往來周旋眾難之患不以拘畏，是曰精進；其覩無念等一

切思，內外無礙無有所歸，是曰一心；若視寂然其心惔怕，猶如

虛空不可限量，是曰智慧；是為六。 

「何謂天耳度無極有六事？若能得聞一切眾生言語、音聲，

天上伎樂、歌舞之聲，地獄餓鬼畜生啼哭之音，慈心向之，是曰

布施；使人得聽細微之響，了一切言悉空無辭，是曰持戒；一切

所行悉隨道業，不隨外學六十二見，是曰忍辱；若以口宣心念是

行，隨時之宜善權方便化以智慧，是曰精進；聞一切空悉無萬物，

諮受經道而執誦持，是曰一心；總一切音知之盡滅，歸於寂然無

上正真，是曰智慧；是為六。 

「何謂心智自在他人心念度無極有六事？若心由己見諸處

所，三界之患欲救濟之，是曰布施；其心普見善不善義，斯心平

等不存有為，是曰持戒；觀諸因緣報應之業本無緣對，是曰忍辱；

若覩過去當來世事，悉豫了了見其本末，是曰精進；以平等視現

在之事，皆如幻化，是曰一心；普見一切眾行本末無有本末何所

有要，是曰智慧；是為六。 

「何謂識念往古過去度無極有六事？見識過去所生更歷所

行是非，是曰布施；所作成就以用勸助無上正真，是曰持戒；不

用頻來而皆滅盡令無所生，是曰忍辱；以是名號無所有，有所覩

見見一切本，是曰一心；以若干品頒宣經道，開化三界道利危厄，

是曰智慧；是為六。 



 37 

「何謂神足飛行度無極有六事？以得神足在所飛騰到於十

方，是曰布施；所行方便常順法義，解五陰空無所破壞，是曰持

戒；興造大哀愍傷眾生欲度脫之，是曰忍辱；所行具足，猶如月

滿眾星中明而無漏失，是曰精進；若能自制五陰六衰十二緣起抑

伏其志，是曰一心；其不精進化令勤修入無極聖，是曰智慧；是

為六。 

「何謂漏盡度無極有六事？己見彼已不計彼我無有眾漏，是

曰布施；以觀諸漏知習所生使無所起，是曰持戒；視一切漏本悉

無根皆以滅盡，是曰忍辱；而身逮得察諸漏盡盡無所盡，不見生

死之所歸趣，是曰精進；其使眾漏根本自然永無有餘，是曰一心；

以精進力拔斯眾漏，而無處所見無所趣，是曰智慧；是為六。 

「何謂威儀度無極有六事？以用威儀使無數人咸用禮節和

心歡喜，是曰布施；普多所悅一切眾生，無不歡喜諮受法訓，是

曰持戒；所觀專精而不放逸唯存大道，是曰忍辱；行來安徐而不

卒暴，是曰精進；威儀不缺禮節備具，是曰一心；見深遠業明曜

無本德行具足，是曰智慧；是為六。 

「何謂愍傷度無極有六事？若有惡人心懷邪毒，以衣食養而

救濟之，是曰布施；見兇害人若遭厄難而救護之因示經道，是曰

持戒；若外異學有所志願，而自貢高悉能忍之，是曰忍辱；若為

眾人有所敷演，宣其義理猶池蓮華，是曰精進；以賢善業而講其

義令自調伏，是曰一心；若有祠祀因其所興往為說法，言如審諦

化裸形子，是曰智慧；是為六。 

「何謂行空度無極有六事？所施無厭不以為惓，化令入道不

為俗事，是曰布施；所作自在而得由己不從他教，是曰持戒；所

行專精而不迴還墮于小節，是曰忍辱；以究竟行不中取證畢眾祐

德，是曰精進；所應奉行常無所猗奉修純熟，是曰一心；隨其所

好而造立行導利一切，是曰智慧；是為六。 

「何謂捐捨度無極有六事？其以棄捐壽命之行不以貪身，所

行自由無所罣礙，是曰布施；若棄現在在身口心，五趣生死心無



 38 

所著，是曰持戒；以結境界安法奉行，四等六度而無所越，是曰

忍辱；所可放捨捨婬怒癡，皆棄一切餘苦諸見六十二事，是曰精

進；以令眾生所行純熟，不以貢高以捨所行，是曰一心；以離眾

生愁憂之慼，心存至法而順律教，是曰智慧；是為六。 

「何謂滅度度無極有六事？因曉了空不以妄想，其至滅度致

無所生，是曰布施；心所建立立於大道存無處所，是曰持戒；捨

身之安不猗身命開化眾生，是曰忍辱；以神足力動三千界，一切

天人無驚怖者，是曰精進；其心禪思定意正受，而無所著不為放

逸，是曰一心；滅度之後散其身骨，遍布十方一切蒙恩，是曰智

慧；是為六。 

「何謂變化度無極有六事？分布舍利處處得之流布天下，是

曰布施；舍利現瑞威神光明見莫不悅，是曰持戒；眾生見變心抱

喜歡因發道心，是曰忍辱；諸天見威功德巍巍勸之代喜，是曰精

進；若見仙足舍利放光，其衣毛起淚即出者，是曰一心；若覩舍

利立至誠願，現光威德五色晃曜，是曰智慧；是為六。 

「何謂流布法教度無極有六事？若得眾人自歸供養給眾所

乏，是曰布施；常守己心令無所生，其無所生則無所滅，是曰持

戒；若無所有見其三界，佛法人物一切自然，是曰忍辱；能令經

典道法訓教，流在天上周遍天下，是曰精進；諸魔官屬見之驚縮

無當威顏，是曰一心；假使法教明顯流布，十方愛敬各懷悅豫，

稍稍漸得至滅度法，是曰智慧；是為六。 

「何謂分舍利度無極有六事？為舍利求眾供養具夙夜敬事，

是曰布施；無數之眾悉共歡喜歸命作禮，是曰持戒；若復示現光

明威神，遠近來觀轉相化心，是曰忍辱；諸天人民咸共踊躍，知

其至尊緣發道意，是曰精進；若見舍利無有餘樂，思念佛道莫能

喻者，是曰一心；嗟歎舍利得妙辯才，而無罣礙致入智慧；是為

六。」 

爾時，世尊重散告語喜王菩薩：「是二千一百諸度無極，其

餘復有九十諸度無極消世九惱，化九十六諸外邪學使入正真。」 



 39 

佛告喜王菩薩：「是二千一百諸度無極，說法教化諸貪婬種；

二千一百諸度無極，說法開化諸瞋恚種；二千一百諸度無極，說

法開覺諸愚癡種；二千一百諸度無極，說法訓誨化等分種。是合

八千四百諸度無極，一變為十，合八萬四千諸度無極。佛則醫王

法為眾生，一切三界無上良藥，療治三毒陰蓋得消，等分返逆無

返復人，因見化導靡不解脫，不奉行斯八萬四千諸度無極，欲為

百千種人除八萬四千眾垢塵勞，逮八萬四千諸三昧門，終不能成，

由是修立八萬四千空行法義，以是化導百千種人，消除八萬四千

眾垢塵勞，逮八萬四千諸三昧門，是謂佛道，深入無極致一切智。」 

佛言喜王：「吾以是法坐佛樹下，降魔官屬成最正覺，因是

解法建立平等，在於地上結跏趺坐，便致巍巍神妙。」 

梵王恭敬忽下稽首，歸命求哀：「往古誓願為一切眾生，今

悉集會咸欲聞經。」梵王垂淚而勤勸助：「唯濟一切未度迷惑，

佛成如斯微妙大聖，逮最正覺寂然安坐，而自靜默心惟此意，五

濁惡世九十六徑六十二見，迷惑卒暴多無返復不受道教，不如默

然取般泥洹。佛坐樹下，光明巍巍普照十方，淨居身天遙見威光，

顏貌功勳靡不晃昱，道德灼灼吉祥之業，應當流布。諸天眾會皆

共悅豫，建立大光寂寞正真聖達無際，曜明煒煒威德普顯，無上

清淨三世最尊，周遍一切十方佛界，其心解徹動三千國，道慧廣

遠難得見聞，超絕無底名稱通暢。覩此威神妙光無量顏容盛德，

智如虛空殊特無喻。」  

於時梵王復重啟佛：「悚息一心，恭恪自歸。」說此頌曰： 

「道場演大光，  降魔消塵勞， 

 震動三千國，  滅眾惡趣患， 

 正身安隱坐，  不傾猶須彌， 

 振曜照佛土，  處樹莫不蒙。 

 平坐諸根寂，  師子據無畏， 

 自覩欲寂滅，  勝床護演暉， 

 在樹王顯威，  廣布大道安， 

 消世無益法，  滅化三塗厄。 



 40 

 觀光顏無厭，  心念諦愍傷， 

 審思說尊議，  等演法平坦， 

 道選三世業，  曜三品諸法， 

 以時宣意行，  現道猶月滿。 

 色英三十二，  世上大聖父， 

 不捨世無樂，  神無比梵來。 

 觀世在三火，  覺俗以法水， 

 常護滅燒然，  是時雨甘露。 

 察精進無斷，  迷惑得正路， 

 明眼教無二，  唯愍哀時誨。 

 德猶海大山，  眾故放覺船， 

 斯度諸沈流，  化外險邪學。 

 人縛貪計身，  邪見害愛僕， 

 不得解久獄，  導眾可化脫。 

 生邪長睡眠，  隨塵不樂道， 

 得定戒願強，  何不擊法鼓？ 

 人乏匱墮獄，  五趣世乞求， 

 常不逮無盡，  何故不宣祠？ 

 無數眾懷信，  在寂捨甘露， 

 炎哀解法雨，  執覺可降澤。 

 知三世瘡病，  不覺心塵勞， 

 得了淨醫藥，  何不濟救療？ 

 消眾生闇昧，  成大德馬藏， 

 慧光照大千，  何不曜佛國？ 

 唯愍天世人，  墮在四駛瀆， 

 何不濟此厄，  護諸墮大壙？ 

 佛見諸雜想，  天人住叉手， 

 無諂棄非安，  何不現道寶？ 

 佛眼觀三界，  梵天勸人尊， 

 唯哀眾邪見，  轉法輪消熱。 



 41 

 尊在師子座，  諸天人集斯， 

    立是求潤澤，  唯為轉法輪。」◎ 

◎千佛名號品第二十 

喜王菩薩復白佛言：「唯然世尊！今此會中寧有大士得此定

意者乎？入斯八千四百諸度無極耶？及八萬四千度無極法，入八

萬四千諸三昧門乎？」 

佛告喜王菩薩：「今此會中有菩薩大士，得此定意諸度無極，

復得入斯八萬四千諸三昧門。不但此諸開士，及當來學斯賢劫中

成最正覺一千如來是也。除四如來也，前逮無上正真為最正覺者

也，亦逮是三昧。」 

喜王菩薩復白佛言：「善哉！世尊！唯以加哀，當宣此諸菩

薩名字姓號，多所哀念多所安隱，愍傷諸天及十方人，護於正典

當令道法而得久存，為將來學諸菩薩施，顯示光明行無上正真之

道而因成就。」 

佛告喜王菩薩：「諦聽！諦聽！善思念之！當為汝說千佛名

號。」喜王菩薩與諸大眾受教而聽。 

爾時，世尊便歎詠說諸佛名字： 

「善思議、  諸佛音、  唯念安、 

 離垢稱、  大名聞、  明珠髻、 

 堅師子、  獨遊步、  捨所念、 

 及智積、  意善住、  無極像、 

 無量覺、  言妙顏、  慧光曜、 

 消強意、  能擁護、  至誠英、 

 蓮華界、  眾諸安、  聖慧業、 

 將功勳、  無思議、  淨梵施、 

 寶事業、  處天華、  善思惟、 

 無限法、  名聞音、  以辦積、 

 自在門、  十種力、  有十力、 

 大聖德、  無所越、  遊寂然、 



 42 

 在於彼、  無數天、  須彌光、 

 極重藏、  因越度、  而獨步、 

 威神勝、  大部界、  以止護、 

 將三界、  有功勳、  宣名稱、 

 日光明、  師子英、  時節王、 

 師子藏、  示現有、  光遠照、 

 止師子、  有所施、  莫能勝、 

 為最幢、  喜悅稱、  堅精進、 

 無損、減  有名稱、  無恐怖、 

 無著天、  大燈明、  世光曜、 

 微妙音、  執功勳、  除闇冥、 

 無等倫。」 

佛告喜王菩薩：「當歎頌斯諸菩薩等於賢劫中當成佛者，所

有名號： 

「拘留孫、  含牟尼、  其迦葉、 

 釋迦文、  慈氏佛、  師子焰、 

 柔仁佛、  及妙華、  善星宿、 

 及導師、  大豐多、  大力佛、 

 星宿王、  其藥氏、  寂然英、 

 大光明、  牟尼佛、  等過品、 

 具足品、  等二事、  而照明、 

 日藏佛、  月光曜、  善明佛、 

 無憂佛、  摠含曜、  照執華、 

 功勳光、  因現義、  定光施、 

 興盛佛、  好導師、  頂光明、 

 威神首、  難勝氏、  德幢佛、 

 靜閑居、  梵音響、  順次堅、 

 無本氏、  造光佛、  大山氏、 

 智金剛、  億無畏、  寶蓮華、 

 力人將、  華光氏、  以棄愛、 

 大威佛、  梵氏佛、  無量佛、 



 43 

 龍施佛、  龍施進、  堅固步、 

 無虛見、  施精佛、  解縛佛、 

 不退沒、  師子幢、  迦法勝、 

 喜王佛、  號妙御、  受名稱、 

 德豐多、  眾香手、  離垢光、 

 師子頰、  號寶稱、  滅除穢、 

 無量佛、  號總持、  雄人月、 

 善見佛、  逮嚴佛、  明珠光、 

 山頂英、  號法事、  了義理、 

 情性調、  寶品佛、  念勝根、 

 樂欲度、  住立覺、  了別黨、 

 超越尊、  首最佛、  雨音聲、 

 善思惟、  有善意、  離垢稱、 

 大名聞、  明珠淨、  堅師子、 

 住長樹、  捨思惟、  智慧頂、 

 善住立、  有志意、  無量意、 

 妙顏色、  聖慧光、  誓堅固、 

 吉祥善、  有妙英、  人蓮華、 

 所在安、  慧造佛、  功勳布、 

 光暉佛、  梵天施、  寶事佛、 

 妙好華、  天神錠、  善思義、 

 治自在、  名聞意、  積辯才、 

 金剛幢、  光曜炎、  第十佛、 

 諸佛號、  各如是、  無越樂、 

 遊寂靜、  有勢王、  閑天佛、 

 山幢佛、  炎重聖、  光亦然、 

 寶藏佛、  不樂越、  勝大界、 

 三世護、  號德稱、  月炎光、 

 晃明照、  臨以時、  行首藏、 

 所奉行、  而示現、  焰照佛、 

 光明尊、  紫金山、  師子施、 



 44 

 莫能幢、  人中王、  光炎稱、 

 堅精進、  無損稱、  離於畏、 

 無著天、  大燈明、  饒益世、 

 微美香、  特德尊、  損於冥、 

 第等倫、  得自在、  師子誓、 

 名寶稱、  消滅穢、  執甘露、 

 意中月、  日無畏、  以莊嚴、 

 意珠光、  首英頂、  造法本、 

 第一義、  決眾理、  施所願、 

 寶品身、  重根劫、  欲濟度、 

 樂意住、  分別部、  師子音、 

 號戲樂、  柔男子、  清和佛、 

 龍光佛、  華山氏、  龍忻豫、 

 香甚豪、  名稱佛、  勢大天、 

 功勳鬘、  饒益龍、  嚴飾目、 

 善行道、  至成佛、  愍傷氏、 

 了慧佛、  無量氏、  顯明佛、 

 號至誠、  日光曜、  以決意、 

 無限佛、  顏貌像、  照明佛、 

 寶英氏、  決狐疑、  師子顧、 

 至安隱、號柔[歹*(蕮-臼+曰)]、善脅佛、 

 不虛覺、  妙華英、  帝石根、 

 號大威、  造作現、  無量佛、 

 名稱寶、  天隨氏、  解義矣、 

 具足意、  稱高藏、  無憂佛、 

 離垢氏、  梵天佛、  總持豪、 

 目華佛、  離行體、  號法光、 

 無毀現、  德喜悅、  三界奉、 

 名開葉、  寶光氏、  寶英佛、 

 上名聞、  造光佛、  無量威、 

 以隨時、  師子身、  明意佛、 



 45 

 難勝氏、  功德體、  名稱英、 

 得力勢、  遊無限、  離垢月、 

 普現義、  勇猛佛、  功福富、 

 月燈光、  至德曜、  意離垢、 

 善寂然、  號善天、  永捨垢、 

 以無勝、  執殊供、  無量氏、 

 最好曜、  無卑藏、  無所住、 

 以復覺、  日尊重、  俗之光、 

 日善佛、  福豐饒、  興威氏、 

 號無量、  意吉祥、  行帝王、 

 消罷勞、  施無熱、  施名聞、 

 施興華、  施齊士、  金剛佛、 

 將大施、  號意寂、  順香手、 

 鉤鏁氏、  號善施、  無所卑、 

 廉恪佛、  月晃昱、  炎英佛、 

 大吉祥、  寂然慧、  號吉義、 

 甚山頂、  甚調良、  蓮華氏、 

 無著稱、  遊聖慧、  離于冥、 

 充滿佛、  所在安、  郡無損、 

 名稱天、  勤現行、  月氏佛、 

 多功勳、  寶月佛、  師子幢、 

 樂於慧、  無所損、  號不戲、 

 樂功德、  無著佛、  名聞氏、 

 蓮華葉、  辦大藏、  稱明珠、 

 號金剛、  無量壽、  淨明珠、 

 大根本、  超眾惡、  名稱月、 

 忻喜光、  無所犯、  寶意月、 

 號寂然、  明王施、  妙道御、 

 猶自在、  寶結佛、  以離畏、 

 寶藏佛、  若干月、  離垢稱、 

 號寂滅、  天恭敬、  閑淨天、 



 46 

 善威佛、  寶愛敬、  寶品佛、 

 寶遊步、  師子黨、  勝不淨、 

 善意佛、  光照世、  寶威神、 

 離樂氏、  號憶智、  好清淨、 

 化外業、  以香手、  意炎佛、 

 山幢幡、  善妙意、  堅固燈、 

 威神強、  號珠鎧、  人堅佛、 

 安住月、  號梵音、  師子月、 

 威神首、  號善生、  莫能勝、 

 月氏佛、  慈眾諸、  日大趣、 

 山光暉、  至德頂、  大名聞、 

 號法稱、  施光佛、  炎曜施、 

 作至誠、  修命業、  以善時、 

 善甚重、  決了意、  志念行、 

 明珠香、  勝忻喜、  師子光、 

 號照明、  上名聞、  善山氏、 

 晃昱珠、  號光勢、  勢無卑、 

 勤修焰、  明珠月、  在世尊、 

 吉祥手、  寶忻樂、  閑靜明、 

 好寂道、  光嚴哀、  所到寂、 

 世善樂、  號無憂、  順十所、 

 忻樂力、  勢力首、  勢威王、 

 大勢至、  功勳藏、  言至誠、 

 上安隱、  炎明佛、  大光氏、 

 德光明、  號寶首、  光演香、 

 造燈明、  吉像手、  善華葉、 

 珍寶佛、  江海氏、  執持地、 

 意義理、  意清徹、  功德輪、 

 寶舍宅、  行至義、  於世月、 

 音柔和、  梵英心、  面威重、 

 意吉利、  堅固施、  號福光、 



 47 

 大威曜、  寶氏佛、  號名聞、 

 至重願、  無量稱、  光不虛、 

 消天嫉、  勝根元、  眾金剛、 

 英善品、  妙華群、  意證明、 

 無清行、  善思稱、  以照曜、 

 神祇品、  寂功勳、  超越義、 

 住無畏、  建立慈、  至要藏、 

 明珠行、  威解脫、  善光明、 

 至味佛、  善度脫、  等威神、 

 聖慧勝、  梵以生、  至誠音、 

 善覺佛、  勢力施、  師子步、 

 號華英、  慧事業、  慧與華、 

 功德藏、  布名聞、  除卑賤、 

 無恐怖、  意光明、  於斯梵、 

 自望天、  愛事業、  真誠天、 

 明珠藏、  功德室、  積聖慧、 

 莫能喻、  喜悅喜、  堅固願、 

 所施天、  梵柔仁、  意所趣、 

 得消惡、  火赫焰、  大威神、 

 思夷華、  鳴吼佛、  善計數、 

 根無憶、  大愛敬、  善安意、 

 光重曜、  弘微妙、  主所生、 

 精所至、  善決義、  有境界、 

 善多佛、  迦陀願、  救於世、 

 福光氏、  寶音佛、  金剛將、 

 號富有、  師子力、  離垢目、 

 身解脫、  覺清徹、  聖慧步、 

 威堅固、  大光明、  日晃曜、 

 體離垢、  分別威、  無損耗、 

 柔軟業、  月光氏、  雷施佛、 

 行寂然、  號無怒、  多有鐙、 



 48 

 晃曜田、  清淨國、  超出上、 

 蓮華上、  光首佛、  寶清淨、 

 號極賢、  寶上氏、  善安明、 

 江海施、  梵天英、  善寶蓋、 

 好妙焰、  隨時義、  明達想、 

 功德暉、  宣音佛、  盛滿月、 

 蓮華光、  善專精、  錠明王、 

 電焰英、  光明王、  號晃昱、 

 稱無捐、  蓮華藏、  供養至、 

 四禪業、  無所得、  強勢兵、 

 功德藏、  獨遊步、  無礙佛、 

 覺意靜、  慧光明、  號天聖、 

 御光明、  應所趣、  華英佛、 

 羅云氏、  大篤信、  星宿王、 

 醫王佛、  功福平、  所覆蓋、 

 宣暢王、  日光明、  法藏氏、 

 善意佛、  德根念、  損兵刃、 

 號智積、  善住立、  善了行、 

 梵天音、  龍雷電、  和音佛、 

 神通英、  聖智品、  吉安祥、 

 梵平等、  妙目療、  號布龍、 

 至誠英、  明了佛、  無怯弱、 

 寶音聲、  柔軟響、  號師子、 

 號琦薩、  若干辯、  勇慧氏、 

 蓮華積、  號華開、  行步至、 

 積功德、  顏貌貴、  主威曜、 

 月鐙明、  威神王、  覺王佛、 

 無盡氏、  覺達月、  號悅豫、 

 智郡上、  號最上、  逮威施、 

 智慧氏、  音柔音、  導師元、 

 聲無礙、  施尊藏、  豪慧佛、 



 49 

 獨遊步、  大晃曜、  應根香、 

 善光明、  布威稱、  好顏王、 

 號吉利、  師子兵、  所止宿、 

 名聞伏、  和妙藏、  福光明、 

 住良性、  鐙明王、  積聖慧、 

 尊天佛、  大主元、  解了行、 

 號金結、  閑靜教、  號難勝、 

 悅喜人、  安明氏、  紫金光、 

 號妙好、  功勳根、  法饒益、 

 功德多、  豐多氏、  號虛空、 

 微妙慧、  覺解微、  一切威、 

 如藥佛、  解脫英、  智藏佛、 

 積聖慧、  可敬畏、  降伏流、 

 解無礙、  集至誠、  善音響、 

 威重帝、  應如念、  號稱法、 

 解威神、  尊化身、  言柔軟、 

 師子髮、  捐重擔、  拔眾根、 

 敬師子、  法伴侶、  遊安隱、 

 無怒覺、  顏色盛、  威神王、 

 號諸覺、  善明佛、  住立義、 

 覺光明、  神妙音、  威悅眾、 

 行不虛、  消壞瞋、  顏貌尊、 

 善紫金、  調和佛、  解脫結、 

 住於法、  號往歸、  棄自大、 

 聖慧藏、  梵天遊、  號栴檀、 

 無愁慼、  清淨身、  號佛英、 

 蓮華佛、  威無量、  天光曜、 

 聖智華、  號作斯、  功德慧、 

 梵天居、  寶牽佛、  帝王氏、 

 無損佛、  至尊教、  水帝王、 

 星明氏、  無所害、  琉璃藏、 



 50 

 號天華、  揚名稱、  弓身光、 

 極善明、  一切勳、  甚貴光、 

 珍寶佛、  元首氏、  妙丈夫、 

 號月所、  無量光、  快意念、 

 炎明佛、  視無厭、  師子佛、 

 好樂慧、  山根本、  寂然德、 

 積勢力、  宜義帝、  暢善聲、 

 號快華、  住於義、  威德王、 

 慧無等、  號無限、  音響佛、 

 名殊勝、  善光明、  安隱斯、 

 解說佛、  心思義、  號極貴、 

 宣暢音、  晃昱業、  等虛空、 

 身名聞、  利寂然、  無瑕穢、 

 號清淨、  意習行、  蓮華佛、 

 順品第、  善光曜、  妙辯才、 

 號盡極、  善周遍、  重根元、 

 離怖畏、  慧清白、  安住佛、 

 宣辯才、  最明目、  覺名聞、 

 常空佛、  月寂然、  無恐懼、 

 大顯現、  梵天氏、  好音響、 

 大聖慧、  度邊際、  普無際、 

 覺了意、  樹根元、  行極順、 

 清除音、  寂功德、  有力勢、 

 號強首、  敬聖佛、  以逮德、 

 號明味、  雷震吼、  雨音聲、 

 眼愛敬、  仁賢氏、  明極快、 

 極富有、  合集德、  而寂然、 

 號悅豫、  法幢幡、  至聖響、 

 心虛空、  法祠音、  功德佛、 

 分別音、  德光明、  有威神、 

 達根元、  有意念、  有捷辯、 



 51 

 寂然輪、  仁善王、  若干月、 

 曰遠聞、  無垢塵、  德至誠、 

 殊妙華、  德幢幡、  群辯才、 

 好珍寶、  懷悅豫、  敬愛月、 

 無卒暴、  師子力、  自在王、 

 悅無量、  平等業、  無瞋恚、 

 滅垢穢、  頒宣宜、  慧無愚、 

 玄妙佛、  善仁賢、  而應住、 

 十慧寂、  言談帝、  號丈夫、 

 有深意、  行無量、  有法力、 

 至供養、  華光明、  在三世、 

 間靜供、  日曜藏、  天奉事、 

 幢幡佛、  有解脫、  至真髮、 

 演甘露、  極殊異、  堅雄心、 

 真珍寶、  光明品、  遊玄妙、 

 言辭淨、  震光明、  積功德、 

 演光曜、  無損首、  師子步、 

 超出難、  布施華、  顏悅豫、 

 紅蓮華、  好愛慧、  淨玄珠、 

 清無虛、  慧聖明、  謙卑行、 

 除幢幡、  善思惟、  好脫門、 

 曉了明、  聞如海、  總持寶、 

 成智識、  可悅意、  暢音聲、 

 見無業、  好所樂、  斷垢塵、 

 行極邊、  多化異、  天布響、 

 寶游步、  紅蓮華、  象香首、 

 伏怨敵、  富多聞、  恨善郡、 

 妙華光、  師子響、  月遊住、 

 定壞冥、  無所動、  忍細步、 

 福燈度、  囑累音、  而最上、 

 精進力、  住術意、  發寂然、 



 52 

 妙善月、  覺意華、  吉祥善、 

 所言快、  慧勢力、  威方便、 

 鐙火光、  行步強、  天音聲、 

 順寂然、  若干日、  以隨時、 

 安樂佛、  戒光明、  修建立、 

 無塵埃、  安住和、  有聖慧、 

 轉增益、  香光明、  因順時、 

 音暉曜、  柔軟業、  無罣礙、 

 寂幢幡、  趣最道、  行玄妙、 

 愛敬寶、  法所遊、  而言天、 

 無極慈、  善知友、  步寂然、 

 無量土、  明曜山、  賢所歎、 

 興發道、  斯威神、  所現光、 

 報善行、  逮極善、  離憂慼、 

 寶光明、  所行道、  功福行、 

 德如海、  若干品、  降伏魔、 

 除害非、  所宿止、  入外學、 

 無壞意、  能思遠、  因所誠、 

 取重解、  斯愛敬、  道幢幡、 

 聖慧響、  號須深、  斯梵天、 

 樂隱佛、  神足英、  勝根地、 

 所執持、  日恭恪、  月宮生、 

 迦益華、  賢所施、  持精明、 

 福所哀、  好樂力、  善音說、 

 法貴佛、  梵天響、  其快善、 

 無缺漏、  覺舉號、  大弘廣、 

 名聞稱、  英妙意、  暢神音、 

 師音樹、  棄愚癡、  降甘露、 

 仁賢月、  辯無量、  宣名稱、 

 應性行、  供養度、  而懷憂、 

 愛樂安、  虛俗志、  樂所趣、 



 53 

 歸所行、  破眾業、  青蓮華、 

 調華佛、  永無底、  宣辯才、 

 號光曜、  斯逮致、  有功勳、 

 御精進、  天竟域、  最上行、 

 習好樂、  功福意、  亘明曜、 

 德無量、  集威神、  師子步、 

 妙無動、  行晃曜、  龍音響、 

 執持輪、  尊勢象、  樂哀世、 

 法音佛、  樂無底、  號名稱、 

 雨幢佛、  雨德行、  美好香、 

 號虛空、  音響辭、  天帝王、 

 弘明珠、  善財業、  燈火焰、 

 斷根王、  閑寂靜、  主安隱、 

 師子音、  流寶名、  建立義、 

 建示現、  所有華、  眉間光、 

 無邊際、  辯才王、  邦伴慧、 

 由自在、  師子髮、  遊晃煜、 

 德燈焰、  月暉曜、  無所愁、 

 郡土地、  心覺解、  殊勝法、 

 安光教、  應美香、  其有力、 

 智慧華、  其音強、  順安隱、 

 義理氏、  好愛喜、  得致勝、 

 執衣鉢、  行寂然、  人師子、 

 有名稱、  號樓由。  

「是賢劫中有斯千佛興現出世，度脫十方一切眾生。是千佛

等各有名號，皆如是像。若有人聞受持諷誦，執學心懷專精了識，

行無放逸和同供養，棄眾惡趣勤苦之患，長得安隱住于禁戒，諸

所將信順喜經道，應行清淨值具足果，此深妙忍根元法忍，護一

切世若干億劫。犯諸惡行不知罪福果之報應，聞諸佛名除一切罪

無復眾患。假使有持是諸佛名一切尊號，致得神足一心定意。若

有凡庶，逮得見聞自在值此，斯眾導師御行經典，懷來億載無量



 54 

功祚，所解說義暢達音慧，因得值見斯三昧定，性行清淨心無猶

豫，所興發慧不著三界，以逮總持存在心懷，是等當行此三昧定。」 

賢劫經卷第六 

 

賢劫經卷第七  

西晉月氏三藏竺法護譯 

◎千佛興立品第二十一 

爾時，喜王菩薩復白佛言：「善哉！世尊！願說賢劫諸佛名

號，及佛父母、佛子、侍者，上首聖尊諸弟子等，舍利光明、壽

命長短，比丘眾會、法立年數，種姓佛教經法流布，所可度脫諸

天人民，使會者聞心開意悅皆發道心，多所哀念，多所安隱，愍

傷諸天及十方人一切眾生。又將來世諸菩薩施，以得聽受是經法

已，益加樂學志願尊法為顯大明。唯垂大哀，重為散意令三界蒙。」 

佛告喜王菩薩：「今當說之，諦聽！善思！唯諾啟受。」喜

王菩薩與諸大眾受教，專精一心皆聽。 

佛言：「拘留孫如來、至真、等正覺所生土地，城名仁賢。

王所治處，姓曰迦葉。父曰祠祀施，梵志種所生，母字維耶妙勝，

子曰上勝。侍者名覺意，智慧弟子維頭，神足曰抄兒。其佛身光

照四十里，一會說經四萬比丘、二會七萬、三會六萬，皆成聲聞。

佛在世時人壽四萬歲，正法住世八萬歲，舍利并合作一大寺。 

「拘那含牟尼如來、至真所生土地，城名上被。梵志種父名

施尊，母字上妙，子曰澤明集。侍者曰吉善，智慧弟子曰最上，

神足曰不舍。佛在世時人壽三萬歲，一會說經七萬比丘、二會六

萬、三會五萬，皆得羅漢。其佛光明照二十里，正法存立千歲，

舍利并合興一大寺。 

「迦葉如來所生土地，城名神氏，佛光照十里。梵志種，父

名梵施，母字經業，子曰導師。侍者曰普友，上首智慧弟子名開

明，神足曰坻舍。佛在世時人壽二萬歲，一會說經二萬比丘、二

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=436&B=T&V=14&S=0425&J=6&P=&5864220.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=436&B=T&V=14&S=0425&J=6&P=&5864220.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=436&B=T&V=14&S=0425&J=6&P=&5864220.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=436&B=T&V=14&S=0425&J=7&P=&5864221.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=436&B=T&V=14&S=0425&J=7&P=&5864221.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=436&B=T&V=14&S=0425&J=7&P=&5864221.htm%230_2


 55 

會萬八千、三會萬六千，皆得道證。正法存立七萬歲，舍利并合

興一大寺。 

「喜王聽之！今我能仁所生土地，城名迦維羅衛。君子種姓

瞿曇，其光圓照七尺，父曰白淨，母字極妙，子曰羅雲。侍者曰

阿難，智慧上首弟子字舍利弗，神足弟子曰目連。今世人壽百歲

或長或短，一會說經千二百五十比丘眾，皆得道證。舍利普布八

方上下。正法存立五百歲，像法存立亦五百歲。 

「慈氏如來所生土地，城名妙意，王者所處，其佛威光照四

十里。梵志種，父名梵乎，母字梵經，子曰德力。侍者曰海氏，

智慧上首弟子號慧光，神足曰堅精進。佛在世時人壽八萬四千歲，

一會說經九十六億、二會九十四億、三會九十二億，皆得阿羅漢。

舍利并合共興大寺，正法存立八萬歲。 

「師子如來所生土地，城名曰華土，其佛光明照四十里。君

子種父名勇師子，母字江音，子字大力。侍者曰善樂，上首神足

弟子曰雨氏，智慧弟子曰慧積。佛在世時人壽七萬歲，一會說法

百億比丘、二會九十億、三會八十億聲聞集矣，皆得道證。正法

存立億歲，舍利普流八方上下。 

「光炎如來所生土地，城名星宿主，其佛光明照二千里。君

子種父名善意，母字妙華，子字以時。侍者曰長喜，上首神足弟

子名雷吼，智慧弟子曰尊教。其佛在世時人壽九萬歲，一會百千

億、二會九十九億、三會九十八億，皆得道證。正法存立八萬五

千歲，舍利普流八方上下。 

「◎牟尼柔仁如來所生土地，城名曰上華，王所治處，其佛

光明照四十里。父名大山，母字須滿光，子曰上寶。侍者曰尊上，

上首神足弟子曰超施，智慧弟子曰快意。佛在世時人壽六萬歲，

一會八十姟、二會七十億、三會五十億，皆得羅漢。正法存立一

千歲，舍利普流八方上下。 

「華氏如來所生土地，城名曰蓮華，王所治處，其佛光明照

三百二十里。梵志種父名尊名，母曰妙華，子曰智根。侍者曰樂



 56 

道，上首神足弟子名無害，智慧弟子名法力。一會說法弟子六百

億、二會三十五億、三會三十四億，皆得道證。佛在世時，人壽

五十萬歲，正法存立具足千歲，舍利普流遍布八方上下。 

「次復有佛，同號華氏如來，所生土地城名甚大廣，其佛光

明照四十里。梵志種，父名華髮，母字法主，子字曰鮮潔。侍者

曰心念，上首神足弟子曰忻樂，智慧弟子曰善忻喜。其佛在世時

人壽九億歲，一會說法十四億弟子共集、二會十五億、三會十六

億，皆得道證。正法存立十億歲，舍利普流八方上下。 

「善目如來所生土地，城名造賢，王所治處，其佛光明照四

百八十里。梵志種，父名珍寶，母字言談，子名宿王。侍者曰世

愛，上首神足弟子曰師子步，智慧弟子曰無量意。佛在世時人壽

七萬歲，一會說法三十姟弟子共集、二會說法二十八姟、三會說

法三十六姟，皆得道證。正法存立一億歲。 

「從是已來第一初興諸如來計斯十一佛，隨其眾生所行純熟

而開化之，其餘諸佛皆各如是十一也，廣布舍利八方上下。 

「其導師如來所生土地，城名最錦，王所治處，其佛光明照

千三百六十里。梵志種，父字無難，母字愍傷，子曰愛光。侍者

曰大汎流，上首智慧弟子名曰上首，神足弟子曰是愍。佛在世時

人壽千億歲，一會弟子說法七十姟集、二會六十姟、三會五十姟，

皆得道證。正法存立九萬二千歲，舍利普流八方上下。 

「大多如來所生土地，城名俗人，王所治處，其佛光明照三

千里。君子種，父名內進，母字捨嫉，子曰照明。侍者曰善思，

上首智慧弟子名無難音，神足弟子曰歲無青。佛在世時人壽四十

億歲，一會說經百千姟諸弟子集，從是已後不可復計，正法存立

億歲，舍利普流八方上下。 

「大力如來所生土地，城名寶威，其佛光明照千二百里。梵

志種，父名所選，母字甚威，子曰師子步。侍者曰愛子，上首神

足弟子善住，智慧弟子曰尊施。佛在世時人壽四萬歲，一會說經



 57 

弟子一姟人來集、二會二姟、三會一姟，皆得道證。正法存立八

萬四千歲，舍利并合集立一大寺。 

「宿王如來所生土地，城名紫金，王所治處。梵志種，其佛

光明照四千里，父名施光，母字善意，子曰供養。侍者名勤力，

上首智慧弟子名熾盛音，神足弟子名建立。一會說經弟子百億人

集、二會九十億、三會八十億，皆得道證。正法存立千歲，舍利

普流八方上下。 

「修藥如來所生土地，城名談主，王所治處，其佛光明照四

十里。君子種，父名善寂，母字所樂，子曰須彌幢。侍者曰華氏，

上首智慧弟子曰尊法，神足弟子曰福力。佛在世時人壽七萬七千

歲，一會說法七十億弟子集、二會六十九億、三會六十八億，皆

得道證。正法存立六萬歲，舍利普流八方上下。 

「名稱英如來所生土地，城名清威，君子種，其佛光明照百

二十里。父名光焰，母字談言，子字上華。侍者曰眼受，上首智

慧弟子字智力，神足弟子曰師子力。一會說經三十三姟弟子集、

二會三十二姟、三會三十一姟弟子集，皆得道證。正法存立二億

歲，舍利并合興一大寺。 

「大光如來所生土地，城名安樂，其佛光明照千六百里。君

子種，父名金剛，母字伏施，子曰良田。侍者寂意，上首智慧弟

子名道眾，神足弟子曰堅刃。佛在世時人壽百千歲，一會說經八

十億三千萬弟子集、二會復倍、三會六姟，皆得道證。正法存立

三萬歲，舍利普流八方上下。 

「照明如來所生土地，城名安隱法，其佛光明照三百六十里。

君子種，父名名稱，母字善供，子曰奉行。侍者曰上善郡，上首

智慧弟子曰善賢，神足弟子曰流江。佛在世時人壽五百歲，一會

說經六十二姟弟子集、二會六十一姟、三會六十姟弟子，皆得道

證。正法存立四萬八千歲，舍利普流八方上下。 

「日藏如來所生土地，城名華主，王所治處，其佛光明照八

萬里。梵志種，父名富有，母字妙華，子曰焰光。侍者曰慧上，



 58 

上首智慧弟子名智兵，神足弟子曰剛兵。佛在世時其人壽七十億

歲，一會說經百千比丘集、二會百億、三會如塵，皆得道證。正

法存立三十億歲，舍利并合興一大寺。 

「月氏如來所生土地，城名上寶，王所治處，其佛光明照三

百二十里。君子種，父名清部，母字藥子，子曰滿宿。侍者曰供

味，上首智慧弟子曰智最，神足弟子曰因法供。佛在世時人壽六

千歲，一會說經二千二百億弟子集、二會千四百億、三會千八百

億、四會一千四百億，皆得道證。正法存立萬一千歲，舍利并合

興一大寺。 

「光照如來所生土地，城名音乘，其佛光明照二千六百四十

里。君子種，父名福施，母字法主，子曰聞上。侍者曰善辯，上

首智慧弟子曰雨音，神足弟子曰慧上。佛在世時人壽百千歲，一

會說經七十萬弟子集、二會八十萬、三會九十萬，皆得道證。正

法存立十萬歲，舍利普流八方上下。 

「善照如來所生土地，城名光焰，王所治處，其佛光明照六

百四十里。梵志種，父名日暉，母字月氏，子曰大神妙。侍者曰

多堅，上首智慧弟子名慧施，神足弟子字所在吉。佛在世時人壽

八萬五千歲，一會說經五百億弟子集、二會四百億、三會三百億，

皆得道證。正法存立四萬五千歲，舍利普流八方上下。 

「無憂如來所生土地，城名智慧，其佛光明照四百里。君子

種，父名執華，母字法氏，子曰執光。侍者曰樂音，上首智慧弟

子曰雨積，神足弟子曰勝施。佛在世時人壽百千歲，一會說經二

姟弟子集、二會一姟、三會九十五億，皆得道證。正法存立十三

萬歲，舍利并合興一大寺。 

「威神如來所生土地，城名閻浮上，其佛光明照三百二十里。

梵志種，父名賢天，母字愛施，子曰明焰。侍者曰見敬，上首智

慧弟子曰取英，神足弟子曰度世。佛在世時人壽三萬三千歲，一

會說經八十億弟子集、二會七十八億、三會七十六億，皆得道證。

正法存立七十七億歲，舍利并合興一大寺。 



 59 

「焰光如來所生土地，城名鐙氏，其佛光明照千佛土。梵志

種，父名敬法，母字蓮華氏，子曰月行。侍者曰通慕音，上首智

慧弟子曰德首，神足弟子曰斯施。佛在世時人壽萬四千歲，一會

說法十六億弟子集、二會十七億、三會十八億，皆得道證。正法

存立二百一十萬歲，舍利普流八方上下。 

「執華如來所生土地，城名造福，王所治處，其佛光明照三

千二百里。君子種，父名白蓮華，母字施德，子曰福首。侍者曰

好顏，上首智慧弟子名無量土，神足弟子曰重王。佛在世時人壽

七萬歲，一會說經九十億弟子集、二會九十九億、三會八十八億，

皆得道證。正法存立億歲，舍利普流八方上下。 

「勳光如來所生土地，城名蓮華，王所治處，其佛光明照二

千四百里。君子種，父名光照，母字德至，子曰法辯。侍者曰福

供，上首智慧弟子曰瑠璃藏，神足弟子曰極施。佛在世時人壽三

百歲，一會說經十六億弟子集、二會十二億、三會十八億，皆得

道證。正法存立億歲，舍利普流八方上下。 

◎  

「◎現義如來所生土地，城名導御郡，王所治處，其佛光明

照二千四百八十里。梵志種，父名柔郡，母字敬天，子曰德稱。

侍者曰梵音，上首智慧弟子曰訓戒意，神足弟子曰勝施。佛在世

時人壽百歲，一會說經六十二姟弟子集、二會七十姟、三會八十

姟，皆得道證。正法存立億歲，舍利普流八方上下。 

「錠燿如來所生土地，城名寶錦，王所治處，其佛光明照二

千里。君子種，父名寶施，母字焰味，子曰寶藏。侍者曰意悅，

上首智慧弟子曰無能當，神足弟子曰大力。佛在世時人壽五萬歲，

一會說經七十萬弟子集、二會九十萬、三會百萬弟子，皆得道證。

正法存立二十萬歲，舍利并合興一大寺。 

「興盛如來所生土地，城名威光，其佛光明照四十里。梵志

種，父名善興，母字快意，子曰勝友。侍者曰師子力，上首智慧

弟子曰光憂施，神足弟子曰山積。佛在世時人壽四萬歲，一會說



 60 

法一億弟子集、二會二億、三會三億，皆得道證。正法存立九萬

歲，舍利普流遍於十方。 

「賢氏如來所生土地，城名專吉，王所治處，其佛光明照三

千八十里。梵志種，父名栴施，母字閻上，子曰雄施。侍者曰月

愛，上首智慧弟子曰海氏，神足弟子曰龍力。佛在世時人壽七萬

歲，一會說經二百三十萬弟子集、二會三百五十萬、三會三百八

十萬弟子，皆得道證。正法存立十萬歲，舍利并合興一大寺。 

「善樂如來所生土地，城名善富，其佛光明照四百里。梵志

種，父名土尊，母字月辭，子曰法自由。侍者曰世愛，上首智慧

弟子曰雷音，神足弟子曰施華。佛在世時人壽三萬六千歲，一會

說經三十億弟子集、二會二萬八千、三會二萬七千弟子，皆得道

證。正法存立百千歲。舍利普流遍於十方。 

「頂髻施如來所生土地，城名清天，其佛光明照四千里。梵

志種，父名重王，母字披其私，子曰山施。侍者曰月天，上首智

慧弟子曰樂慧，神足弟子曰魔所供。佛在世時人壽五千歲，一會

說經六十二億弟子集、二會六十一億、三會六十億弟子，皆得道

證。正法存立七萬七千歲，舍利并合興一大寺。 

「眉間如來所生土地，城名悅天，其佛光明照四千里。梵志

種，父名國重，母字謵施，子曰正施。侍者曰月天，上首智慧弟

子曰慧施，神足弟子曰供柔。佛在世時人壽五萬歲，一會說經六

十二億弟子集、二會六十一億、三會六十億。正法存立七萬歲，

舍利并合興一大寺。 

「堅固如來所生土地，城名福音，其佛光明照四千里。梵志

種，父名樹王，母字施珊瑚，子曰施世。侍者曰首力，上首智慧

弟子曰月英，神足弟子曰動光。佛在世時人壽萬二千歲，一會說

經百千弟子集、二會九萬、三會八萬弟子，皆得道證。正法存立

二萬八千歲，舍利普流遍布十方。 

「首威如來所生土地，城名寶氏，其佛光明照四百里。君子

種，父名柔華，母字法氏，子曰愛英。侍者曰堅進，上首智慧弟



 61 

子曰施斷，神足弟子曰人力。佛在世時人壽百歲，一會說經百億

弟子集，皆得道證。正法存立億歲，舍利普流遍於十方。 

「難勝如來所生土地，城名療吉，王所治處，其佛光明照四

十億里。君子種，父名清天，母字福氏，子曰月寂。侍者曰誠愛，

上首智慧弟子曰寶上，神足弟子曰雷音。佛在世時人壽八億歲，

一會說經三十姟弟子集、二會五十姟、三會八十姟弟子，皆得道

證。正法存立八十億歲，舍利普流八方上下。 

「德幢如來所生土地，城名善柔，王所治處，其佛光明照二

百里。梵志種，父名供友，母字居世，子曰金剛集。侍者曰寶愛，

上首智慧弟子曰日藏，神足弟子曰承御。佛在世時人壽億歲，一

會說經三十萬姟弟子集、二會五十萬姟、三會六十萬姟弟子，皆

得道證。正法存立三億歲，舍利并合興立一大寺。 

「閑靜如來所生土地，城名寶妙，其佛光明照三千四十里。

君子種，父名曰越步，母字無所進，子曰月訓。侍者曰琉璃藏，

上首智慧弟子曰力天，神足弟子曰喜愛。佛在世時人壽百千歲，

如前諸如來所現造業，其餘諸佛亦復如是，所度等無有異，是故

斯會正法存立五十萬歲。其佛土地皆寶合成，悉有眾珍咸生寶樹，

有衣服樹周流遍國，國土人民所生無有眾難三惡之趣，舍利普布

周流十方。 

「堅重如來所生土地，城名佳妙，其佛光明照二十里。梵志

種，父名寶上，母字寶光，子曰持地。侍者曰寂意，上首智慧弟

子曰音十里，神足弟子曰吉利。其佛在世時人壽三千歲，一會說

經法百千弟子集，皆得道證。一會無二，正法存立七萬七千歲，

舍利普流遍布十方。 

「梵音如來所生土地，城名光威，其佛光明照三千三百二十

里。梵志種，父名上最，母字至誠氏，子曰福威。侍者曰蓮目，

上首智慧弟子曰雪色，神足弟子曰施炎。佛在世時人壽九萬歲，

一會說經八十六億弟子集、二會九十億、三會百億，皆得道證。

正法存立三千歲，舍利并合興一大寺。 



 62 

「次賢如來所生土地，城名華茂，其佛光明照二百四十里。

君子種，父名福愛，母字安養，子曰時節施。侍者曰造義，上首

智慧弟子曰日月，上首神足弟子曰上金。其佛在世時人壽五十萬

歲，一會說經七十億弟子集、二會七十八億、三會八十億，皆得

道證。正法存立四萬歲，舍利并合興一大寺。 

「無本如來所生土地，城名俗所敬，其佛光明照四百里。梵

志種，父名海氏，母字棄垢，子曰四眼。侍者曰降根，上首智慧

弟子曰善思義，神足弟子曰響審。其佛在世時人壽八萬歲，一會

說經七萬二千五百人皆得羅漢、二會七萬六千三百、三會七萬五

千人，皆得道證。正法存立八萬歲，舍利普流周遍十方。 

「光興如來所生土地，城名金光，其佛光明照二千剎土。君

子種，父名光焰，母字寶施，子曰樂德。侍者曰月華，上首智慧

弟子曰極音，神足弟子曰自在。佛在世時人壽五億歲，一會說經

五十億百千弟子集、二會四十億百千、三會三十億百千，皆得道

證。正法存立七億百千歲，舍利普流遍布十方。 

「大明山如來所生土地，城名寶淨，其佛光明照三千二百里。

梵志種，父名月盛，母字日施，子曰善蓋。侍者曰寶共，上首智

慧弟子曰若干覺，神足弟子曰智愛。佛在世時人壽八千歲，一會

說經七十億弟子集、二會八十億、三會九十億，皆得道證。正法

存立九萬二千歲，舍利并合興一大寺。 

「金剛如來所生土地，城名善行威，其佛光明照百四十里。

君子種，父名明珠光，母字青蓮目，子曰壽命。侍者曰海氏，上

首智慧弟子曰堅施，神足弟子曰尊友。佛在世時人壽百千歲，一

會說經四十億弟子集、二會三十億、三會三十二億，皆得道證。

正法存立千歲，舍利普流遍布十方。 

「憶識如來所生土地，城名旃陀氏，其佛光明照三千三百六

十里。梵志種，父名華氏，母字焰光，子曰寶捨。侍者曰意樂，

上首智慧弟子曰無畏，神足弟子曰石王。佛在世時人壽億歲，一



 63 

會說經七十姟弟子集、二會六十六姟、三會五十姟，皆得道證。

正法存立二億歲，舍利并合興一大寺。 

「無畏如來所生土地，城名甚和柔，其佛光明照三千六百里。

君子種，父名施光，母字善目，子曰思夷華。侍者曰月氏，上首

智慧弟子曰重王，神足弟子曰天氏。佛在世時人壽百千歲，一會

說經八十姟弟子集、二會七十八姟、三會七十六姟，皆得道證。

正法存立億歲，舍利普流遍布十方。 

「寶氏如來所生土地，城名次堅，其佛光明照百二十里。梵

志種，父名棄嫉，母字福施供，子曰施供藥。侍者曰集施，上首

智慧弟子曰無能當，神足弟子曰強步。佛在世時人壽萬八千歲，

一會說經四十億弟子集、二會三十八億、三會十六億，皆得道證。

正法存立七萬歲，舍利并合興一大寺。 

「蓮華目如來所生土地，城名華郡，其佛光明照千二百八十

里。君子種，父名上華，母字妙顏，子曰大愛。侍者曰無憂華，

上首智慧弟子曰智光，神足弟子曰重施。佛在世時人壽八千歲，

一會說經七億弟子集、二會三十四億、三會四十億，皆得道證。

正法存立五十六億歲，舍利普流遍布十方。 

「力將如來所生土地，城名上賢，其佛光明照二百一十里。

君子種，父名力天，母字施安，子曰滿明。侍者曰護法，上首智

慧弟子曰勝王，神足弟子曰善安。佛在世時人壽萬六千歲，一會

說經六十萬弟子集、二會五十萬八千、三會七十五萬二千，皆得

道證。正法存立千歲，舍利并合興一大寺。 

「華光如來所生土地，城名善月華，其佛光明照三千一百二

十里。梵志種，父名愛見，母字星宿，子曰堅證。侍者曰覺氏，

上首智慧弟子曰義氏，神足弟子曰詳幢。佛在世時人壽二萬二千

歲，一會說經三十億弟子集、二會三十二億、三會亦三十二億，

皆得道證。正法存立五萬歲，舍利普流遍布十方。 

「伏愛如來所生土地，城名上財，其佛光明照三百二十里。

君子種，父名時氏，母字賢首，子曰訓寂。侍者曰愍傷，上首智



 64 

慧弟子曰善宿，神足弟子曰思夷華。佛在世時人壽百千歲，一會

說經九百億弟子集、二會八十億、三會七十億，皆得道證。正法

存立五十萬歲舍利普流八方上下。 

「大威如來所生土地，城名富祠，其佛光明照二百里。梵志

種，父名寶藏，母字威氏，子曰照上。侍者曰善多，上首智慧弟

子曰焰光，神足弟子曰紫藏。佛在世時人壽五千歲，一會說經七

萬弟子集、二會七萬五千、三會八萬人，皆得道證。正法存立二

萬一千歲，舍利并合興一大寺。 

「梵氏如來所生土地，城名上味，其佛光明照百二十里。梵

志種，父名愛無憂，母字旃陀氏，子曰勝兵。侍者曰甚調，上首

智慧弟子曰進士，神足弟子曰金剛結。佛在世時人壽萬二千歲，

一會說經億弟子集，止有是一會，皆得道證。正法存立萬四千歲，

舍利并合興一大寺。 

「無量曜如來所生土地，城名神祇，其佛光明照三千八百里。

君子種，父名尊音，母字月光，子曰欣善。侍者曰善兵，上首智

慧弟子曰樂響，神足弟子曰焰光。佛在世時人壽八萬歲，一會說

經二百億弟子集、二會四百億、三會六百億，皆得道證。正法存

立亦八萬歲，舍利普流八方上下。 

「龍施如來所生土地，城名寶錦，其佛光明照二十里。君子

種，父名持勝，母字法氏，子曰福力。侍者曰寶城，上首智慧弟

子曰閻最，神足弟子曰雄天。佛在世時人壽七萬六千歲，一會說

經八萬弟子集、二會七萬八千。三會七萬五千人，皆得道證。正

法存立千歲，舍利并合興一大寺。 

「堅步如來所生土地，城名上賢，其佛光明照二百里。君子

種，父名師子髮，母字那羅施，子曰法音。侍者曰善應，上首智

慧弟子曰寶施，神足弟子曰月施。佛在世時人壽億歲，一會說經

百億弟子集、二會九十億、三會九十八億，皆得道證。正法存立

五萬歲，舍利普流遍布十方。 



 65 

「不虛見如來所生土地，城名逮受，其佛光明圓照七尺。君

子種，父名清施，母字柔甘具，子曰焰味。侍者曰閻吼，上首智

慧弟子曰安明友，神足弟子曰伊沙羅。佛在世時人壽百歲，一會

說經九十六億弟子集、二會九十八億、三會百億，皆得道證。正

法存立千歲，舍利普流遍布十方。 

◎  

「◎精進施如來所生土地，城名治波，其佛光明照四十里。

梵志種，父名賢吼，母字首意，子曰無憂天。侍者曰大神便，上

首智慧弟子曰樂尊，神足弟子曰月首。佛在世時人壽千歲，一會

說經八十姟弟子集，皆得道證。正法存立三千歲，舍利并合興一

大寺。 

「賢力如來所生土地，城名得樂志，其佛光明照四百里。君

子種，父名寶威，母字福意，子曰常施。侍者曰石樂，上首智慧

弟子曰慧殊，神足弟子曰海意。其佛在世時人壽六千歲，一會說

經八百萬億弟子集，皆得道證，由得自在。正法存立二萬一千歲，

舍利普流遍布十方。 

「欣樂如來所生土地，城名財富，其佛光明照百六十里。梵

志種，父名梵天，母字供首，子曰大威。侍者曰行步安，上首智

慧弟子曰多福，神足弟子曰樂目。佛在世時人壽八萬四千歲，一

會說經七十三億弟子集、二會七十二億、三會七十一億，皆得道

證。正法存立九千歲，舍利普流遍布十方。 

「不退沒如來所生土地，城名長威，其佛光明照三千八百里。

君子種，父名醫王，母字宿首，子曰華天。侍者曰力勝，上首智

慧弟子曰稱無量，神足弟子曰勇步。佛在世時人壽二萬一千歲，

一會說經六十億弟子集、二會五十八億、三會五十六億，皆得道

證。正法存立九千歲，舍利并合興一大寺。 

「師子幢如來所生土地，城名烏扇迦，其佛光明照三百六十

里。君子種，父名法幢。母字福友，子曰貴施。侍者曰大神，上

首智慧弟子曰愛施，神足弟子曰勤詣。佛在世時人壽二萬八千歲，



 66 

一會說經二十二億弟子集、二會二十一億、三會二十億，皆得道

證。正法存立八千歲，舍利普流遍布十方。 

「勝知如來所生土地，城名寶焰，其佛光明照四百里。君子

種，父名日藏，母字華目，子曰樂成。侍者曰法氏，上首智慧弟

子曰修成，神足弟子曰善法。佛在世時人壽八萬歲，一會說經三

十六億弟子集、二會三十七億、三會三十八億，皆得道證。正法

存立六百萬歲，舍利并合興一大寺。 

「法氏如來所生土地，城名愛天，梵志種，其佛光明照二百

八十里。父字莫勝，母字聞氏，子曰勝天根。侍者曰日施，上首

智慧弟子曰大樂，神足弟子曰施藥。佛在世時人壽億歲，一會說

經八億弟子集、二會七億、三會六億，皆得道證。正法存立一億

歲，舍利普流遍布十方。 

「喜王如來所生土地，城名所在吉，其佛光明照三千二百里。

君子種，父名最上，母字首歸悅，子曰念閻吼。侍者曰和安，上

首智慧弟子曰寶上，神足弟子曰執人天。佛在世時人壽五千歲，

一會說經四十億弟子集、二會三十八億、三會三十七億，皆得道

證。正法存立百千歲，舍利并合興一大寺。 

「妙御如來所生土地，城名寶藏，其佛光明照四十里。君子

種，父名曰施，母字寶氏，子曰德光。侍者曰海身，上首智慧弟

子曰行妙施，神足弟子曰上施。一會說經九十億弟子集、二會九

十八億、三會百億，皆得道證。佛在世時人壽億歲，正法存立三

億歲，舍利普流遍布十方。 

「敬英如來所生土地，城名世樂，其佛光明照二十里。梵志

種，父名豐世，母字欣樂，子曰外氏。侍者曰尊鎧，上首智慧弟

子曰安上，神足弟子曰退施。佛在世時人壽百千歲，一會說經五

十億弟子集、二會四十八億、三會四十六億，皆得道證。正法存

立一億歲，舍利并合興一大寺。 

「妙天如來所生土地，城名善意，其佛光明照千二百里。梵

志種，父名真末，母字法意，子曰月上。侍者曰威英，上首智慧



 67 

弟子曰愛首，神足弟子曰無憂。一會說經七十億百千弟子集、二

會六十億百千、三會五十億百千，皆得道證。正法存立二萬歲。

佛在世時人壽四萬歲，舍利普流遍布十方。 

「多勳如來所生土地，城名香氏，其佛光明照三百六十里。

君子種，父名受施，母字威首，子曰威神。侍者曰青蓮，上首智

慧弟子曰無垢施，神足弟子曰施興忻樂。一會說經十四億弟子集、

二會十六億、三會十八億，皆得道證。佛在世時人壽二萬五千歲，

正法存立五萬歲，舍利并合興一大寺。 

「眾香手如來所生土地，城名福香，其佛光明照千二百八十

里。君子種，父名首樂，母字妙華，子曰寶上光。侍者曰誠英，

上首智慧弟子曰愛月，神足弟子曰勝力。一會說經六十六億弟子

集、二會六十四億、三會六十二億，皆得道證。佛在世時人壽七

萬歲，正法存立亦七萬歲，舍利普流遍布十方。 

「順觀如來所生土地，城名度閻，其佛光明照四十里。梵志

種，父名施顏，母字寶趣，子曰所生。侍者曰意悅，上首智慧弟

子曰施明，神足弟子曰意錦。一會說經七十億弟子集。二會六十

八億、三會六十六億，皆得道證。佛在世時人壽九十億歲，正法

存立九十億歲，舍利普流遍布十方。 

「雨音如來所生土地，城名宿愛，其佛光明照千七百六十里。

梵志種，父名明施，母字威首，子曰其法。侍者曰甚諦，上首智

慧弟子曰月藏，神足弟子曰力步。一會說經七十億弟子集、二會

七十五億、三會八十億，皆得道證。佛在世時人壽九萬歲，正法

存立百千歲，舍利并合興一大寺。 

「善思如來所生土地，城名無量寶，其佛光明照二十里。梵

志種，父名念堅，母字福祇，子曰華施。侍者曰力施，上首智慧

弟子曰無喻，神足弟子曰捨嫉。一會說經百千萬弟子集、二會八

十萬、三會七十萬，皆得道證。佛在世時人壽千歲，正法存立八

萬四千歲，舍利普流遍布十方。 



 68 

「快意如來所生土地，城名快見，其佛光明照五百六十里。

君子種，父名宿天，母字威氏，子曰華氏。侍者曰俱退，上首智

慧弟子曰普施，神足弟子曰超步。一會說經二十八億弟子集、二

會二十五億、三會亦二十五億，皆得道證。佛在世時人壽三萬歲，

正法存立六萬歲，舍利普流遍布十方。 

「離垢如來所生土地，城名城威，其佛光明照四十里。梵志

種，父名首藏，母字華辭，子曰智威。侍者曰無限，上首智慧弟

子曰有志，神足弟子曰郡氏。一會說經八十萬弟子集。二會九十

萬、三會百萬，皆得道證。佛在世時人壽六萬五千歲，正法存立

二萬歲，舍利普流遍布十方。 

「名聞如來所生土地，城名無憂，其佛光明照四千里。君子

種，父名最上，母字威施，子曰上首。侍者曰法住，上首智慧弟

子曰石氏，神足弟子曰愛垢。一會說經百億弟子集，二會九十億

三會八十億，皆得道證。佛在世時人壽七萬歲，正法存立二十萬

歲，舍利普流遍布十方。 

「大稱如來所生土地，城名好園，其佛光明照八百八十里。

梵志種，父名首積，母字日施，子曰勝離意。侍者曰聞義思，上

首智慧弟子曰密郡，神足弟子曰斷施。一會說經五百億弟子集、

二會三百億、三會二百億，皆得道證。佛在世時人壽八萬歲，正

法存立五萬歲，舍利普流遍布十方。 

「明珠髻如來所生土地，城名照郡，其佛光明照百二十里。

君子種，父名覺喜，母字思夷氏，子曰思兵。侍者曰無量寂，上

首智慧弟子曰寶威，神足弟子曰逮致。一會說經九百億弟子集二

會千億、三會千二百億，皆得道證。佛在世時人壽九萬歲，正法

存立億歲，舍利普流遍布十方。 

「堅強如來所生土地，城名安思，其佛光明照千國土。君子

種，父名神氏，母字樹言，子曰炎樂。侍者曰明珠味，上首智慧

弟子曰樂諧，神足弟子曰甚調。一會說經千三億弟子集、二會三



 69 

十八億、三會五億，皆得道證。佛在世時人壽三萬歲，正法存立

九萬歲，舍利并合興一大寺。 

「師子步如來所生土地，城名清白氏，其佛光明照千三百二

十里。君子種，父名若干塵，母字妙藥，子曰不陀留。侍者曰意

行，上首智慧弟子曰多豐，神足弟子曰與護。一會說經百七十八

萬弟子集、二會百二十萬、三會百四十萬，皆得道證。佛在世時

人壽萬八千歲，正法存立七億歲，舍利普流遍布十方。 

「神樹如來所生土地，城名上閻浮，其佛光明照億里。君子

種，父名樹王，母字意英，子曰愛俗。侍者曰施曜，上首智慧弟

子名藥解，神足弟子曰二財。一會說經四十八億弟子集、二會三

百五十億、三會三百三十億，皆得道證。佛在世時人壽萬八千歲，

正法存立七十萬歲，舍利并合興一大寺。 

「輒勝如來所生土地，城名藥氏，其佛光明照三百六十里。

君子種，父名見敬，母字財施，子曰勇施。侍者曰法與，上首智

慧弟子曰了相，神足弟子曰大根名聞。一會說經七十六億弟子集、

二會七十四億、三會七十二億，皆得道證。佛在世時人壽八萬歲，

正法存立六百千歲，舍利普流遍布十方。 

「智慧如來所生土地，城名賢施，其佛光明照四百四十里。

君子種，父名釋施，母字蜜威，子曰梵天。侍者曰法稱，上首智

慧弟子曰根意，神足弟子曰尊氏。一會說經四十億弟子集、二會

三十億、三會二十億，皆得道證。佛在世時人壽三千歲，正法存

立一萬歲，舍利并合興一大寺。 

「善住如來所生土地，城名閑威，其佛光明照四百里。梵志

種，父名護無害，母字樂音，子曰具或。侍者曰覺嫉，上首智慧

弟子曰上與，神足弟子曰執鎧。一會說經四萬六千弟子集、二會

二萬五千、三會四萬三千，皆得道證。佛在世時人壽五百萬歲，

正法存立八萬歲，舍利并合興一大寺。 

「虛空如來所生土地，城名愛居，其佛光明照百二十里。君

子種，父名根施，母字天豪，子曰水天。侍者曰智結，上首智慧



 70 

弟子曰上意，神足弟子曰法首。一會說經九十億弟子集，二會八

十億、三會七十億，皆得道證。佛在世時人壽千歲，正法存立萬

二千歲，舍利普流遍布十方。 

「無量覺如來所生土地，城名善蓋，其佛光明照三百八十里。

梵志種，父名生明眼母字龍施子曰妙好。侍者曰賢天，上首智慧

弟子曰心音，神足弟子曰大枝步。一會說經七十億、二會五十億、

三會四十億，皆得道證。佛在世時人壽億歲，正法存立六十億歲，

舍利普流遍布十方。 

「善顏如來所生土地，城名威氏，其佛光明照五百二十里。

君子種，父名樂音，母字樂氏，子曰所在吉。侍者曰上與，上首

智慧弟子曰福慧，神足弟子曰無懼。一會說經七億弟子集，二會

九億、三會十億，皆得道證。佛在世時人壽三千歲，正法存立萬

六千歲，舍利并合興一大寺。 

「聖慧如來所生土地，城名善清白，其佛光明照五百六十里。

梵志種，父名伊師檀母字離塵，子曰勇猛。侍者曰名阿難，上首

智慧弟子曰意行，神足弟子曰須達。一會說經二十二億弟子集、

二會二十一億、三會二十億，皆得道證。佛在世時人壽二萬八千

歲，正法存立六萬歲，舍利并合興一大寺。 

「光明如來所生土地，城名琉璃光，其佛光明照三千三百二

十里。君子種，父名愛敬母字意樂，子曰愛光。侍者曰園觀，上

首智慧弟子曰樂愛，神足弟子曰調友。一會說經八十二億弟子集、

二會八十七億、三會八十六億，皆得道證。佛在世時人壽萬歲，

正法存立三千歲，舍利普流遍布十方。 

「堅誓如來所生土地，城名日遊，其佛光明照四十里。梵志

種，父名天愛，母字善意音，子曰尊寶。侍者曰柔音，上首智慧

弟子曰言施，神足弟子曰柔軟。一會說經百億弟子集、二會九十

七億、三會九十五億，皆得道證。佛在世時人壽一億歲，正法存

立四十億歲，舍利并合興一大寺。 



 71 

「吉祥如來所生土地，城名母愛，其佛光明照二百八十里。

梵志種，父名錦王，母字華元，子曰無量手。侍者曰養友，上首

智慧弟子曰法事，神足弟子曰勝友。一會說經五十億弟子集、二

會八十二億、三會八十六億，皆得道證。佛在世時人壽五萬歲，

正法存立億歲，舍利普流遍布十方。 

「誠英如來所生土地，城名愛響，其佛光明照四十里。梵志

種，父名福外，母字賢氏。子曰愛名稱。侍者曰尊友，上首智慧

弟子曰月賢，神足弟子曰樹目。一會說經八十億弟子集、二會七

十億、三會六十億，皆得道證。佛在世時人壽一億歲，正法存立

八億歲，舍利并合興一大寺。 

「青蓮如來所生土地，城名甚華威，其佛光明照四百八十里。

君子種，父名總持，母字忻施。子曰功福。侍者曰難勝，上首智

慧弟子曰樂法，神足弟子曰藥氏。一會說經十萬弟子集、二會九

萬九千、三會九萬八千，皆得道證。佛在世時人壽五百歲，正法

存立萬五千歲，舍利并合興一大寺。 

「鉤鏁如來所生土地，城名集賢，其佛光明照三百里。君子

種，父名愛目，母字施善志，子曰仁賢。侍者曰明珠結，上首智

慧弟子曰學友，神足弟子曰若干月。一會說經六十億弟子集、二

會五十億、三會九十億，皆得道證。佛在世時人壽一萬二千歲，

正法存立三萬歲，舍利普流遍布十方。 

「安氏如來所生土地，城名意樂，其佛光明照百二十里。梵

志種，父名無量寶，母字豐盛氏，子曰地施尊。侍者曰堅強，上

首智慧弟子曰月曜，神足弟子曰師子。一會說經九十六億弟子集、

二會九十四億、三會九十二億，皆得道證。佛在世時人壽八萬四

千歲，正法存立亦八萬四千歲，舍利普流遍布十方。 

「慧業如來所生土地，城名福富，其佛光明照四百里。君子

種，父名無憂，母字愛海，子曰和善覺。侍者曰善施，上首智慧

弟子曰現在聖，神足弟子曰福愛。一會聖眾不可計億、二會八百



 72 

億、三會七百億，皆得道證。其佛在世時人壽八萬姟歲，正法存

立五億，佛散舍利如布醫藥。 

「爾時，安住巍巍難逮，若有聞名百一，斯等不久成佛正覺，

況復供奉是千如來？諸弟子學不足言耳，諸菩薩等，逮不退轉無

所從生法忍一生補處，度脫十方不可稱計。」 

賢劫經卷第七 

 

賢劫經卷第八  

西晉月氏三藏竺法護譯 

◎千佛發意品第二十二 

喜王菩薩復白佛言：「善哉！世尊！唯垂愍哀，說此劫中千

佛本末，昔始作行得為菩薩時，在何佛所初發道意，積功累德每

生自剋供養諸佛，自致正覺度脫一切？」 

佛告喜王菩薩：「諦聽！諦聽！善思念之！當為汝說發意本

末。」喜王菩薩與諸大眾受教而聽。 

佛言：「拘留孫佛本宿命時，見月意如來，心中亘然如冥覩

明，知道無上三界最尊，則求寶蓋貢上其佛，初發道意精進不懈，

自致正覺度脫一切。 

「鉤那含佛本宿命時，見師子如來，貢上寶瓔及須漫花，因

初發道心積功累德，自致正覺度脫一切。 

「其迦葉佛本宿命時，生梵志家作幼童子，見思夷最如來心

中解悅，脫身所著妙好寶帶貢上其佛，初發道意行菩薩法不中懈

廢，自致正覺度脫一切。」 

佛言：「今我成佛，號釋迦文，本宿命時作良醫師，主治人

病得醫功夫寶物衣具。見往古佛，與吾同號亦字能仁如來，知之

至尊，因持衣物貢上其佛，初發道意行四等心，四恩六度空無相

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=436&B=T&V=14&S=0425&J=7&P=&5864221.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=436&B=T&V=14&S=0425&J=7&P=&5864221.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=436&B=T&V=14&S=0425&J=7&P=&5864221.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=436&B=T&V=14&S=0425&J=8&P=&5864222.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=436&B=T&V=14&S=0425&J=8&P=&5864222.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=436&B=T&V=14&S=0425&J=8&P=&5864222.htm%230_2


 73 

願，不中取證逮得無所從生法忍。見定光佛示現受決，欲濟一切

三界眾生，自致正覺度脫一切。 

「慈氏如來本宿命時，作轉輪聖王，見佛名逮無極，因發道

心請佛聖眾供以甘饍，貢上光寶以施一切，所在仁慈愍諸不逮，

周旋生死如恒河沙劫不以為劬，自致至佛度脫一切，值其上壽人

命八萬四千歲時。 

「師子如來本宿命時，從初發心，佛名晃昱音，因其發心，

以五寸五納衣奉上其佛，供事世尊行菩薩法，自致成佛。 

「光焰如來本宿命時，曾作賈客入海獲致琦珍，從無量光佛

所初發道心，時見世尊心中忻然，以明月珠貢上其佛，因其道心

行菩薩法，自致成佛度脫一切。 

「牟尼如來本宿命時，從悅意如來初發道心，時作凡人財富

無量，見佛心開，珠挍飾蓋貢上其佛，因其道心行菩薩法，心中

願言：『以是功德歸流十方皆見覆護。』精進不懈自致正覺度脫

一切。 

「善目如來本宿命時，從琦妙佛初發道心，于時見佛心中㸌

然貢上華香，因其道意行菩薩法，奉四等心四恩四辯六度無極，

愍傷十方致最正覺，度脫一切危厄眾生蒙濟弘安。 

「善宿如來本宿命時，從安悅如來初發道心，時為長者見佛

歡悅，貢上珓珞妙好重閣，供養其佛，因其道意行菩薩法，欲度

十方自致成佛度脫一切。 

「華氏如來本宿命時，見導御佛初發道心，時本貧厄，因其

發心知三界空，便脫死人衣貢上其佛，奉菩薩法欲度脫眾生，富

以七財使諸眾生莫致貧厄，十方覆護，自致成佛度脫一切。 

「第二華氏如來、至真、等正覺，本宿命時，從超越首佛初

發道心，持洗口柳枝一枚貢上其佛，因其道意行菩薩法，度脫眾

生自致正覺，救眾危厄三界之難也。 



 74 

「道師如來本宿命時，見至誠佛從初發道心，時作凡人，以

身所有好床坐具及赤栴檀貢上其佛，因其道心行菩薩法，欲濟十

方自致得佛度脫一切。 

「大多如來本宿命時，從供稱佛初發道心，時欲入城見佛出

城，因為稽首歸命供養，貢上至心而奉好竹，心自念言：『使諸

眾生行直如竹莫有邪志。』由是之故常遇三寶，自致正覺救濟十

方。 

「大力如來本宿命時，從師意佛所初發道心，時生香家作子，

賣眾好香，見佛入城心中大悅，貢上其佛木榓澡罐，手執美香殊

異雜薰，隨尊侍衛，願一切眾生悉入道門，因是自致得成正覺度

脫一切。 

「星宿王如來本宿命時，從施意佛初發道心，時在其國貧無

所有，為人客作放牛使令，見佛欣然，以時節花貢上其佛，行菩

薩道精進不懈，自致正覺度脫一切。 

「修藥如來本宿命時，從微妙香佛初發道心，時作御師見佛

世尊，供順歸命無上大聖，以卑遜心與佛談言，以是之故除三界

難，自致成佛一切蒙恩。 

「名稱英如來本宿命時，從燈電佛初發道心，見佛說法則以

幢幡上其如來，即夜然燈夙夜勤修，自致成佛，度脫三界之難五

趣之患，皆恃福慶靡不得安。 

「英妙如來本宿命時，從蓮華佛初發道心，其身爾時適行犁

種，見佛歡喜捨犁牛去稽首佛足，以解脫華供養上佛，願使眾生

犁道德田自致得佛，由是遵行四等四恩三脫六度，便成正覺度脫

一切。 

「大光如來本宿命時，從大錠光佛初發道心，時在其國最為

貧厄，入行曠野見佛僧眾，以錢上佛供養至尊，在曠野中燒香然

燈，願三界眾生心空意淨由如曠野，三世普明無三毒冥，故自致

得佛度脫一切。 



 75 

「解陰如來本宿命時，從梵音佛初發道心，時作皮師，貢上

其佛妙好履屣，願使一切近致車乘，然後皆成五通之馳，由是功

德自致成佛度脫一切。 

「照明如來本宿命時，從離慢意佛初發道心，時作轉輪聖王，

以八萬四千行樹貢上施佛，使造精舍，經行其中精進不懈，自致

成佛度脫一切。 

「日藏如來本宿命時，從無量成佛所初發道心，時為大姓梵

志作子，以拘翼華貢上其佛，緣是之故自致正覺度脫一切。 

「月氏如來本宿命時，從名稱葉佛所初發道心，時為金師家

作子，以好寶杖貢上其佛，由是之故，自致正覺度脫一切。 

「光曜如來本宿命時，從無量明佛初發道心，時生其國最為

貧匱輩，負草行欲於市賣，見佛欣然無以貢上，以草奉佛，願使

功德歸流十方，自致成佛度脫一切。 

「善照如來本宿命時，從悅意成佛所初發道心，時作園監見

佛欣然，以思夷華貢上至尊，行菩薩法心自念言：『使諸眾生心

軟如華。』因從精進自致成佛度脫一切。 

「無憂如來本宿命時，從離意稱佛所初發道心，時生尊者家

為長者子，取最上華以散佛上，慕求大道無上正真，緣是之故自

致正覺度脫一切。 

「威神如來本宿命時，從德鎧佛所初發道心，時作長者子，

以明月珠及紅蓮華貢上其佛，精進不懈自致正覺，度脫三界五趣

之患。 

「焰光如來本宿命時，從善見佛所初發道心，時作賈客數入

大海，以赤栴檀好床臥具貢上其佛，因行菩薩道自致成佛，度脫

三世生死之厄。 

「執華如來本宿命時，從悅意威佛所初發道心，生彼世時為

長者子，以身好衣用乳浣之，燒好名香貢上其佛，欲令功德歸流

十方一切蒙濟，緣是之故，自致正覺度脫一切。 



 76 

「勳光佛如來本宿命時，從不藏威佛所初發道心，時作凡人，

見佛悅豫稽首歸命，則以明鏡眾珍琦寶貢上其佛，行菩薩法，緣

是之故，自致正覺度脫一切。 

「現義如來本宿命時，從無量音佛所初發道心，往昔世時作

轉輪聖王，見佛至尊無上大道，以若干挍珞重閣精舍貢上其佛，

願使眾生德猶虛空，緣致正覺度脫一切。 

「錠曜如來本宿命時，從明娛樂佛所初發道心，在彼世時香

家作子，採眾華香以上聖尊，伏心制意，與其家室六十億眷屬俱

供養其佛，諮受道法行菩薩法，自致正覺度脫一切。 

「光威如來本宿命時，從普稱佛所初發道心，時作仙人居在

山中，以好白氈布經行處貢上其佛，知之甚尊行菩薩法，自致正

覺度脫一切。 

「醫氏如來本宿命時，從離種佛初發道心，時為醫家作子，

以持丸藥眾香華物貢上其佛，願一切眾生除三毒病，緣是興意行

菩薩法，自致正覺度脫一切。 

「善樂如來本宿命時，從其柔順佛初發道心，時為油家子，

以油然燈貢上其佛，願令十方各蒙道明，緣是之故，自致正覺救

濟一切。 

「興盛如來本宿命時，從廣普稱佛所初發道心，貢上其佛細

好白㲲，布經行處勸助所施，因是興意奉菩薩行，愍念群生，自

致正覺度脫一切。 

「醫所如來本宿命時，從離垢佛初發道心，生在醫家學醫弟

子，見佛欣喜，貢上其佛若干丸藥，緣行開士自致正覺度脫一切。 

「頂髻施如來本宿命時，從普現佛初發道心，時作挍飾瓔珞

家子，貢上其佛御乘將護及寶瓔珞，供養奉事，行菩薩法精進不

懈，自致正覺度脫一切。 



 77 

「堅固如來本宿命時，從莫能勝佛初發道心，時作轉輪聖王，

見佛世尊，八萬四千七寶床席坐具机筵貢上其佛，因興道意行菩

薩法，自致正覺度脫一切。◎ 

「◎首威如來本宿命時，從威王光佛所初發道心，曾為賈客

入大海中，以明月珠貢上其佛，斯珠光明照四十里，緣是精進自

致正覺無上大道度脫一切。 

「難勝如來本宿命時，從堅步越佛初發道心，時主載財見佛

欣然，以楊柳枝貢上其佛洗口及齒，緣是淨行自致正覺度脫一

切。 

「德幢如來本宿命時，從柔稱佛所初發道心，貢上其佛水器

大釜，以用洗浴，身垢消除令體汗清淨，造立光明普行施德，自

致正覺度脫一切。 

「閑靜如來本宿命時，從無上佛所初發道心，其人時作寶瓔

珞師家子，莊嚴瓔珞貢上其佛，以紫金色履屣床香布施奉上，願

一切眾生皆得定意，緣是之故自致正覺度脫一切。 

「堅重如來本宿命時，從大清悅佛發道心，供養其佛清白細

㲲，溫其浴室洗浴聖眾及奉雜香，緣興道意行菩薩道，自致正覺

救濟十方。 

「梵音如來本宿命時，從柔音佛所初發道心，時為國王監放

牧羊，時梵音佛始成正覺在野澤中，見其如來心懷悅豫，分所服

麨半奉如來，緣行菩薩無上大道精進不懈，自致正覺度脫一切。 

「堅強如來本宿命時，從無動步佛所，以手撮最雜寶珍琦供

散其佛，作大導師家子因施發意，緣斯功德自致正覺度脫一切。 

「極上欣如來本宿命時，從無量清淨佛所初發道心，時為王

太子，王名娛樂在沙竭國，佛成正覺振其光明普照十方，緣行菩

薩自致正覺度脫一切。 



 78 

「興光如來本宿命時，從威首光佛初發道心，時作轉輪聖王，

以好衣服琦珍異寶，貢上其佛福施一切，緣是精進自致正覺無上

大道度脫一切。 

「大明山如來本宿命時，從往道佛所初發道心，以無憂華貢

上其佛，積功累德每生自剋，以大慈悲愍念一切，自致正覺度脫

一切。 

「金剛如來本宿命時，從堅固佛所，生忉利天作天帝釋，以

天意華縵陀勒華，雨下紛紛貢散其佛，緣是行道自致正覺度脫一

切。 

「憶識如來本宿命時，從愛解脫佛所初發道心，用紫金寶珠

瓔珞蓋用貢上佛，供散佛身而發道意，自致正覺度脫一切。 

「無畏如來本宿命時，從不恐佛所初發道心，作性𢤱悷而喜

戲笑，以作伎樂擊鼓歌歎供養樂佛，自致正覺度脫一切。 

「寶氏如來本宿命時，從無量音佛所初發道心，時作大臣，

以好華香貢上其佛，緣行菩薩自致正覺度脫一切。 

「蓮華目如來本宿命時，從普觀佛所初發道心，以自己身所

著寶帶床臥貢奉用上如來，欲令一切眾生功德，自致正覺度脫一

切。 

「力將如來本宿命時，從大御佛所初發道心，時作醫王，持

一阿摩勒果貢上其佛，緣其成行自致正覺度脫一切。 

「華光如來本宿命時，從一切威佛所初發道心，時作金師，

以寶華飾貢上其佛，緣斯具行自致正覺度脫一切。 

「愛伏如來本宿命時，從誨供佛所初發道心，曾作博戲家子，

以好香爐貢上其佛，緣斯積行自致正覺度脫一切。 

「大威如來本宿命時，從照曜首佛所初發道心，時作尊者子，

以好衣服貢上其佛，緣斯積行自致正覺度脫一切。 



 79 

「梵氏如來本宿命時，從頒宣尊佛所初發道心，時作大官，

令以石蜜甘蔗餳貢上其佛，緣斯積德自致正覺度脫一切。 

「無量曜如來本宿命時，從淨光明佛所初發道心，時為他賈

作，以有好蓋貢上其佛，緣斯積德自致正覺度脫一切。 

「龍施如來本宿命時，從師子頻申佛所初發道心，時為髻華

師家作子，以華寶器貢上其佛，緣斯積德自致正覺度脫一切。 

「堅步如來本宿命時，從離意勝佛所初發道心，時為珠師家

生作子，以寶珠瓔珞床席坐具貢上其佛，緣斯積德自致正覺度脫

一切。 

「不虛見如來本宿命時，從善見佛所初發道心，時家作醫師

療生治病，以好雜藥貢上聖眾使治眾病，緣斯積德自致正覺度脫

一切。 

「精進施如來本宿命時，從度無量佛所初發道心，時作轉輪

聖王，興起精舍樓閣房室其數百千，以赤栴檀以為眾床布好坐具

貢上其佛，緣斯積德自致正覺度脫一切。 

「賢力如來本宿命時，從名聞光佛所初發道心，時作凡人，

以百味供貢進其佛及與聖眾，而常飯食十姟弟子，緣斯積德自致

正覺度脫一切。 

「欣樂如來本宿命時，從弘稱佛所初發道心，時為豪貴長者

梵志作子，以真珠挍飾妙好𣭘及琦異扇貢上其佛，緣斯積德自致

正覺度脫一切。 

「無退沒如來本宿命時，從寂根佛所初發道心，時作使者，

以五比羅果貢上其佛，緣斯積德自致正覺度脫一切。 

「師子幢如來本宿命時，從清和音佛所初發道心，時作凡人

將犁耕田，以一呵摩勒果貢上其佛，緣斯積德自致正覺度脫一

切。 

「勝知如來本宿命時，從無能毀轉法輪佛所初發道心，時作

履屣師，以呵梨勒果貢上其佛，緣斯積德自致正覺度脫一切。 



 80 

「法氏如來本宿命時，從無量響佛所初發道心，時作力士，

求以好幢貢上其佛，緣斯積德自致正覺度脫一切。 

「喜王如來本宿命時，從降念佛所初發道心，時作香師，以

好雜香貢上其佛，緣斯積德自致正覺度脫一切。 

「妙御如來本宿命時，從神足威佛所初發道心，時為幼童，

以三品果貢上其佛，緣斯積德自致正覺度脫一切。 

「愛英如來本宿命時，從功勳王佛所初發道心，時為國王明

智太子，以華貢佛，緣斯積德自致正覺度脫一切。 

「妙天如來本宿命時，從歎度無極佛所初發道心，時作賈客，

貢上甘美蜜鉢，緣斯積德自致正覺度脫一切。 

「多勳如來本宿命時，從大力佛所初發道心，時為國貧人，

貢上其佛一丈六尺經行之處，緣斯積德自致正覺度脫一切。 

「眾香手如來本宿命時，從曜妙淨佛所初發道心，時為賣香

家子，因香水灑其世尊，經行之處，緣斯積德自致正覺度脫一切。 

「順觀如來本宿命時，從見無罣礙佛所初發道心，時在山居，

以好繒㲲作挍飾蓋貢上其佛，緣斯積德自致正覺度脫一切。 

「雨音如來本宿命時，從師子步佛初發道心，時作陶師，而

以澡罐貢上其佛，緣斯積德自致正覺度脫一切。 

「善思如來本宿命時，從普觀佛所初發道心，作採華家子，

以一蓮華貢上其佛，緣斯積德自致正覺度脫一切。 

「快意如來本宿命時，從施超度佛所初發道心，時作尊者子，

須曼華鬘貢上其佛，緣斯積德自致正覺度脫一切。 

「離垢如來本宿命時，從善見佛所初發道心，時夜臥精舍，

貢上其佛拭手手巾，緣斯積德自致正覺度脫一切。 

「名聞如來本宿命時，染家作子，從善哉像佛所初發道心，

盛阿醯勒取滿手華供散佛上，緣斯積德自致正覺度脫一切。 



 81 

「大稱如來本宿命時，從意稱佛所初發道心，時在其國最為

窮匱，以拘須摩好柔妙華貢上其佛，緣斯積德自致正覺度脫一

切。 

「明珠髻如來本宿命時，從寶淨佛所初發道心，時作幼童，

以滿手雜香供散其佛，緣斯積德自致正覺度脫一切。 

「堅強如來本宿命時，從熾盛光佛所初發道心，時作天上神

妙天子，以天好扇貢上其佛，緣斯積德自致正覺度脫一切。 

「師子步如來本宿命時，從度超越佛所初發道心，曾為蓋師，

盛陽暑時貢上其佛蓋及履屣，緣斯積德自致正覺度脫一切。 

「神樹如來本宿命時，從寶淨佛所初發道心，時作牧羊人於

野牧羊，在途路見佛欣然，即取樹皮貢上其佛，緣斯積德自致正

覺度脫一切。 

「輒勝如來本宿命時，從決了覺佛所初發道心，曾作牧羊人，

以取好鉢盛滿中乳貢上其佛，緣斯積德自致正覺度脫一切。 

「智積如來本宿命時，從慧英佛所初發道心，時作凡夫，布

設法座一日供養佛比丘眾，緣斯積德自致正覺度脫一切。 

「善住如來本宿命時，從動覺佛所初發道心，曾為治皮家作

子，貢上其佛滿一抱毛，緣斯積德自致正覺度脫一切。 

「虛空如來本宿命時，從行意佛所初發道心，時作客作人，

以美水漿貢上其佛，斷所作務己所食具上佛供養，緣斯積德自致

正覺度脫一切。 

「有承樂如來本宿命時，從善根佛所初發道心，貢上其佛施

服上尊，下黑良衣不用細㲲，緣斯積德自致正覺度脫一切。 

「無量覺如來本宿命時，從威音佛所初發道心，在其方面貢

上其佛所可坐樹，緣斯積德自致正覺度脫一切。 

「善顏如來本宿命時，從光音佛所初發道心，時採眾果以青

蓮華五莖貢上其佛，緣斯積德自致正覺度脫一切。 



 82 

「聖慧如來本宿命時，從善住佛所初發道心，時作比丘處在

閑居，淨除其佛所經行處，緣斯積德自致正覺度脫一切。 

「光明佛如來本宿命時，從無量威佛所初發道心，居在城市，

直百千價坐具床褥貢上其佛，緣斯積德自致正覺度脫一切。 

「堅誓如來本宿命時，從緣思佛所初發道心，作華鬘師以華

貢上其佛，緣斯積德自致正覺度脫一切。 

「吉祥如來本宿命時，從閑稱佛所初發道心，時負薪行道值

風雨，因入精舍見佛弟子，以殊勝華貢上其佛，緣斯積德自致正

覺度脫一切。 

「誠英如來本宿命時，從勳華如來初發道心，時適洗浴以已

發心，貢上其佛好香手自施與，緣斯積德自致正覺度脫一切。 

「青蓮華如來本宿命時，從妙華光如來所初發道心，時生尊

者家作子，聰明勇慧，以紅蓮華貢上其佛，緣斯積德自致正覺度

脫一切。 

「鉤鏁如來本宿命時，從難勝佛所初發道心，時主香市眾事

販賣，以赤栴檀塗佛經行地，緣斯積德自致正覺度脫一切。 

「安氏如來本宿命時，從軟嚮佛所初發道心，時國王遣行作

使者，以三法衣與眾眷屬貢上其佛，緣斯積德自致正覺度脫一

切。 

「慧業如來本宿命時，從善見佛所初發道心，與大眾俱以大

幢蓋，和心同意貢上其佛，緣斯積德自致正覺度脫一切。」 

爾時，世尊粗舉千佛都較本末，使諸一切大會集眾，知其至

要欲歎其德，因而頌曰：  

「在諸佛所建立福祚，所修行功少不足言， 

 而獲報應果實如是，何所明知不發道心？ 

 虛空尚可盡度其際，其大海水亦可計量， 

 少少信喜樂向佛所，其德之報無能限量。 

 不墮八難不值蔽礙，緣斯乃致無為安樂， 



 83 

 是故遇佛最勝福田，恭恪奉事行無放逸。 

 今我現在若滅度後，取佛舍利猶如芥子， 

 信尊懷喜若供奉者，其福無底德不可思。 

 虛空之界及眾生界，發一切智心施佛德， 

 有斯四法誰敢底邊，唯佛獨智無能盡限。 

 猶如貧匱虛乏窮厄，喜得大藏周四十里， 

 若發道心其德如是。所住救濟一切眾生， 

 其十力尊以八娛樂，斯以恩加五百佛護。 

 曾見八萬上首諸佛，佛以頒宣四可悅義， 

 曉了分別八十四義，乃至六萬諸法之門。 

 敷演七十六慧道地，佛以解暢十八諸行， 

 其十吉祥意五方便，斯十行本變百一億。 

 諸緣覺等所不能逮，何況倚音眾聲聞黨？ 

 其餘諸相眾好八十，諸佛威儀功勳所達， 

 不可窮極無以為喻，是故名佛不可思議。 

 若有發心最尊佛道，雖處世間永安之業， 

 既遊方俗為大財富，所至無倚無所繫屬。 

 降伏眾魔逮得甘露，以七寶業濟飽眾厄， 

 願在世間必過度俗，猶如大雨普潤天下。 

 雖復遭苦無數百千，不久當成功勳威德。 

 一切世間皆歸斯無，是以行道勿以為勞， 

 皆能含忍眾苦之患。若以罪報墮於惡趣， 

 承功勳德必生天上，何所明智與愚諍訟？ 

 無明迷惑智慧志安，智致道果癡不覺之， 

 是故行道悉以忍之。愚喜諍亂智無所訟， 

 由斯棄捐眾不應業，修其精修智明之行， 

 以能捨斯不倚利養。常當勤修奉此三昧， 

 一一思念諸佛道德，忍無央數億姟劫難， 

 佛之功勳不可思議。雖更眾苦固習道慧， 

 以忍為鎧及行定意，立精進幢樂種禁戒， 

 智慧為藥力無等倫。降伏眾魔逮甘露果， 



 84 

 慈氏徒黨奉行道友，勸度無極無所毀壞， 

 行空室宅惔怕為食，所習行業一切智德， 

 是故常志無放逸行。決解奉訓如上所教， 

 猶如鴈鳴毀散雲雨，當得普智勢不得久。」 

歎古品第二十三   

於時，佛復告喜王菩薩：「乃往過去久遠世時，有佛號無量

精進如來、至真、等正覺、明行成為、善逝、世間解、無上士、

道法御、天人師，號佛世尊，為百千億諸弟子眾天龍鬼神，說是

定意。 

「時有國王王名德華，聞佛所說是定意義，告其八萬四千諸

后婇女及其千子：『是深要定難可分別，斯義所趣甚多巍巍，而

不可逮既不可了。雖不能行當求開解，唯口誓願心思本行當勸斯

定，佛之所演甚快無量，一切等心咸共勸助。世尊所講甚善！甚

善！』以是勸助超八十劫生死之難，在於居家逮得總持，名曰事

業。無復疑結，皆共篤信如佛所說，以斯德本值見三姟諸佛世尊，

皆從諸佛逮此三昧，不墮惡趣勤苦之路三惱之患，不遭八難無閑

之厄。因是行業逮成無上正真之道為最正覺，方當成佛道度脫十

方莫不蒙濟。於喜王意所趣云何？爾時，德華王豈異人乎？莫造

斯觀。所以者何？見今現在無量光如來是也；其王千子，今賢劫

中千佛興者是也；勸助斯定神足威德巍巍如是，何況諷誦奉行習

持如上法教？」 

佛復告喜王菩薩：「乃往過去無央數劫，時有佛號樂無量施，

與十姟眾眷屬，圍遶而為說法。其紫金光在所照曜，斯光所照入

赤栴檀，木榓美香展轉相勳普周十方，因己精勤慈愍一切，奉清

白行致是功報。 

「時轉輪王名曰擇明，以是比像供養之具，奉行平等正覺，

普悉并周一切聖眾，一一精舍皆與給使。彼亦咸聞是三昧定意，

因行斯業并悉普周，一切正法佛所宣布，亦共一心咨受要義。 



 85 

「時佛侍者名曰無損智，博聞最上不失佛意，隨時之宜不違

繩墨。其佛應時告彼侍者：『佛曉了解是三昧定，如吾本學此三

昧法不可居家，能分別暢斯義甚遠。』時轉輪王聞此至教，心自

念言：『在國穢濁出乃清淨，寧可棄國除去鬚髮捨家捐業，服著

袈裟行作沙門，釋濁就清乃應佛教。』輒如所計棄國捨城不貪四

方，除去鬚髮被法袈裟行作沙門，及與千子八萬大臣八萬四千諸

后婇女，皆從出家悉作沙門，咸往詣佛稽首足下，長跪叉手，諮

問世尊此三昧定。 

「時佛知心性，以是三昧具足七日廣為解說。斯等聞之展轉

相謂：『是三昧法甚難見聞，我等寧可好諦書寫此三昧定，持諷

誦學為人具說。』咸共書寫供養奉事，各執經卷少能諷誦，壽終

之後皆共和同，見六十姟諸佛正覺，各諸佛所聞是三昧，皆棄捐

家出作沙門普得斯定。以是德本悉當得佛，如本所誓不違正願。」 

佛言：「喜王！欲知爾時普廣意轉輪聖王，則定光如來是也；

其佛侍者，名曰無損智比丘者，維衛佛是也；其王千子，是賢劫

中過千佛已，六十五劫當斷無佛，然後有劫號大名稱，皆同斯劫

成最正覺。其彼世時八萬大臣，在大名稱劫而復學道，過是劫已

中間斷絕，竟八十劫都無佛興，然後有劫名喻星宿，其八萬大臣

於斯劫中成最正覺。過星宿劫中間斷絕，竟三百劫中久無佛興，

然後有劫名重清淨。此轉輪聖王后妃婇女八萬四千，當於其劫成

最正覺各各異號。」 

佛言：「喜王！斯三昧定果報無極巍巍如是。是故，喜王！

今佛囑累一切菩薩，若有菩薩志性仁和，心無所慕不貪身命，唯

念當求是三昧定。若有菩薩，至欲速成無上正真之道為最正覺，

當勤精進學斯三昧定意，受持諷誦一心奉行，為他人說廣解其義。」 

佛於是頌曰： 

「欲志求道義，  逮得佛正覺， 

 當慕勤學此，  天中天尊業； 

 其餘諸學業，  無有如斯利， 



 86 

 唯當立正住，  修正誠道行。 

 若信樂此德，  所生處不變， 

 所誓願若斯，  得其福報應， 

 是故奉和心，  不懷諛諂意， 

 勤修專精行，  如中所言教。 

 佛所諮嗟斯諸勝，  若有欲覩此神聖， 

 廣欲布教法之訓，  當習斯教如前行。 

 若能勸助德具足，  若復執持諷誦讀， 

 眾生不能盡思際，  何況聞之能奉行？ 

 有分別說化他意，  御行晃曜所志道， 

 逮致相好諸佛法，  則當逮得是三昧。 

 消除罪釁因降魔，  消滅諸見愛盡然， 

 娛樂清淨諸佛土，  行斯三昧不難致， 

 輒獲解脫成具光，  總持一切所治業， 

 則成所願逮正覺，  住斯定意皆報辦。 

 佛已嘆此說其教，  汝等造行是餘法， 

 來世之時勿懷恨，  言我違失一切智。 

 今所諮嗟度無極，  若有慕求慧印道， 

 若遇不能行斯義，  倚著身者無聖明。 

 將來末俗返義人，  消滅諸法長惡趣， 

 大智之士以用憂，  常畏眾塵無放逸。」 

佛復告喜王：「若有菩薩，千劫之中奉六度無極捨權方便，

不如一時聞是三昧正定以用勸助。昔古已來所立福慶，比斯經典

所建功祚，百倍千倍萬倍巨億萬倍無以為喻。所以者何？斯經至

要，去來今佛之所由生，大目、阿彌陀、阿閦如來，賢劫千佛三

世無限，皆由是定自致成佛。猶如虛空含受一切萬種所有十方三

界有無諸形，斯定如是，無上正真含苞大道，開化黎庶皆入法身。」 

佛說是經時，不可計菩薩聞之亘然，皆得立不退轉地，無央

數人悉發無上正真道意，十方會者皆咸蒙恩，八十億載諸天人民

遠塵離垢諸法眼生。 



 87 

是諸天人聞佛所說，善心生焉道意明矣，散華周遍三千大千

世界以覆佛上。此三千世界六反震動，天住虛空鼓百千伎，以娛

樂佛及諸大眾。喜王菩薩等三十億人，普皆一時得是三昧。 

時天帝釋前白佛言：「快哉法化，其義至深妙哉難及，從古

至今未曾見聞如是真義，諸度無極種種別異，品品所宣靡不盡暢，

內外表裏法教所開，三毒五陰十二牽連，四大六衰諸蔽睡眠靡不

忽除，宣示四等四恩六度無極，空無相願大慈大哀，善權方便敷

演道化，以消眾生八萬四千眾結塵勞，尋輒滅除四魔為伏，真道

法藥療三界病，三達之船載度十方，去來今佛之所由生，歎諸過

去無央數佛。始元諸尊發意以來，積行至真自致成佛，化諸當來

菩薩所行，千佛本末發意成佛，國土父母諸子、侍者左右上首、

眾所學教弟子，吾等聞之如冥覩明。若有學是賢劫三昧經典之要，

吾與官屬往營護之，當令心安意定不忘，在其左右而宿衛之，勅

眾邪鬼自然消除，令諸學士恣意精修長得安隱。」 

佛言：「善哉！天帝！吾代爾喜，乃欲助衛無上大道，去來

今佛之所由生，除權方便六度無極三十七品，一切諸法所不能逮，

其學斯法超越生死疾成正覺。」 

爾時，四天王前白佛言：「我等，世尊！放捨天上自然之樂，

往詣法師而擁護之，百由旬外令無伺求得其便者，使護法師廣布

道化，古大聖教永得久存，令賢劫中千佛本末周流十方。諸當來

學聞之慕及從是得成，使此三昧而不斷絕，興隆三寶一切蒙濟。」 

囑累品第二十四 

爾時，世尊告賢者阿難：「受斯本法古今諸佛之所由生也，

人命難得，經道難值，佛世難遇。所以知難，千佛過已，六十五

劫世無有佛，中間曠絕；過大稱劫，八十劫中亦復無佛；過星宿

劫，經三百劫，玄斷法教佛不復興，至淨光劫乃當有佛。是故知

之，佛世難值世人可傷，投在盲冥不識道教，流墮生死輪轉無際；

若在地獄燒炙毒痛，不可復計億載年歲；餓鬼飢渴窮乏甚困，生

死不得苦惱燋然，不可計數脫出無期；畜生禽獸轉相食噉，受斯



 88 

毒害動有劫數。從冥入冥從苦入苦，出於地獄復入餓鬼，出於餓

鬼復入畜生，地蟲屎蟲草蟲螟蟲，一一說之不可終極，痛不可言

甚可憐傷。 

「佛出世間皆為斯類，開示語之不肯信受，放心蕩逸如盲投

冥，如狂溺水，猶迷趣谷不見眾難。佛以大慈顯揚大道，頒宣諸

度八萬四千，以無量法以化眾生，八萬四千眾結之患、四魔之難，

皆為降伏，不計吾我，使發無上正真道意行菩薩法，濟生死苦無

三惡趣，自度脫彼無三界患。 

「然後來世諸學四輩，聞菩薩法知之為快，不能諷誦抱著心

懷，喜雜句說，不志深妙空法之義，聞至深慧亘然無際。又興所

習以為第一，有聞大道謂不緒聽，欲得易解說其罪福，攀緣稱說

倚俗神仙世典雜言，謂之至妙咸共學聽，歡喜無量以自忻慶，荷

宿功福聞講深法反復解義，名言復重而不可知，便睡眠寐或臥不

聽，正法滅盡皆由是矣。」 

佛言：「我往過去無數劫時，喜雜句說妄想倚住，六度無極

不能自達通致大道，至定光佛乃了亘然，捨眾妄想心無所著，乃

能逮得無所從生法忍，為定光佛所見授決。解三世空，以無礙法，

尋覩於今五濁之世，多逆少順罪不可計，在於末世示現佛身，度

餘濁俗使行道法，濟三界難悉令永安。」 

佛告阿難：「受是過去諸佛學業，當來現在諸度無極八千四

百變為八萬四千，及其賢劫千佛本末宿命所行，從初發心至成佛

道，國土壽命父母妻子，上尊弟子得度人數，所當開化。猶如種

樹下子在土，視不可知人不見之。又本其子稍稍生長，因成大樹

甚高巍巍，然後大樹廣有所覆，枝葉華實多所饒益遠近眾人。菩

薩如是，從初發心已來，種少少福積功累德，遂至無限諸度無極，

自致成佛度脫一切。 

「賢者阿難！受持諷誦為他人說，將來菩薩所當奉行，若於

千劫行六度無極無善權方便，不如聞是經典之要福多於彼，何況

至心受持諷誦？宣示同學四輩一心奉行，福不可喻，慇懃書寫勿



 89 

失一字。所以者何？去來今佛之所由生，宣示同學普流十方，一

切蒙慈乃報佛恩。」 

阿難白佛：「唯奉當受宣布示語一切。此名何經？以何奉持？」 

佛告阿難：「是名『賢劫三昧千佛本末決諸法本三昧正定』，

當受奉行，宣布八極上下無極。」 

佛說如是，喜王菩薩、一切開士、諸聲聞等，天、龍、鬼神、

阿須倫、世間人民，聞佛所說莫不歡喜，作禮而去。 

賢劫經卷第八 
 

结  行： 
1. 补阙真言：南谟喝啰怛那，哆啰夜耶。佉啰佉啰。俱住俱住。摩 

啰摩啰。虎啰，吽。贺贺，苏怛拏，吽。泼抹拏，娑婆诃。（三遍） 

2. 七佛灭罪真言：离婆离婆帝。求诃求诃帝。陀罗尼帝。尼诃啰帝。

毗黎你帝。摩诃伽帝。真陵乾帝。娑婆诃。（三遍） 

3. 三皈依  

自皈依佛，当愿众生，体解大道，发无上心； 

自皈依法，当愿众生，深入经藏，智慧如海； 

自皈依僧，当愿众生，统理大众，一切无碍。和南圣众。（一遍） 

4. 回向 

愿以此功德      普及于一切 

我等与众生      皆共成佛道 

愿消三障诸烦恼      愿得智慧真明了 

普愿罪障悉消除      世世常行菩萨道 

愿以此功德 回向法界众生 愿诸众生： 

罪障消除 福德增长 智慧增长 菩提心增长 

愿三宝兴隆 正法久住 普愿众生 早成佛道 

南无十方三世一切佛 一切菩萨摩诃萨 摩诃般若波罗蜜  

5. 礼佛（三拜/三问讯）（注：此阅藏仪轨可以根据需要自行调整） 

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=436&B=T&V=14&S=0425&J=8&P=&5864222.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=436&B=T&V=14&S=0425&J=8&P=&5864222.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=436&B=T&V=14&S=0425&J=8&P=&5864222.htm%230_3

