
1 
 

 

 

大眾閱藏經典彙編 CBETA2018 版  

 

大般涅槃經  

《大般涅槃经》25-30 卷----12.29 第 363 坛 

北涼天竺三藏曇無讖 譯 
  



2 
 

汇编说明 

 
佛教经典分经律论三藏，佛陀一生言教就保存在经藏中，阅读佛经

仿佛得预法会，亲聆圣音，是后人学习佛法最直接的途径，更是末法时

代树立正知正见、防止误入相似佛法的最可靠的依止方法，自然功德无

量。能遍阅佛经或三藏，把一代圣教尽数熏入八识田中，直至成佛永为

道种，是古今众多佛弟子的毕生心愿和梦想。 

本汇编是大众阅藏网汇编 12 辑之外的 11 部大经之一的《大般涅

槃經》。 

本汇编采用台湾中华电子佛典协会（CBETA）2018 电子版《大

正新修大藏经》（电子《大正藏》）第 12 冊 No. 374 北涼天竺三藏曇

無讖譯的《大般涅槃經》（40 卷）为底本。 

CBETA 为中华电子佛典协会（Chinese Buddhist Electronic Text 

Association）的简称，成立于 1998 年，免费提供电子佛典数据库供各

界作非营利性使用，其发布的电子佛典数据库可以在网络上下载。 

大众阅藏网，是一群正信佛子为倡导大众阅藏而设立的公益性文化

传播平台，祈愿在三宝的加持护念下，使读经阅藏能普及到广大信众中

去。 

宗旨：本佛宗经，闻思正见 

理念：阅藏很重要，人人能做到，活动无中心，引导有僧宝。 

目标：让阅藏流行起来！  

大众阅藏经书汇编的第 1 辑免费申请，“大众阅藏”邮箱：

yuezang@vip.163.com。官网网址：http://www.yuezang.org；  

 

大眾閱藏網 

二〇一八年十一月 

  

mailto:yuezang@vip.163.com
http://www.yuezang.org/


3 
 

佛经安置须知  
 

1. 经典应恭敬放在清净高处以及其他书籍的上面，不可随意

扔放床上、座椅上等不净处。   

2. 凡经书等法宝阅毕，可辗转流通，赠送其他道友，不可任

意烧毁或丢弃。 

  3. 如手捧或装于口袋携带时，不得低于腰部，不可挟腋下。 

4. 不得口吹经上灰尘，应以专用净布拭去。 

5. 不可在经典所在的地方，有种种污秽行为。 

 

读诵佛经须知 
 

  1. 经典乃三世诸佛之师，如来法身舍利，亦当作真佛看，不

可作纸墨等看。礼诵持念，种种修持，皆当以诚敬为主。 

  2. 不可躺着看经书，以口水沾指翻经页，不可以污手触经。 

  3. 经书上不可涂写。不得一边散心杂话，一边看经书。 

4. 中断不看时，应夹放纸条、书签做记号。不可折页、折角，

或经书面朝下作“人”字形搁置。 

 
保宁勇禅师示看经警策文 

 

夫看经之法后学须知：当净三业。若三业无亏，则百福俱集。三业

者，身、口、意业也。 

  （一）端身正坐，如对圣容，则身业净也。 

  （二）口无杂言，断诸嬉笑，则口业净也。 

  （三）意不散乱，屏息万缘，则意业净也。 

内心既寂，外境俱捐。方契悟于真源，庶研穷于法理，可谓水

澄珠莹，云散月明。义海涌于胸襟，智岳凝于耳目。辄莫容易，实

非小缘。心法双忘，自他俱利。若能如是，真报佛恩。 

  



4 
 

起诵仪 
 

请佛发愿 

稽首禮諸佛   及法比丘僧   我今為自利   亦利諸有情 

與諸善同修   正聞大藏經   傳承三聖學   令正法久住 

 

 南无本师释迦牟尼佛 

南无本师释迦牟尼佛 

 南无本师释迦牟尼佛

 

香赞   

（一遍） 

炉香乍爇. 法界蒙薰. 诸佛海会悉遥闻. 

随处结祥云.诚意方殷.诸佛现全身. 

 南无香云盖菩萨摩诃萨（三称） 

 

开经偈 

（一遍） 

无上甚深微妙法 百千万劫难遭遇 

我今见闻得受持 愿解如来真实义 

  讽诵经时  当愿众生： 

 顺佛所说  总持不忘. 

（注：此阅藏仪轨可以根据需要自行调整） 

 



5 
 

大般涅槃經卷第二十五 

北涼天竺三藏曇無讖譯 

光明遍照高貴德王菩薩品第十之五 

「復次善男子！云何菩薩摩訶薩修大涅槃微妙經典，具足

成就第七功德？善男子！菩薩摩訶薩修大涅槃微妙經典，作是

思惟：『何法能為大般涅槃而作近因？』菩薩即知有四種法，

為大涅槃而作近因。若言勤修一切苦行，是大涅槃近因緣者，

是義不然。所以者何？若離四法得涅槃者，無有是處。何等為

四？一者親近善友，二者專心聽法，三者繫念思惟，四者如法

修行。 

善男子！譬如有人身遇眾病，若熱若冷、虛勞下瘧、眾邪

鬼毒，到良醫所，良醫即為隨病說藥。是人至心善受醫教，隨

教合藥，如法服之，服已病愈，身得安樂。有病之人，喻諸菩

薩，大良醫者喻善知識，良醫所說喻方等經，善受醫教喻善思

惟方等經義，隨教合藥喻如法修行三十七助道之法，病除愈者

喻滅煩惱，得安樂者喻得涅槃、常、樂、我、淨。善男子！譬

如有王，欲如法治，令民安樂，諮諸智臣，其法云何？諸臣即

以先王舊法而為說之。王既聞已，至心信行，如法治國，無諸

怨敵，是故令民安樂無患。善男子！王者喻諸菩薩，諸智臣者

喻善知識，智臣為王所說治法喻十二部經，王既聞已至心信行，

喻諸菩薩繫心思惟十二部經所有深義，如法治國喻諸菩薩如法

修行，所謂六波羅蜜，以能修習六波羅蜜故無諸怨敵，喻諸菩

薩已離諸結煩惱惡賊，得安樂者喻諸菩薩得大涅槃常樂我淨。 

「善男子！譬如有人遇惡癩病，有善知識而語之言：『汝

若能到須彌山邊，病可得差。所以者何？彼有良藥，味如甘露，

若能服者，病無不愈。』其人至心信是事已，即往彼山採服甘



6 
 

露，其病除愈，身得安樂。惡癩病者喻諸凡夫，善知識者喻諸

菩薩摩訶薩等，至心信受喻四無量心，須彌山者喻八聖道，甘

露味者喻於佛性，癩病除愈喻離煩惱，得安樂者喻得涅槃常樂

我淨。善男子！譬如有人畜諸弟子聰明大智，是人晝夜常教不

倦。諸菩薩等亦復如是，一切眾生有信不信，而常教化無有疲

厭。 

「善男子！善知識者，所謂菩薩、佛、辟支佛、聲聞、人

中信方等者。何故名為善知識耶？善知識者能教眾生遠離十惡，

修行十善，以是義故，名善知識。復次善知識者，如法而說、

如說而行。云何名為如法而說、如說而行？自不殺生，教人不

殺，乃至自行正見，教人正見，若能如是則得名為真善知識。

自修菩提，亦能教人修行菩提，以是義故，名善知識。自能修

行信、戒、布施、多聞、智慧，亦能教人信、戒、布施、多聞、

智慧，復以是義名善知識。善知識者，有善法故。何等善法？

所作之事不求自樂，常為眾生而求於樂，見他有過不訟其短，

口常宣說純善之事，以是義故，名善知識。 

「善男子！如空中月，從初一日至十五日漸漸增長。善知

識者亦復如是，令諸學人漸遠惡法，增長善法。善男子！若有

親近善知識者，本未有戒、定、慧、解脫、解脫知見，即便有

之，未具足者，則得增廣。何以故？以其親近善知識故，因是

親近，復得了達十二部經甚深之義。若能聽是十二部經甚深義

者，名為聽法，聽法者則是大乘方等經典，聽方等經名真聽法，

真聽法者即是聽受大涅槃經，大涅槃中聞有佛性、如來畢竟不

般涅槃，是故名為專心聽法，專心聽法名八聖道，以八聖道能

斷貪欲、瞋恚愚癡，故名聽法。夫聽法者，名十一空，以此諸

空，於一切法不作相貌。夫聽法者名初發心，乃至究竟阿耨多

羅三藐三菩提心。以因初心得大涅槃，不以聞故得大涅槃，以



7 
 

修習故得大涅槃。 

「善男子！譬如病人，雖聞醫教及藥名字不能愈病，以服

食故能得差病。雖聽十二深因緣法，不能得斷一切煩惱，要以

繫念，善思惟故，能得除斷，是名第三繫念思惟。復以何義，

名繫念思惟？所謂三三昧：空三昧、無相三昧、無作三昧。空

者於二十五有不見一實，無作者於二十五有不作願求，無相者

無有十相，所謂色相、聲相、香相、味相、觸相、生相、住相、

滅相、男相、女相，修習如是三三昧者，是名菩薩繫念思惟。

云何名為如法修行？如法修行即是修行檀波羅蜜乃至般若波

羅蜜，知陰入界真實之相，亦如聲聞、緣覺、諸佛，同於一道

而般涅槃。法者即是常樂我淨、不生不老、不病不死、不飢不

渴、不苦不惱、不退不沒。善男子！解大涅槃甚深義者，則知

諸佛終不畢竟入於涅槃。 

「善男子！第一真實善知識者，所謂菩薩、諸佛世尊。何

以故？常以三種善調御故。何等為三？一者畢竟軟語，二者畢

竟呵責，三者軟語呵責。以是義故，菩薩諸佛即是真實善知識

也。 

復次善男子！佛及菩薩為大醫故，名善知識。何以故？知

病、知藥、應病授藥故。譬如良醫，善八種術，先觀病相。相

有三種。何等為三？謂風、熱、水。有風病者，授之蘇油。熱

病之人，授之石蜜。水病之人，授之薑湯。以知病根，授藥得

差，故名良醫。佛及菩薩亦復如是，知諸凡夫病有三種：一者

貪欲，二者瞋恚，三者愚癡。貪欲病者教觀骨相，瞋恚病者觀

慈悲相，愚癡病者觀十二緣相。以是義故，諸佛菩薩名善知識。 

善男子！如大船師，善渡人故，名大船師。諸佛菩薩亦復

如是，度諸眾生生死大海。以是義故，名善知識。 

復次善男子！因佛菩薩，令諸眾生具足修得善法根本故。



8 
 

善男子！譬如雪山，乃是種種微妙上藥根本之處。佛及菩薩亦

復如是，悉是一切善根本處。以是義故，名善知識。 

善男子！雪山之中有上香藥，名曰娑呵，有人見之，得壽

無量，無有病苦，雖有四毒不能中傷，若有觸者增長壽命滿百

二十，若有念者得宿命智。何以故？藥勢力故。諸佛菩薩亦復

如是，若有見者，即得斷除一切煩惱，雖有四魔不能干亂，若

有觸者命不可夭、不生不死、不退不沒。所謂觸者，若在佛邊

聽受妙法。若有念者，得阿耨多羅三藐三菩提。以是義故，諸

佛菩薩名善知識。 

善男子！如香山中，有阿那婆踏多池水，由是池故，有四

大河，所謂恒河、辛頭、私陀、博叉。世間眾生常作是言：『若

有罪者，浴此四河，眾罪得滅。』當知此言虛妄不實，除此已

往何等為實？諸佛菩薩是乃為實。所以者何？若人親近，則得

滅除一切眾罪。以是義故，名善知識。 

「復次善男子！譬如大地，所有藥木、一切叢林、百穀甘

蔗、花果之屬，值天炎旱將欲枯死，難陀龍王及婆難陀，憐愍

眾生，從大海出，降澍甘雨，一切叢林、百穀草木滋潤還生。

一切眾生亦復如是，所有善根將欲消滅，諸佛菩薩生大慈悲，

從智慧海降甘露雨，令諸眾生具足還得十善之法。以是義故，

諸佛菩薩名善知識。 

善男子！譬如良醫善八種術，見諸病人不觀種姓、端正好

醜、錢財寶貨，悉為治之，是故世稱為大良醫。諸佛菩薩亦復

如是，見諸眾生有煩惱病，不觀種姓、端正好醜、錢財寶貨，

生慈愍心，悉為說法，眾生聞已煩惱病除。以是義故，諸佛菩

薩名善知識。以是親近善友因緣，則得近於大般涅槃。 

「云何菩薩聽法因緣而得近於大般涅槃？一切眾生以聽

法故，則具信根，得信根故，樂行布施、持戒、忍辱、精進、



9 
 

禪定、智慧，得須陀洹果乃至佛果，是故當知得諸善法，皆是

聽法因緣勢力。善男子！譬如長者惟有一子，遣至他國市易所

須，示其道路通塞之處，而復誡之：『若遇婬女，慎莫親愛，

若親愛者，喪身殞命及以財寶。弊惡之人，亦莫交遊。』其子

敬順父之教勅，身心安樂，多獲寶貨。菩薩摩訶薩為諸眾生敷

演法要亦復如是，示諸眾生及四部眾諸道通塞，是諸眾生以聞

法故，遠離諸惡，具足善法。以是義故，聽法因緣則得近於大

般涅槃。善男子！譬如明鏡照人面像，無不明了。聽法明鏡亦

復如是，有人照之，則見善惡明了無翳。以是義故，聽法因緣

則得近於大般涅槃。善男子！譬如估客，欲至寶渚，不知道路，

有人示之，其人隨語，即至寶渚，多獲諸珍不可稱計。一切眾

生亦復如是，欲至善處採取道寶，不知其路通塞之處，菩薩示

之，眾生隨已得至善處，獲得無上大涅槃寶。以是義故，聽法

因緣則得近於大般涅槃。 

「善男子！譬如醉象，狂騃暴惡，多欲殺害。有調象師，

以大鐵鈎，鈎斲其頂，即時調順，惡心都盡。一切眾生亦復如

是，貪欲、瞋恚、愚癡、醉故，欲多造惡，諸菩薩等，以聞法

鈎，斲之令住，更不得起造諸惡心。以是義故，聽法因緣則得

近於大般涅槃。是故我於處處經中說：『我弟子專心聽受十二

部經，則離五蓋、修七覺分，以是修習七覺分故，則得近於大

般涅槃。』以聽法故須陀洹人離諸恐怖。所以者何？須達長者

身遇重病，心大愁怖，聞舍利弗說須陀洹有四功德、十種慰喻，

聞是事已，恐怖即除。以是義故，聽法因緣則得近於大般涅槃。

何以故？開法眼故。世有三人：一者無目，二者一目，三者二

目。言無目者常不聞法，一目之人雖暫聞法其心不住，二目之

人專心聽受如聞而行。以聽法故，得知世間如是三人。以是義

故，聽法因緣則得近於大般涅槃。善男子！如我昔於拘尸那城，



10 
 

時舍利弗身遇病苦，我時顧命阿難比丘廣為說法。時舍利弗聞

是事已，告四弟子：『汝舁我床往至佛所，我欲聽法。』時四

弟子即共舁往。既得聞法，聞法力故，所苦除差，身得安隱。

以是義故，聽法因緣則得近於大般涅槃。 

「云何菩薩思惟因緣而得近於大般涅槃？因是思惟，心得

解脫。何以故？一切眾生常為五欲之所繫縛，以思惟故悉得解

脫。以是義故，思惟因緣則得近於大般涅槃。復次善男子！一

切眾生常為常、樂、我、淨四法之所顛倒，以思惟故，得見諸

法無常、無樂、無我、無淨，如是見已四倒即斷。以是義故，

思惟因緣則得近於大般涅槃。復次善男子！一切諸法有四種相。

何等為四？一者生相，二者老相，三者病相，四者滅相。以是

四相，能令一切凡夫眾生至須陀洹生大苦惱；若能繫念善思惟

者，雖遇此四，不生於苦。以是義故，思惟因緣則得近於大般

涅槃。復次善男子！一切善法無不因於思惟而得。何以故？有

人雖於無量無邊阿僧祇劫專心聽法，若不思惟，終不能得阿耨

多羅三藐三菩提。以是義故，思惟因緣則得近於大般涅槃。復

次善男子！若有眾生信佛、法、僧，無有變易，而生恭敬，當

知皆是繫念思惟因緣力故，因得斷除一切煩惱。以是義故，思

惟因緣則得近於大般涅槃。 

「云何菩薩如法修行？善男子！斷諸惡法，修習善法，是

名菩薩如法修行。 

復次云何如法修行？見一切法空無所有，無常、無樂、無

我、無淨，以是見故，寧捨身命，不犯禁戒，是名菩薩如法修

行。 

復次云何如法修行？修有二種：一者真實，二者不實。不

實者，不知涅槃、佛性、如來、法、僧、實相、虛空等相，是

名不實。云何真實？能知涅槃、佛性、如來、法、僧、實相、



11 
 

虛空等相，是名真實。云何名為知涅槃相？涅槃之相凡有八事。

何等為八？一者盡、二善性、三實、四真、五常、六樂、七我、

八淨，是名涅槃。復有八事。何等為八？一者解脫、二者善性、

三者不實、四者不真、五者無常、六者無樂、七者無我、八者

無淨。復有六相：一者解脫、二者善性、三者不實、四者不真、

五者安樂、六者清淨。若有眾生依世俗道，斷煩惱者，如是涅

槃，則有八事解脫不實。何以故？以不常故。以無常故則無有

實，無有實故則無有真，雖斷煩惱，以還起故，無常、無我、

無樂、無淨，是名涅槃解脫八事。云何六相？聲聞緣覺斷煩惱

故，名為解脫，而未能得阿耨多羅三藐三菩提，故名為不實。

以不實故，名為不真。未來之世當得阿耨多羅三藐三菩提，故

名無常。以得無漏八聖道故，名為淨樂。善男子！若如是知，

是知涅槃，不名佛性、如來、法、僧、實相、虛空。 

「云何菩薩知於佛性？佛性有六。何等為六？一常、二淨、

三實、四善、五當見、六真。復有七事：一者可證，餘六如上，

是名菩薩知於佛性。 

「云何菩薩知如來相？如來即是覺相善相，常樂我淨、解

脫、真實、示道可見，是名菩薩知如來相。 

「云何菩薩知於法相？法者若善、不善，若常、不常，若

樂、不樂，若我、無我，若淨、不淨，若知、不知，若解、不

解，若真、不真，若修、不修，若師、非師，若實、不實，是

名菩薩知於法相。 

「云何菩薩知於僧相？僧者若常樂我淨，是弟子相；可見

之相，善、真、不實。何以故？一切聲聞得佛道故。何故名真？

悟法性故。是名菩薩知於僧相。 

「云何菩薩知於實相？實相者，若常、無常，若樂、無樂，

若我、無我，若淨、無淨，若善、不善，若有、若無，若涅槃、



12 
 

非涅槃，若解脫、非解脫，若知、不知，若斷、不斷，若證、

不證，若修、不修，若見、不見，是名實相，非是涅槃、佛性、

如來、法、僧、虛空，是名菩薩因修如是大涅槃故，知於涅槃、

佛性、如來、法、僧、實相、虛空等法，差別之相。 

「善男子！菩薩摩訶薩修大涅槃微妙經典，不見虛空。何

以故？佛及菩薩雖有五眼所不見故。惟有慧眼乃能見之，慧眼

所見無法可見，故名為見。若是無物名虛空者，如是虛空乃名

為實，以是實故則名常無，以常無故，無樂、我、淨。善男子！

空名無法，無法名空，譬如世間無物名空。虛空之性亦復如是，

無所有故名為虛空。 

善男子！眾生之性與虛空性俱無實性。何以故？如人說言，

除滅有物然後作空，而是虛空實不可作。何以故？無所有故。

以無有故，當知無空。是虛空性，若可作者則名無常，若無常

者不名虛空。 

善男子！如世間人說言虛空無色、無礙、常不變易，是故

世稱虛空之法，為第五大。善男子！而是虛空實無有性，以光

明故，故名虛空，實無虛空。猶如世諦，實無其性，為眾生故，

說有世諦。善男子！涅槃之體亦復如是，無有住處，直是諸佛

斷煩惱處，故名涅槃，涅槃即是常、樂、我、淨，涅槃雖樂，

非是受樂，乃是上妙寂滅之樂。諸佛如來有二種樂：一寂滅樂，

二覺知樂。實相之體有三種樂：一者受樂，二寂滅樂，三覺知

樂。佛性一樂，以當見故，得阿耨多羅三藐三菩提時，名菩提

樂。」 

 

爾時光明遍照高貴德王菩薩摩訶薩白佛言：「世尊！若煩

惱斷處是涅槃者，是事不然。何以故？如來往昔初成佛道至尼

連禪河邊，爾時魔王與其眷屬到於佛所，而作是言：『世尊！



13 
 

涅槃時到何故不入？』佛告魔王：『我今未有多聞弟子，善持

禁戒，聰明利智，能化眾生，是故不入。』若言煩惱斷滅之處

是涅槃者，諸菩薩等於無量劫已斷煩惱，何故不得稱為涅槃？

俱是斷處，何緣獨稱諸佛有之，菩薩無耶？若斷煩惱非涅槃者，

何故如來昔告生名婆羅門言：『我今此身即是涅槃。』如來昔

時在毘舍離國，魔復啟請：『如來昔以未有弟子多聞、持戒、

聰明、利智、能化眾生，不入涅槃。今已具足，何故不入？』

如來爾時即告魔言：『汝今莫生悒遲之想，却後三月吾當涅槃。』

世尊！若使滅度非涅槃者，何故如來自期三月當般涅槃？世尊！

若斷煩惱是涅槃者，如來往昔，初在道場菩提樹下斷煩惱時，

便是涅槃，何故復言却後三月當般涅槃？世尊！若使爾時是涅

槃者，云何方為拘尸那城諸力士等，說言後夜當般涅槃？如來

誠實，云何出是虛妄之言？」 

爾時世尊告光明遍照高貴德王菩薩摩訶薩言：「善男子！

若言如來得廣長舌，當知如來於無量劫已離妄語。一切諸佛及

諸菩薩，凡所發言，誠諦無虛。善男子！如汝所言，波旬往昔

啟請於我入涅槃者，善男子！而是魔王真實不知涅槃定相。何

以故？波旬意謂，不化眾生，默然而住，便是涅槃。善男子！

譬如世人，見人不言，無所造作，便謂是人，如死無異。魔王

波旬亦復如是，意謂如來不化眾生，默無所說，便謂如來入般

涅槃。 

善男子！如來不說佛、法、眾僧無差別相，惟說常住清淨

二法無差別耳。善男子！佛亦不說佛及佛性、涅槃無差別相，

惟說常恒不變無差別耳。善男子！佛亦不說涅槃、實相無差別

相，惟說常有實不變易無差別耳。善男子！爾時我諸聲聞弟子，

生於諍訟，如拘睒彌諸惡比丘，違反我教多犯禁戒，受不淨物，

貪求利養。向諸白衣而自讚歎我得無漏，謂須陀洹果乃至我得



14 
 

阿羅漢果，毀辱於他，於佛、法、僧、戒律、和上，不生恭敬。

公於我前言如是物佛所聽畜，如是等物佛不聽畜。我亦語言如

是等物我實不聽，復反我言如是等物實是佛聽。如是惡人不信

我言，為是等故，我告波旬，汝莫悒遲，却後三月當般涅槃。

善男子！因如是等惡比丘故，令諸聲聞、受學弟子，不見我身，

不聞我法，便言如來入於涅槃。惟諸菩薩能見我身，常聞我法，

是故不言我入涅槃。聲聞弟子雖復發言如來涅槃，而我實不入

於涅槃。善男子！若我所有聲聞弟子說言如來入涅槃者，當知

是人非我弟子，是魔伴黨，邪見惡人，非正見也。若言如來不

入涅槃，當知是人真我弟子，非魔伴黨，正見之人，非惡邪也。 

「善男子，我初不見弟子之中，有言如來不化眾生，默然

而住，名般涅槃也。善男子！譬如長者，多有子息，捨至他方，

未得還頃，諸子並謂父已死矣。而是長者實亦不死，諸子顛倒，

皆生死想。聲聞弟子亦復如是，不見我故，便謂如來已於拘尸

那城娑羅雙樹間而般涅槃，而我實不般涅槃也，聲聞弟子生涅

槃想。善男子！譬如明燈，有人覆之，餘不知者，謂燈已滅，

而是明焰，實亦不滅，以不知故生於滅想。聲聞弟子亦復如是，

雖有慧目，以煩惱覆，令心顛倒，不見真身，而便生於滅度之

想，而我實不取滅度也。 

「善男子！如生盲人不見日月，以不見故，不知晝夜明闇

之相，以不知故，便說無有日月之實。實有日月，盲者不見，

以不見故，生於倒想，言無日月。聲聞弟子亦復如是，如彼生

盲，不見如來，便謂如來入於涅槃，如來實不入於涅槃，以倒

想故，生如是心。善男子！譬如雲霧覆蔽日月，癡人便言無有

日月，日月實有，直以覆故，眾生不見。聲聞弟子亦復如是，

以諸煩惱覆智慧眼，不見如來，便言如來入於滅度。善男子！

直是如來現嬰兒行，非滅度也。善男子！如閻浮提，日入之時，



15 
 

眾生不見，以黑山障故，而是日性，實無沒入，眾生不見，生

沒入想。聲聞弟子亦復如是，為諸煩惱山所障故，不見我身，

以不見故，便於如來生滅度想，而我實不趣滅度也。 

「是故我於毘舍離國告波旬言，却後三月我當涅槃。善男

子！如來玄見迦葉菩薩却後三月善根當熟，亦見香山須跋陀羅

竟安居已當至我所，是故我告魔王波旬，却後三月當般涅槃。

善男子！有諸力士，其數五百，終竟三月，亦當得發阿耨多羅

三藐三菩提心，我為是故，告波旬言，却後三月當般涅槃。善

男子！純陀等輩及五百梨車、菴羅果女，却後三月，無上道心

善根成熟，為是等故，我告波旬，却後三月當般涅槃。善男子！

須那剎多親近外道尼乾子等，我為說法滿十二年，彼人邪見，

不信不受，我知是人邪見根栽，却後三月定可斫伐，我為是故

告波旬言，却後三月當般涅槃。 

「善男子！何因緣故我於往昔尼連河邊告魔波旬，我今未

有多智弟子，是故不得入涅槃者？我時欲為五比丘等，於波羅

㮈轉法輪故。復次欲為五比丘等，所謂耶奢、富那、毘摩羅闍、

憍梵波提、須婆睺。次復欲為郁伽長者等五十人。次復欲為摩

伽陀國頻婆娑羅王等無量人天。次復欲為優樓頻螺迦葉門徒五

百比丘。次復欲為那提迦葉、伽耶迦葉兄弟二人及五百弟子。

次復欲為舍利弗、目犍連等二百五十比丘轉妙法輪。是故我告

魔王波旬不般涅槃。 

「善男子！有名涅槃非大涅槃。云何涅槃非大涅槃？不見

佛性而斷煩惱，是名涅槃非大涅槃。以不見佛性故，無常、無

我，惟有樂、淨。以是義故，雖斷煩惱，不得名為大般涅槃也。

若見佛性能斷煩惱，是則名為大涅槃也。以見佛性故，得名為

常樂我淨，以是義故，斷除煩惱，亦得稱為大般涅槃。 

「善男子！涅者言不，槃者言織，不織之義名為涅槃。槃



16 
 

又言覆，不覆之義乃名涅槃。槃言去來，不去不來乃名涅槃。

槃者言取，不取之義乃名涅槃。槃言不定，定無不定乃名涅槃。

槃言新故，無新故義乃名涅槃。槃言障礙，無障礙義乃名涅槃。

善男子！有憂羅迦迦毘羅弟子等言，槃者名相，無相之義乃名

涅槃。善男子，槃者言有，無有之義乃名涅槃。槃名和合，無

和合義乃名涅槃。槃者言苦，無苦之義乃名涅槃。善男子！斷

煩惱者不名涅槃，不生煩惱乃名涅槃。善男子！諸佛如來煩惱

不起是名涅槃，所有智慧於法無礙是為如來。如來非是凡夫、

聲聞、緣覺、菩薩，是名佛性。如來身心智慧，遍滿無量無邊

阿僧祇土，無所障礙，是名虛空。如來常住無有變易，名曰實

相。以是義故，如來實不畢竟涅槃。是名菩薩修大涅槃微妙經

典，具足成就第七功德。 

 

「復次善男子！云何菩薩摩訶薩修大涅槃微妙經典，具足

成就第八功德？善男子！菩薩摩訶薩修大涅槃，除斷五事，遠

離五事，成就六事，修習五事，守護一事，親近四事，信順一

實，心善解脫，慧善解脫。 

「善男子！云何菩薩除斷五事？所謂五陰，色受想行識。

所言陰者其義何謂？能令眾生生死相續、不離重檐，分散聚合

三世所攝，求其義理了不可得，以是諸義，故名為陰。菩薩摩

訶薩雖見色陰，不見其相。何以故？於十色中推求其性悉不可

得，為世界故說言為陰。受有百八，雖見受陰，初無受相。何

以故？受雖百八，理無定實，是故菩薩不見受陰，想行識等亦

復如是。菩薩摩訶薩深見五陰，是生煩惱之根本也，以是義故，

方便令斷。 

「云何菩薩遠離五事？所謂五見。何等為五？一者身見，

二者邊見，三者邪見，四者戒取，五者見取。因是五見，生六



17 
 

十二見，因是諸見，生死不絕，是故菩薩防之不近。 

「云何菩薩成就六事？謂六念處。何等為六？一者念佛，

二者念法，三者念僧，四者念天，五者念施，六者念戒，是名

菩薩成就六事。 

「云何菩薩修習五事？所謂五定：一者知定，二者寂定，

三者身心受快樂定，四者無樂定，五者首楞嚴定。修習如是五

種定心，則得近於大般涅槃，是故菩薩勤心修習。 

「云何菩薩守護一事？謂菩提心。菩薩摩訶薩常勤守護是

菩提心，猶如世人守護一子，亦如瞎者護餘一目，如行壙野守

護導者。菩薩守護菩提之心，亦復如是，因護如是菩提心故，

得阿耨多羅三藐三菩提，因得阿耨多羅三藐三菩提故，常、樂、

我、淨具足而有，即是無上大般涅槃，是故菩薩守護一法。 

「云何菩薩親近四事？謂四無量心。何等為四？一者大慈，

二者大悲，三者大喜，四者大捨。因是四心，能令無量無邊眾

生發菩提心，是故菩薩繫心親近。 

「云何菩薩信順一實？菩薩了知一切眾生皆歸一道，一道

者謂大乘也。諸佛菩薩為眾生故，分之為三，是故菩薩信順不

逆。 

「云何菩薩心善解脫？貪、恚、癡心永斷滅故，是名菩薩

心善解脫。 

「云何菩薩慧善解脫？菩薩摩訶薩於一切法知無障礙，是

名菩薩慧善解脫。因慧解脫昔所不聞而今得聞，昔所不見而今

得見，昔所不到而今得到。」 

 

爾時光明遍照高貴德王菩薩摩訶薩言：「世尊！如佛所說

心解脫者，是義不然。何以故？心本無繫。所以者何？是心本

性，不為貪欲、瞋恚、愚癡諸結所繫。若本無繫，云何而言心



18 
 

善解脫？世尊！若心本性不為貪結之所繫者，何等因緣而能得

繫？如人搆角，本無乳相，雖加功力，乳無由出。搆乳之者，

不得如是，加功雖少，乳則多出。心亦如是，本無貪者，今云

何有？若本無貪，後方有者，諸佛菩薩本無貪相，今悉應有。 

世尊！譬如石女，本無子相，雖加功力無量因緣，子不可

得。心亦如是，本無貪相，雖造眾緣，貪無由生。 

世尊！如攢濕木，火不可得。心亦如是，雖復攢求，貪不

可得。云何貪結能繫於心？ 

世尊！譬如押沙，油不可得。心亦如是，雖復押之，貪不

可得。當知貪、心，二理各異，設復有之，何能污心？ 

世尊！譬如有人，安橛於空，終不得住。安貪於心，亦復

如是，種種因緣，不能令貪繫縛於心。世尊！若心無貪名解脫

者，諸佛菩薩何故不拔虛空中刺？世尊！過去世心，不名解脫。

未來世心，亦無解脫。現在世心，不與道共。何等世心名得解

脫？世尊！如過去燈不能滅闇，未來世燈亦不滅闇，現在世燈

復不滅闇。何以故？明之與闇，二不並故。心亦如是，云何而

言心得解脫？世尊！貪亦是有，若貪無者，見女相時，不應生

貪；若因女相，而得生者，當知是貪，真實而有，以有貪故，

墮三惡道。  

世尊！譬如有人，見畫女像，亦復生貪，以生貪故，得種

種罪；若本無貪，云何見畫而生於貪？若心無貪，云何如來說

言菩薩心得解脫？若心有貪，云何見相然後方生，不見相者則

不生也？我今現見有惡果報，當知有貪，瞋恚、愚癡亦復如是。 

世尊！譬如眾生，有身無我，而諸凡夫，橫計我想，雖有

我想，不墮三惡。云何貪者，於無女相而起女想，墮三惡道？ 

世尊！譬如攢木而生於火，然是火性眾緣中無，以何因緣

而得生耶？世尊！貪亦如是，色中無貪，香味觸法亦復無貪，



19 
 

云何於色、香、味、觸、法，生於貪耶？若眾緣中悉無貪者，

云何眾生獨生於貪？諸佛菩薩而不生耶？世尊！心亦不定，若

心定者，無有貪欲、瞋恚、愚癡。若不定者，云何而言心得解

脫？貪亦不定，若不定者，云何因之生三惡趣？貪者、境界，

二俱不定。何以故？俱緣一色，或生於貪、或生於瞋、或生愚

癡，是故貪者及與境界二俱不定，若俱不定，何故如來說言菩

薩修大涅槃心得解脫？」◎ 

◎爾時世尊告光明遍照高貴德王菩薩摩訶薩言：「善哉，

善哉！善男子！心亦不為貪結所繫、亦非不繫，非是解脫、非

不解脫，非有、非無，非現在、非過去、非未來。何以故？善

男子！一切諸法無有自性故。 

善男子！有諸外道作如是言：『因緣和合則有果生，若眾

緣中本無生性而能生者，虛空不生亦應生果。虛空不生非是因

故，以眾緣中本有果性，是故合集而得生果。所以者何？如提

婆達欲造牆壁，則取泥土，不取彩色。欲造畫像，則集彩色，

不取草木。作衣取縷，不取泥木。作舍取泥，不取縷線。以人

取故，當知是中各能生果，以能生果故，當知因中必先有性，

若無性者一物之中應當出生一切諸物。若是可取、可作、可出，

當知是中必先有果。若無果者，人則不取、不作、不出。惟有

虛空無取、無作，故能出生一切萬物。以有因故，如尼拘陀子

作尼拘陀樹，乳有醍醐，縷中有布，泥中有瓶。』善男子，一

切凡夫無明所盲作是定說，色有著義，心有貪性。復言：『凡

夫心有貪性、亦解脫性，遇貪因緣心則生貪，若遇解脫心則解

脫。』雖作此說，是義不然。 

有諸凡夫復作是言：『一切因中，悉無有果。因有二種：

一者微細，二者麁大。細即是常，麁則無常。從微細因轉成麁

因，從此麁因轉復成果。麁無常故，果亦無常。』 



20 
 

善男子！有諸凡夫復作是言：『心亦無因，貪亦無因，以

時節故則生貪心。』如是等輩，以不能知心因緣故，輪迴六趣，

具受生死。 

「善男子！譬如枷犬，繫之於柱，終日繞柱，不能得離。

一切凡夫亦復如是，被無明枷繫生死柱，繞二十五有，不能得

離。善男子！譬如有人墮於圊廁，既得出已，而復還入。如人

病差，還為病因。如人涉路，值空曠處，既得過已，而復還來。

又如淨洗，還塗泥土。一切凡夫亦復如是，已得解脫，無所有

處。唯未得脫非非想處，而復還來至三惡趣。何以故？一切凡

夫惟觀於果，不觀因緣，如犬逐塊，不逐於人。凡夫之人亦復

如是，惟觀於果，不觀因緣，以不觀故，從非想退還三惡趣。 

「善男子！諸佛菩薩終不定說，因中有果、因中無果、及

有無果、非有非無果。若言因中先定有果、及定無果、定有無

果、定非有非無果，當知是等皆魔伴黨，繫屬於魔，即是愛人；

如是愛人，不能永斷生死繫縛，不知心相及以貪相。善男子！

諸佛菩薩顯示中道。何以故？雖說諸法非有非無，而不決定。

所以者何？因眼、因色、因明、因心、因念，識則得生，是識

決定不在眼中、色中、明中、心中、念中，亦非中間、非有、

非無，從緣生故，名之為有，無自性故名之為無，是故如來說

言諸法非有、非無。善男子！諸佛菩薩終不定說心有淨性及不

淨性，淨不淨性，心無住處故。從緣生貪，故說非無，本無貪

性，故說非有。善男子！從因緣故心則生貪，從因緣故心則解

脫。善男子！因緣有二：一者隨於生死，二者隨大涅槃。 

「善男子！有因緣故，心共貪生共貪俱滅，有共貪生不共

貪滅，有不共貪生共貪俱滅，有不共貪生不共貪滅。 

「云何心共貪生共貪俱滅？善男子！若有凡夫未斷貪心、

修習貪心，如是之人，心共貪生心共貪滅。一切眾生不斷貪心，



21 
 

心共貪生心共貪滅。如欲界眾生，一切皆有初地味禪，若修、

不修，常得成就，遇因緣故，即便得之，言因緣者謂火災也。

一切凡夫亦復如是，若修、不修，心共貪生，心共貪滅。何以

故？不斷貪故。 

「云何心共貪生不共貪滅？聲聞弟子有因緣故，生於貪心，

畏貪心故，修白骨觀，是名心共貪生不共貪滅。復有心共貪生

不共貪滅，如聲聞人未證四果，有因緣故生於貪心，證四果時

貪心得滅，是名心共貪生不共貪滅。菩薩摩訶薩得不動地時，

心共貪生不共貪滅。 

「云何不共貪生共貪俱滅？若菩薩摩訶薩斷貪心已，為眾

生故示現有貪，以示現故，能令無量無邊眾生諮受善法，具足

成就，是名不共貪生共貪俱滅。 

「云何不共貪生不共貪滅？謂阿羅漢、緣覺、諸佛，除不

動地其餘菩薩，是名不共貪生不共貪滅。以是義故，諸佛菩薩

不決定說心性本淨、性本不淨。 

「善男子，是心不與貪結和合，亦復不與瞋癡和合。善男

子！譬如日月，雖為烟塵、雲霧及羅睺羅之所覆蔽，以是因緣

令諸眾生不能得見，雖不可見日月之性，終不與彼五翳和合。

心亦如是，以因緣故，生於貪結。眾生雖說心與貪合，而是心

性實不與合。若是貪心即是貪性，若是不貪即不貪性，不貪之

心不能為貪，貪結之心不能不貪。善男子！以是義故，貪欲之

結不能污心。諸佛菩薩永破貪結，是故說言心得解脫。一切眾

生從因緣故，生於貪結，從因緣故，心得解脫。 

「善男子！譬如雪山懸峻之處，人與獼猴俱不能行。或復

有處，獼猴能行，人不能行。或復有處，人與獼猴二俱能行。

善男子！人與獼猴能行處者，如諸獵師，純以黐膠，置之案上

用捕獼猴。獼猴癡故，往手觸之，觸已粘手，欲脫手故，以脚



22 
 

踏之，脚復隨著。欲脫脚故，以口齧之，口復粘著，如是五處

悉無得脫。於是獵師以杖貫之，負還歸家。雪山嶮處喻佛菩薩

所得正道。獼猴者喻諸凡夫。獵師者喻魔波旬。黐膠者喻貪欲

結。人與獼猴俱不行者，喻諸凡夫、魔王波旬俱不能行。獼猴

能行，人不能者，喻諸外道有智慧者，諸惡魔等雖以五欲不能

繫縛。人與獼猴俱能行者，一切凡夫及魔波旬常處生死不能修

行，凡夫之人五欲所縛，令魔波旬自在將去，如彼獵師黐捕獼

猴，檐負歸家。 

「善男子！譬如國王安住己界，身心安樂，若至他界，則

得眾苦。一切眾生亦復如是，若能自住於己境界，則得安樂，

若至他界則遇惡魔，受諸苦惱。自境界者謂四念處，他境界者

謂五欲也。云何名為繫屬於魔？有諸眾生無常見常、常見無常，

苦見於樂、樂見於苦，不淨見淨、淨見不淨，無我見我、我見

無我，非實解脫橫見解脫、真實解脫見非解脫，非乘見乘、乘

見非乘，如是之人名繫屬魔，繫屬魔者心不清淨。 

復次善男子！若見諸法真實是有，總別定相。當知是人，

若見色時，便作色相，乃至見識亦作識相，見男男相、見女女

相、見日日相、見月月相、見歲歲相、見陰陰相、見入入相、

見界界相，如是見者，名繫屬魔。繫屬魔者心不清淨。 

復次善男子！若見我是色、色中有我、我中有色、色屬於

我，乃至見我是識、識中有我、我中有識、識屬於我，如是見

者，繫屬於魔，非我弟子。善男子！我聲聞弟子遠離如來十二

部經，修習種種外道典籍，不修出家、寂滅之法，純營世俗在

家之事。何等名為在家事也？受畜一切不淨之物，奴婢、田宅、

象馬、車乘、駝驢鷄犬、獼猴猪羊、種種穀麥，遠離師、僧，

親附白衣，違反聖教，向諸白衣作如是言：『佛聽比丘受畜種

種不淨之物。』是名修習在家之事。有諸弟子不為涅槃，但為



23 
 

利養，親近聽受十二部經，招提僧物及僧鬘物，衣著食噉，如

自己有，慳惜他家，及以稱譽、親近國王及諸王子，卜筮吉凶

推步盈虛，圍碁六博摴蒱投壺，親近比丘尼及諸處女，畜二沙

彌，常遊屠獵、酤酒之家，及旃陀羅所住之處，種種販賣、手

自作食、受使隣國通致信命，如是之人當知即是魔之眷屬，非

我弟子。以是因緣，心共貪生、心共貪滅。乃至癡心，共生共

滅亦復如是。 

「善男子！以是因緣，心性不淨、亦非不淨，是故我說心

得解脫。若有不受不畜一切不淨之物，為大涅槃受持、讀誦十

二部經，書寫解說，當知是等，真我弟子，不行惡魔波旬境界，

即是修習三十七品，以修習故，不共貪生、不共貪滅，是名菩

薩修大涅槃微妙經典，具足成就第八功德。◎  

大般涅槃經卷第二十五 

 

大般涅槃經卷第二十六 

北涼天竺三藏曇無讖譯 

◎光明遍照高貴德王菩薩品第十之六 

「復次善男子！云何菩薩摩訶薩修大涅槃微妙經典，具足

成就第九功德？善男子！菩薩摩訶薩修大涅槃微妙經典，初發

五事悉得成就。何等為五？一者信、二者直心、三者戒、四者

親近善友、五者多聞。 

「云何為信？菩薩摩訶薩信於三寶、施有果報，信於二諦，

一乘之道更無異趣，為諸眾生速得解脫，諸佛菩薩分別為三。

信第一義諦，信善方便，是名為信。如是信者，若諸沙門、若

婆羅門、若天、魔、梵，一切眾生所不能壞。因是信故，得聖

人性。修行布施，若多、若少，悉得近於大般涅槃，不墮生死。



24 
 

戒、聞、智慧亦復如是。是名為信。雖有是信，而亦不見，是

為菩薩修大涅槃成就初事。 

「云何直心？菩薩摩訶薩於諸眾生作質直心。一切眾生若

遇因緣則生諂曲，菩薩不爾。何以故？善解諸法悉因緣故。菩

薩摩訶薩雖見眾生諸惡過咎，終不說之。何以故？恐生煩惱，

若生煩惱則墮惡趣。如是菩薩若見眾生有少善事，則讚歎之。

云何為善？所謂佛性。讚佛性故，令諸眾生發阿耨多羅三藐三

菩提心。」  

爾時光明遍照高貴德王菩薩摩訶薩白佛言：「世尊！如佛

所說菩薩摩訶薩讚歎佛性，令無量眾生發阿耨多羅三藐三菩提

心，是義不然。何以故？如來初開涅槃經時，說有三種： 

「一者若有病人得良醫藥及瞻病者，病則易差，如其不得

則不可愈；二者若得、不得，悉不可差；三者若得不得，悉皆

可差。一切眾生亦復如是，若遇善友、諸佛菩薩，聞說妙法，

則得發於阿耨多羅三藐三菩提心，如其不遇，則不能發，所謂

須陀洹、斯陀含、阿那含、呵羅漢、辟支佛。 

「二者雖遇善友、諸佛菩薩，聞說妙法，亦不能發，若其

不遇亦不能發，謂一闡提。 

「三者若遇、不遇，一切悉能發阿耨多羅三藐三菩提心，

所謂菩薩。若言遇與、不遇，悉發阿耨多羅三藐三菩提心者，

如來今者云何說言，因讚佛性，令諸眾生發阿耨多羅三藐三菩

提心？世尊！若遇善友、諸佛菩薩，聞說妙法，及以不遇，悉

不能發阿耨多羅三藐三菩提心，當知是義亦復不然。何以故？

如是之人當得阿耨多羅三藐三菩提故。一闡提輩以佛性故，若

聞、不聞悉亦當得阿耨多羅三藐三菩提故。世尊！如佛所說，

何等名為一闡提耶？謂斷善根。如是之義，亦復不然。何以故？

不斷佛性故。如是佛性理不可斷，云何佛說斷諸善根？如佛往



25 
 

昔說十二部經，善有二種：一者常，二者無常。常者不斷，無

常者斷。無常可斷，故墮地獄。常不可斷，何故不遮，佛性不

斷，非一闡提？如來何以作如是說，言一闡提？世尊！若因佛

性發阿耨多羅三藐三菩提心，何故如來廣為眾生說十二部經？

世尊！譬如四河，從阿那婆踏多池出。若有天、人、諸佛世尊

說言，是河不入大海，當還本源，無有是處。菩提之心亦復如

是，有佛性者，若聞、不聞，若戒、非戒，若施、非施，若修、

不修，若智、非智，悉皆應得阿耨多羅三藐三菩提。世尊！如

優陀延山，日從中出，至于正南。日若念言，我不至西，還東

方者，無有是處。佛性亦爾，若不聞、不戒、不施、不修、不

智、不得阿耨多羅三藐三菩提者，無有是處。世尊！諸佛如來

說因果性非有非無，如是之義，是亦不然。何以故？如其乳中

無酪性者，則無有酪。尼拘陀子無五丈性者，則不能生五丈之

質。若佛性中無阿耨多羅三藐三菩提樹者，云何能生阿耨多羅

三藐三菩提樹？以是義故，所說因果，非有非無，如是之義，

云何相應？」 

爾時世尊讚言：「善哉，善哉！善男子！世有二人，甚為

希有，如優曇花：一者不行惡法，二者有罪能悔，如是之人甚

為希有。復有二人：一者作恩，二者念恩。復有二人：一者諮

受新法，二者溫故不忘。復有二人：一者造新，二者修故。復

有二人：一樂聞法，二樂說法。復有二人：一善問難，二善能

答。善問難者，汝身是也。善能答者，謂如來也。善男子！因

是善問，即得轉于無上法輪，能枯十二因緣大樹，能度無邊生

死大河，能與魔王波旬共戰，能摧波旬所立勝幢。善男子！如

我先說，三種病人值遇良醫、瞻病好藥，及以不遇，病悉得差，

是義云何？若得、不得，謂定壽命。所以者何？是人已於無量

世中修三種善，謂上、中、下，以修如是三種善故，得定壽命。



26 
 

如欝單越人，壽命千年。有遇病者，若得良醫好藥瞻病，及以

不得，悉皆得差。何以故？得定命故。 

「善男子！如我所說，若有病人得遇良醫好藥瞻病，病得

除差，若不遇者則不得差，是義云何？善男子！如是之人壽命

不定。命雖不盡，有九因緣，能夭其壽。何等為九？一者知食

不安，而反食之；二者多食；三者宿食不消，而復更食；四者

大小便利，不隨時節；五者病時不隨醫教；六者不隨瞻病教勅；

七者強耐不吐；八者夜行，以夜行故，惡鬼打之；九者房室過

度。以是緣故，我說病者若遇醫藥病則可差，若不遇者則不可

愈。善男子！如我先說，若遇不遇俱不差者，是義云何？有人

命盡，若遇不遇悉不可差。何以故？以命盡故。以是義故，我

說病人若遇醫藥及以不遇悉不得差。眾生亦爾，發菩提心者，

若遇善友、諸佛菩薩，諮受深法，若不遇之，皆悉當成。何以

故？以其能發菩提心故，如欝單越人得定壽命。如我所說，從

須陀洹至辟支佛，若聞善友、諸佛菩薩所說深法，則發阿耨多

羅三藐三菩提心，若不值遇諸佛菩薩聞說深法，則不能發阿耨

多羅三藐三菩提心。如不定命，以九因緣，命則中夭。如彼病

人值遇醫藥病則得差，若不遇者病則不差，是故我說遇佛菩薩

聞說深法則能發心，若不值遇則不能發。 

「如我先說，若遇善友、諸佛菩薩，聞說深法，若不值遇，

俱不能發，是義云何？善男子！一闡提輩，若遇善友諸佛菩薩

聞說深法，及以不遇，俱不得離一闡提心。何以故？斷善法故。

一闡提輩亦得阿耨多羅三藐三菩提。所以者何？若能發於菩提

之心，則不復名一闡提也。善男子！以何緣故，說一闡提得阿

耨多羅三藐三菩提？一闡提輩實不能得阿耨多羅三藐三菩提，

如命盡者雖遇良醫好藥瞻病不能得差。何以故？以命盡故。 

「善男子！一闡名信，提名不具，不具信故名一闡提。佛



27 
 

性非信，眾生非具，以不具故，云何可斷？一闡名善方便，提

名不具，修善方便不具足故，名一闡提。佛性非是修善方便，

眾生非具，以不具故，云何可斷？一闡名進，提名不具，進不

具故名一闡提。佛性非進，眾生非具，以不具故云何可斷？一

闡名念，提名不具，念不具故名一闡提。佛性非念，眾生非具，

以不具故云何可斷？一闡名定，提名不具，定不具故，名一闡

提。佛性非定，眾生非具，以不具故云何可斷？一闡名慧，提

名不具，慧不具故，名一闡提。佛性非慧，眾生非具，以不具

故，云何可斷？一闡名無常善，提名不具。以無常善不具足故，

名一闡提。佛性是常、非善非不善。何以故，善法要從方便而

得。而是佛性，非方便得，是故非善。何故復名非不善耶？能

得善果故，善果即是阿耨多羅三藐三菩提。又善法者生已得故，

而是佛性非生已得，是故非善。以斷生得諸善法故，名一闡提。 

「善男子！如汝所言，若一闡提有佛性者，云何不遮地獄

之罪？善男子！一闡提中無有佛性。善男子！譬如有王，聞箜

篌音，其聲清妙，心即耽著，喜樂愛念情無捨離，即告大臣：

『如是妙音從何處出？』大臣答言：『如是妙音從箜篌出。』

王復語言：『持是聲來。』爾時大臣即持箜篌置於王前，而作

是言：『大王當知，此即是聲。』王語箜篌：『出聲，出聲！』

而是箜篌聲亦不出。爾時大王即斷其絃聲亦不出，取其皮木悉

皆析裂，推求其聲了不能得。爾時大王即瞋大臣：『云何乃作

如是妄語？』大臣白王：『夫取聲者，法不如是。應以眾緣，

善巧方便，聲乃出耳。』眾生佛性亦復如是，無有住處，以善

方便，故得可見，以可見故得阿耨多羅三藐三菩提。一闡提輩

不見佛性，云何能遮三惡道罪？善男子！若一闡提信有佛性，

當知是人不至三惡，是亦不名一闡提也。以不自信有佛性故即

墮三惡，墮三惡故名一闡提。 



28 
 

「善男子！如汝所說，若乳無酪性，不應出酪。尼拘陀子

無五丈性，則不應有五丈之質。愚癡之人作如是說，智者終不

發如是言。何以故？以無性故。善男子！如其乳中有酪性者，

不應復假眾緣力也。善男子！如水乳雜，臥至一月終不成酪。

若以一渧頗求樹汁投之於中，即便成酪。若本有酪，何故待緣？

眾生佛性亦復如是，假眾緣故則便可見，假眾緣故得成阿耨多

羅三藐三菩提。若待眾緣然後成者即是無性，以無性故能得阿

耨多羅三藐三菩提。善男子！以是義故，菩薩摩訶薩常讚人善，

不訟彼缺，名質直心。復次善男子！云何菩薩質直心也？菩薩

摩訶薩常不犯惡，設有過失即時懺悔，於師同學終不覆藏，慚

愧自責不敢復作，於輕罪中生極重想。若人詰問，答言實犯。

復問是罪為好不好？答言不好。復問是罪為善不善？答言不善。

復問是罪是善果耶不善果耶？答言是罪，實非善果。又問是罪

誰之所造？將非諸佛、法、僧所作？答言非佛、法、僧，我所

作也，乃是煩惱之所搆集。以直心故信有佛性，信佛性故則不

得名一闡提也。以直心故名佛弟子，若受眾生衣服飲食、臥具

醫藥、種各千萬，不足為多，是名菩薩質直心也。  

「云何菩薩修治於戒？菩薩摩訶薩受持禁戒，不為生天、

不為恐怖，乃至不受狗戒、鷄戒、牛戒、雉戒，不作破戒、不

作缺戒、不作瑕戒、不作雜戒、不作聲聞戒，受持菩薩摩訶薩

戒、尸羅波羅蜜戒、得具足戒，不生憍慢，是名菩薩修大涅槃

具足第三戒。 

「云何菩薩親近善友？菩薩摩訶薩常為眾生說於善道，不

說惡道，說於惡道非善果報。善男子！我身即是一切眾生真善

知識，是故能斷富伽羅婆羅門所有邪見。善男子！若有眾生親

近我者，雖有生於地獄因緣，即得生天。如須那剎多等應墮地

獄，以見我故，即得斷除地獄因緣，生於色天。雖有舍利弗、



29 
 

目犍連等，不名眾生真善知識。何以故？生一闡提心因緣故。

善男子！我昔住於波羅㮏國時，舍利弗教二弟子，一觀白骨，

一令數息。經歷多年各不得定，以是因緣即生邪見，言：『無

涅槃、無漏之法，設其有者我應得之。何以故？我能善持所受

戒故。』我於爾時，見是比丘生此邪心，喚舍利弗而呵責之：

『汝不善教，云何乃為是二弟子顛倒說法？汝二弟子其性各異，

一主浣衣，一是金師。金師之子應教數息，浣衣之人應教骨觀。

以汝錯教，令是二人生於惡邪。』我於爾時為是二人如應說法，

二人聞已得阿羅漢果。是故我為一切眾生真善知識，非舍利弗、

目犍連等。若使眾生有極重結，得遇我者，我以方便即為斷之。

如我弟難陀有極重欲，我以種種善巧方便而為除斷。 

鴦掘魔羅有重瞋恚，以見我故瞋恚即息。 

阿闍世王有重愚癡，以見我故癡心即滅。 

如婆熙伽長者於無量劫修習成就極重煩惱，以見我故即便

斷滅。 

設有弊惡廝下之人親近於我作弟子者，以是因緣，一切人

天恭敬愛念。 

尸利毱多邪見熾盛，因見我故，邪見即滅。 

因見我故，斷地獄因，作生天緣，如氣噓旃陀羅。 

命垂終時，因見我故，還得壽命，如憍尸迦。 

狂心錯亂，因見我故，還得本心，如瘦瞿曇彌。 

屠家之子，常修惡業，以見我故，即便捨離，如闡提比丘。 

因見我故，寧捨身命，不毀禁戒，如草繫比丘。以是義故，

阿難比丘說半梵行名善知識，我言不爾，具足梵行乃名善知識。

是名菩薩修大涅槃，具足第四親善知識。 

「云何菩薩具足多聞？菩薩摩訶薩為大涅槃，十二部經書

寫、讀誦、分別解說，是名菩薩具足多聞。除十一部，惟毘佛



30 
 

略，受持讀誦、書寫解說，亦名菩薩具足多聞。除十二部經，

若能受持是大涅槃微妙經典，書寫讀誦、分別解說，是名菩薩

具足多聞。除是經典具足全體，若能受持一四句偈；復除是偈，

若能受持如來常住、性無變易，是名菩薩具足多聞。復除是事，

若知如來常不說法，亦名菩薩具足多聞。何以故？法無性故。

如來雖說一切諸法，常無所說。是名菩薩修大涅槃，成就第五

具足多聞。 

「善男子！若有善男子、善女人，為大涅槃具足成就如是

五事，難作能作、難忍能忍、難施能施。 

云何菩薩難作能作？若聞有人食一胡麻得阿耨多羅三藐

三菩提者，信是語故，乃至無量阿僧祇劫常食一麻。若聞入火

得阿耨多羅三藐三菩提者，於無量劫在阿鼻地獄入熾火聚，是

名菩薩難作能作。 

云何菩薩難忍能忍？若聞受苦、手杖刀石斫打因緣，得大

涅槃，即於無量阿僧祇劫身具受之，不以為苦，是名菩薩難忍

能忍。 

云何菩薩難施能施？若聞能以國城、妻子、頭目髓腦，惠

施於人，得阿耨多羅三藐三菩提者，即於無量阿僧祇劫，以其

所有國城、妻子、頭目髓腦，惠施於人，是名菩薩難施能施。 

菩薩雖復難作能作，終不念言是我所作；難施能施，亦復

如是。善男子！譬如父母惟有一子，愛之甚重，以好衣裳、上

妙甘饍，隨時將養，令無所乏。其子若於是父母所，生輕慢心，

惡口罵辱。父母愛故不生瞋恨，亦不念言我與是兒衣服飲食。

菩薩摩訶薩亦復如是，視諸眾生猶如一子，若子遇病父母亦病，

為求醫藥勤而療之，病既差已，終不生念，我為是兒療治病苦。 

菩薩亦爾，見諸眾生遇煩惱病，生愛念心而為說法，以聞

法故諸煩惱斷，煩惱斷已終不念言，我為眾生斷諸煩惱。若生



31 
 

此念，終不得成阿耨多羅三藐三菩提。惟作是念，無一眾生我

為說法，令斷煩惱。菩薩摩訶薩於諸眾生不瞋不喜。何以故？

善能修習空三昧故。菩薩若修空三昧者，當於誰所生瞋生喜？

善男子！譬如山林猛火所焚，若人斫伐或為水漂，而是林木當

於誰所生瞋生喜？菩薩摩訶薩亦復如是，於諸眾生無瞋無喜。

何以故？修空三昧故。」 

 

爾時光明遍照高貴德王菩薩摩訶薩白佛言：「世尊！一切

諸法，性自空耶？空空故空。若性自空者，不應修空，然後見

空。云何如來言以修空而見空也？若性自不空，雖復修空，不

能令空。」 

「善男子！一切諸法性本自空。何以故？一切法性不可得

故。善男子！色性不可得。云何色性？色性者，非地、水、火、

風，不離地、水、火、風，非青黃赤白，不離青黃赤白，非有

非無，云何當言色有自性？以性不可得，故說為空。一切諸法

亦復如是，以相似相續故，凡夫見已，說言諸法性不空寂。菩

薩摩訶薩具足五事，是故見法性本空寂。善男子！若有沙門及

婆羅門，見一切法性不空者，當知是人，非是沙門、非婆羅門，

不得修習般若波羅蜜，不得入於大般涅槃，不得現見諸佛菩薩，

是魔眷屬。善男子！一切諸法，性本自空，亦因菩薩修習空故，

見諸法空。善男子！如一切法性無常故，滅能滅之。若非無常，

滅不能滅。有為之法有生相故生能生之，有滅相故滅能滅之。

一切諸法有苦相故，苦能令苦。善男子！如鹽性醎能醎異物，

石蜜性甘能甘異物，苦酒性酢能酢異物，薑本性辛能辛異物，

訶梨勒苦能苦異物，菴羅果醈能醈異物，毒性能害令異物害，

甘露之性令人不死，若合異物亦能不死。菩薩修空亦復如是，

以修空故，見一切法性皆空寂。」 



32 
 

光明遍照高貴德王菩薩復作是言：「世尊！若鹽能令非醎

作醎，修空三昧若如是者，當知是定非善、非妙，其性顛倒。

若空三昧惟見空者，定是無法，為何所見？」 

「善男子！是空三昧見不空法，能令空寂，然非顛倒。如

鹽非醎作醎，是空三昧亦復如是，不空作空。善男子！貪是有

性，非是空性。貪若是空，眾生不應以是因緣墮於地獄；若墮

地獄，云何貪性當是空耶？善男子！色性是有。何等色性？所

謂顛倒。以顛倒故，眾生生貪。若是色性非顛倒者，云何能令

眾生生貪？以生貪故，當知色性非不是有。以是義故，修空三

昧非顛倒也。善男子！一切凡夫，若見女人即生女相。菩薩不

爾，雖見女人不生女相，以不生相貪則不生，貪不生故非顛倒

也。以世間人見有女相故，菩薩隨說言有女人。若見男時，說

言是女，則是顛倒。是故我為闍提說言：『汝婆羅門，若以晝

為夜，是即顛倒。以夜為晝是亦顛倒。』晝為晝相，夜為夜相，

云何顛倒？  

善男子！一切菩薩住九地者，見法有性，以是見故，不見

佛性，若見佛性，則不復見一切法性。以修如是空三昧故，不

見法性，以不見故，則見佛性。諸佛菩薩有二種說：一者有性，

二者無性。為眾生故說有法性，為諸賢聖說無法性。為不空者

見法空故，修空三昧，令得見空。無法性者亦修空，故空。以

是義故，修空見空。善男子！汝言見空，空是無法，為何所見

者？善男子！如是，如是，菩薩摩訶薩實無所見。無所見者即

無所有，無所有者即一切法。菩薩摩訶薩修大涅槃，於一切法

悉無所見。若有見者不見佛性，不能修習般若波羅蜜，不得入

於大般涅槃，是故菩薩見一切法性無所有。 

善男子！菩薩不但因見三昧而見空也，般若波羅蜜亦空，

禪波羅蜜亦空，毘梨耶波羅蜜亦空，羼提波羅蜜亦空，尸波羅



33 
 

蜜亦空，檀波羅蜜亦空，色亦空、眼亦空、識亦空，如來亦空、

大般涅槃亦空，是故菩薩見一切法皆悉是空。是故我在迦毘羅

城告阿難言：『汝莫愁惱悲泣啼哭。』阿難即言：『如來世尊！

我今眷屬悉皆死喪，云何當得不愁啼耶？如來與我俱生此城，

俱同釋種，親戚眷屬，云何如來獨不愁惱，光顏更顯？』善男

子！我復告言：『阿難！汝見迦毘真實而有，我見空寂悉無所

有。汝見釋種悉是親戚，我修空故悉無所見。以是因緣汝生愁

苦，我身容顏益更光顯。』諸佛菩薩修習如是空三昧故，不生

愁惱，是名菩薩修大涅槃微妙經典，成就具足第九功德。 

  

「善男子！云何菩薩修大涅槃微妙經典，具足最後第十功

德？善男子！菩薩修習三十七品，入大涅槃，常、樂、我、淨，

為諸眾生分別解說大涅槃經，顯示佛性。若須陀洹、斯陀含、

阿那含、阿羅漢、辟支佛、菩薩，信是語者，悉得入於大般涅

槃。若不信者，輪迴生死。」 

爾時光明遍照高貴德王菩薩白佛言：「世尊！何等眾生於

是經中不生恭敬？」 

「善男子！我涅槃後，有聲聞弟子，愚癡破戒，喜生鬪諍，

捨十二部經，讀誦種種外道典籍、文頌、手筆，受畜一切不淨

之物，言是佛聽。如是之人，以好栴檀貿易凡木，以金易鍮石，

銀易白鑞，絹易氀褐，以甘露味易於惡毒。云何栴檀貿易凡木？

如我弟子為供養故，向諸白衣演說經法，白衣情逸，不喜聽聞，

白衣處高，比丘在下，兼以種種餚饍飲食而供給之，猶不肯聽，

是名栴檀貿易凡木。云何以金貿易鍮石？鍮石喻色、聲、香、

味、觸，金喻於戒。我諸弟子以色因緣，破所受戒，是名以金

貿易鍮石。云何以銀易於白鑞？銀喻十善，鑞喻十惡。我諸弟

子放捨十善，行十惡法，是名以銀貿易白鑞。云何以絹貿易氀



34 
 

褐？氀褐喻於無慚無愧，絹喻慚愧。我諸弟子放捨慚愧，習無

慚愧，是名以絹貿易氀褐。云何甘露貿易毒藥？毒藥喻於種種

利養，甘露喻於諸無漏法。我諸弟子為利養故，向諸白衣若自

讚譽，言得無漏，是名甘露貿易毒藥。 

「以如是等惡比丘故，是大涅槃微妙經典廣行流布於閻浮

提。當是時也，有諸弟子，受持讀誦書寫是經廣說流布，當為

如是諸惡比丘之所殺害。時惡比丘共相聚集，立嚴峻制：『若

有受持大涅槃經，書寫讀誦分別說者，一切不得共住共坐，談

論語言。何以故？涅槃經者非佛所說，邪見所造，邪見之人即

是六師。六師經典非佛經典。所以者何？一切諸佛悉說諸法無

常、無我、無樂、無淨。若言諸法常、樂、我，淨，云何當是

佛所說經？諸佛菩薩聽諸比丘畜種種物，六師所說不聽弟子畜

一切物，如是之義，云何當是佛之所說？諸佛菩薩不制弟子斷

牛五味及以食肉，六師不聽食五種鹽、五種牛味及以脂血，若

斷是者，云何當是佛之正典？諸佛菩薩說於三乘，而是經中純

說一乘，謂大涅槃，如此之言云何當是佛之正典？諸佛畢竟入

於涅槃，是經言佛常樂我淨，不入涅槃，是經不在十二部數，

即是魔說，非是佛說。』善男子！如是之人雖我弟子，不能信

順是涅槃經。善男子！當爾之時若有眾生信此經典乃至半句，

當知是人，真我弟子。因如是信，即見佛性，入於涅槃。」 

爾時光明遍照高貴德王菩薩白佛言：「世尊！善哉，善哉！

如來今日善能開示大涅槃經。世尊！我因是事，即得悟解大涅

槃經一句半句，以解一句至半句故見少佛性。如佛所說，我亦

當得入大涅槃。」 

「是名菩薩修大涅槃微妙經典，具足成就第十功德。」 

大般涅槃經卷第二十六 

 



35 
 

大般涅槃經卷第二十七 

北涼天竺三藏曇無讖譯  

師子吼菩薩品第十一之一 

爾時佛告一切大眾：「諸善男子！汝等若疑，有佛、無佛，

有法、無法，有僧、無僧，有苦、無苦，有集、無集，有滅、

無滅，有道、無道，有實、無實，有我、無我，有樂、無樂，

有淨、無淨，有常、無常，有乘、無乘，有性、無性，有眾生、

無眾生，有有、無有，有真、無真，有因、無因，有果、無果，

有作、無作，有業、無業，有報、無報者，今恣汝所問吾，當

為汝分別解說。善男子！我實不見，若天、若人、若魔、若梵、

若沙門、若婆羅門，有來問我不能答者。」 

爾時會中有一菩薩名師子吼，即從座起，斂容整服，前禮

佛足，長跪叉手，白佛言：「世尊！我適欲問，如來大慈復垂

聽許？」 

爾時佛告諸大眾言：「諸善男子！汝等今當於是菩薩，深

生恭敬、尊重讚歎，應以種種香花伎樂、瓔珞幡蓋、衣服飲食、

臥具醫藥、房舍殿堂，而供養之，迎來送去。所以者何？是人

已於過去諸佛深種善根，福德成就，是故今於我前欲師子吼。 

「善男子！如師子王，自知身力，牙爪鋒芒，四足踞地，

安住巖穴，振尾出聲，若有能具如是諸相，當知是則能師子吼。

真師子王，晨朝出穴，頻申欠呿，四向顧望，發聲震吼，為十

一事。何等十一？一為欲壞實非師子詐作師子故，二為欲試自

身力故，三為欲令住處淨故，四為諸子知處所故，五為群輩無

怖心故，六為眠者得覺寤故，七為一切放逸諸獸不放逸故，八

為諸獸來依附故，九為欲調大香象故，十為教告諸子息故，十

一為欲莊嚴自眷屬故。一切禽獸聞師子吼，水性之屬潛沒深淵，



36 
 

陸行之類藏伏窟穴，飛者墮落，諸大香象怖走失糞。諸善男子！

如彼野干雖逐師子至于百年，終不能作師子吼也。若師子子，

始滿三年，則能哮吼如師子王。 

「善男子！如來正覺智慧牙爪，四如意足、六波羅蜜滿足

之身，十力雄猛，大悲為尾，安住四禪清淨窟宅，為諸眾生而

師子吼，摧破魔軍。示眾十力，開佛行處，為諸邪見作歸依所，

安撫生死怖畏之眾，覺寤無明睡眠眾生，行惡法者為作悔心。

開示邪見一切眾生，令知六師非師子吼故，破富蘭那等憍慢心

故，為令二乘生悔心故，為教五住諸菩薩等生大力心故，為令

正見四部之眾於彼邪見四部徒眾不生怖畏故，從聖行、梵行、

天行窟宅，頻申而出，為欲令彼諸眾生等破憍慢故欠呿，為令

諸眾生等生善法故四向顧望，為令眾生得四無礙故四足踞地，

為令眾生具足安住尸波羅蜜故，故師子吼。師子吼者名決定說，

一切眾生悉有佛性，如來常住無有變易。善男子！聲聞緣覺雖

復隨逐如來世尊無量百千阿僧祇劫，而亦不能作師子吼。十住

菩薩若能修行是三行處，當知是則能師子吼。諸善男子！是師

子吼菩薩摩訶薩，今欲如是大師子吼，是故汝等應當深心供養

恭敬、尊重讚歎。」 

爾時世尊告師子吼菩薩摩訶薩言：「善男子！汝若欲問今

可隨意。」 

師子吼菩薩摩訶薩白佛言：「世尊！云何為佛性？以何義

故名為佛性？何故復名常樂我淨？若一切眾生有佛性者，何故

不見一切眾生所有佛性？十住菩薩住何等法，不了了見？佛住

何等法，而了了見？十住菩薩以何等眼，不了了見？佛以何眼

而了了見？」  

佛言：「善男子！善哉，善哉！若有人能為法諮啟，則為

具足二種莊嚴：一者智慧，二者福德。若有菩薩具足如是二莊



37 
 

嚴者，則知佛性，亦復解知名為佛性，乃至能知十住菩薩以何

眼見，諸佛世尊以何眼見。」 

師子吼菩薩言：「世尊！云何名為智慧莊嚴？云何名為福

德莊嚴？」 

「善男子！慧莊嚴者，謂從一地乃至十地，是名慧莊嚴。

福德莊嚴者，謂檀波羅蜜乃至般若非般若波羅蜜。復次善男子！

慧莊嚴者，所謂諸佛菩薩。福德莊嚴者，謂聲聞緣覺九住菩薩。 

「復次善男子！福德莊嚴者，有為、有漏、有有、有果報、

有礙、非常，是凡夫法。慧莊嚴者，無為、無漏、無無、無果

報、無礙、常住。善男子！汝今具足是二莊嚴，是故能問甚深

妙義，我亦具足是二莊嚴，能答是義。」 

師子吼菩薩摩訶薩言：「世尊！若有菩薩具足如是二莊嚴

者，則不應問一種、二種。云何世尊說言能答一種二種？所以

者何？一切諸法無一、二種。一種、二種者，是凡夫相。」 

佛言：「善男子！若有菩薩無二種莊嚴，則不能知一種、

二種。若有菩薩具二莊嚴，則能解知一種、二種。若言諸法無

一、二者，是義不然。何以故？若無一、二，云何得說一切諸

法無一、無二？善男子！若言一、二是凡夫相，是乃名為十住

菩薩，非凡夫也。何以故？一者名為涅槃，二者名為生死。何

故一者名為涅槃？以其常故。何故二者名為生死？愛、無明故。

常涅槃者，非凡夫相。生死二者，亦非凡夫相。以是義故，具

二莊嚴者能問能答。 

「善男子！汝問云何為佛性者？諦聽，諦聽！吾當為汝分

別解說。善男子！佛性者名第一義空，第一義空名為智慧。所

言空者，不見空與不空。智者見空及與不空、常與無常、苦之

與樂、我與無我。空者一切生死，不空者謂大涅槃；乃至無我

者即是生死，我者謂大涅槃。見一切空，不見不空，不名中道；



38 
 

乃至見一切無我，不見我者，不名中道，中道者名為佛性。以

是義故，佛性常恒、無有變易，無明覆故，令諸眾生不能得見。

聲聞緣覺見一切空，不見不空；乃至見一切無我，不見於我。

以是義故，不得第一義空，不得第一義空故，不行中道，無中

道故，不見佛性。善男子！不見中道者，凡有三種：一者定樂

行，二者定苦行，三者苦樂行。定樂行者，所謂菩薩摩訶薩憐

愍一切諸眾生故，雖復處在阿鼻地獄，如三禪樂。定苦行者，

謂諸凡夫。苦樂行者，謂聲聞、緣覺，聲聞緣覺行於苦樂，作

中道想。以是義故，雖有佛性而不能見。如汝所問，以何義故

名佛性者？善男子！佛性者，即是一切諸佛阿耨多羅三藐三菩

提中道種子。復次善男子！道有三種，謂下、上、中。下者梵

天，無常謬見是常。上者生死無常謬見是常，三寶是常橫計無

常。何故名上？能得最上阿耨多羅三藐三菩提故。中者名第一

義空，無常見無常，常見於常。第一義空，不名為下。何以故？

一切凡夫所不得故。不名為上。何以故？即是下故。諸佛菩薩

所修之道，不上、不下，以是義故，名為中道。 

「復次善男子！生死本際，凡有二種：一者無明，二者有

愛。是二中間，則有生老病死之苦，是名中道，如是中道能破

生死，故名為中。以是義故，中道之法名為佛性，是故佛性常

樂我淨。以諸眾生不能見故，無常無樂、無我無淨，佛性實非

無常無樂、無我無淨。善男子！譬如貧人，家有寶藏，是人不

見，以不見故，無常無樂、無我無淨。有善知識而語之言：『汝

舍宅中，有金寶藏，何故如是貧窮困苦、無常無樂、無我無淨？』

即以方便令彼得見。以得見故，是人即得常樂我淨。佛性亦爾，

眾生不見，以不見故，無常無樂、無我無淨。有善知識諸佛菩

薩，以方便力，種種教告，令彼得見，以得見故，眾生即得常

樂我淨。 



39 
 

「復次善男子！眾生起見，凡有二種：一者常見，二者斷

見。如是二見不名中道，無常無斷乃名中道。無常無斷，即是

觀照十二因緣智，如是觀智是名佛性。二乘之人雖觀因緣，猶

亦不得名為佛性。佛性雖常，以諸眾生無明覆故，不能得見。

又未能渡十二因緣河，猶如兔馬。何以故？不見佛性故。善男

子！是觀十二因緣智慧，即是阿耨多羅三藐三菩提種子，以是

義故，十二因緣名為佛性。善男子！譬如胡瓜名為熱病。何以

故？能為熱病作因緣故。十二因緣亦復如是。善男子！佛性者，

有因有因因，有果有果果。有因者即十二因緣，因因者即是智

慧，有果者即是阿耨多羅三藐三菩提，果果者即是無上大般涅

槃。善男子！譬如無明為因，諸行為果，行因識果，以是義故，

彼無明體亦因、亦因因，識亦果、亦果果。佛性亦爾。善男子！

以是義故，十二因緣不出不滅、不常不斷、非一非二、不來不

去、非因非果。善男子！是因非果如佛性，是果非因如大涅槃。

是因是果，如十二因緣所生之法。非因非果名為佛性。非因果

故，常恒無變。以是義故，我經中說十二因緣其義甚深，無知

無見，不可思惟，乃是諸佛菩薩境界，非諸聲聞緣覺所及。以

何義故甚深甚深？眾生業行不常不斷而得果報，雖念念滅而無

所失，雖無作者而有作業，雖無受者而有果報，受者雖滅果不

敗亡，無有慮知和合而有。一切眾生雖與十二因緣共行而不見

知，不見知故無有終始，十住菩薩惟見其終不見其始，諸佛世

尊見始見終。以是義故，諸佛了了得見佛性。善男子！一切眾

生不能見於十二因緣，是故輪轉。善男子！如蠶作繭，自生自

死。一切眾生亦復如是，不見佛性故，自造結業，流轉生死，

猶如拍毬。善男子！是故我於諸經中說：『若有人見十二緣者，

即是見法。見法者，即是見佛，佛者即是佛性。何以故？一切

諸佛以此為性。』 



40 
 

「善男子！觀十二緣智，凡有四種：一者下，二者中，三

者上，四者上上。下智觀者不見佛性，以不見故得聲聞道。中

智觀者不見佛性，以不見故得緣覺道。上智觀者見不了了，不

了了故住十住地。上上智觀者見了了故，得阿耨多羅三藐三菩

提道。以是義故，十二因緣名為佛性。佛性者即第一義空，第

一義空名為中道，中道者即名為佛，佛者名為涅槃。」 

爾時師子吼菩薩摩訶薩白佛言：「世尊！若佛與佛性無差

別者，一切眾生何用修道？」 

佛言：「善男子！如汝所問，是義不然。佛與佛性雖無差

別，然諸眾生悉未具足。善男子！譬如有人惡心害母，害已生

悔，三業雖善，是人故名地獄人也。何以故？是人定當墮地獄

故。是人雖無地獄陰界諸入，猶故得名為地獄人。善男子！是

故我於諸經中說：『若見有人修行善者，名見天人。修行惡者，

名見地獄。何以故？定受報故。』善男子！一切眾生定得阿耨

多羅三藐三菩提故，是故我說一切眾生悉有佛性；一切眾生真

實未有三十二相、八十種好，以是義故，我於此經而說是偈： 

「『本有今無，本無今有。三世有法，無有是處。』  

「善男子！有者凡有三種：一未來有，二現在有，三過去

有。一切眾生未來之世，當有阿耨多羅三藐三菩提，是名佛性。

一切眾生現在悉有煩惱諸結，是故現在無有三十二相、八十種

好。一切眾生過去之世有斷煩惱，是故現在得見佛性。以是義

故，我常宣說一切眾生悉有佛性，乃至一闡提等亦有佛性。一

闡提等無有善法，佛性亦善，以未來有故，一闡提等悉有佛性。

何以故？一闡提等定當得成阿耨多羅三藐三菩提故。善男子！

譬如有人家有乳酪，有人問言：『汝有蘇耶？』答言：『我有酪，

實非蘇，以巧方便定當得故，故言有蘇。』眾生亦爾，悉皆有

心，凡有心者，定當得成阿耨多羅三藐三菩提。以是義故，我



41 
 

常宣說一切眾生悉有佛性。 

「善男子！畢竟有二種：一者莊嚴畢竟，二者究竟畢竟。

一者世間畢竟，二者出世畢竟。莊嚴畢竟者，六波羅蜜。究竟

畢竟者，一切眾生所得一乘，一乘者名為佛性，以是義故，我

說一切眾生悉有佛性，一切眾生悉有一乘，以無明覆故不能得

見。善男子！如欝單越、三十三天，果報覆故，此間眾生不能

得見。佛性亦爾，諸結覆故，眾生不見。 

復次善男子！佛性者即首楞嚴三昧，性如醍醐，即是一切

諸佛之母。以首楞嚴三昧力故，而令諸佛常樂我淨。一切眾生

悉有首楞嚴三昧，以不修行故不得見，是故不能得成阿耨多羅

三藐三菩提。善男子！首楞嚴三昧者，有五種名：一者首楞嚴

三昧，二者般若波羅蜜，三者金剛三昧，四者師子吼三昧，五

者佛性；隨其所作，處處得名。善男子！如一三昧得種種名，

如禪名四禪，根名定根，力名定力，覺名定覺，正名正定。八

大人覺名為定覺，首楞嚴定亦復如是。 

「善男子！一切眾生具足三定，謂上、中、下。上者謂佛

性也，以是故言，一切眾生悉有佛性。中者一切眾生具足初禪，

有因緣時則能修習，若無因緣則不能修。因緣二種：一謂火災，

二謂破欲界結，以是故言一切眾生悉具中定。下定者，十大地

中心數定也，以是故言，一切眾生悉具下定。一切眾生悉有佛

性，煩惱覆故不能得見，十住菩薩雖見一乘，不知如來是常住

法，以是故言十地菩薩雖見佛性而不明了。善男子！首楞者名

一切畢竟，嚴者名堅，一切畢竟而得堅固名首楞嚴，以是故言

首楞嚴定名為佛性。 

「善男子！我於一時住尼連禪河，告阿難言：『我今欲洗，

汝可取衣及以澡豆。』我既入水，一切飛鳥水陸之屬悉來觀我，

爾時復有五百梵志來在河邊，因到我所各相謂言：『云何而得



42 
 

金剛之身？若使瞿曇不說斷見，我當從其啟受齋法。』善男子！

我於爾時以他心智，知是梵志心之所念，告梵志言：『云何謂

我說於斷見？』彼梵志言：『瞿曇先於處處經中說諸眾生悉無

有我。既言無我，云何而言非斷見耶？若無我者，持戒者誰？

破戒者誰？』佛言：『我亦不說一切眾生悉無有我，我常宣說

一切眾生悉有佛性，佛性者豈非我耶？以是義故，我不說斷見。

一切眾生不見佛性故，無常、無我、無樂、無淨，如是則名說

斷見也。』時諸梵志聞說佛性即是我故，即發阿耨多羅三藐三

菩提心，尋時出家修菩提道。一切飛鳥水陸之屬亦發無上菩提

之心，既發心已，尋得捨身。善男子！是佛性者實非我也，為

眾生故說名為我。 

「善男子！如來有因緣故，說無我為我，真實無我，雖作

是說，無有虛妄。善男子！有因緣故，說我為無我，而實有我。

為世界故，雖說無我，而無虛妄。佛性無我，如來說我，以其

常故。如來是我，而說無我，得自在故。」 

爾時師子吼菩薩摩訶薩白佛言：「世尊！若一切眾生悉有

佛性，如金剛力士者，以何義故，一切眾生不能得見？」 

佛言：「善男子！譬如色法，雖有青黃赤白之異、長短質

像，盲者不見。雖復不見，亦不得言無青黃赤白、長短質像。

何以故？盲雖不見，有目見故。佛性亦爾，一切眾生雖不能見，

十住菩薩見少分故，如來全見。十住菩薩所見佛性如夜見色，

如來所見如晝見色。善男子！譬如瞎者見色不了，有善良醫而

為治目，以藥力故得了了見。十住菩薩亦復如是，雖見佛性不

能明了，以首楞嚴三昧力故，能得明了。善男子！若有人見一

切諸法無常、無我、無樂、無淨，見非一切法無常、無我、無

樂、無淨，如是之人不見佛性。一切者名為生死，非一切者名

為三寶。聲聞緣覺見一切法無常、無我、無樂、無淨，非一切



43 
 

法亦見無常、無我、無樂、無淨，以是義故，不見佛性。十住

菩薩見一切法無常、無我、無樂、無淨，非一切法分見常樂我

淨，以是義故，十分之中得見一分。諸佛世尊見一切法無常、

無我、無樂、無淨，非一切法見常樂我淨，以是義故，見於佛

性，如觀掌中阿摩勒果。以是義故，首楞嚴定名為畢竟。善男

子！譬如初月，雖不可見，不得言無。佛性亦爾，一切凡夫雖

不得見，亦不得言無佛性也。 

「善男子！佛性者，所謂十力、四無所畏、大悲、三念處。

一切眾生悉有三種破煩惱故，然後得見一闡提等，破一闡提，

然後能得十力、四無所畏、大悲、三念處。以是義故，我常宣

說一切眾生悉有佛性。 

「善男子！十二因緣，一切眾生等共有之，亦內亦外。何

等十二？過去煩惱名為無明，過去業者則名為行。現在世中，

初始受胎，是名為識。入胎五分，四根未具，名為名色。具足

四根，未名觸時，是名六入。未別苦樂，是名為觸。染習一愛，

是名為受。習近五欲，是名為愛。內外貪求，是名為取。為內

外事，起身口意業，是名為有。現在世識，名未來生。現在名

色、六入、觸、受，名未來世老病死也。是名十二因緣。善男

子！一切眾生雖有如是十二因緣，或有未具。如歌羅邏時死，

則無十二。從生乃至老死，得具十二。色界眾生無三種受、三

種觸、三種愛，無有老病，亦得名為具足十二。無色眾生無色

乃至無有老病，亦得名為具足十二。以定得故，故名眾生平等

具有十二因緣。善男子！佛性亦爾，一切眾生定當得成阿耨多

羅三藐三菩提故，是故我說一切眾生悉有佛性。 

「善男子！雪山有草名為忍辱，牛若食者則出醍醐。更有

異草，牛若食者，則無醍醐，雖無醍醐，不可說言雪山之中無

忍辱草。佛性亦爾，雪山者名為如來，忍辱草者名大涅槃，異



44 
 

草者十二部經，眾生若能聽受諮啟大般涅槃，則見佛性。十二

部中雖不聞有，不可說言無佛性也。善男子！佛性者，亦色非

色、非色非非色，亦相非相、非相非非相，亦一非一、非一非

非一，非常非斷、非非常非非斷，亦有亦無、非有非無，亦盡

非盡、非盡非非盡，亦因亦果、非因非果，亦義非義、非義非

非義，亦字非字、非字非非字。 

云何為色？金剛身故。云何非色？十八不共，非色法故。

云何非色非非色？色非色無定相故。 

云何為相？三十二相故。云何非相？一切眾生相不現故。

云何非相非非相？相非相不決定故。 

云何為一？一切眾生悉一乘故。云何非一？說三乘故。云

何非一非非一？無數法故。 

云何非常？從緣見故。云何非斷？離斷見故。云何非非常

非非斷？無終始故。 

云何為有？一切眾生悉皆有故。云何為無？從善方便而得

見故。云何非有非無？虛空性故。 

云何名盡？得首楞嚴三昧故。云何非盡？以其常故。云何

非盡非非盡？一切盡相斷故。 

云何為因？以了因故。云何為果？果決定故。云何非因非

果？以其常故。 

云何為義？悉能攝取義無礙故。云何非義？不可說故。云

何非義非非義？畢竟空故。 

云何為字？有名稱故。云何非字？名無名故。云何非字非

非字？斷一切字故。 

云何非苦非樂？斷一切受故。 

云何非我？未能具得八自在故。云何非非我？以其常故。

云何非我非非我？不作不受故。 



45 
 

云何為空？第一義空故。云何非空？以其常故。云何非空

非非空？能為善法作種子故。 

「善男子！若有人能思惟解了大涅槃經如是之義，當知是

人則見佛性。佛性者不可思議，乃是諸佛如來境界，非諸聲聞

緣覺所知。善男子！佛性者非陰界入、非本無今有、非已有還

無，從善因緣眾生得見。譬如黑鐵，入火則赤，出冷還黑，而

是黑色，非內非外，因緣故有。佛性亦爾，一切眾生煩惱火滅，

則得聞見。善男子！如種滅已，芽則得生，而是芽性，非內非

外，乃至花果亦復如是，從緣故有。善男子！是大涅槃微妙經

典，成就具足無量功德。佛性亦爾，悉是無量無邊功德之所成

就。」 

爾時師子吼菩薩摩訶薩言：「世尊！菩薩具足成就幾法，

得見佛性而不明了？諸佛世尊成就幾法，得了了見？」 

「善男子！菩薩具足成就十法，雖見佛性，而不明了。云

何為十？一者少欲、二者知足、三者寂靜、四者精進、五者正

念、六者正定、七者正慧、八者解脫、九者讚歎解脫、十者以

大涅槃教化眾生。」 

師子吼菩薩言：「世尊！少欲、知足有何差別？」 

「善男子！少欲者，不求不取；知足者，得少之時心不悔

恨。少欲者，少有所欲；知足者，但為法事心不愁惱。善男子！

欲者有三：一者惡欲，二者大欲，三者欲欲。惡欲者，若有比

丘心生貪欲：『欲為一切大眾上首，令一切僧隨逐我後，令諸

四部悉皆供養恭敬讚歎、尊重於我。令我先為四眾說法，皆令

一切信受我語。亦令國王、大臣、長者，皆恭敬我，令我大得

衣服飲食、臥具醫藥、上妙屋宅。』為生死欲，是名惡欲。云

何大欲？若有比丘生於欲心：『云何當令四部之眾，悉皆知我

得初住地乃至十住？得阿耨多羅三藐三菩提？得阿羅漢果乃



46 
 

至須陀洹果？我得四禪乃至四無閡智？』為於利養，是名大欲。

欲欲者，若有比丘，欲生梵天、魔天、自在天、轉輪聖王，若

剎利、居士、若婆羅門皆得自在。為利養故，是名欲欲。若不

為是三種惡欲之所害者，是名少欲。欲者名為二十五愛，無有

如是二十五愛，是名少欲。不求未來所欲之事，是名少欲；得

而不著是名知足。不求恭敬，是名少欲；得不積聚，是名知足。 

「善男子！亦有少欲不名知足，有知足不名少欲，有亦少

欲亦知足，有不知足不少欲。少欲者，謂須陀洹。知足者，謂

辟支佛。少欲知足者，謂阿羅漢。不少欲不知足者，所謂菩薩。

善男子！少欲知足復有二種：一者善，二者不善。不善者所謂

凡夫，善者聖人菩薩。一切聖人雖得道果，不自稱說，不稱說

故，心不惱恨，是名知足。善男子！菩薩摩訶薩修習大乘大涅

槃經欲見佛性，是故修習少欲知足。 

「云何寂靜？寂靜有二：一者心靜，二者身靜。身寂靜者，

終不造作身三種惡；心寂靜者，亦不造作意三種惡；是則名為

身心寂靜。身寂靜者，終不親近四眾，不預四眾所有事業；心

寂靜者，終不修習貪欲、瞋恚、愚癡；是則名為身心寂靜。或

有比丘身雖寂靜，心不寂靜。有心寂靜，身不寂靜。有身心寂

靜。又有身心俱不寂靜。身寂靜心不寂靜者，或有比丘坐禪靜

處，遠離四眾，心常積集貪欲、瞋癡，是名身寂靜心不寂靜。

心寂靜身不寂靜者，或有比丘親近四眾、國王大臣，斷貪恚癡，

是名心寂靜身不寂靜。身心寂靜者，謂佛菩薩。身心不寂靜者，

謂諸凡夫。何以故？凡夫之人，身心雖靜，不能深觀無常無樂、

無我無淨，以是義故，凡夫之人不能寂靜身口意業。一闡提輩、

犯四重禁、作五逆罪，如是之人，亦不得名身心寂靜。 

「云何精進？若有比丘欲令身口意業清淨，遠離一切諸不

善業，修習一切諸善業者，是名精進。是勤精進者，繫念六處，



47 
 

所謂佛、法、僧、戒、施、天，是名正念。具正念者，所得三

昧，是名正定。具正定者，觀見諸法猶如虛空，是名正慧。具

正慧者，遠離一切煩惱諸結，是名解脫。得解脫者，為諸眾生

稱美解脫，言是解脫常恒不變，是名讚歎解脫。解脫即是無上

大般涅槃，涅槃者即是煩惱諸結火滅。又涅槃者，名為室宅。

何以故？能遮煩惱惡風雨故。又涅槃者，名為歸依，何以故？

能過一切諸怖畏故。又涅槃者，名為洲渚。何以故？四大暴河

不能漂故。何等為四？一者欲暴、二者有暴、三者見暴、四者

無明暴，是故涅槃名為洲渚。又涅槃者，名畢竟歸。何以故？

能得一切畢竟樂故。若有菩薩摩訶薩成就具足如是十法，雖見

佛性而不明了。 

「復次善男子！出家之人有四種病，是故不得四沙門果。

何等四病？謂四惡欲：一為衣欲、二為食欲、三為臥具欲、四

為有欲，是名四惡欲。是出家病有四良藥能療是病，謂糞掃衣

能治比丘為衣惡欲，乞食能破為食惡欲，樹下能破臥具惡欲，

身心寂靜能破比丘為有惡欲。以是四藥除是四病，是名聖行。

如是聖行，則得名為少欲知足。寂靜者有四種樂。何等為四？

一者出家樂，二寂靜樂，三永滅樂，四畢竟樂。得是四樂，名

為寂靜；具四精進，故名精進；具四念處，故名正念；具四禪

故，故名正定；見四聖實故，故名正慧；永斷一切煩惱結故，

故名解脫；呵說一切煩惱過故，故名讚歎解脫。善男子！菩薩

摩訶薩安住具足如是十法，雖見佛性而不明了。 

「復次善男子！菩薩摩訶薩聞是經已，親近修習，遠離一

切世間之事，是名少欲。既出家已不生悔心，是名知足。既知

足已，近空閑處遠離憒閙，是名寂靜。不知足者不樂空閑，夫

知足者常樂空寂，於空寂處常作是念：『一切世間悉謂我得沙

門道果，然我今者實未能得，我今云何誑惑於人？』作是念已，



48 
 

精勤修習沙門道果，是名精進。親近修習大涅槃者，是名正念。

隨順天行，是名正定。安住是定，正見正知，是名正慧。正見

知者能得遠離煩惱結縛，是名解脫。十住菩薩為眾生故稱美涅

槃，是則名為讚歎解脫。善男子！菩薩摩訶薩安住具足如是十

法，雖見佛性而不明了。 

「復次善男子！夫少欲者，若有比丘住空寂處，端坐不臥，

或住樹下，或在塚間，或在露處，隨有草地而坐其上，乞食而

食，隨得為足；或一坐食，不過一食；惟畜三衣、糞衣、毳衣；

是名少欲。既行是事，心不生悔，是名知足。修空三昧，是名

寂靜。得四果已，於阿耨多羅三藐三菩提，心不休息，是名精

進。繫心思惟如來常恒，無有變易，是名正念。修八解脫，是

名正定。得四無礙，是名正慧。遠離七漏，是名解脫。稱美涅

槃無有十相，名讚歎解脫。十相者，謂生、老、病、死、色、

聲、香、味、觸、無常。遠離十相者名大涅槃。善男子！是名

菩薩摩訶薩安住具足如是十法，雖見佛性而不明了。 

「復次善男子！為多欲故，親近國王、大臣、長者、剎利、

婆羅門、毘舍、首陀，自稱我得須陀洹果乃至阿羅漢果；為利

養故行住坐臥乃至大小便利；若見檀越，猶行恭敬接引語言。

破惡欲者名為少欲。雖未能壞諸結煩惱，而能同於如來行處，

是名知足。善男子！如是二法，乃是念、定近因緣也，常為師

宗同學所讚。我亦常於處處經中，稱美讚歎如是二法。若能具

足是二法者，則得近於大涅槃門及五種樂，是名寂靜。堅持戒

者，名為精進。有慚愧者，名為正念。不見心相，名為正定。

不求諸法性相因緣，是名正慧。無有相故，煩惱則斷，是名解

脫。稱美如是大涅槃經，名讚歎解脫。善男子！是名菩薩摩訶

薩安住十法，雖見佛性而不明了。  

「善男子！如汝所言，十住菩薩以何眼故，雖見佛性而不



49 
 

了了？諸佛世尊以何眼故，見於佛性而得了了？善男子！慧眼

見故，不得明了；佛眼見故，故得明了。為菩提行故，則不了

了；若無行故，則得了了。住十住故雖見不了；住不住故則得

了了。菩薩摩訶薩智慧因故，見不了了；諸佛世尊斷因果故，

見則了了。一切覺者名為佛性，十住菩薩不得名為一切覺故，

是故雖見而不明了。善男子！見有二種：一者眼見，二者聞見。

諸佛世尊眼見佛性，如於掌中觀阿摩勒果。十住菩薩聞見佛性

故不了了，十住菩薩唯能自知定得阿耨多羅三藐三菩提，而不

能知一切眾生悉有佛性。◎ 

「◎善男子！復有眼見，諸佛如來、十住菩薩眼見佛性。

復有聞見，一切眾生乃至九地聞見佛性。菩薩若聞一切眾生悉

有佛性，心不生信，不名聞見。善男子！若有善男子、善女人，

欲見如來，應當修習十二部經，受持讀誦、書寫解說。」 

師子吼菩薩摩訶薩言：「世尊！一切眾生不能得知如來心

相，當云何觀，而得知耶？」 

「善男子！一切眾生實不能知如來心相，若欲觀察而得知

者，有二因緣：一者眼見，二者聞見。 

若見如來所有身業，當知是則為如來也，是名眼見； 

若觀如來所有口業，當知是則為如來也，是名聞見。 

若見色貌一切眾生無與等者，當知是則為如來也，是名眼

見； 

若聞音聲微妙最勝，不同眾生所有音聲，當知是則為如來

也，是名聞見。 

若見如來所作神通，為為眾生，為為利養？若為眾生，不

為利養，當知是則為如來也，是名眼見； 

若觀如來以他心智觀眾生時，為利養說？為眾生說？若為

眾生，不為利養，當知是則為如來也，是名聞見。 



50 
 

云何如來而受是身？何故受身？為誰受身？是名眼見； 

若觀如來云何說法？何故說法？為誰說法？是名聞見。 

以身惡業加之不瞋，當知是則為如來也，是名眼見； 

以口惡業加之不恚，當知是則為如來也，是名聞見。 

若見菩薩初生之時，於十方面各行七步，摩尼跋陀、富那

跋陀鬼神大將，執持幡蓋，震動無量無邊世界，金光晃曜彌滿

虛空，難陀龍王及跋難陀以神通力浴菩薩身，諸天形像承迎禮

拜，阿私陀仙合掌恭敬。盛年捨欲，如棄涕唾，不為世樂之所

迷惑，出家修道樂於閑寂，為破邪見六年苦行，於諸眾生平等

無二，心常在定初無散亂，相好嚴麗莊飾其身，所遊之處丘墟

皆平，衣服離身四寸不墮，行時直視不顧左右，所食之物物無

完過，坐起之處草不動亂。為調眾生故往說法，心無憍慢，是

名眼見。  

若聞菩薩行七步已，唱如是言：『我今此身最是後邊。』

阿私陀仙合掌而言：『大王當知，悉達太子，定當得成阿耨多

羅三藐三菩提，終不在家作轉輪王。何以故？相明了故。轉輪

聖王相不明了。悉達太子身相炳著，是故必得阿耨多羅三藐三

菩提。』見老病死復作是言：『一切眾生甚可憐愍，常與如是

生老病死共相隨逐，而不能觀常行於苦，我當斷之。』從阿羅

邏五通仙人受無想定，既成就已，後說其非。從欝陀伽仙受非

有想非無想定，既成就已，說非涅槃是生死法。六年苦行無所

剋獲，即作是言：『修是苦行空無所得，若是實者我應得之，

以虛妄故我無所得，是名邪術非正道也。』既成道已，梵天勸

請：『惟願如來當為眾生廣開甘露說無上法。』佛言：『梵王！

一切眾生常為煩惱之所障覆，不能受我正法之言。』梵王復言：

『世尊！一切眾生凡有三種，所謂利根、中根、鈍根。利根能

受，惟願為說。』佛言：『梵王！諦聽，諦聽！我今當為一切



51 
 

眾生開甘露門。』即於波羅㮏國轉正法輪，宣說中道。一切眾

生不破諸結，非不能破，非破非不破，故名中道。不度眾生，

非不能度，是名中道。非一切成，亦非不成，是名中道。凡有

所說，不自言師，不言弟子，是名中道。說不為利，非不得果，

是名中道。正語實語、時語真語，言不虛發，微妙第一。如是

等法，是名聞見。 

善男子！如來心相實不可見。若有善男子、善女人，欲見

如來，應當依是二種因緣。」◎ 

大般涅槃經卷第二十七 

 

大般涅槃經卷第二十八 

北涼天竺三藏曇無讖譯  

師子吼菩薩品第十一之二 

◎爾時師子吼菩薩摩訶薩白佛言：「世尊！如先所說，菴

羅果喻四種人等。有人行細，心不正實。有人心細，行不正實。

有人心細，行亦正實。有人心不細，行不正實。是初二種，云

何可知？如佛所說，雖依是二，不可得知。」 

佛言：「善哉，善哉！善男子！菴羅果喻二種人等，實難

可知。以難知故，我經中說，當與共住；住若不知，當與久處；

久處不知，當以智慧；智若不知，當深觀察；以觀察故，則知

持戒及以破戒。善男子！具是四事，共住、久處、智慧、觀察，

然後得知持戒破戒。善男子！戒有二種，持戒亦二：一究竟戒、

二不究竟。有人以因緣故受持禁戒，智者當觀是人持戒，為為

利養？為究竟持？善男子！如來戒者無有因緣，是故得名為究

竟戒。以是義故，菩薩雖為諸惡眾生之所傷害，不生恚礙，是

故如來得名成就畢竟持戒、究竟持戒。善男子！我昔一時，與



52 
 

舍利弗及五百弟子，俱共止住摩伽陀國瞻婆大城。時有獵師追

逐一鴿，是鴿惶怖，至舍利弗影，猶故戰慄如芭蕉樹，至我影

中身心安隱，恐怖得除。是故當知如來世尊畢竟持戒，乃至身

影猶有是力。善男子！不究竟戒，尚不能得聲聞緣覺，何況能

得阿耨多羅三藐三菩提？ 

「復有二種：一為利養，二為正法。為利養故，受持禁戒，

當知是戒不見佛性及以如來，雖聞佛性及如來名，猶不得名為

聞見也。若為正法受持禁戒，當知是戒能見佛性及以如來，是

名眼見，亦名聞見。 

復有二種：一者根深難拔，二者根淺易動。若能修習空無

相願，是名根深難拔。若不修習是三三昧，雖復修習為二十五

有，是名根淺易動。 

復有二種：一為自身，二為眾生。為眾生者，能見佛性及

以如來。持戒之人復有二種：一者性自能持，二者須他教勅。

若受戒已，經無量世初不漏失，或值惡國、遇惡知識、惡時、

惡世，聞邪惡法、邪見同止。爾時雖無受戒之法，修持如本，

無所毀犯，是名性自能持。若遇師僧白四羯磨，然後得戒，雖

得戒已，要憑和上、諸師、同學、善友誨喻，乃知進止，聽法

說法備諸威儀，是名須他教勅。善男子！性能持者，眼見佛性

及以如來，亦名聞見。戒復有二：一聲聞戒，二菩薩戒。從初

發心乃至得成阿耨多羅三藐三菩提，是名菩薩戒。若觀白骨乃

至證得阿羅漢果，是名聲聞戒。若有受持聲聞戒者，當知是人

不見佛性及以如來。若有受持菩薩戒者，當知是人得阿耨多羅

三藐三菩提，能見佛性、如來、涅槃。」 

師子吼菩薩言：「世尊！何因緣故，受持禁戒？」 

佛言：「善男子！為心不悔故。何故不悔？為受樂故。何

故受樂？為遠離故。何故遠離？為安隱故。何故安隱？為禪定



53 
 

故。何故禪定？為實知見故。何故為實知見？為見生死諸過患

故。何故為見於生死過患？為心不貪著故。何故為心不貪著？

為得解脫故。何故為得解脫？為得無上大涅槃故。何故為得大

般涅槃？為得常樂我淨法故。何故為得常樂我淨？為得不生不

滅故。何故為得不生不滅？為見佛性故。是故菩薩性自能持究

竟淨戒。善男子！持戒比丘雖不發願求不悔心，不悔之心自然

而得。何以故？法性爾故。雖不求樂、遠離安隱、真實知見，

見生死過，心不貪著。解脫涅槃、常樂我淨、不生不滅，見於

佛性而自然得。何以故？法性爾故。」 

師子吼菩薩言：「世尊！若因持戒得不悔果，因於解脫得

涅槃果者，戒則無因，涅槃無果。戒若無因，則名為常。涅槃

有因，則是無常。若爾者，涅槃則為本無今有。若本無今有，

是為無常，猶如然燈。涅槃若爾，云何得名我樂淨耶？」 

佛言：「善男子！善哉，善哉！汝以曾於無量佛所種諸善

根，能問如來如是深義。善男子！不失本念，乃如是問也。我

憶往昔過無量劫，波羅㮏城有佛出世，號曰善得。爾時彼佛三

億歲中演說如是大涅槃經，我時與汝，俱在彼會，我以是事諮

問彼佛。爾時如來為眾生故，三昧正受，未答此義。善哉，大

士！乃能憶念如是本事。諦聽，諦聽，當為汝說。戒亦有因，

謂聽正法。聽正法者是亦有因，謂近善友。近善友者是亦有因，

所謂信心。信心者是亦有因，因有二種：一者聽法，二思惟義。

善男子！信心者因於聽法，聽法者因於信心。如是二法，亦因、

亦因因，亦果、亦果果。善男子！譬如尼乾立拒舉瓶，互為因

果不得相離。善男子！如無明緣行，行緣無明。是無明行，亦

因、亦因因，亦果、亦果果。乃至生緣老死，老死緣生，是生

老死，亦因、亦因因，亦果、亦果果。善男子！生能生法，不

能自生，不自生故，由生生生；生生不自生，復賴生故生。是



54 
 

故二生，亦因，亦因因，亦果、亦果果。善男子！信心、聽法，

亦復如是。 

「善男子！是果非因謂大涅槃。何故名果？是上果故、沙

門果故、婆羅門果故、斷生死故、破煩惱故，是故名果。為諸

煩惱之所呵責，是故涅槃名果，煩惱者名為過過。善男子！涅

槃無因，而體是果。何以故？無生滅故、無所作故、非有為故、

是無為故、常不變故、無處所故、無始終故。善男子！若涅槃

有因，則不得稱為涅槃也。槃者言因，般涅言無，無有因故，

故稱涅槃。」 

師子吼菩薩言：「如佛所說，涅槃無因，是義不然。若言

無者，則合六義：一者畢竟無故，故名為無，如一切法無我、

無我所。二者有時無故，故名為無，如世人言，河池無水、無

有日月。三者少故，故名為無，如世人言，食中少醎，名為無

醎，甘漿少甜，名為無甜。四者無受故，故名為無，如旃陀羅

不能受持婆羅門法，是故名為無婆羅門。五者受惡法故，故名

為無，如世人言，受惡法者不名沙門及婆羅門，是故名為無有

沙門及婆羅門。六者不對故，故名為無，譬如無白，名之為黑，

無有明故，名之無明。世尊！涅槃亦爾，有時無因，故名涅槃。」 

佛言：「善男子！汝今所說如是六義，何故不引畢竟無者

以喻涅槃？乃取有時無耶？善男子！涅槃之體畢竟無因，猶如

無我及無我所。善男子！世法、涅槃終不相對，是故六事不得

為喻。善男子！一切諸法悉無有我，而此涅槃真實有我，以是

義故，涅槃無因，而體是果，是因非果，名為佛性。非因生故，

是因非果。非沙門果，故名非果。何故名因？以了因故。善男

子！因有二種：一者生因，二者了因。能生法者，是名生因；

燈能了物，故名了因。煩惱諸結，是名生因；眾生父母，是名

了因。如穀子等是名生因；地水糞等是名了因。復有生因，謂



55 
 

六波羅蜜、阿耨多羅三藐三菩提。復有了因，謂佛性、阿耨多

羅三藐三菩提。復有了因，謂六波羅蜜、佛性。復有生因，謂

首楞嚴三昧、阿耨多羅三藐三菩提。復有了因，謂八正道、阿

耨多羅三藐三菩提。復有生因，所謂信心、六波羅蜜。」 

師子吼菩薩言：「世尊！如佛所說，見於如來及以佛性，

是義云何？世尊！如來之身無有相貌，非長非短、非白非黑，

無有方所，不在三界，非有為相，非眼識識，云何可見？佛性

亦爾。」 

佛言：「善男子！佛身二種：一者常，二者無常。無常者，

為欲度脫一切眾生，方便示現，是名眼見。常者，如來世尊解

脫之身，亦名眼見，亦名聞見。佛性亦二：一者可見，二不可

見。可見者，十住菩薩、諸佛世尊。不可見者，一切眾生。眼

見者，謂十住菩薩、諸佛如來，眼見眾生所有佛性。聞見者，

一切眾生、九住菩薩，聞有佛性如來之身。  

復有二種：一者是色，二者非色。色者，如來解脫，非色

者，如來永斷諸色相故。佛性二種：一者是色，二者非色。色

者，阿耨多羅三藐三菩提，非色者，凡夫乃至十住菩薩，十住

菩薩見不了了，故名非色。善男子！佛性者復有二種：一者是

色，二者非色。色者，謂佛菩薩，非色者，一切眾生。色者，

名為眼見，非色者，名為聞見。佛性者非內、非外，雖非內外，

然非失壞，故名眾生悉有佛性。」 

師子吼菩薩言：「世尊！如佛所說，一切眾生悉有佛性，

如乳中有酪。金剛力士、諸佛佛性如淨醍醐，云何如來說言佛

性非內非外？」 

佛言：「善男子！我亦不說乳中有酪，酪從乳生故言有酪。」 

「世尊！一切生法各有時節。」 

「善男子！乳時無酪，亦無生蘇、熟蘇、醍醐，一切眾生



56 
 

亦謂是乳，是故我言乳中無酪。如其有者，何故不得二種名字？

如人二能，言金、鐵師。酪時無乳、生蘇、熟蘇及以醍醐，眾

生亦謂是酪，非乳、非生熟蘇及以醍醐，亦復如是。善男子！

因有二種：一者正因，二者緣因。正因者，如乳生酪，緣因者，

如醪煖等。從乳生故，故言乳中而有酪性。」 

師子吼菩薩言：「世尊！若乳無酪性，角中亦無，何故不

從角中生耶？」 

「善男子！角亦生酪。何以故？我亦說言緣因有二：一醪、

二煖。角性煖故，亦能生酪。」 

師子吼言：「世尊！若角能生酪，求酪之人何故求乳而不

取角？」 

佛言：「善男子！是故我說正因、緣因。」 

師子吼菩薩言：「若使乳中本無酪性，今方有者。乳中本

無菴摩羅樹，何故不生？二俱無故。」 

「善男子！乳亦能生菴摩羅樹。若以乳灌，一夜之中增長

五尺，以是義故，我說二因。善男子！若一切法一因生者，可

得難言，乳中何故不能出生菴摩羅樹？善男子！猶如四大，為

一切色而作因緣，然色各異，差別不同。以是義故，乳中不生

菴摩羅樹。」 

「世尊！如佛所說，有二因者，正因、緣因。眾生佛性為

是何因？」 

「善男子！眾生佛性亦二種因：一者正因，二者緣因。正

因者謂諸眾生，緣因者謂六波羅蜜。」 

師子吼言：「世尊！我今定知乳有酪性。何以故？我見世

間求酪之人，唯取於乳，終不取水，是故當知乳有酪性。」 

「善男子！如汝所問，是義不然。何以故？一切眾生欲見

面像，即便取刀。」 



57 
 

師子吼言：「世尊！以是義故，乳有酪性。若刀無面像，

何故取刀？」 

佛言：「善男子！若此刀中定有面像，何故顛倒，豎則見

長，橫則見闊？若是自面，何故見長？若是他面，何得稱言是

己面像？若因己面，見他面者，何故不見驢馬面像？」 

師子吼言：「世尊！眼光到彼，故見面長。」 

佛言：「善男子！而此眼光實不到彼。何以故？近遠一時

俱得見故，不見中間所有物故。善男子！光若到彼而得見者，

一切眾生悉見於火，何故不燒？如人遠見白物，不應生疑鶴耶？

幡耶？人耶？樹耶？若光到者，云何得見水精中物、淵中魚石？

若不到見，何故得見水精中物，而不得見壁外之色。是故若言

眼光到彼而見長者，是義不然。善男子！如汝所言，乳有酪者，

何故賣乳之人但取乳價，不責酪直。賣草馬者，但取馬價，不

責駒直。善男子！世間之人，無子息故，故求娉婦。婦若懷妊，

不得言女。若言是女，有兒性故，故應娉者，是義不然。何以

故？若有兒性亦應有孫，若有孫者則是兄弟。何以故？一腹生

故。是故我言女無兒性。若其乳中有酪性者，何故一時不見五

味？若樹子中有尼拘陀五丈質者，何故一時不見芽莖、枝葉、

花果形色之異？善男子！乳色時異、味異、果異，乃至醍醐亦

復如是，云何可說乳有酪性？ 

「善男子！譬如有人明當服蘇，今已患臭。若言乳中定有

酪性，亦復如是。善男子！譬如有人，有筆紙墨，和合成字。

而是紙中本無有字，以本無故假緣而成；若本有者，何須眾緣？

譬如青黃，合成綠色，當知是二，本無緣性；若本有者，何須

合成？善男子！譬如眾生因食得命，而此食中實無有命。若本

有命，未食之時，食應是命。善男子！一切諸法本無有性，以

是義故我說是偈： 



58 
 

「『本無今有，本有今無。三世有法，無有是處。』 

「善男子！一切諸法，因緣故生，因緣故滅。善男子！若

諸眾生內有佛性者，一切眾生應有佛身，如我今也。眾生佛性

不破不壞、不牽不捉、不繫不縛。如眾生中所有虛空，一切眾

生悉有虛空，無罣礙故，各不自見有此虛空。若使眾生無虛空

者，則無去來、行住坐臥、不生不長，以是義故，我經中說一

切眾生有虛空界，虛空界者，是名虛空。眾生佛性亦復如是，

十住菩薩少能見之，如金剛珠。善男子！眾生佛性諸佛境界，

非是聲聞緣覺所知。一切眾生不見佛性，是故常為煩惱繫縛，

流轉生死。見佛性故，諸結煩惱所不能繫，解脫生死，得大涅

槃。」 

師子吼菩薩言：「世尊！一切眾生有佛性性，如乳中酪性。

若乳無酪性，云何佛說有二種因，一者正因、二者緣因？緣因

者，一醪、二煖。虛空無性，故無緣因。」 

佛言：「善男子！若使乳中定有酪性者，何須緣因？」 

師子吼菩薩言：「世尊！以有性故，故須緣因。何以故？

欲明見故，緣因者即是了因。世尊！譬如闇中先有諸物，為欲

見故，以燈照了。若本無者，燈何所照？如泥中有瓶，故須人、

水、輪、繩、杖等而為了因。如尼拘陀子，須地、水、糞而作

了因。乳中醪煖，亦復如是，須作了因。是故雖先有性，要假

了因，然後得見，以是義故，定知乳中先有酪性。」 

「善男子！若使乳中定有酪性者，即是了因。若是了因，

復何須了？善男子！若是了因，性是了者，常應自了；若自不

了，何能了他？若言了因有二種性：一者自了、二者了他，是

義不然。何以故？了因一法，云何有二？若有二者，乳亦應二。

若使乳中無二相者，云何了因而獨有二？」 

師子吼言：「世尊！如世人言，我共八人，了因亦爾，自



59 
 

了、了他。」 

佛言：「善男子！了因若爾，則非了因。何以故？數者能

數自色、他色，故得言八。而此色性，自無了相，無了相故，

要須智性，乃數自他。是故了因，不能自了，亦不了他。善男

子！一切眾生有佛性者，何故修習無量功德？若言修習是了因

者，已同酪壞。若言因中定有果者，戒、定、智慧，則無增長。

我見世人本無禁、戒、禪定、智慧，從師受已，漸漸增益。若

言師教是了因者，當師教時，受者未有戒、定、智慧。若是了

者，應了未有，云何乃了？戒、定、智慧令得增長？」 

師子吼菩薩言：「世尊！若了因無者，云何得名有乳有酪？」 

「善男子！世間答難凡有三種：一者轉答，如先所說，何

故名戒？以不悔故，乃至為得大涅槃故。二者默然答，如有梵

志來問我言，我是常耶？我時默然。三者疑答，如此經中，若

了因有二，乳中何故不得有二？善男子！我今轉答。如世人言，

有乳酪者以定得故，是故得名有乳有酪，佛性亦爾，有眾生有

佛性，以當見故。」 

師子吼言：「世尊！如佛所說，是義不然。過去已滅，未

來未到，云何名有？若言當有名為有者，是義不然。如世間人，

見無兒息，便言無兒。一切眾生無佛性者，云何說言一切眾生

悉有佛性？」 

佛言：「善男子！過去名有，譬如種橘，芽生子滅，芽亦

甘甜，乃至生果，味亦如是，熟已乃醋。善男子！而是醋味，

子芽乃至生果悉無，隨本熟時，形色相貌則生醋味，而是醋味

本無今有，雖本無今有，非不因本。如是本子，雖復過去，故

得名有。以是義故，過去名有。 

云何復名未來為有？譬如有人種植胡麻，有人問言：『何

故種此？』答言：『有油。』實未有油，胡麻熟已，收子熬烝、



60 
 

擣壓，然後乃得出油。當知是人非虛妄也。以是義故，名未來

有。 

云何復名過去有耶？善男子！譬如有人，私屏罵王，經歷

年歲，王乃聞之。聞已即問：『何故見罵？』答言：『大王。我

不罵也。何以故？罵者已滅。』王言：『罵者，我、身二俱存

在，云何言滅？』以是因緣喪失身命。善男子！是二實無，而

果不滅，是名過去有。  

云何復名未來有耶？譬如有人，往陶師所，問有瓶不？答

言有瓶。而是陶師實未有瓶，以有泥故，故言有瓶，當知是人

非妄語也。乳中有酪、眾生佛性，亦復如是。欲見佛性，應當

觀察時節形色，是故我說一切眾生悉有佛性，實不虛妄。」 

師子吼言：「一切眾生無有佛性者，云何而得阿耨多羅三

藐三菩提？以正因故，故令眾生得阿耨多羅三藐三菩提。何等

正因？所謂佛性。世尊！若尼拘陀子，無尼拘陀樹者，何故名

為尼拘陀子，而不名為佉陀羅子？世尊！如瞿曇姓不得稱為阿

坻耶姓，阿坻耶姓亦復不得稱瞿曇姓。尼拘陀子亦復如是，不

得稱為佉陀羅尼子，佉陀羅尼子不得稱為尼拘陀子。猶如世尊

不得捨離瞿曇種姓，眾生佛性亦復如是，以是義故，當知眾生

悉有佛性。」 

佛言：「善男子！若言子中有尼拘陀者，是義不然。如其

有者，何故不見？善男子！如世間物，有因緣故不可得見。云

何因緣？謂遠不可見，如空中鳥跡。近不可見，如人眼睫。壞

故不見，如根敗者。亂想故不見，如心不專一。細故不見，如

小微塵。障故不見，如雲表星。多故不見，如稻聚中麻。相似

故不見，如豆在豆聚。尼拘陀樹不同如是八種因緣，如其有者，

何故不見？若言細障故不見者，是義不然。何以故？樹相麁故。

若言性細，云何增長？若言障故不可見者，常應不見。本無麁



61 
 

相，今則見麁。當知是麁本無其性，本無見性今則可見，當知

是見亦本無性。子亦如是，本無有樹，今則有之，當有何咎？」 

師子吼言：「如佛所說，有二種因：一者正因，二者了因。

尼拘陀子以地、水、糞作了因故，令細得麁。」 

佛言：「善男子！若本有者，何須了因？若本無性，了何

所了？若尼拘陀中本無麁相，以了因故乃生麁者，何故不生佉

陀羅樹？二俱無故。善男子！若細不見者，麁應可見。譬如一

塵，則不可見、多塵和合則應可見。如是子中麁應可見。何以

故？是中已有芽、莖、花、果，一一果中有無量子，一一子中

有無量樹，是故名麁，有是麁故，故應可見。善男子！若尼拘

陀子，有尼拘陀性，而生樹者，眼見是子為火所燒，如是燒性

亦應本有；若本有者，樹不應生。若一切法本有生滅，何故先

生後滅不一時耶？以是義故，當知無性。」 

師子吼菩薩言：「世尊！若尼拘陀子，本無樹性而生樹者，

是子何故不出於油？二俱無故。」 

「善男子！如是子中亦能生油，雖無本性，因緣故有。」 

師子吼言：「何故不名胡麻油耶？」 

「善男子！非胡麻故。善男子！如火緣生火、水緣生水，

雖俱從緣，不能相有。尼拘陀子及胡麻油亦復如是，雖俱從緣，

各不相生。尼拘陀子，性能治冷。胡麻油者，性能治風。善男

子！譬如甘蔗，因緣故生。石蜜、黑蜜，雖俱一緣，色貌各異，

石蜜治熱，黑蜜治冷。」 

師子吼菩薩言：「世尊！如其乳中無有酪性，麻無油性，

尼拘陀子無有樹性，泥無瓶性，一切眾生無佛性者，如佛先說

一切眾生悉有佛性，是故應得阿耨多羅三藐三菩提者，是義不

然。何以故？人天無性。以無性故，人可作天，天可作人，以

業因緣，不以性故。菩薩摩訶薩以業因緣故，得阿耨多羅三藐



62 
 

三菩提。若諸眾生有佛性者，何因緣故，一闡提等斷諸善根，

墮于地獄？若菩提心是佛性者，一闡提等不應能斷；若可斷者，

云何得言佛性是常？若非常者，不名佛性。若諸眾生有佛性者，

何故名為初發心耶？云何而言是毘跋致、阿毘跋致？毘跋致者

當知是人無有佛性。世尊！菩薩摩訶薩一心趣向阿耨多羅三藐

三菩提，大慈大悲，見生老病死煩惱過患，觀大涅槃無生老死

煩惱諸過，信於三寶及業果報，受持禁戒，如是等法名為佛性。

若離是法有佛性者，何須是法而作因緣？世尊！如乳不假緣必

當成酪，生蘇不爾要待因緣，所謂人功、水瓶、攢繩。眾生亦

爾，有佛性者，應離因緣得阿耨多羅三藐三菩提。若定有者，

行人何故見三惡苦、生、老、病、死，而生退心。亦不須修六

波羅蜜，即應得成阿耨多羅三藐三菩提，如乳非緣而得成酪。

然非不因六波羅蜜而得成於阿耨多羅三藐三菩提，以是義故，

當知眾生悉無佛性。如佛先說僧寶是常，如其常者，則非無常；

非無常者，云何而得阿耨多羅三藐三菩提？僧若常者，云何復

言一切眾生悉有佛性？世尊！若使眾生從本已來無菩提心，亦

無阿耨多羅三藐三菩提心，後方有者，眾生佛性亦應如是，本

無後有。以是義故，一切眾生應無佛性。」 

佛言：「善哉，善哉！善男子！汝已久知佛性之義，為眾

生故作如是問。一切眾生實有佛性。汝言眾生若有佛性，不應

而有初發心者，善男子！心非佛性。何以故？心是無常，佛性

常故。汝言何故有退心者？實無退心。心若有退，終不能得阿

耨多羅三藐三菩提，以遲得故名之為退。此菩提心實非佛性。

何以故？一闡提等斷於善根，墮地獄故。若菩提心是佛性者，

一闡提輩則不得名一闡提也。菩提之心，亦不得名為無常也。

是故定知菩提之心實非佛性。 

「善男子！汝言眾生若有佛性，不應假緣，如乳成酪者，



63 
 

是義不然。何以故？若言五緣成於生蘇，當知佛性亦復如是。

譬如眾石，有金、有銀、有銅、有鐵，俱稟四大，一名一實，

而其所出各各不同。要假眾緣，眾生福德、爐冶人功，然後出

生，是故當知本無金性。眾生佛性不名為佛，以諸功德因緣和

合，得見佛性，然後得佛。汝言眾生悉有佛性，何故不見者？

是義不然。何以故？以諸因緣未和合故。善男子！以是義故，

我說二因，正因、緣因。正因者名為佛性，緣因者發菩提心。

以二因緣，得阿耨多羅三藐三菩提，如石出金。 

「善男子！汝言僧常，一切眾生無佛性者，善男子！僧名

和合，和合有二：一者世和合，二者第一義和合。世和合者名

聲聞僧，義和合者名菩薩僧。世僧無常，佛性是常。如佛性常，

義僧亦爾。復次有僧謂法和合，法和合者謂十二部經，十二部

經常，是故我說法、僧是常。善男子！僧名和合，和合者名十

二因緣，十二因緣中亦有佛性，十二因緣常。佛性亦爾，是故

我說僧有佛性。又復僧者謂諸佛和合，是故我說僧有佛性。 

「善男子！汝言眾生若有佛性，云何有退、有不退者？諦

聽，諦聽！我當為汝分別解說。善男子！菩薩摩訶薩有十三法，

則便退轉。何等十三？一者心不信；二者不作心；三者疑心；

四者悋惜身財；五者於涅槃中生大怖畏，云何乃令眾生永滅；

六者心不堪忍；七者心不調柔；八者愁惱；九者不樂；十者放

逸；十一者自輕己身；十二者自見煩惱無能壞者；十三者不樂

進趣菩提之法。善男子！是名十三法，令諸菩薩退轉菩提。 

復有六法壞菩提心。何等為六？一者悋法、二者於諸眾生

起不善心、三者親近惡友、四者不勤精進、五者自大憍慢、六

者營務世業。如是六法則能破壞菩提之心。善男子！有人得聞

諸佛世尊是人天師，於眾生中最上無比，勝於聲聞辟支佛等。

法眼明了，見法無礙，能度眾生於大苦海，聞已即復發大誓願。



64 
 

如其世間有如是人，我亦當得。以是因緣，發阿耨多羅三藐三

菩提心，或復為他之所教誨發菩提心。或聞菩薩阿僧祇劫修行

苦行，然後乃得阿耨多羅三藐三菩提。聞已思惟：『我今不堪

如是苦行，云何能得？』是故有退。 

「善男子！復有五法退菩提心。何等為五？一者樂在外道

出家、二者不修大慈之心、三者好求法師過惡、四者常樂處在

生死、五者不憙受持讀誦書寫解說十二部經，是名五法退菩提

心。復有二法退菩提心。何等為二？一者貪樂五欲、二者不能

恭敬尊重三寶。以如是等眾因緣故，退菩提心。 

「云何復名不退之心？有人聞佛能度眾生生老病死，不從

師諮，自然修習得阿耨多羅三藐三菩提。若菩提道是可得者，

我當修習必令得之。以是因緣發菩提心，所作功德若多若少，

悉以迴向阿耨多羅三藐三菩提，作是誓願：『願我常得親近諸

佛及佛弟子，常聞深法五情完具，若遇苦難不失是心。復願諸

佛及諸弟子，常於我所生歡喜心，具五善根。若諸眾生斫伐我

身、斬截手足、頭目支節，當於是人生大慈心，深自喜慶，如

是諸人為我增長菩提因緣，若無是者，我當何緣而得成就阿耨

多羅三藐三菩提。』 

復發是願：『莫令我得無根、二根、女人之身，不繫屬人、

不遭惡主、不屬惡王、不生惡國，若得好身種姓真正，多饒財

寶不生憍慢，令我常聞十二部經，受持讀誦、書寫解說。若為

眾生有所演說，願令受者敬信無疑，常於我所不生惡心。寧當

少聞，多解義味，不願多聞，於義不了。願作心師，不師於心，

身口意業不與惡交，能施一切眾生安樂，身戒心慧不動如山，

欲為受持無上正法，於身命財不生慳悋。不淨之物不為福業，

正命自活心無邪諂，受恩常念，小恩大報。善知世中所有事藝，

善解眾生方俗之言，讀誦書寫十二部經，不生懈怠懶墮之心。



65 
 

若諸眾生不樂聽聞，方便引接，令彼樂聞。言常柔軟，口不宣

惡，不和合眾能令和合，有憂怖者令離憂怖，飢饉之世令得豐

足，疾病之世作大醫王，病藥所須財寶自在，令疾病者悉得除

愈。刀兵之劫，有大力勢斷其殘害，令無遺餘。能斷眾生種種

怖畏，所謂若死、閉繫、打擲、水火王賊、貧窮破戒、惡名惡

道，如是等畏，悉當斷之。父母師長深生恭敬，怨憎之中生大

慈心，常修六念、空三昧門、十二因緣、生滅等觀，出息入息、

天行梵行及以聖行，金剛三昧、首楞嚴定，無三寶處令我自得

寂靜之心。若其身心受大苦時，莫失無上菩提之心，莫以聲聞

辟支佛心而生知足。無三寶處常在外道法中出家，為破邪見不

習其道，得法自在，得心自在。於有為法，了了見過，令我怖

畏二乘道果，如惜命者怖畏捨身，為眾生故樂處三惡。如諸眾

生樂忉利天，為一一人於無量劫受地獄苦，心不生悔。見他得

利，不生妬心，常生歡喜，如自得樂。若值三寶，當以衣服、

飲食臥具、房舍醫藥、燈明花香、伎樂幡蓋、七寶供養。若受

佛戒，堅固護持，終不生於毀犯之想。若聞菩薩難行苦行，其

心歡喜不生悔恨，自識往世宿命之事，終不造作貪瞋癡業。不

為果報而集因緣，於現在樂不生貪著。』善男子！若有能發如

是願者，是名菩薩終不退失菩提之心。亦名施主，能見如來，

明了佛性，能調眾生度脫生死，善能護持無上正法，能得具足

六波羅蜜。善男子！以是義故，不退之心不名佛性。◎ 

「◎善男子！汝不可以有退心故，言諸眾生無有佛性。譬

如二人俱聞他方有七寶山，山有清泉，其味甘美，有能到者，

永斷貧窮，服其水者，增壽萬歲，唯路懸遠，嶮阻多難。時彼

二人，俱欲共往，一人莊嚴種種行具，一則空往無所齎持。相

與前進，路值一人，多齎寶貨七珍具足。二人便前問言：『仁

者！彼土實有七寶山耶？』其人答言：『實有不虛，我已獲寶，



66 
 

飲服其水，唯患路嶮多有盜賊，沙鹵棘刺乏於水草，往者千萬，

達者甚少。』聞是事已，一人即悔，尋作是言：『路既懸遠，

艱難非一，往者無量，達者無幾，而我云何當能到彼？我今產

業粗自供足，若涉斯路，或失身命，身命不全，長壽安在？』

一人復言：『有人能過，我亦能過。若得果達，則得如願，採

取珍寶，飲服甘水。如其不達，以死為期。』是時二人，一則

悔還，一則前進到彼山所，多獲財寶，如願服水，多齎所有，

還其所止，奉養父母，賑給宗親。時悔還者見是事已，心中生

熱：『彼去已還，我何為住？』即便莊嚴，涉道而去。  

七寶山者喻大涅槃，甘美之水喻於佛性，其二人者喻二菩

薩初發道心，嶮惡道者喻於生死，所逢人者喻佛世尊，有盜賊

者喻於四魔，沙鹵棘刺喻諸煩惱，無水草者喻不修習菩提之道，

一人還者喻退轉菩薩，其直往者喻不退菩薩。善男子！眾生佛

性常住不變，猶彼嶮道，不可說言人悔還故，令道無常，佛性

亦爾。善男子！菩提道中終無退者。善男子！如向悔者，見其

先伴獲寶而還，勢力自在，供養父母，給足宗親，多受安樂。

見是事已，心中生熱，即復莊嚴復道還去，不惜身命，堪忍眾

難，遂便到彼七寶山中，退轉菩薩亦復如是。善男子！一切眾

生定當得成阿耨多羅三藐三菩提，以是義故，我經中說，一切

眾生，乃至五逆、犯四重禁及一闡提，悉有佛性。」 

師子吼言：「世尊！云何菩薩有退、不退？」 

「善男子！若有菩薩修習如來三十二相業因緣者，得名不

退，得名菩薩摩訶薩也，名不動轉、名為憐愍一切眾生、名勝

一切聲聞緣覺、名阿毘跋致。 

「善男子！若菩薩摩訶薩持戒不動，施心不移，安住實語

如須彌山，以是業緣，得足下平，如奩底相。 

「若菩薩摩訶薩於父母所、和上、師長乃至畜生，以如法



67 
 

財供養供給，以是業緣得成足下千輻輪相。 

「若菩薩摩訶薩不殺不盜，於父母、師長常生歡喜，以是

業緣得成三相：一者手指纖長，二者足跟長，三者其身方直。

如是三相，同一業緣。 

「若菩薩摩訶薩修四攝法攝取眾生，以是業緣，得網縵指，

如白鵝王。 

「若菩薩摩訶薩，父母、師長若病苦時，自手洗拭，捉持

案摩，以是業緣，得手足軟。 

「若菩薩摩訶薩持戒聞法，惠施無厭，以是業緣，得節踝

𦟛滿身毛上靡。  

「若菩薩摩訶薩專心聽法，演說正教，以是業緣，得鹿王

𨄔。 

「若菩薩摩訶薩於諸眾生不生害心，飲食知足常樂，惠施

瞻病給藥，以是業緣，其身圓滿如尼拘陀樹。立手過膝，頂有

肉髻，無見頂相。 

「若菩薩摩訶薩見怖畏者為作救護，見裸跣者施與衣服，

以是業緣得陰藏相。 

「若菩薩摩訶薩親近智者，遠離愚人，善憙問答，掃治行

路，以是業緣，皮膚細軟，身毛右旋。 

「若菩薩摩訶薩常以衣服飲食、臥具醫藥、香花燈明施人，

以是業緣，得身金色，常光明曜。 

「若菩薩摩訶薩行施之時，所珍之物能捨不悋，不觀福田

及非福田，以是業緣，得七處滿相。 

「若菩薩摩訶薩布施之時，心不生疑，以是業緣，得柔軟

聲。 

「若菩薩摩訶薩如法求財，以用布施，以是業緣，得缺骨

充滿，師子上身，臂肘𦟛纖。 



68 
 

「若菩薩摩訶薩遠離兩舌、惡口、恚心，以是業緣，得四

十牙齒白淨齊密。 

「若菩薩摩訶薩於諸眾生修大慈悲，以是業緣，得二牙

相。 

「若菩薩摩訶薩常作是願：『有來求者，隨意給與。』以

是業緣，得師子頰。 

「若菩薩摩訶薩隨諸眾生所須飲食悉皆與之，以是業緣得

味中上味。 

「若菩薩摩訶薩自修十善，兼以化人，以是業緣，得廣長

舌。 

「若菩薩摩訶薩不訟彼短、不謗正法，以是業緣，得梵音

聲。 

「若菩薩摩訶薩見諸怨憎，生於喜心，以是業緣，得目睫

紺色。 

「若菩薩摩訶薩不隱他德，稱揚其善，以是業緣，得白毫

相。 

「善男子！若菩薩摩訶薩修習如是三十二相業因緣時，則

得不退菩提之心。◎ 

「◎善男子，一切眾生不可思議，諸佛境界、業果、佛性，

亦不可思議。何以故？如是四法，皆悉是常，以是常故不可思

議。一切眾生煩惱覆障，故名為常；斷常煩惱故，故名無常。

若言一切眾生常者，何故修習八聖道分為斷眾苦？眾苦若斷則

名無常，所受之樂則名為常。是故我言，一切眾生煩惱覆障不

見佛性，以不見故不得涅槃。」◎  

大般涅槃經卷第二十八 

 



69 
 

大般涅槃經卷第二十九 

北涼天竺三藏曇無讖譯  

師子吼菩薩品第十一之三 

◎師子吼言：「世尊！如佛所說，一切諸法有二種因：一

者正因，二者緣因。以是二因，應無縛解。是五陰者，念念生

滅，如其生滅，誰有縛解？世尊！因此五陰，生後五陰，此陰

自滅，不至彼陰，雖不至彼，能生彼陰。如因子生芽，子不至

芽，雖不至芽，而能生芽。眾生亦爾，云何縛解？」 

「善男子！諦聽，諦聽！我當為汝分別解說。善男子！如

人捨命，受大苦時，宗親圍遶，號哭懊惱，其人惶怖，莫知依

救。雖有五情，無所知覺，肢節戰動，不能自持，身體虛冷，

煖氣欲盡，見先所修善惡報相。善男子！如日垂沒，山陵堆阜

影現東移，理無西逝。眾生業果亦復如是，此陰滅時，彼陰續

生，如燈生闇滅，燈滅闇生。善男子！如蠟印印泥，印與泥合，

印滅文成，而是蠟印，不變在泥，文非泥出，不餘處來，以印

因緣，而生是文。現在陰滅，中陰陰生，是現在陰，終不變為

中陰五陰。中陰五陰，亦非自生，不從餘來。因現陰故，生中

陰陰，如印印泥，印壞文成。名雖無差，而時節各異。是故我

說中陰五陰，非肉眼見，天眼所見。是中陰中有三種食：一者

思食，二者觸食，三者意食。中陰二種：一善業果，二惡業果。

因善業故，得善覺觀；因惡業故，得惡覺觀。父母交會牉合之

時，隨業因緣向受生處，於母生愛，於父生瞋。父精出時謂是

己有，見已心悅，而生歡喜。以是三種煩惱因緣，中陰陰壞，

生後五陰，如印印泥，印壞文成。生時諸根有具、不具，具者

見色，則生於貪，生於貪故則名為愛。狂故生貪，是名無明。

貪愛、無明二因緣故，所見境界皆悉顛倒，無常見常、無我見



70 
 

我、無樂見樂、無淨見淨。以四倒故，作善惡行，煩惱作業，

業作煩惱，是名繫縛。以是義故，名五陰生。是人若得親近於

佛及佛弟子、諸善知識，便得聞受十二部經，以聞法故觀善境

界，觀善境界故得大智慧，大智慧者名正知見，得知見故於生

死中而生悔心，生悔心故不生歡樂，不生歡樂故能破貪心，破

貪心故修八聖道，修八聖道故得無生死，無生死故名得解脫。

如火不遇薪，名之為滅，滅生死故，名為滅度。以是義故，名

五陰滅。」 

師子吼言：「空中無刺，云何言拔？陰無繫者，云何繫縛？」 

佛言：「善男子！以煩惱鎖，繫縛五陰，離五陰已無別煩

惱，離煩惱已無別五陰。善男子！如柱持屋，離屋無柱，離柱

無屋。眾生五陰亦復如是，有煩惱故名為繫縛，無煩惱故名為

解脫。善男子！如拳、合掌、繫結等三，合散生滅更無別法。

眾生五陰亦復如是，有煩惱故名為繫縛，無煩惱故名為解脫。

善男子！如說名色、繫縛、眾生，名色若滅則無眾生，離名色

已無別眾生，離眾生已無別名色，亦名名色繫縛眾生，亦名眾

生繫縛名色。」 

師子吼言：「世尊！如眼不自見，指不自觸，刀不自割，

受不自受，云何如來說言名色繫縛名色？何以故言名色者即是

眾生？言眾生者即是名色？若言名色繫縛眾生，即是名色繫縛

名色。」 

佛言：「善男子！如二手合時，更無異法而來合也。名之

與色亦復如是，以是義故，我言名色繫縛眾生。若離名色則得

解脫，是故我言眾生解脫。」 

師子吼言：「世尊！若有名色是繫縛者，諸阿羅漢未離名

色，亦應繫縛。」 

「善男子！解脫二種：一者子斷，二者果斷。言子斷者，



71 
 

名斷煩惱，阿羅漢等已斷煩惱，眾結爛壞，是故子結不能繫縛。

未斷果故，名果繫縛，諸阿羅漢不見佛性，以不見故，不得阿

耨多羅三藐三菩提。以是義故，可言果繫，不得說言名色繫縛。

善男子！譬如然燈，油未盡時，明則不滅，若油盡者，滅則無

疑。善男子！所言油者喻諸煩惱，燈喻眾生。一切眾生，煩惱

油故，不入涅槃，若得斷者，則入涅槃。」 

師子吼言：「世尊！燈之與油，二性各異。眾生煩惱則不

如是，眾生即是煩惱，煩惱即是眾生。眾生名五陰，五陰名眾

生。五陰名煩惱，煩惱名五陰，云何如來喻之於燈？」 

佛言：「善男子！喻有八種：一者順喻，二者逆喻，三者

現喻，四者非喻，五者先喻，六者後喻，七者先後喻，八者遍

喻。云何順喻？如經中說，天降大雨，溝瀆皆滿，溝瀆滿故小

坑滿，小坑滿故大坑滿，大坑滿故小泉滿，小泉滿故大泉滿，

大泉滿故小池滿，小池滿故大池滿，大池滿故小河滿，小河滿

故大河滿，大河滿故大海滿。如來法雨亦復如是，眾生戒滿，

戒滿足故不悔心滿，不悔心滿故歡喜滿，歡喜滿故遠離滿，遠

離滿故安隱滿，安隱滿故三昧滿，三昧滿故正知見滿，正知見

滿故厭離滿，厭離滿故呵責滿，呵責滿故解脫滿，解脫滿故涅

槃滿，是名順喻。 

「云何逆喻？大海有本所謂大河，大河有本所謂小河，小

河有本所謂大池，大池有本所謂小池，小池有本所謂大泉，大

泉有本所謂小泉，小泉有本所謂大坑，大坑有本所謂小坑，小

坑有本所謂溝瀆，溝瀆有本所謂大雨。涅槃有本所謂解脫，解

脫有本所謂呵責，呵責有本所謂厭離，厭離有本所謂正知見，

正知見有本所謂三昧，三昧有本所謂安隱，安隱有本所謂遠離，

遠離有本所謂喜心，喜心有本所謂不悔，不悔有本所謂持戒，

持戒有本所謂法雨，是名逆喻。 



72 
 

「云何現喻？如經中說，眾生心性猶如獼猴，獼猴之性捨

一取一。眾生心性亦復如是，取著色、聲、香、味、觸、法，

無暫住時，是名現喻。 

「云何非喻？如我昔告波斯匿王：『大王！有親信人從四

方來，各作是言：「大王！有四大山，從四方來，欲害人民。」

王若聞者當設何計？』王言：『世尊！設有此來，無逃避處，

惟當專心持戒布施。』我即讚言：『善哉，大王！我說四山，

即是眾生生老病死。生老病死常來切人。云何大王不修戒施？』

王言：『世尊！持戒、布施得何等果？』我言：『大王！於人天

中多受快樂。』王言：『世尊！尼拘陀樹持戒布施，亦於人天

受安隱耶？』我言：『大王！尼拘陀樹不能持戒修行布施，如

其能者則受無異。』是名非喻。 

「云何先喻？我經中說，譬如有人貪著妙花，採取之時為

水所漂。眾生亦爾，貪受五欲，為生死水之所漂沒，是名先喻。 

「云何後喻？如《法句》說： 

「『莫輕小罪，以為無殃。水渧雖微，漸盈大器。』 

「是名後喻。 

「云何先後喻？譬如芭蕉生果則死，愚人得養亦復如是，

如騾懷妊命不久全。 

「云何遍喻？如經中說，三十三天有波利質多樹，其根入

地深五由延，高百由延，枝葉四布五十由延，葉熟則黃。諸天

見已心生歡喜，是葉不久必當墮落。其葉既落復生歡喜，是枝

不久必當變色。枝既變色復生歡喜，是色不久必當生疱。見已

復喜，是疱不久必當生嘴。見已復喜，是嘴不久必當開剖。開

剖之時，香氣周遍五十由延，光明遠照八十由延，爾時諸天夏

三月時在下受樂。善男子！我諸弟子亦復如是，葉色黃者，喻

我弟子念欲出家。其葉落者，喻我弟子剃除鬚髮。其色變者，



73 
 

喻我弟子白四羯磨受具足戒。初生疱者，喻我弟子發阿耨多羅

三藐三菩提心。嘴者喻於十住菩薩得見佛性。開剖者喻於菩薩

得阿耨多羅三藐三菩提。香者喻於十方無量眾生受持禁戒。光

者喻於如來名號無礙周遍十方。夏三月者喻三三昧。三十三天

受快樂者，喻於諸佛在大涅槃得常樂我淨。是名遍喻。 

「善男子！凡所引喻不必盡取，或取少分、或取多分、或

復全取。如言如來面如滿月，是名少分。善男子！譬如有人初

不見乳，轉問他言：『乳為何類？』彼人答言：『如水、蜜、貝。』

水則濕相，蜜則甜相，貝則色相。雖引三喻未即乳實。善男子！

我言燈喻，喻於眾生，亦復如是。善男子！離水無河，眾生亦

爾，離五陰已無別眾生。善男子！如離箱輿輪軸、輻輞，更無

別車，眾生亦爾。善男子！若欲得合彼燈喻者，諦聽，諦聽，

我今當說。炷者喻於二十五有，油者喻愛，明喻智慧，除破黑

闇喻破無明，煖喻聖道。如燈油盡，明焰則滅，眾生愛盡，則

見佛性，雖有名色不能繫縛。雖復處在二十五有，不為諸有之

所污染。」 

師子吼言：「世尊！眾生五陰空無所有，誰有受教，修習

道者？」 

佛言：「善男子！一切眾生，皆有念心、慧心、發心、勤

精進心、信心、定心，如是等法雖念念生滅，猶故相似相續不

斷，故名修道。」 

師子吼言：「世尊！如是等法，皆念念滅，是念念滅，亦

相似相續，云何修習？」 

佛言：「善男子！如燈雖念念滅，而有光明除破闇冥，念

等諸法亦復如是。善男子！如眾生食雖念念滅，亦令飢者而得

飽滿。譬如上藥雖念念滅，亦能愈病。日月光明雖念念滅，亦

能增長樹林草木。 



74 
 

善男子！汝言念念滅云何增長者？心不斷故，名為增長。

善男子！如人誦書，所誦字句不得一時，前不至中，中不至後。

人之與字及以心想，俱念念滅，以久修故而得通利。善男子！

譬如金師，從初習作至于皓首，雖念念滅前不至後，以積習故

所作遂妙，是故得稱善好金師，讀誦經書亦復如是。  

善男子！譬如種子，地亦不教汝當生芽，以法性故，牙則

自生，乃至花亦不教汝當作果，以法性故而果自生，眾生修道

亦復如是。善男子！譬如數法，一不至二，二不至三，雖念念

滅而至千萬，眾生修道亦復如是。善男子！如燈念念滅，初滅

之焰，不教後焰，我滅汝生當破諸闇。善男子！譬如犢子生便

求乳，求乳之智實無人教，雖念念滅，而初飢後飽。是故當知

不應相似，若相似者不應異生。眾生修道亦復如是，初雖未增，

以久修故，則能破壞一切煩惱。」 

師子吼言：「世尊！如佛所說，須陀洹人得果證已，雖生

惡國，猶故持戒，不殺、盜、婬、兩舌、飲酒。須陀洹陰即此

處滅，不至惡國。修道亦爾，不至惡國。若相似者，何故不生

淨妙國土。若惡國陰非須陀洹陰，云何而得不作惡業？」 

佛言：「善男子！須陀洹者雖生惡國，終不失於須陀洹名，

陰不相似，是故我引犢子為喻。須陀洹人雖生惡國，以道力故

不作惡業。善男子！譬如香山有師子王，是故一切飛鳥走獸絕

跡，此山無敢近者。有時是王至雪山中，一切鳥獸猶故不住。

須陀洹人亦復如是，雖不修道，以道力故不作諸惡。善男子！

譬如有人服食甘露，甘露雖滅，以其力勢能令是人不生不死。

善男子！如須彌山有上妙藥名楞伽利，有人服之，雖念念滅，

以藥力故不遇患苦。善男子！如轉輪王所坐之處，王雖不在，

無人敢近。何以故？王威力故。須陀洹人亦復如是，雖生惡國

不修習道，以道力故不作惡業。善男子！須陀洹陰於此而滅，



75 
 

雖生異陰，猶故不失須陀洹陰。善男子！譬如眾生為果實故，

於種子中多役作業，糞治溉灌，未得果實而子復滅，亦得名為

因子得果，須陀洹陰亦復如是。善男子！譬如有人資產巨富，

惟有一子先已終歿，其子有子，復在他土。其人忽然奄便命終，

孫聞是已還收產業，雖知財貨非其所作，然其收取無遮護者。

何以故？以姓一故。須陀洹陰亦復如是。」 

師子吼言：「如佛說偈： 

「『 比丘若修習，  戒定及智慧。 

  當知是不退，  親近大涅槃。』 

「世尊，云何修戒？云何修定？云何修慧？」 

佛言：「善男子！若有人受持禁戒，但為自利人天受樂，

不為度脫一切眾生，不為擁護無上正法，但為利養，畏三惡道，

為命、色力、安、無礙辯，畏懼王法、惡名穢稱、為世事業，

如是護戒則不得名修習戒也。善男子！云何名為真修習戒？受

持戒時，若為度脫一切眾生為護正法，度不度故、解未解故、

歸無歸故、未入涅槃令得入故，如是修時，不見戒、不見戒相、

不見持者、不見果報、不觀毀犯。善男子！若能如是，是則名

為修習戒也。 

「云何復名修習三昧？修三昧時為自度脫、為於利養，不

為眾生、不為護法，為見貪欲、穢食等過，男女等根九孔不淨，

鬪訟打刺、互相殺害，若為此事修三昧者，是則不名修習三昧。

善男子！云何復名真修三昧？若為眾生修習三昧，於眾生中得

平等心、為令眾生得不退法、為令眾生得聖心故、為令眾生得

大乘故、為欲護持無上法故、為令眾生不退菩提故、為令眾生

得首楞嚴故、為令眾生得金剛三昧故、為令眾生得陀羅尼故、

為令眾生得四無礙故、為令眾生見佛性故，作是行時，不見三

昧，不見三昧相，不見修者，不見果報。善男子！若能如是，



76 
 

是則名為修習三昧。 

「云何復名修於智慧？若有修者作是思惟：『我若修習如

是智慧，則得解脫，度三惡道。誰能利益一切眾生？誰能度人

於生死道？佛出世難如優曇鉢花，我今能斷諸煩惱結，必得解

脫果，是故我當勤修智慧，速斷煩惱，早得度脫。』如是修者，

不得名為修習智慧。云何名為真修習者？智者若觀生、老、死、

苦，一切眾生無明所覆，不知修習無上正道。『願我此身悉代

眾生受大苦惱，眾生所有貧窮、下賤、破戒之心，貪瞋癡業，

願皆悉來集于我身。願諸眾生不生貪取，不為名色之所繫縛，

願諸眾生早度生死，令我一身處之不厭，願令一切皆得阿耨多

羅三藐三菩提。』如是修時，不見智慧，不見智慧相，不見修

者，不見果報，是則名為修習智慧。善男子！修習如是戒、定、

智慧，是名菩薩。不能如是修戒定慧，是名聲聞。 

「復次善男子！云何復名修習於戒？若能破壞一切眾生

十六惡律儀。何等十六？一者為利，餧養羔羊，肥已轉賣。二

者為利，買已屠殺。三者為利，餧養猪豚，肥已轉賣。四者為

利，買已屠殺。五者為利，餧養牛犢，肥已轉賣。六者為利，

買已屠殺。七者為利，養鷄令肥，肥已轉賣。八者為利，買已

屠殺。九者釣魚。十者獵師。十一者劫奪。十二者魁膾。十三

者網捕飛鳥。十四者兩舌。十五者獄卒。十六者呪龍。能為眾

生永斷如是十六惡業，是名修戒。 

云何修定？能斷一切世間三昧，所謂無身三昧，能令眾生

生顛倒心謂是涅槃，有無邊心三昧、淨聚三昧、世邊三昧、世

斷三昧、世性三昧、世丈夫三昧、非想非非想三昧，如是等定，

能令眾生生顛倒心謂是涅槃，若能永斷如是三昧，是則名為修

習三昧。 

云何復名修習智慧？能破世間所有惡見，一切眾生悉有惡



77 
 

見，所謂色即是我亦是我所。色中有我，我中有色，乃至識亦

如是。常即是我，色滅我存。色即是我，色滅我滅。復有人言：

『作者名我，受者名色。』復有人言：『作者名色，受者名我。』

復有人言：『無作無受，自生自滅，悉非因緣。』復有人言：『無

作無受，悉是自在之所造作。』復有人言：『無有作者，無有

受者，一切悉是時節所作。』復有人言：『作者受者悉無所有，

地等五大名為眾生。』善男子！若能破壞一切眾生如是惡見，

是則名為修智慧也。 

「善男子！修習戒者，為身寂靜。修習三昧，為心寂靜。

修習智慧，為壞疑心，壞疑心者為修習道，修習道者為見佛性，

見佛性者為得阿耨多羅三藐三菩提故，得阿耨多羅三藐三菩提

者為得無上大涅槃故，得大涅槃者為斷眾生一切生死、一切煩

惱、一切諸有、一切諸界、一切諸諦故，斷於生死乃至斷諦，

為得常、樂、我、淨法故。」 

師子吼言：「世尊！如佛所說，若不生不滅名大涅槃者，

生亦如是不生不滅，何故不得名為涅槃。」 

「善男子！如是，如是。如汝所言。是生雖復不生不滅，

而有始終。」 

「世尊！是生死法亦無始終，若無始終則名為常，常即涅

槃，何故不名生死為涅槃耶？」 

「善男子！是生死法悉有因果，有因果故，不得名之為涅

槃也。何以故？涅槃之體無因果故。」 

師子吼言：「世尊！夫涅槃者亦有因果。如佛所說： 

「『 從因故生天，  從因墮惡道。 

  從因故涅槃，  是故皆有因。』 

「如佛往昔告諸比丘：『我今當說沙門道果。言沙門者，

謂能具修戒、定、智慧。道者謂八聖道，沙門果者所謂涅槃。』



78 
 

世尊！涅槃如是，豈非果耶？云何說言涅槃之體無因無果？」 

佛言：「善男子！我所宣說涅槃因者，所謂佛性，佛性之

性不生涅槃，是故我言涅槃無因。能破煩惱故名大果，不從道

生故名無果，是故涅槃無因無果。」 

師子吼言：「世尊！眾生佛性為悉共有？為各各有？若共

有者，一人得阿耨多羅三藐三菩提時，一切眾生亦應同得。世

尊！如二十人同有一怨，若一人能除，餘十九人皆亦同除。佛

性亦爾，一人得時，餘亦應得。若各各有則是無常。何以故？

可算數故。然佛所說眾生佛性不一、不二，若各各有，不應說

言諸佛平等，亦不應說佛性如空。」 

佛言：「善男子！眾生佛性，不一不二，諸佛平等猶如虛

空，一切眾生同共有之。若有能修八聖道者，當知是人則得明

見。善男子！雪山有草名曰忍辱，牛若食之則成醍醐，眾生佛

性亦復如是。」 

師子吼言：「如佛所說，忍辱草者，一耶？多耶？如其一

者，牛食則盡。如其多者，云何而言眾生佛性亦如是耶？如佛

所說，若有修習八聖道者，則見佛性，是義不然。何以故？道

若一者，如忍辱草，則應有盡，如其有盡，一人修已，餘則無

分。若道多者，云何得言具足修習，亦不得名薩婆若智？」 

佛言：「善男子！如平坦路，一切眾生悉於中行無障礙者。

中路有樹其陰清涼，行人在下憩駕止息，然其樹陰常住不移，

亦不消壞，無持去者。路喻聖道，陰喻佛性。善男子！譬如大

城，唯有一門，雖有多人經由入出，都無有能作障礙者，亦復

無人破壞毀落而齎持去。善男子！譬如橋梁行人所由，亦無有

人遮止障礙毀壞持去。善男子！譬如良醫遍療眾病，亦無有能

遮止是醫治此捨彼，聖道佛性亦復如是。」 

師子吼言：「世尊！所引諸喻，義不如是。何以故？先者



79 
 

在路，於後則妨，云何而言無有障礙？餘亦皆爾。聖道佛性若

如是者，一人修時，應妨餘者。」 

佛言：「善男子！如汝所言，義不相應。我所喻道，是少

分喻，非一切也。善男子！世間道者則有障礙，此彼之異，無

有平等。無漏道者則不如是，能令眾生無有障礙，平等無二，

無有方處此彼之異，如是正道，能為一切眾生佛性而作了因，

不作生因。猶如明燈，照了於物。善男子！一切眾生皆同無明，

因緣於行，不可說言一人無明，因緣行已，其餘應無。一切眾

生悉有無明，因緣於行，是故說言十二因緣一切平等。眾生所

修無漏正道，亦復如是，等斷眾生煩惱、四生、諸界、有道，

以是義故，名為平等。其有證者，彼此知見，無有障礙，是故

得名薩婆若智。」 

師子吼言：「一切眾生，身不一種，或有天身、或有人身、

畜生、餓鬼、地獄之身，如是多身差別非一，云何而言佛性為

一？」 

佛言：「善男子！譬如有人置毒乳中，乃至醍醐皆悉有毒，

乳不名酪，酪不名乳，乃至醍醐亦復如是。名字雖變，毒性不

失，遍五味中，皆悉如是，若服醍醐亦能殺人，實不置毒於醍

醐中。眾生佛性亦復如是，雖處五道，受別異身，而是佛性常

一無變。」 

師子吼言：「世尊！十六大國，有六大城。所謂舍婆提城、

婆枳多城、瞻婆城、毘舍離城、波羅㮏城、王舍城，如是六城

世中最大。何故如來捨之，在此邊地弊惡，極陋隘小拘尸那城

入般涅槃？」 

「善男子！汝不應言拘尸那城邊地弊惡、最陋隘小，應言

是城，微妙功德之所莊嚴。何以故？諸佛菩薩所行處故。善男

子！如賤人舍，王若過者則應讚歎，是舍嚴麗功德成就，能令



80 
 

大王迴駕臨顧。善男子！如人重病，服穢弊藥，服已病愈，即

應歡喜讚歎，是藥最上最妙，能愈我病。善男子！如人乘船在

大海中，其船卒壞無所依倚，因倚死屍得到彼岸，到彼岸已，

應大歡喜讚歎，是屍我賴相遇而得安隱。拘尸那城亦復如是，

乃是諸佛菩薩行處，云何而言邊地弊惡陋隘小城？ 

「善男子！我念往昔過恒河沙劫，劫名善覺，時有聖王姓

憍尸迦，七寶成就，千子具足。其王始初造立此城，周匝縱廣

十二由延，七寶莊嚴，土多有河，其水清淨柔軟甘美，所謂尼

連禪河、伊羅跋提河、熙連禪河、伊搜末塠河、毘婆舍那河，

如是等河其數五百。河此彼岸樹木繁茂、花果鮮潔。爾時人民

壽命無量。時轉輪聖王過百年已，作是唱言：『如佛所說，一

切諸法皆悉無常。若能修習十善法者，能斷如是無常大苦。』

人民聞已，咸共奉修十善之法。我於爾時聞佛名號，受持十善，

思惟修習，初發阿耨多羅三藐三菩提心。發是心已，復以是法，

轉教無量無邊眾生，言一切法無常變壞。是故我今續於此處，

亦說諸法無常變壞，惟說佛身是常住法。我憶往昔所行因緣，

是故今來在此涅槃，亦欲酬報此地往恩。以是義故，我經中說，

我眷屬者受恩能報。 

「復次善男子！往昔眾生壽無量時，爾時此城名拘舍跋提，

周匝縱廣五十由延，時閻浮提居民隣接，鷄飛相及。有轉輪王

名曰善見，七寶成就，千子具足，王四天下。第一太子思惟正

法得辟支佛。時轉輪王見其太子成辟支佛，威儀庠序，神通希

有。見是事已，即捨王位，如棄涕唾，出家在此娑羅樹間，八

萬歲中修習慈心，悲、喜、捨心各八萬歲。善男子！欲知爾時

善見聖王，則我身是。是故我今常樂遊止如是四法，是四法者

名為三昧。以是義故，如來之身常樂我淨。善男子！以是因緣，

今來在此拘尸那城娑羅樹間，三昧正受。 



81 
 

「善男子！我念往昔過無量劫，此城爾時名迦毘羅衛，其

城有王，名曰白淨，其王夫人名曰摩耶，王有一子名悉達多。

爾時王子不由師教，自然思惟得阿耨多羅三藐三菩提。有二弟

子：一名舍利弗，二名大目犍連；給侍弟子名曰阿難。爾時世

尊，在雙樹間演說如是大涅槃經。我時在會，得預斯事，聞諸

眾生悉有佛性。聞是事已，即於菩提得不退轉，尋自發願：『願

未來世成佛之時，父母國土、名字弟子、侍使之人說法教化，

如今世尊等無有異。』以是因緣，今來在此敷揚演說大涅槃經。 

「善男子，我初出家未得阿耨多羅三藐三菩提時，頻婆娑

羅王遣使而言：『悉達太子若為聖王，我當臣屬。若不樂家，

得阿耨多羅三藐三菩提者，願先來至此王舍城說法度人，受我

供養。』我時默然已受彼請。善男子！我初得阿耨多羅三藐三

菩提已，向竭闍國時，伊連禪河有婆羅門姓迦葉氏，與五百弟

子在彼河側，求無上道，我為是人故往說法。 

迦葉言：『瞿曇！我今年邁已百二十，摩伽陀國所有人民

及其大王頻婆娑羅，咸謂我已證羅漢果。我今若當在於汝前聽

受法者，一切人民或生倒心，大德迦葉非羅漢耶。幸願瞿曇速

往餘處，若此人民定知瞿曇功德勝我，我等無由復得供養。』 

我時答言：『迦葉！汝若於我不生殷重大瞋恨者，見容一

宿，明當早去。』 

迦葉言：『瞿曇！我心無他，深相愛重。但我住處有一毒

龍，其性暴急，恐相危害。』 

我言：『迦葉！毒中之毒，不過三毒，我今已斷。世間之

毒，我所不畏。』 

迦葉復言：『苟能不畏，善哉，聽住。』善男子！我於爾

時故為迦葉現十八變，如經中說。爾時迦葉及其眷屬五百等輩，

見聞是已，證羅漢果。是時迦葉復有二弟：一名伽耶迦葉，二



82 
 

名那提迦葉，師徒眷屬復有五百，亦皆證得阿羅漢果。時王舍

城六師之徒，聞是事已，即於我所生大惡心。我時赴信受彼王

請詣王舍城，未至中路，王與無量百千之眾悉來奉迎，我為說

法。時聞法已，欲界諸天八萬六千，發阿耨多羅三藐三菩提心，

頻婆娑羅王所將營從十二萬人得須陀洹果，無量眾生成就忍心。

既入城已，度舍利弗、大目犍連及其眷屬二百五十人，令捨本

心出家學道，我即住彼受王供養。外道六師相與聚集，詣舍衛

城。◎ 

「◎時彼城中有一長者名須達多，為兒娉婦詣王舍城，既

達彼城，寄止長者珊檀那舍。時此長者中夜而起告諸眷屬：『仁

等可起，速共莊嚴、掃治宅舍、辦具餚饍。』須達聞已，尋自

思惟：『將非欲請摩伽王耶？為有婚姻歡樂會乎？』思惟是已，

尋前問言：『大士！欲請摩伽陀王頻婆娑羅耶？為有婚姻歡樂

會乎？遽務不安乃如是耶？』 

長者答言：『不也，居士！我明請佛無上法王。』須達長

者初聞佛名，身毛皆竪，尋復問言：『何等名佛？』 

長者答言：『汝不聞耶？迦毘羅城有釋種子，字悉達多，

姓瞿曇氏，父名白淨。其生未久，相師占之，定當得作轉輪聖

王，如菴羅果已在手中。心不願樂捨之出家，無師自覺，得阿

耨多羅三藐三菩提，貪恚癡盡。常住無變，不生不滅，無有憂

畏。於諸眾生，其心平等，猶如父母等視一子。所有身心眾中

最勝，雖勝一切而無憍慢，塗割二事其心無二。智慧通達於法

無礙，具足十力、四無所畏、五智三昧、大慈大悲及三念處，

故號為佛。明受我請，是故怱怱未暇相瞻。』 

須達多言：『善哉，大士！所言佛者，功德無上，今在何

處？』 

長者答言：『今在此間王舍大城，住迦蘭陀竹林精舍。』



83 
 

時須達多一心念佛所有功德，十力、無畏、五智三昧、大慈大

悲及三念處，作是念時，忽然大明，其明猛盛，猶如白日，即

尋光出，至城門下。佛神力故，門自開闢。既出門已，路有天

祠，須達經過禮拜致敬，尋還黑闇。心生惶怖，復欲還返所止

之處，時彼城門有一天神，告須達言：『仁者若往如來所者，

多獲善利。』 

須達多言：『云何善利？』 

答言：『長者！假使有人真寶珓珞、駿馬百匹、香象百頭、

寶車百乘，鑄金為人其數復百，端正女人身珮瓔珞、眾寶廁填，

上妙宮宅、殿堂屋宇、雕文刻鏤，金盤銀粟、銀盤金粟，數各

一百，以施一人，如是展轉盡閻浮提，所得功德，不如有人發

意一步，詣如來所。』 

須達多言：『善男子！汝是誰耶？』 

答言：『長者！我是勝相婆羅門子，是汝往昔善知識也。

我因往日見舍利弗、大目犍連，心生歡喜，捨身得作北方天王

毘沙門子，專知守護此王舍城。我因禮拜舍利弗等，生歡喜心，

尚得如是妙好之身，況當得見如來大師，禮拜供養？』 

須達長者聞是事已，即還復道來詣我所。到已頭面敬禮我

足，我時即為如應說法。長者聞已得須陀洹果，既獲果證，復

請我言：『如來大慈，惟願臨顧至舍衛城，受我微供。』我即

問言：『卿舍衛國，頗有精舍，相容受不？』須達多言：『若佛

哀愍，必見垂顧，便當自竭營辦成立。』善男子！我於爾時默

然受請。須達長者已蒙聽許，即白我言：『我從昔來未為斯事，

惟願如來，遣舍利弗指授儀則，我即顧命勅令營佐。』 

「時舍利弗與須達多共載一車，往舍衛城。我神力故，經

一日夜便到所止。時須達多白舍利弗：『大德！此大城外，何

處有地不近不遠，多饒泉池，有好林樹、花果，欝茂清淨閑豫？



84 
 

我當於中，為佛世尊及比丘僧造立精舍。』舍利弗言：『祇陀

園林不近不遠，清淨寂寞，多有泉池，樹木花果隨時而有，此

處最勝，可安立精舍。』 

時須達多聞是語已，即往祇陀大長者所，告祇陀言：『我

今欲為無上法王造立僧坊，惟仁園地任中造立。吾今欲買，能

見與不？』 

祇陀答言：『設以真金遍布其地，猶不相與。』 

須達多言：『善哉，祇陀！林地屬我，汝便取金。』 

祇陀答言：『我園不賣，云何取金？』 

須達多言：『若意不了，當共往詣斷事人所。』 

時二長者即共俱往斷事者所。斷事者言：『園屬須達，祇

陀取金。』須達長者即時使人車馬載負隨集布地，一日之中，

唯五百步，金未周遍。 

祇陀言曰：『長者若悔，隨意聽止。』 

須達多言：『吾不悔也。』自念當出何藏金足？  

祇陀念言：『如來法王，真實無上，所說妙法，清淨無染，

故使斯人輕寶乃爾。』即語須達：『餘未遍者，不復須金，請

以見與。我自為佛造立門樓，常使如來經由出入。』祇陀長者

自造門樓，須達長者七日之中成立大房，足三百口，禪房靜處

六十三所，冬室夏堂各各別異。厨坊浴室、洗脚之處，大小圊

廁無不備足。所設已訖，即執香鑪，向王舍城遙作是言：『所

設已辦，惟願如來慈哀憐愍，為諸眾生受是住處。』 

「我時玄知是長者心，即與大眾發王舍城，譬如壯士屈伸

臂頃，至舍衛城祇陀園林須達精舍。我既到已，須達長者以其

所設奉施於我。我時受已，即住其中。◎ 

大般涅槃經卷第二十九 

 



85 
 

大般涅槃經卷第三十 

北涼天竺三藏曇無讖譯 

師子吼菩薩品第十一之四 

「◎時諸六師心生嫉妬，悉共集詣波斯匿王，作如是言：

『大王當知，王之土境，清夷閑靜，真是出家住止之處，是故

我等為斯事故而來至此。大王以法正治，為民除患。沙門瞿曇，

年既幼稚，學日又淺，道術無施；此國先有耆舊宿德，自怙王

種，不生恭敬。若是王種，法應治民，如其出家，應敬宿德。

大王善聽，沙門瞿曇，真實不生王種之中，瞿曇沙門若有父母，

何由劫奪他之父母。大王！我經中說，過千歲已，有一妖祥幻

化物出，所謂沙門瞿曇是也。是故當知，沙門瞿曇無父無母，

若有父母，云何說言諸法無常、苦、空、無我、無作、無受。

以幻術故誑惑眾生，愚者信受智者捨之。大王！夫人王者，天

下父母，如秤、如地、如風、如火、如道、如河、如橋、如燈、

如日、如月，如法斷事，不擇怨親。沙門瞿曇不聽我活，隨我

去處，追逐不捨。惟願大王，聽我等輩，與彼瞿曇，較其道力。

若彼勝我，我當屬彼；我若勝彼，彼當屬我。』 

王言：『大德！汝等各各自有行法，止住之處亦各不同。

我今定知，如來世尊於汝無妨。』六師答言：『云何無妨？沙

門瞿曇以幻術法，誘誑諸人及婆羅門，歸伏已盡。王若聽我與

較道力，王之善名流布八方；如其不者，惡聲盈路。』王言：

『大德！汝以未知如來道力威神巍巍，故求較試，若定知者，

恐不能也。』『大王！汝今已受瞿曇幻耶？唯願大王，留神聽

察，莫輕我等。搆之虛言，不如驗之以實。』王言：『善哉，

善哉。』六師之徒歡喜而出。 

「時波斯匿王即勅嚴駕來至我所，頭面敬禮，右繞三匝，



86 
 

退坐一面，而白我言：『世尊！六師向來求較道力，我不量度，

敢已許之。』 

「佛言：『大王！善哉，善哉！但當更於此國處處造立僧

坊。何以故？我若與彼較其神力，彼眾之中受化者多，此處狹

小云何容受？』善男子！我於爾時為六師故，從初一日至十五

日，現大希有神通變化。當是時也，無量眾生發阿耨多羅三藐

三菩提心，無量眾生於三寶所生信不疑。六師徒眾其數無量，

破邪見心，正法出家。無量眾生於菩提中得不退心，無量眾生

得陀羅尼諸三昧門，無量眾生得須陀洹果至阿羅漢果。 

「爾時六師內心慚愧，相與圍繞至婆枳多城，教彼人民信

受邪法，瞿曇沙門但說空事。善男子！我時為母，處忉利天波

利質多樹安居說法。是時六師心大歡喜唱言：『善哉！瞿曇幻

術今已滅沒。』復教無量無數眾生增長邪見。爾時頻婆娑羅王

波斯匿王，及四部眾，白目連言：『大德！此閻浮提邪見增長，

眾生可愍，行大黑闇。惟願大德，至彼天上，稽首世尊，如我

言曰：「譬如犢子，其生未久，若不得乳，必死無疑。我等眾

生亦復如是，惟願如來，哀愍眾生，還來住此。」』 

爾時目連默然而許，如大力士屈伸臂頃，往彼天上，至世

尊所，白佛言：『閻浮提中所有四眾渴仰如來，思見聞法。頻

婆娑羅王波斯匿王及四眾等，稽首足下。此閻浮提所有眾生邪

見增長，行大黑闇，甚可憐愍。譬如犢子其生未久，若不得乳

必死不疑。我等亦爾。惟願如來，為眾生故，還來在此閻浮提

中。』佛告目連：『汝今速還至閻浮提，告諸國王及四部眾，

却後七日我當還下。為六師故，復當至彼婆枳多城。』過七日

已，我與釋天、梵天、魔天無量天子，及首陀會一切天人，前

後圍繞至婆枳多城，大師子吼，作如是言：『惟我法中，獨有

沙門及婆羅門，一切諸法無常無我、涅槃寂靜、離諸過惡。若



87 
 

言他法亦有沙門及婆羅門，有常有我有涅槃者，無有是處。』

爾時無量無邊眾生發阿耨多羅三藐三菩提心。是時六師各相謂

言：『若我法中實無沙門婆羅門者，云何而得世間供養？』於

是六師，復相集聚詣毘舍離。 

「善男子！我於一時住毘舍離菴羅林間，時菴羅女知我在

中，欲來我所。我於爾時告諸比丘：『當觀念處，善修智慧，

隨所修習，心莫放逸。 

云何名為觀於念處？若有比丘觀察內身，不見於我及以我

所。觀察外身及內外身，不見於我及以我所。觀受心法亦復如

是，是名念處。 

云何名為修習智慧？若有比丘真實而見苦集滅道，是名比

丘修習智慧。 

云何名為心不放逸？若有比丘念佛、念法、念僧、念戒、

念捨、念天，是名比丘心不放逸。』 

時菴羅女即至我所，頭面作禮，右繞三匝，修敬已畢，却

坐一面。善男子！我於爾時為菴羅女如應說法，是女聞已，發

阿耨多羅三藐三菩提心。時彼城中有梨車子其數五百來至我所，

頭面作禮，右繞三匝，修敬已畢，却坐一面。 

我時復為諸梨車子如應說法：『諸善男子，夫放逸者有五

事果。何等為五？一者不得自在財利、二者惡名流布於外、三

者不樂慧施窮乏、四者不樂見於四眾、五者不得諸天之身。諸

善男子，因不放逸，能生世法、出世間法。若有欲得阿耨多羅

三藐三菩提者，應當勤修不放逸法。夫放逸者，復有十三果報。

何等十三？一者樂為世間作業、二者樂說無益之言、三者常樂

久寢睡眠、四者樂說世間之事、五者常樂親近惡友、六者常懈

怠懶惰、七者常為他人所輕、八者雖有所聞尋復忘失、九者樂

處邊地、十者不能調伏諸根、十一者食不知足、十二者不樂空



88 
 

寂、十三者所見不正，是名十三。善男子！夫放逸者，雖得近

佛及佛弟子，猶故為遠。』 

諸梨車子言：『我等自知是放逸人。何以故？如其我等不

放逸者，如來法王當出我土。』時大會中有婆羅門子，名曰無

勝，語諸梨車子：『善哉，善哉！如汝所言，頻婆娑羅王已獲

大利。如來世尊出其國土，猶如大池生妙蓮花、雖生在水，水

不能污。諸梨車子！佛亦如是，雖生彼國，不為世法之所滯礙。

諸佛世尊無出無入，為眾生故出現於世，不為世法之所滯礙。

仁等自迷耽荒五欲，不知親近往如來所，是故名為放逸之人。

非佛出於摩伽陀國名放逸也。何以故？如來世尊猶彼日月，非

為一人、二人出世。』時諸梨車聞是語已，尋發阿耨多羅三藐

三菩提心，復作是言：『善哉，善哉！無勝童子！快說如是善

妙之言。』時諸梨車，各各脫身所著一衣，以施無勝。無勝受

已，轉以奉我，復作是言：『世尊！我從梨車得是衣物，惟願

如來，哀愍眾生，受我所獻。』我於爾時，愍彼無勝，即為納

受。時諸梨車同時合掌，作如是言：『惟願如來，於此土地一

時安居，受我微供。』我時默然受梨車請。 

「是時六師聞是事已，師宗相與，詣波羅㮏城。爾時我復

往波羅㮏住波羅河邊。時波羅㮏有長者子，名曰寶稱，耽荒五

欲，不知非常，以我到故，自然而得白骨觀法，見其殿舍宮人

婇女悉為白骨，心生怖懼，如刀毒蛇、如賊如火，即出其舍，

來詣我所，隨路而言：『瞿曇沙門！我今如為賊所追逐，甚大

怖懼，願見救濟。』佛言：『善男子！佛法眾僧，安隱無懼。』

長者子言：『若三寶中無所畏者，我今亦當得無所畏。』我即

聽其出家為道。時長者子，復有同友其數五十，遙聞寶稱厭欲

出家，即共和順，相與出家。六師聞已，展轉復詣瞻婆大城。 

「時瞻婆大國一切人民悉共奉事六師之徒，初未曾聞佛、



89 
 

法、僧名，多有諸人作極惡業。我於爾時為眾生故，往瞻婆城。

時彼城中有大長者，無有繼嗣，供事六師，以求子息，其後不

久，婦則懷妊。長者知已，往六師所，歡喜而言：『我婦懷妊，

男耶？女耶？』 

六師答言：『生必是女。』長者聞已，心生愁惱。復有知

識來謂長者：『何故愁惱乃如是耶？』 

長者答言：『我婦懷妊未知男女，故問六師，六師見語，

如我相法，生必是女。我聞是語，自惟年老，財富無量，如其

非男，無所付囑，是故我愁。』 

知識復言：『汝無智慧，先不聞耶，優樓頻螺迦葉兄弟為

誰弟子？佛耶？六師耶？六師若是一切智者，迦葉何故捨之不

事，為佛弟子？又舍利弗、目犍連等及諸國王頻婆娑羅等，諸

王夫人、末利夫人等，諸國長者須達多等，如是諸人非佛弟子

耶？曠野鬼神、阿闍世王、護財醉象，鴦掘魔羅惡心熾盛欲害

其母，如是等輩，斯非如來所調伏耶？長者！如來世尊於一切

法知見無礙，故名為佛。發言無二，故名如來。斷煩惱故，名

阿羅訶。世尊所說終無有二。六師不爾，云何可信？如來今者

近在此住，若欲實知，當詣佛所。』 

爾時長者即與是人來詣我所，頭面作禮，右遶三匝，合掌

長跪，而作是言：『世尊於諸眾生平等無二，怨親一相。我為

愛結之所繫縛，於怨親中未能無二。我今欲問如來世事，深自

愧懼未敢發言。世尊！我婦懷妊，六師相言生必是女，是事云

何？』 

佛言：『長者！汝婦懷妊，是男無疑。其兒生已，福德無

比。』爾時長者聞我語已，生大歡喜，便退還家。爾時六師，

聞我玄記，生者必男，有大福德。心生嫉妬，以菴羅果和合毒

藥，持往其家，語長者言：『快哉，瞿曇善說其相，汝婦臨月



90 
 

可服此藥，服此藥已，兒則端正，產者無患。』長者歡喜受其

毒藥，與婦令服，服已尋死。六師歡喜，周遍城市高聲唱言：

『沙門瞿曇記彼長者婦當生男，其兒福德天下無勝；今兒未生，

母已喪命。』爾時長者復於我所生不信心，即依世法，殯殮棺

蓋送至城外，多積乾薪，以火焚之。我以道眼，明見此事，顧

命阿難，取我衣來吾欲往彼，摧滅邪見。 

「時毘沙門天告摩尼跋陀大將而作是言：『如來今欲詣彼

塚間，卿可速往平治掃灑，安師子座，求妙花香，莊嚴其地。』

爾時六師遙見我往，各相謂言：『瞿曇沙門至此塚間，欲噉肉

耶？』是時多有未得法眼諸優婆塞，各懷差愧，而白我言：『彼

婦已死，願不須往。』爾時阿難語眾人言：『且待須臾，如來

不久當廣開闡諸佛境界。』 

我時到已，坐師子座，長者難言：『所言無二，可名世尊。

母已終亡，云何生子？』 

我言：『長者！卿於爾時，都不見問，母命修短；但問所

懷，為是男女？諸佛如來發言無二，是故當知，定必得子。』

是時死屍，火燒腹裂，子從中出，端坐火中，猶如鴛鴦，處蓮

花臺。 

六師見已，復作是言：『妖哉瞿曇，善為幻術。』 

長者見已，心復歡喜，呵責六師：『若言幻者，汝何不作？』 

我於爾時尋告耆婆：『汝往火中，抱是兒來。』耆婆欲往，

六師前牽，語耆婆言：『瞿曇沙門所作幻術，未必常爾，或能

不能，如其不能，脫相燒害。汝今云何信受其言？』耆婆答言：

『如來使入阿鼻地獄，所有猛火尚不能燒，況世間火？』 

爾時耆婆前入火聚，猶入清涼大河水中，抱持是兒，還詣

我所，授兒與我。我受兒已，告長者言：『一切眾生，壽命不

定，如水上泡。眾生若有殷重業果，火不能燒，毒不能害。是



91 
 

兒業果，非我所作。』時長者言：『善哉，世尊！是兒若得盡

其天命，惟願如來為立名字。』佛言：『長者！是兒生於猛火

之中，火名樹提，應名樹提。』爾時會中見我神化，無量眾生

發阿耨多羅三藐三菩提心。 

「爾時六師周遍六城不得停足，慚愧低頭，復來至此拘尸

那城。既至此已，唱如是言：『諸人當知，沙門瞿曇是大幻師，

誑惑天下，遍六大城。譬如幻師幻作四兵，所謂車兵、馬兵、

象兵、步兵。又復幻作種種瓔珞、城郭宮宅、河池樹木。沙門

瞿曇亦復如是，幻作王身。為說法故，或作沙門身、婆羅門身、

男身、女身、小身、大身，或作畜生、鬼神之身，或說無常、

或說有常，或時說苦、或時說樂，或說有我、或說無我、或說

有淨、或說無淨、或時說有、或時說無，所為虛妄，故名為幻。

譬如因子，隨子得果，瞿曇沙門，亦復如是。摩耶所生母既是

幻，子不得非。沙門瞿曇無實知見，諸婆羅門經年積歲修習苦

行、護持禁戒，尚言未有真實知見。何況瞿曇年少學淺，不修

苦行，云何而有真實知見？若能具滿七年苦行，見猶不多，況

所修習不滿六年？愚人無智，信受其教，如大幻師誑惑愚者，

沙門瞿曇，亦復如是。』善男子！如是六師，於此城中大為眾

生增長邪見。 

「善男子！我見是事心生憐愍，以其神力，請召十方諸大

菩薩，雲集此林，周匝彌滿四十由延，今於此中大師子吼。善

男子！雖於空處多有所說，則不得名師子吼也。於此智人大眾

之中，真得名為大師子吼。師子吼者，說一切法，悉無常、苦、

無我、不淨，惟說如來常樂我淨。 

「爾時六師復作是言：『若瞿曇有我，我亦有我。所言我

者，見者名我。瞿曇！譬如有人向中見物，我亦如是。向喻於

眼，見者喻我。』佛告六師：『若言見者名我，是義不然。何



92 
 

以故？汝所引喻，因向見者，人在一向，六根俱用。若定有我，

因眼見者，何不如彼一根之中俱伺諸塵？若一根中不能一時聞

見六塵，當知無我。所引向喻，雖經百年，見者因之所見無異。

眼根若爾，年邁根熟亦應無異，人向異故見內見外。眼根若爾，

亦應內外一時俱見。若不見者，云何有我？』六師復言：『瞿

曇！若無我者，誰能見耶？』佛言：『有色有明，有心有眼，

是四和合，故名為見。是中實無見者、受者。眾生顛倒，言有

見者，及以受者。以是義故，一切眾生所見顛倒，諸佛菩薩所

見真實。六師！若言色是我者，是亦不然。何以故？色實非我。

色若是我，不應而得醜陋形貌，何故復有四姓差別，悉不一種

婆羅門耶？何故屬他，不得自在？諸根缺陋，生不具足？何故

不作諸天之身？而受地獄畜生餓鬼種種諸身？若不能得，隨意

作者，當知必定無有我也。以無我故名為無常，無常故苦，苦

故為空，空故顛倒，以顛倒故一切眾生輪轉生死，受想行識亦

復如是。六師！如來世尊永斷色縛乃至識縛，是故名為常樂我

淨。復次色者即是因緣，若因緣者則名無我，若無我者名為苦

空。如來之身非是因緣，非因緣故則名有我，若有我者即常樂

淨。』 

「六師復言：『瞿曇！色亦非我，乃至識亦非我。我者遍

一切處，猶如虛空。』佛言：『若遍有者，則不應言，我初不

見。若初不見，則知是見本無今有，若本無今有，是名無常。

若無常者，云何言遍？若遍有者，五道之中應具有身，若有身

者應各受報，若各受報，云何而言轉受人天？汝言遍者，一耶？

多耶？我若一者，則無父子、怨親中人；我若多者，一切眾生

所有五根悉應平等，所有業慧亦應如是。若如是者，云何說言

根有具足、不具足者？善業、惡業、愚智差別？』『瞿曇！眾

生我者，無有邊際。法與非法，則有分齊。眾生修法則得好身，



93 
 

若行非法則得惡身。以是義故，眾生業果不得無差。』 

「佛言：『善男子！法與非法若如是者，我則不遍。我若

遍者，則應悉到。如其到者，修善之人亦應有惡，行惡之人亦

應有善。若不爾者云何言遍？』『瞿曇！譬如一室，然百千燈，

各各自明不相妨礙。眾生我者亦復如是，修善行惡不相雜合。』

『善男子！汝等若言我如燈者，是義不然。何以故？彼燈之明

從緣而有，燈增長故，明亦增長。眾生我者則不如是，明從燈

出，住在異處。眾生我者不得如是，從身而出，住在異處。彼

燈光明與闇共住。何以故？如闇室中然一燈時照則不了，及至

多燈乃得明了。若初燈破闇，則不須後燈，若須後燈，當知初

明與闇共住。』『瞿曇！若無我者，誰作善惡？』 

「佛言：『若我作者，云何名常？如其常者，云何而得有

時作善、有時作惡？若言有時作善惡者，云何復得言我無邊？

若我作者，何故而復習行惡法？如其我是作者、知者，何故生

疑眾生無我。以是義故，外道法中，定無有我。若言我者則是

如來。何以故？身無邊故，無疑網故，不作不受，故名為常。

不生不滅，故名為樂。無煩惱垢，故名為淨。無有十相，故名

為空。是故如來常樂我淨，空無諸相。』諸外道言：『若言如

來常樂我淨，無相故空。當知瞿曇所說之法則非空也，是故我

今當頂戴受持。』爾時外道其數無量，於佛法中信心出家。 

「善男子！以是因緣故，我於此娑羅雙樹大師子吼。師子

吼者，名大涅槃。善男子！東方雙者，破於無常，獲得於常。

乃至北方雙者破於不淨，而得於淨。善男子！此中眾生為雙樹

故，護娑羅林，不令外人取其枝葉，斫截破壞。我亦如是，為

四法故，令諸弟子護持佛法。何等名四？常、樂、我、淨。此

四雙樹，四王典掌，我為四王護持我法，是故於中而般涅槃。

善男子！娑羅雙樹花果常茂，常能利益無量眾生。我亦如是，



94 
 

常能利益聲聞緣覺。花者喻我，果者喻樂，以是義故，我於此

間婆羅雙樹入大寂定，大寂定者，名大涅槃。」 

師子吼言：「世尊！如來何故二月涅槃？」 

「善男子！二月名春，春陽之月，萬物生長，種植根栽，

花果敷榮，江河盈滿，百獸孚乳。是時眾生多生常想，為破眾

生如是常心，說一切法悉是無常，惟說如來常住不變。善男子！

於六時中，孟冬枯悴，眾不愛樂。春陽和液，人所貪愛。為破

眾生世間樂故，演說常樂。我淨亦爾，如來為破世我、世淨故，

說如來真實我淨。言二月者，喻於如來二種法身。冬不樂者，

智者不樂如來無常入於涅槃。二月樂者，喻於智者愛樂如來常

樂我淨。種植者，喻諸眾生聞法歡喜，發阿耨多羅三藐三菩提

心，種諸善根。河者，喻於十方諸大菩薩來詣我所，諮受如是

大涅槃典。百獸孚乳者，喻我弟子生諸善根。花喻七覺。果喻

四果。以是義故，我於二月入大涅槃。」 

師子吼言：「如來初生、出家、成道、轉妙法輪，皆以八

日，何故涅槃獨十五日？」 

佛言：「善哉，善哉！善男子！如十五日月無虧盈，諸佛

如來亦復如是，入大涅槃無有虧盈。以是義故，以十五日入般

涅槃。善男子，如十五日，月盛滿時，有十一事。何等十一？

一能破闇，二令眾生見道、非道，三令眾生見道邪、正，四除

欝蒸得清涼樂，五能破壞熒火高心，六息一切賊盜之想，七除

眾生畏惡獸心，八能開敷優鉢羅花，九合蓮花，十引發行人進

路之心，十一令諸眾生樂受五欲多獲快樂。善男子！如來滿月，

亦復如是。一者破壞無明大闇，二者演說正道邪道，三者開示

生死邪嶮、涅槃平正，四者令人遠離貪欲、瞋恚、癡熱，五者

破壞外道無明，六者破壞煩惱結賊，七者除滅畏五蓋心，八者

開敷眾生種善根心，九者覆蓋眾生五欲之心，十者發起眾生進



95 
 

修趣向大涅槃行，十一者令諸眾生樂修解脫。以是義故，於十

五日入大涅槃，而我真實不入涅槃。我弟子中愚癡惡人，定謂

如來入於涅槃。譬如母人，多有諸子，其母捨行至他國土，未

還之頃，諸子各言，我母已死。而是母人實不死也。」 

師子吼菩薩言：「世尊！何等比丘，能莊嚴此娑羅雙樹。」 

「善男子！若有比丘受持讀誦十二部經，正其文句，通達

深義，為人解說初、中、後善，為欲利益無量眾生演說梵行，

如是比丘則能莊嚴娑羅雙樹。」 

師子吼菩薩言：「世尊！如我解佛所說義者，阿難比丘即

其人也。何以故？阿難比丘受持讀誦十二部經，為人開說正語

正義，猶如寫水，置之異器。阿難比丘亦復如是，從佛所聞，

如聞轉說。」 

「善男子！若有比丘得淨天眼，見於十方三千大千世界所

有，如觀掌中菴摩勒果，如是比丘亦能莊嚴娑羅雙樹。」 

師子吼言：「世尊！若如是者，阿尼樓馱比丘即其人也。

何以故？阿尼樓馱，天眼見於三千大千世界，所有乃至中陰，

悉能明了，無障礙故。」 

「善男子！若有比丘，少欲知足，心樂寂靜，勤行精進、

念定、慧解，如是比丘則能莊嚴娑羅雙樹。」 

師子吼言：「世尊！若如是者，迦葉比丘即其人也。何以

故？迦葉比丘善修少欲知足等法。」 

「善男子！若有比丘，為益眾生故，不為利養，修習通達

無諍三昧、聖行、空行，如是比丘則能莊嚴娑羅雙樹。」 

師子吼言：「世尊！若如是者，須菩提比丘即其人也。何

以故？須菩提者，善修無諍聖行空行故。」 

「善男子！若有比丘善修神通，一念之中能作種種神通變

化，一心一定能作二果，所謂水火，如是比丘則能莊嚴娑羅雙



96 
 

樹。」 

師子吼言：「世尊！若如是者，目連比丘即其人也。何以

故？目揵連者，善修神通無量變化故。」 

「善男子！若有比丘修習大智、利智、疾智、解脫智、甚

深智、廣智、無邊智、無勝智、實智，具足成就如是慧根，於

怨親中，心無差別。若聞如來涅槃無常心不憂慼，若聞常住不

入涅槃不生欣慶，如是比丘則能莊嚴娑羅雙樹。」 

師子吼言：「世尊！若如是者，舍利弗比丘即其人也。何

以故？舍利弗者，善能成就具足如是大智慧故。」 

「善男子！若有比丘能說眾生悉有佛性，得金剛身無有邊

際，常樂我淨身心無礙，得八自在，如是比丘則能莊嚴娑羅雙

樹。」 

師子吼言：「世尊！若如是者，惟有如來即其人也。何以

故？如來之身金剛無邊，常樂我淨，身心無礙，具八自在故。

世尊！惟有如來乃能莊嚴娑羅雙樹，如其無者則不端嚴。惟願

大慈，為莊嚴故，常住於此娑羅林中。」 

佛言：「善男子！一切諸法，性無住住，汝云何言，願如

來住？善男子！凡言住者，名為色法，從因緣生，故名為住。

因緣無處，故名不住住。如來已斷一切色縛，云何當言如來住

耶？受想行識亦復如是。 

善男子！住名憍慢，以憍慢故不得解脫，不得解脫故名為

住，誰有憍慢？從何處來？是故得名為無住住。如來永斷一切

憍慢，云何而言願如來住？ 

住者名有為法，如來已斷有為之法，是故不住。住名空法，

如來已斷如是空法，是故獲得常樂我淨，云何而言願如來住？ 

住者名為二十五有，如來已斷二十五有，云何而言願如來

住？ 



97 
 

住者即是一切凡夫，諸聖無去、無來、無住，如來已斷去

來住相，云何言住？ 

夫無住者，名無邊身，身無邊故，云何而言惟願如來住娑

羅林？若住此林，則是有邊身，若有邊則是無常，如來是常，

云何言住？ 

夫無住者，名曰虛空，如來之性同於虛空，云何言住？ 

又無住者，名金剛三昧，金剛三昧壞一切住，金剛三昧即

是如來，云何言住？ 

又無住者，則名為幻，如來同幻，云何言住？ 

又無住者，名無始終，如來之性無有始終，云何言住？ 

又無住者，名無邊法界，無邊法界即是如來，云何言住？ 

又無住者名首楞嚴三昧，首楞嚴三昧知一切法而無所著，

以無著故名首楞嚴，如來具足首楞嚴定，云何言住？ 

又無住者，名處非處力，如來成就處非處力，云何言住？ 

又無住者名檀波羅蜜，檀波羅蜜若有住者，則不得至尸波

羅蜜乃至般若波羅蜜，以是義故，檀波羅蜜名為無住。如來乃

至不住般若波羅蜜，云何願言如來常住娑羅樹林？ 

又無住者名修四念處，如來若住四念處者，則不能得阿耨

多羅三藐三菩提，是名不住住。 

又無住者，名無邊眾生界，如來悉到一切眾生無邊界分，

而無所住。 

又無住者，名無屋宅，無屋宅者名為無有，無有者名為無

生，無生者名為無死，無死者名為無相，無相者名為無繫，無

繫者名為無著，無著者名為無漏，無漏即善，善即無為，無為

者即大涅槃，大涅槃即常，常者即我，我者即淨，淨者即樂，

常樂我淨即是如來。 

「善男子！譬如虛空，不住東方、南西北方、四維上下。



98 
 

如來亦爾，不住東方、南西北方、四維上下。善男子！若有說

言身、口、意惡，得善果者，無有是處。身、口、意善，得惡

果者，亦無是處。若言凡夫得見佛性，十住菩薩不得見者，亦

無是處。一闡提輩、犯五逆罪、謗方等經、毀四重禁，得阿耨

多羅三藐三菩提者，亦無是處。六住菩薩，煩惱因緣，墮三惡

道，亦無是處。菩薩摩訶薩以真女身，得阿耨多羅三藐三菩提

者，亦無是處。一闡提常，三寶無常，亦無是處。如來住於拘

尸那城，亦無是處。善男子！如來今於此拘尸那城，入大三昧

深禪定窟，眾不見故，名入涅槃。」 

師子吼言：「如來何故入禪定窟？」 

善男子：「為欲度脫諸眾生故，未種善根者令得種故；已

種善根者得增長故；善果未熟令得熟故；為已熟者說趣阿耨多

羅三藐三菩提故；輕賤善法者，令生尊重故；諸有放逸者，令

離放逸故；為與文殊師利等諸大香象共論議故；為欲教化樂讀

誦者深愛禪定故；為以聖行梵行天行教化眾生故；為觀不共深

法藏故；為欲呵責放逸弟子故；如來常寂，猶尚樂定，況汝等

輩，煩惱未盡，而生放逸？為欲呵責諸惡比丘受畜八種不淨之

物，及不少欲，不知足故；為令眾生尊重所聞禪定法故；以是

因緣，入禪定窟。」◎ 

◎師子吼言：「世尊！無相定者，名大涅槃。是故涅槃，

名為無相。以何因緣，名為無相？」 

「善男子！無十相故。何等為十？所謂色相、聲相、香相、

味相、觸相、生住壞相、男相、女相，是名十相。無如是相，

故名無相。善男子！夫著相者，則能生癡，癡故生愛，愛故繫

縛，繫縛故受生，受生故有死，死故無常。不著相者則不生癡，

不生癡故則無有愛，無有愛故則無繫縛，無繫縛故則不受生，

不受生故則無有死，無有死故則名為常，以是義故涅槃名常。」 



99 
 

師子吼言：「世尊！何等比丘能斷十相？」 

佛言：「善男子！若有比丘數數修習三種相者，則斷十相。

數數修習三昧定相、數數修習智慧之相、數數修習捨相，是名

三相。」 

師子吼言：「世尊！云何名為定、慧、捨相？定是三昧者，

一切眾生皆有三昧，云何方言修習三昧？若心在一境則名三昧，

若更餘緣則不名三昧。如其不定非一切智，非一切智云何名定？

若以一行得三昧者，其餘諸行亦非三昧，若非三昧則非一切智，

若非一切智云何名三昧？慧捨二相亦復如是。」 

佛言：「善男子！如汝所言，緣於一境得名三昧，其餘諸

緣不名三昧，是義不然。何以故？如是餘緣亦一境故，行亦如

是。又言眾生先有三昧不須修者，是亦不然。所以者何？言三

昧者名善三昧，一切眾生真實未有，云何而言不須修習？以住

如是善三昧中，觀一切法名善慧相，不見三昧智慧異相，是名

捨相。 

「復次善男子！若取色相，不能觀色常、無常相，是名三

昧。若能觀色常、無常相，是名慧相。三昧、慧等觀一切法，

是名捨相。善男子！如善御駕駟，遲疾得所，遲疾得所故名捨

相。菩薩亦爾，若三昧多者則修習慧，若慧多者則修習三昧。

三昧、慧等，則名為捨。善男子！十住菩薩，智慧力多，三昧

力少，是故不得明見佛性。聲聞緣覺，三昧力多，智慧力少，

以是因緣不見佛性。諸佛世尊，定慧等故，明見佛性，了了無

礙，如觀掌中菴摩勒果。見佛性者名為捨相。奢摩他者名為能

滅，能滅一切煩惱結故；又奢摩他者名曰能調，能調諸根惡不

善故；又奢摩他者名曰寂靜，能令三業成寂靜故；又奢摩他者

名曰遠離，能令眾生離五欲故；又奢摩他者名曰能清，能清貪

欲瞋恚愚癡三濁法故；以是義故，故名定相。毘婆舍那，名為



100 
 

正見、亦名了見、名為能見、名曰遍見、名次第見、名別相見、

是名為慧。憂畢叉者，名曰平等、亦名不諍、又名不觀、亦名

不行，是名為捨。 

「善男子！奢摩他者有二種：一者世間，二者出世間。 

復有二種：一者成就，二不成就。成就者，所謂諸佛菩薩。

不成就者，所謂聲聞、辟支佛等。 

復有三種：謂下、中、上。下者謂諸凡夫，中者聲聞緣覺，

上者諸佛菩薩。 

復有四種：一者退、二者住、三者進、四者能大利益。 

復有五種：所謂五智三昧。何等為五？一者無食三昧、二

者無過三昧、三者身意清淨一心三昧、四者因果俱樂三昧、五

者常念三昧。 

復有六種：一者觀骨三昧、二者慈三昧、三者觀十二因緣

三昧、四者阿那婆那三昧、五者正念覺觀三昧、六者觀生滅住

異三昧。 

復有七種，所謂七覺分：一者念處覺分、二者擇法覺分、

三者精進覺分、四者喜覺分、五者除覺分、六者定覺分、七者

捨覺分。 

復有七種：一者須陀洹三昧、二者斯陀含三昧、三者阿那

含三昧、四者阿羅漢三昧、五者辟支佛三昧、六者菩薩三昧、

七者如來覺知三昧。 

復有八種，謂八解脫三昧：一者內有色相外觀色解脫三昧、

二者內無色相外觀色解脫三昧、三者淨解脫身證三昧、四者空

處解脫三昧、五者識處解脫三昧、六者無所有處解脫三昧、七

者非有想非無想處解脫三昧、八者滅盡定處解脫三昧。 

復有九種，所謂九次第定：四禪、四空及滅盡定三昧。 

復有十種，所謂十一切處三昧。何等為十？一者地一切處



101 
 

三昧、二者水一切處三昧、三者風一切處三昧、四者青一切處

三昧、五者黃一切處三昧、六者赤一切處三昧、七者白一切處

三昧、八者空一切處三昧、九者識一切處三昧、十者無所有一

切處三昧。復有無數種，所謂諸佛菩薩。善男子，是名三昧相。 

「善男子！慧有二種：一者世間，二者出世間。復有三種：

一者般若、二者毘婆舍那、三者闍那。般若者名一切眾生，毘

婆舍那者一切聖人，闍那者諸佛菩薩。又般若者名為別相，毘

婆舍那者名為總相，闍那者名為破相。復有四種，所謂觀四真

諦。 

「善男子！為三事故修奢摩他。何等為三？一者不放逸故、

二者莊嚴大智故、三者得自在故。 

復次為三事故修毘婆舍那。何等為三？一者為觀生死惡果

報故、二者為欲增長諸善根故、三者為破一切諸煩惱故。」◎ 

大般涅槃經卷第三十 

 

结  行： 

1. 补阙真言：南谟喝啰怛那，哆啰夜耶。佉啰佉啰。俱住俱住。摩 

啰摩啰。虎啰，吽。贺贺，苏怛拏，吽。泼抹拏，娑婆诃。（三遍） 

2. 七佛灭罪真言：离婆离婆帝。求诃求诃帝。陀罗尼帝。尼诃啰帝。

毗黎你帝。摩诃伽帝。真陵乾帝。娑婆诃。（三遍） 

3. 三皈依  

自皈依佛，当愿众生，体解大道，发无上心； 

自皈依法，当愿众生，深入经藏，智慧如海； 

自皈依僧，当愿众生，统理大众，一切无碍。和南圣众。（一遍） 

4. 回向 

愿以此功德      普及于一切 

我等与众生      皆共成佛道 

愿消三障诸烦恼      愿得智慧真明了 

普愿罪障悉消除      世世常行菩萨道 



102 
 

愿以此功德 回向法界众生 愿诸众生： 

罪障消除 福德增长 智慧增长 菩提心增长 

愿三宝兴隆 正法久住 普愿众生 早成佛道 

南无十方三世一切佛 一切菩萨摩诃萨 摩诃般若波罗蜜  

5. 礼佛（三拜/三问讯）（注：此阅藏仪轨可以根据需要自行调整） 

 

恭敬法宝 开智慧眼  

深入经藏 智慧如海  

 


