
 1 

《5.4 版第 8 辑 3》--9.5 第 248 坛 

起诵仪 
 

请佛发愿 

稽首禮諸佛   及法比丘僧   我今為自利   亦利諸有情 

與諸善同修   正聞大藏經   傳承三聖學   令正法久住 

 

南无本师释迦牟尼佛  

南无本师释迦牟尼佛 

南无本师释迦牟尼佛 
 

香赞   

（一遍） 

炉香乍爇. 法界蒙薰. 诸佛海会悉遥闻. 

随处结祥云.诚意方殷.诸佛现全身. 

 南无香云盖菩萨摩诃萨（三称） 

 

开经偈 

（一遍） 

无上甚深微妙法 百千万劫难遭遇 

我今见闻得受持 愿解如来真实义 

  讽诵经时  当愿众生： 

 顺佛所说  总持不忘. 

（注：此阅藏仪轨可以根据需要自行调整） 



 2 

菩薩處胎經卷第三 

姚秦涼州沙門竺佛念譯  

◎想無想品第六 

爾時，世尊告彌勒菩薩：「今此座中無有異類，純一生補處。

今當說識、想、受，無識、無想、無受。是時菩薩云何說識、想、

受？於是菩薩分別說識、想、受，識非想非受，受非識非想，想

非受非識。想非過去、非未來、非現在，受非過去、非未來、非

現在，識非過去、非未來、非現在；非識非過去、非未來、非現

在，非想非過去、非未來、非現在，非受非過去、非未來、非現

在。云何識非過去、未來、現在？於是菩薩入無閡定，化受識眾

生，從有住地至無住地。此識非過去、非未來、非現在。復次，

菩薩摩訶薩化想眾生，從住地至無住地。菩薩化受眾生，從住地

至無住地。」 

爾時，尊者大迦葉即從坐起，偏露右臂，右膝著地前白佛言：

「世尊！意、心、識、受、想，有何差別？」 

佛告迦葉：「知身即知差別。為眾生故，從足至頭支節各各

別名，如《樹喻經》說：『根、皮、莖、節、枝、葉故名為樹。』

心、意、識、受、想亦復如是。」 

大迦葉白佛言：「想是外法，受是內法。云何為一？」 

佛告大迦葉：「想從外來從內出也？」 

迦葉白佛言：「想從外來。何以故知？若外無形，內想何由

得生？若外物不害，內何由知痛？」 

佛告迦葉：「此事不然。何以故？此識非外非內非兩中間，

識住處非識住處，外想外受，即是內法非外法也。菩薩摩訶薩信

解甚深內外中間法，乃能解了識所住處，此是眾生此非眾生，乃

至有無法非此非彼，便入無礙獨步三昧。」 

迦葉白佛言：「今聞說法增益狐疑。何以故？如佛所說，想

亦是受，受亦是想，識法分別識亦是想，亦是受想，想自空受，

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=3&P=&5864165.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=3&P=&5864165.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=3&P=&5864165.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=3&P=&5864165.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=3&P=&5864165.htm%230_2


 3 

受自空識，識自空想。空非識空，識空非受空，受空非想空。如

樹喻者是事不然。」 

佛告迦葉：「我當與汝說喻，智者以喻得解。往昔有王，王

名特異，王有四子，一、名喜悅，二、名長壽，三、名百歲，四、

名無畏。彼長壽子，不滿月數即便命終。喜悅子者，身生瘡痍見

者惡賤，父母厭患常無歡心。百歲子者，不滿百日復取命終。無

畏子者，脣騫鼻嵃反齒橫牙，人見恐畏。此亦如是，想、受、識

無若干差別。」 

佛告迦葉：「吾今與汝說識想受一一分別。過去九十一劫有

王名智慧，專行十善以法治化，無有煩惱，察眾生意行，知彼眾

生所念不同，即遣侍臣案行國界，諸有盲人盡仰來集宮庭，臣受

王教，即出巡行國界，得五百盲人將詣庭內。王復以五百白象羅

列殿前，一一令諸盲人自在捉象。是時盲人，或捉象鼻，或捉象

耳，或捉象頭，或捉象脚，或捉象腹，或捉象尾。王問諸盲人曰：

『象何所像類？』盲人答白，捉鼻者言：『如角。』捉頭者言：

『如甕。』捉耳者言：『如簸箕。』捉腹者言：『如簞。』捉脚

者言：『如柱。』捉尾者言：『如橛。』時傍觀有目之士，笑彼

盲者不得象具相。盲人屏處自共論說，各言己是而共諍競。此眾

生類亦復如是，識、想、受法各各不同。」 

佛告迦葉：「猶如有人設百味食，粳米、豆、麥、大小麻子，

當其所得得粳米者，不知有餘豆麥之屬。迦葉！此亦如是，識、

想、受法各各不同，觀諸法性無異無別。」 

爾時世尊即與迦葉而說頌曰： 

「見額知有頭，  視煙知有火， 

 覩雲知有雨，  觀行知體性。 

 空雨無兩足，  水影不可捉； 

 言議盡法師，  結使盡涅槃。 

 想盡在無想，  受滅亦無受， 

 識滅無有識，  梵行無上道。 



 4 

 吾從無數劫，  常為識所惑； 

 今世及後世，  不遇安樂處。 

 我今現在胎，  分別諸法相； 

   不見想受名，  況當有識法。」 

爾時，世尊說此偈時，五百比丘得不起法忍，有千眾生心樂

空行，於無餘涅槃界心得自在。 

菩薩處胎經住不住品第七 

爾時，座中有菩薩名曰無住法行，即從坐起偏露右臂，右膝

著地叉手前白佛言：「善哉，善哉！此諸大會快得善利，得聞如

來無量法義，昔所誓願今乃得聞。」即於佛前以偈歎曰： 

「虛空無邊界，  演出無量義； 

 有無不生滅，  惔怕無受想。 

     過去諸佛等，  修施、戒、忍辱， 

 入定心不亂，  慧光照世間。 

 其德不可量，  非有亦非無； 

 音響極清妙，  無等無儔匹， 

 一音報萬億，  由是得成佛。 

 法鼓聲遠聞，  聲聲各各別； 

 猶如轉輪王，  念則雨七寶； 

 佛聲極遠振，  雨七覺意寶。 

 修治佛道場，  莊嚴道樹果； 

 不住不不住，  慈悲護眾生； 

 心念身相具，  不辭劫數難。 

 十方諸如來，  發印開法藏； 

 我等今得聞，  得住無為岸。 

 善哉如來力，  曠大無崖底； 

 解縛不處有，  真際實相法； 

 欲界煩惱世，  教化諸愚癡。 

 佛秘深藏義，  布現示眾生； 

   疆界無邊際，  皆得無上道。」 

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=3&P=&5864165.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=3&P=&5864165.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=3&P=&5864165.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=3&P=&5864165.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=3&P=&5864165.htm%230_3


 5 

爾時，無住菩薩說此偈讚佛已，前白佛言：「過去、當來、

現在五陰清淨，不住不不住，乃至三十七品梵行不住不不住。前、

後、中間境界究竟淨不淨空，不住不不住。我不造非不造，非梵

行非不梵行。唯願世尊說住不住。」 

佛告無住菩薩曰：「色相不住不不住，受相不住不不住，想

相不住不不住，行相不住不不住，識相不住不不住；內法清淨不

住不不住，外法清淨不住不不住，內外法清淨不住不不住；從初

發意乃至道場，斷除諸想淨一切智，不住不不住；除眾生垢清淨

不住不不住，莊嚴佛土清淨不住不不住，入金剛三昧堅固其志，

清淨不住不不住，碎身舍利清淨不住不不住；遊戲百千三昧，清

淨不住不不住；不在凡夫地不入賢聖空，清淨不住不不住；不自

稱己我成道果，清淨不住不不住；三十二大人之相，放大光明遠

照十方無量世界，一切眾生尋光來至，得聞如來深奧之法，隨彼

所念上、中、下語，悉令充足分別諸法，住亦不住，不住亦不住。

色、受、想、行、識，十二因緣，四無閡慧，空無想願，四禪四

無量慧，清淨不住不不住。以神足力入于五道，清淨不住不不住。

入解脫門，戒身、定身、慧身、解脫身、解脫知見身，清淨不住

不不住。」 

佛告迦葉：「今當說八清淨甘露法味池。何等為八？如我今

日坐自在講堂，東視清淨浴池周匝欄楯七寶所成，當於爾時亦不

與眾生說苦、集、滅、道，飲此池水皆成道果，是謂菩薩神力所

作。在南、西、北方亦復如是，我本成佛四方以右不從四維成佛，

四維成佛者，示現成佛不實。何以故？從無數阿僧祇劫成就八味

法。何謂為八？一、為喜味，二、為盡味，三、為定味，四、為

到味，五、為靜味，六、為相味，七、為不動味，八、為不究竟

味，是為浴池八味。若菩薩摩訶薩飲此甘露漿者，不入地獄、餓

鬼、畜生，成無上道。從初發心乃至道樹，洗除心垢永盡無餘。

何者七覺意池、八解脫水？初心解脫未至中間已至，已至中間住

二地，爾乃得名菩薩。若復菩薩從八池水分別氣味，此味非味，

此道非道，耳不別聲，鼻不別香，舌不別味。一一分別無所有，

諸法聾故，是為菩薩摩訶薩淨修清淨行。」 



 6 

菩薩處胎經八種身品第八 

佛告諸來會菩薩摩訶薩：「學、無學及四部眾，比丘、比丘

尼、優婆塞、優婆夷，一切眾生所可供養。或有眾生，見地、薄

地、淨地、如來地、辟支佛地、不退轉地、道場地、說法地，由

此八地成無上等正覺。云何見地？菩薩發意趣向阿耨多羅三藐三

菩提。復有菩薩摩訶薩，從初發意乃至坐道樹，自伏其心欲降伏

諸魔，即於坐上入三昧定。其三昧者：去嫉妬三昧，心勝三昧，

秘藏三昧，除癡三昧，威神伏三昧，如諸佛世尊無言教三昧，示

現變化三昧。是時弊魔波旬來擾佛者，非自己力所能來至，皆是

如來威神之所感致。所以者何？欲現世法為劣，第一義勝。何以

故？如弊魔波旬起怒害心聲響震地，佛以忍三昧不動不搖，使無

央數弊魔眾等顛倒墮地，猶如蛄蟥蟻子及蠅不能得動。弊魔波旬

亦復如是，若魔來者不能動我一毛。爾時，世尊即以威神入三昧

定，感動一佛境界滿中弊魔，令此諸魔惡聲流布。拘曇沙門，執

心懦弱無丈夫意，在此大畏之處欲求佛道。」 

佛告大眾：「弊魔波旬是我所作，彼魔心者，為是惡心為是

善心？」 

爾時有天子名曰拘毘，白佛言：「佛降伏魔，非是魔力是佛

神力。何以故？彼眾生類不解俗法及以道法，以是欲化眾生故降

致魔來。其有眾生見諸魔者，心不願樂如千眼比，數千萬眾心立

不退轉地。」 

「復次，菩薩摩訶薩，從忉利天生十方剎，不因濕生、卵生、

化生、胎生，教化眾生。此菩薩等成就無記根，所化眾生亦成無

記根。何者是？阿閦佛境界是。或有菩薩摩訶薩，從忍世界生北

方光影佛土，成就有記無記根，教化眾生皆成就有記無記根，欲

樂世界妙光佛土眾生是也。或有菩薩摩訶薩，從初發意乃至成佛，

執心一向無若干想無瞋無怒，願樂欲生無量壽佛國。一切眾生其

生彼者，四部眾比丘、比丘尼、優婆塞、優婆夷，皆同一金色。

西方去此閻浮提十二億那由他，有懈慢界，國土快樂作倡伎樂，

衣被服飾香花莊嚴七寶轉關床，舉目東視寶床隨轉，北視、西視、

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=3&P=&5864165.htm%230_4
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=3&P=&5864165.htm%230_4
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=3&P=&5864165.htm%230_4
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=3&P=&5864165.htm%230_4
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=3&P=&5864165.htm%230_4


 7 

南視亦如是轉。前後發意眾生，欲生阿彌陀佛國者，皆染著懈慢

國土，不能前進生阿彌陀佛國。億千萬眾，時有一人能生阿彌陀

佛國。何以故？皆由懈慢執心不牢固。斯等眾生自不殺生，亦教

他不殺，有此福報生無量壽國。或有菩薩摩訶薩，具足六度施、

戒、忍、精進、禪定、解脫智慧，生南方踊躍佛剎，去此閻浮提

一億佛國，彼眾生等無有癡愛婬欲之想。何以故？皆從欲界斷三

十六種婬欲行滅，種性成就所行清淨，如日光明無有塵翳。彼土

眾生行十三苦行。云何十三？晝夜三時不失時節，經行坐禪，或

在樹下，或在塚間，或在空地，或在巖石無人之處，或依泉源，

或時一食，或不用食，法服齊整不失威儀，或時說法或不說法，

周旋經行知足知滿，所可說法，少欲真道多欲非道，息心定意，

解空無想不願之法，是謂踊躍世界菩薩所行。彼土眾生純一乘學，

無有羅漢、辟支佛乘，相好具足稱譽正法，解空無我。」 

爾時世尊即說頌曰： 

「一切行已滅，  識為是外法； 

 生者都歸盡，  涅槃最為樂。 

 歸命踊躍佛，  法王最第一； 

 坐閻浮樹下，  最初破欲網， 

 說法度人民，  供養諸福田。 

 樹下坐思惟，  梵王來勸請： 

  『願尊從禪覺，  愍念愚惑人。』 

 時大梵天王，  手執琉璃琴， 

 歎說佛功德，  柔軟和雅音， 

 於億百千劫，  時有發道心； 

 道心菩薩本，  億劫時乃有； 

 願速從禪起，  轉無上法輪。 

 如優曇鉢花，  時時乃一有； 

 佛出照世間，  除諸塵勞冥。 

 踊躍佛世界，  聞戒施清淨， 

 不似能忍土，  剛強難可化。 

 思惟禪定道，  滅身不受證， 



 8 

 三轉五礙法，  十二牽連縛， 

 道業三十二，  十六慈哀心。 

 古昔無量劫，  誓願金剛志； 

   演放大光明，  遍照諸佛剎。」 

爾時，佛說偈已，告諸會者：「東北方去此能忍世界五百恒

河沙剎土，國名果熟，佛名花英如來、應供、正遍知、明行足、

善逝、世間解、無上士、調御丈夫、天人師、佛、世尊，今現在

說法，上語亦善、中語亦善、下語亦善，義味深邃等同梵行。彼

土眾生無有胎生、化生、濕生、卵生，從蓮花生。慈、悲、喜、

捨，百七難有神足定意，皆共修習三昧王三昧，所有三昧者，首

楞嚴三昧，覺道三昧，威儀禁戒三昧，除眾生苦本三昧，自照光

明三昧，覺味眾生三昧，如此等百七三昧。內觀身外觀身內外觀

身，內法外法內外法，內定外定內外定，思惟分別觀了無形無想

無念，菩薩摩訶薩入解脫門，觀一切法空寂無形。」 

爾時世尊，即說偈曰： 

「虛空無邊際，  音響說妙法； 

 果熟剎土人，  花英最勝尊。 

 不由四胞胎，  自然蓮花生； 

 無我無彼想，  壽命不可量。 

 國土七寶成，  亦如閻浮提； 

    轉輪七寶王，  象、馬、玉女寶， 

 典藏四種兵，  摩尼金輪寶， 

 所至無罣礙。  彼界摩尼寶， 

   普照一佛剎，  彼無日、月照， 

 星宿及火光。  分別四妙諦； 

 無常苦空道，  令彼眾生類， 

 無生斷滅想。」 

爾時，佛說偈已。告諸會者：「西北方去此閻浮提七萬恒河

沙剎，國名寶琉璃，佛名慧成就如來、應供、正遍知、明行足、

善逝、世間解、無上士、調御丈夫、天人師、佛、世尊，今現在



 9 

說法，初語善，中語善，竟語善。彼土眾生受性柔軟，觀道無常

去離三患，無婬、怒、癡，無三惡道地獄、餓鬼、畜生。」 

爾時世尊，與諸大眾而說偈曰： 

「諸入煩惱道，  及與四顛倒； 

 一切永除盡，  如空無形像。 

 壽命無央數，  無有中夭者， 

 行四無畏法，  成果不動搖， 

 其生彼土者，  行慈三昧報。 

 如我釋迦文，  勇猛超劫數， 

 國財妻子施，  去想無所戀。 

 汝等諸佛子，  發願得生彼， 

 亦無聲聞法，  因緣各佛道。 

 於此百千劫，  勤苦修道德， 

 於此十六分，  未能獲其一。 

 法性觀諸法，  通達慧無礙， 

 盡滅吾我心，  即住無生地。 

 彼土諸眾生，  建志堅固法， 

 破有不住有，  補處之所學。 

 汝等諸佛子，  曉了無所行， 

 捨禪入初禪，  始知眾生苦； 

 中間九無礙，  禪相不可量， 

 眾生心清淨，  各各念不同。 

 已離五道淵，  佛日照三界， 

 善哉獲大利，  感動諸天宮。 

 童真一切智，  開化而無倦， 

 眾生得慈心，  戀慕無上道。 

 從無央數劫，  捨身復受身， 

 輪轉生死中，  於縛得離縛。 

 四諦栴檀香，  木榓細搗香， 

 三昧智慧力，  破壞魔兵眾。 

 過去一念結，  以何三昧斷？ 



 10 

 未來二念結，  何定何道除？ 

 現在三念結，  除盡要有本。 

 過去一念結，  九萬億塵垢； 

 以空清淨定，  得至空無岸。 

 未來無九結，  定意無想念； 

 寂然至佛道，  永處無所住。 

 現在三九結，  願法無罣閡； 

   蠲除心意識，  漸住至無礙。」 

佛說此偈已，告諸大眾：「西南方去此能忍世界三十二恒河

沙，剎名無想，佛名一住如來、應供、正遍知、明行足、善逝、

世間解、無上士、調御丈夫、天人師、佛、世尊，今現在說法，

初善、中善、竟善，義味深邃，分別五陰——色、受、想、行、

識——六情、六塵，修無常想係意在前。初法思惟壞破身惑，此

身非有四蛇為家，此身如毒壞人禪道，是身如烏心無滿足，是身

如龍樂住深淵。佛道無為清淨無瑕，如水蓮花塵垢不染，日照天

地蔽翳螢火，眾山岳峙須彌為上，眾星微光明月為最，如來出世

法燈第一。」 

爾時世尊，而說偈言： 

「斷垢滅除想，  縛著心得離； 

 意念寂然定，  淨行得具足。 

 一意一念中，  斷滅結使跡； 

 除去永劫苦，  令盡無復生。 

 空寂無上道，  如有如不有； 

 彼我及諸識，  如夢影幻想。 

 菩薩積苦行，  劫數難可量； 

 欲說盡根本，  非一非二形。 

 若有智慧人，  口演無量義； 

 一義有億句，  句句各各異； 

 虛空可填滿，  其義不可盡。 

 吾昔從本來，  行六度無極； 



 11 

 布施除貪想，  禪定亦如是。 

 劫燒心不動，  不到餘佛剎； 

   神力之所感，  住劫而教化。」 

爾時，世尊說此偈已，即以定意自莊嚴身，告眾會者：「東

南方去此能忍世界三十三恒河沙，其剎名琉璃，佛名信解如來、

應供、正遍知、明行足、善逝、世間解、無上士、調御丈夫、天

人師、佛、世尊，今現在說法，初善、中善、竟善，分別四道吉

祥之行，七生更三不復往來，即於現法般涅槃。斷苦、集、滅取

道成證。」 

時有天子名曰眼淨，在彼眾中心懷狐疑：「今我寧可問如來

義，及我同類悉得開悟。」爾時天子即從坐起，長跪叉手前白佛

言：「唯願世尊，與我等說平等大乘婬、怒、癡業。何等過去、

未來、現在癡冥眾生，入解脫門？」 

佛告眼淨菩薩曰：「善哉，善哉！乃為一切開示眼目，汝今

諦聽，諦聽！善思念之！吾當與汝一一分別。云何眼是色耶？」 

答曰：「非也。」 

又問：「非色耶？」 

對曰：「非也。」 

又問：「是色非色耶？」 

對曰：「色無住處也。」 

佛告眼淨菩薩：「如卿所說，是色非色。色非色，無住處者，

云何立字名曰色？」 

眼淨菩薩白佛言：「色性久敗，現滅不住、過去不現，此世

後世永盡無餘，故曰無餘涅槃。」 

佛告眼淨：「此識從本已來為從何生？今日四眾滅三世垢去

至何處？」 

眼淨白佛言：「本從空來，今還於空。」 



 12 

佛言：「前空後空復有何異也？」 

對曰：「無也。當知諸法實相，前不可窮後不可盡。」 

佛告眼淨菩薩：「吾從無數阿僧祇劫積行福業，普念一切沈

溺眾生，悲念哀苦欲令度脫。所以者何？吾今處胎所欲滅者，都

已滅盡，果願成報今日已獲。彼土眾生，不以成佛不成佛以此為

累。所以者何？彼土眾生建意勇猛，不處有胎不處無胎不處化生，

功德成就非覺非不覺。何者是覺？云何非覺？一切眾生愚癡者，

我悉覺之，是覺。一切學人斷結使者，是非覺。」 

爾時世尊，即說偈言： 

「覺佛出世間，  遠放大光明； 

 苦、集、滅結使，獨立無敢近。 

 正使地振動，  三界猶若塵； 

 執心入定意，  眾相各不異。 

 如來至真念，  除想不入定； 

 還入眾生中，  因造更造緣。 

 精進勇慧智，  化導愚癡人； 

   導引眾生類，  可度不度者。」 

菩薩處胎經全身舍利品第九 

爾時，世尊告諸來會者：「念我古昔所行功德，捨身受身非

一非二，今當為汝說一形法。云何名一形法？此大地種，厚八十

四萬億里；乃有利風，厚八十四萬億里；風下有水，厚八十四萬

億里；水下有火，厚八十四萬億里；火下有沙，厚八十四萬億里；

沙下有金鋼剎，厚八十四萬億里，諸佛全身舍利，盡在彼金鋼剎

中。金剛剎復厚八十四萬億里，下有諸佛碎身舍利，盡在彼剎。

彼有佛剎名曰妙音(丹本香)，佛名不住如來，十號具足，今現在

說法，初善、中善、竟善。淨修梵行國土成就彼佛舍利極小微細，

能現佛身弟子眷屬周旋授化，如我今日處胎說法。彼諸眾生不見

我，我此眾生不見彼，破有至無永寂寞性住無疑處，是謂一舍利

之所感也。」佛復告諸來會者：「碎身舍利下，厚八十四萬億里，

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=3&P=&5864165.htm%230_5
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=3&P=&5864165.htm%230_5
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=3&P=&5864165.htm%230_5
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=3&P=&5864165.htm%230_5
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=3&P=&5864165.htm%230_5


 13 

國土名清淨，佛名遍光十號具足，彼佛今現在說法，初、中、竟

善，淨修梵行。彼佛光明色色各異，一一光明皆成就佛，一一諸

佛盡說六度無極。何謂六度？布施、持戒、忍辱、精進、禪定、

智慧，善權方便降伏心識，不生愚癡，無婬、無欲，曉了觀法如

月除雲。復自觀身彼我無異，心得空定皆悉成就，端坐道場稱揚

正法無怯弱心。去此下方光明佛剎，八十四萬億里，有土名曰施

無盡藏，佛號觀(丹鄉勸)助如來，十號具足，今現在說法，初、

中、竟善，常修梵行，所施惠物，有人執持便得道果，是謂如來

一未曾有施。無盡世界下有法鼓世界，厚八十四萬億里，佛名善

見，十號具足，今現在說法。彼土眾生，盡同一姓一字無若干名，

聞法則解不重思惟，彼土乃有全身舍利，過去億千萬佛皆留舍利。

彼土舍利，我亦有分非一非二。彼佛舍利不住一處非不住，周旋

往來恒河沙剎土，光相具足隨眾生化無懈怠者，三十一億結使斷

滅，妄想纏連二萬二千，十八持勝不共之法，示現教化受無畏證。」 

爾時世尊，即說偈言： 

「吾從無數劫，  往來生死道； 

 捨身復受身，  不離胞胎生。 

 計我所經歷，  記一不說餘； 

 純作白狗形，  積骨億須彌， 

 以針刺地種，  無不值我體； 

 何況餘色狗，  其數不可量。 

 吾故攝其心，  不令道放逸， 

 如人立須彌，  執不死藥執， 

 下人以瓶承，  注藥不遺落， 

 中間諸艱難，  隨嵐風所吹。 

 凡夫身如塵，  唯除入住人； 

 此二持瓶人，  何者為最妙？ 

 下人執心正，  恒恐東西波； 

 受藥不失義，  故名神足道。 

 上有大慈心，  一說不尋究； 

 意識各各異，  成道亦如是。 



 14 

 我此苦忍界，  成佛由下人； 

 積行阿僧祇，  乃能成佛道。 

 從剎至一剎，  如是數千億； 

 如針投於海，  舒手便得之。 

 無慧抒水求，  積劫不能得； 

 世間愚惑人，  不別善惡行。 

 須彌四寶山，  謂為灰堆聚； 

 金翅飛鳥王，  謂呼蚊蚋是。 

 夏熱牛跡蟲，  不覩海廣大； 

 日光實野馬，  愚者謂火焰。 

 彼法非我造，  愚惑行自成； 

   出入識無間，  鍊精道術成。」 

爾時，世尊即說呪曰： 

「伊禰魔禰 茶譬茶離譬 淳同 翅離翅」 

爾時，毘沙門大天王，即從坐起頭面禮佛足，「我當擁護行

法善人、善男子、善女人，擁護其身三光三影。何等為三光三影？

如我今日領羅剎眾，身影，身身影，影影。」 

「何等為身影？何等為身身影？何等為影影？」爾時世尊，

即以偈說曰： 

      「身為四大聚，  地、水、火、風成； 

 來往周旋處，  住亦不見住。 

 身及身身者，  周生年蛻身； 

 影影三句義，  如佛留神光。 

 白㲲裹魔祇，  香去處故香； 

 諸佛此要法，  清淨無瑕穢。 

 身身影教化，  度不得度脫； 

 或見身相法，  入定身身念， 

   影影無狐疑，  悉成無上道。」 

爾時，提頭賴吒，欲得擁護諸法師，即說呪曰： 



 15 

「伊醯 魔醯 閻浮 閻嵐浮突突勒翅 

「我當擁護法師，億千百萬由旬內，令無嬈亂者。」 

毘樓勒叉天王，即從坐起前白佛言：「我亦擁護真實法師。」

即說呪曰： 

「伽梨 伽羅梨 尼稚 究槃稚 

「令億百萬由旬內無有觸嬈者。」 

毘樓搏叉天王，即從坐起頭面禮足，前白佛言：「世尊！我

當擁護真實法師。」即說呪曰： 

「舍彌 舍彌 鉢婆大磨樓醯 

「令百億由旬內無有觸嬈者。」爾時世尊，即說偈曰： 

「花香色極妙，  感動諸佛國； 

 佛從無想念，  成佛一向道。 

 忍力無壃界，  破有無二乘； 

 全身舍利相，  及與微細塵， 

 拯濟恒沙等，  不墮三惡趣。 

 佛出勤苦劫，  覆護行大慈； 

   眾生無邊際，  令成無上道。」 

爾時，座中三十二億眾生，即發無上平等道意。 

菩薩處胎經常無常品第十 

爾時，座中有菩薩，名曰觀見無常，即從坐起偏露右臂右膝

著地，叉手合掌前白佛言：「善哉，善哉！世尊！快說斯義。諸

佛正法不可思議，非羅漢、辟支佛所能及，本無真性不可窮盡，

如來降形出一入一變化無方，或碎身舍利，或全身舍利，或隱沒

不現，或流布世間，或現一佛境界，或現若干諸佛境界，神足變

化道力自在，甚奇甚特。如虛空界，常亦無常，無常亦無常，住

亦無住，無住亦無住，變易非一，願從如來聞說常無常義。如我

今日在於九地，為是常耶？為是無常耶？」 

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=3&P=&5864165.htm%230_6
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=3&P=&5864165.htm%230_6
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=3&P=&5864165.htm%230_6
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=3&P=&5864165.htm%230_6
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=3&P=&5864165.htm%230_6


 16 

爾時世尊，告常無常菩薩曰：「我今問汝，汝當以真性報我。

云何？族姓子！色為常耶？」 

對曰：「非也。世尊！」 

「色無常耶？」 

對曰：「非也。」 

「色常無常耶？」 

對曰：「非也。」 

「色非常非無常耶？」 

對曰：「非也。」 

「云何？族姓子！色有餘耶？」 

對曰：「非也。」 

「色無餘耶？」 

對曰：「非也。」 

「色有餘無餘耶？」 

對曰：「非也。」 

「色非有餘非無餘耶？」 

對曰：「非也。」 

佛告族姓子：「受、想、行、識常耶？」 

對曰：「非也。」 

「受、想、行、識無常耶？」 

對曰：「非也。」 

「受、想、行、識常無常耶？」 

對曰：「非也。」 



 17 

「受、想、行、識非常非無常耶？」 

對曰：「非也。」 

「受、想、行、識有餘耶？」 

對曰：「非也。」 

「受、想、行、識、無餘耶？」 

對曰：「非也。」 

「受、想、行、識有餘無餘耶？」 

對曰：「非也。」 

「受、想、行、識、非有餘非無餘耶？」 

對曰：「非也。」 

佛問常無常菩薩曰：「涅槃淨耶？」 

對曰：「非也。」 

「涅槃不淨耶？」 

對曰：「非也。」 

「涅槃淨不淨耶？」 

對曰：「非也。」 

佛告常無常菩薩曰：「涅槃實性正何所立？」 

對曰：「立無所立。」 

又問：「非有眾生非無眾生耶？」 

對曰：「非也。緣未斷從五聚性，乃至三十七品，空、無想、

無願，緣未斷無離無不離，無生無不生，故曰立無所立。何以故？

性自然空，此空、彼空、內空、外空、涅槃空，如來出現於五濁

世，不見有生、滅、著斷，不見有定、有亂，不見持戒、犯戒，

不見有忍、有瞋，不見精進、懈怠，不見有煩惱、定意，不見有



 18 

愚癡、智慧，不見有意識思想，不見是道、是俗波羅蜜，不見佛

土清淨，不見淨修道場，不見有斷垢眾生，是謂菩薩立無所立。」 

爾時世尊，即說偈曰： 

「梵行心清淨，  破壞魔境界； 

 忍力無上道，  寂定不思議。 

 吾從無數劫，  常處立無立； 

 一向入空慧，  眾想莊嚴身。 

 當來族姓子，  及諸現在者， 

 悉當立無立，  解常無常性。 

 塵垢諸障礙，  壞我善業行； 

 蠲除塵垢盡，  如金無瑕穢。 

 慧為世間將，  示道開無目； 

 乃令愚惑人，  深解真如法。 

 無為因緣道，  開進六神通； 

 無盡大法藏，  給施下劣人。 

 貪愛三解脫，  三世無所著； 

 現在一切法，  垢盡入佛定。 

 如來大慧光，  斷除狐疑法； 

   癡相澄然淨，  解空、無常道。 

 一切計常人，  貪著在生死； 

 不離有為法，  煩惱所係著。 

 六度三慧法，  珍寶及妻子； 

 割愛無所惜，  出家道得成。 

   人有善、惡念，  初、中、下品等； 

 輪轉五道中，  生滅無真性。 

 苦本無央數，  生生不休息； 

 法鼓振大千，  動彼魔境界。 

 汝等群生類，  依憑六神通； 

 心念身則隨，  所至無罣礙。 

 歲月修行道，  晝夜不失時； 

 積德如須彌，  成就佛果證。 



 19 

 生滅如幻化，  亦如鏡影像； 

 受入三十六，  入定乃成道。 

 如來真實法，  無染無所著； 

 行慈起七度，  眾寶自瓔珞。 

 三十二億結，  縛著難可解； 

 要以智慧劍，  割除無所有。 

 復以八解脫，  甘露法味漿； 

 令彼渴愛者，  充滿無思想。 

 昔我未行禪，  恒處愚癡聚； 

 連著四顛倒，  求解難可獲。 

 遊四無礙禪，  自在無怯弱； 

   定意心堅固，  盡生受不受。」 

爾時，世尊說此偈已，八十四億眾生發無上正真道意，立信

行不復退轉。 

菩薩處胎經卷第三 

 

菩薩處胎經卷第四 

姚秦涼州沙門竺佛念譯   

隨喜品第十一 

爾時，會中有菩薩名曰頂王，將二萬五千人，從東方安住世

界來至佛所，頭面禮足在一面坐，須臾退坐前白佛言：「吾聞如

來、應供、正遍知、明行足、善逝、世間解、無上士、調御丈夫、

天人師、佛、世尊，無量神變在胎教化，七寶宮殿眾寶成就，諸

佛世尊宗奉恭敬。過去諸佛世尊及當來現在，未曾說此難有之法，

真際法相不可窮盡。從無數劫積行勤苦，於其中間有生有滅。願

樂欲聞如來神德所化多少國土差別？眾行平等入無為道，八解童

真清淨梵行，使我等永無猶豫。」 

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=3&P=&5864165.htm%230_0
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=3&P=&5864165.htm%230_0
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=3&P=&5864165.htm%230_0
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=3&P=&5864165.htm%230_0
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=3&P=&5864165.htm%230_0
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=4&P=&5864166.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=4&P=&5864166.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=4&P=&5864166.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=4&P=&5864166.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=4&P=&5864166.htm%230_2


 20 

佛言：「善哉，善哉！頂王大士！汝所問者甚深難量，多所

利益濟度愚惑，福不可盡。」爾時世尊，即以三昧禪定之力，舒

金體臂下方過二十二億佛剎，抄舉式棄如來七寶神塔，縱廣一萬

八千由旬，外郭繞塔七寶欄楯，池水園果皆七寶成，後園浴池金

銀梯梐，彼池水中，自然八味甘露，水邊鳧鴈、鴛鴦奇類眾鳥數

千百種，鳥聲悲鳴共相娛樂極樂難勝。 

爾時世尊即與頂王菩薩，而說偈曰： 

「過去式棄佛，  神塔七寶成， 

 花樹若干色，  金花銀為莖。 

 浴池水八味，  充飽餓渴者， 

 供福獲果報，  在胎功德成。 

 次復佛滅度，  隨式本元尊， 

 彼佛七寶塔，  遍滿恒沙剎， 

 眾寶相雜廁，  快樂亦難勝。 

 次佛取滅度，  最尊第一勝， 

 亦有七寶塔，  遍滿虛空界。 

 明眼有識人，  恭奉心恭敬， 

 除慢不貢高，  不貪著利養。 

 七寶池水果，  想斷無所著， 

 亦現處胎化，  流布無數劫。 

 次佛般涅槃，  拘那含牟尼， 

 神德大通達，  所度倍三佛， 

 教化諸弟子，  三乘不斷絕。 

 去此東方剎，  在胎現變化， 

 勸恤後來者，  將導入閑靜。 

 次佛迦葉尊，  端坐億百劫， 

 諸天為眷屬，  寂靜不移動。 

 亦有七寶塔，  在金剛佛剎， 

 救護諸墮落，  不使墮邪道。 

 我今釋迦文，  勇猛獨特出， 

 一向執意志，  不著生死道。 



 21 

 佛土雖弊惡，  所度不可量， 

 今處母胞胎，  神變自娛樂。 

 欲界眾生等，  墮落入鑊湯， 

   將導引令出，  如蛾投火焰。」 

爾時，世尊即以神力，變此三千大千世界晃然金色，使令眾

會見樂世界。彼諸菩薩皆坐七寶蓮花上，弟子眷屬斯皆金色，所

噉飲食禪定解脫，戒律威儀未常違失。「云何頂王菩薩！向所現

國剎土佛所遊化，供養承事其福寧多不耶？」 

頂王菩薩白佛言：「甚多，甚多！世尊！何以故？供養一佛

剎其福難量，況爾所佛剎。」 

佛言：「若有菩薩過不退轉在一生補處，令在胎中現神變化；

敬此菩薩者，其德最勝。何以故？此菩薩者即行佛事不可思議。」 

佛復告頂王菩薩：「吾今與汝說八正道去八顛倒，滿十方恒

沙諸佛剎土，滿中七寶塔，不如此供養八正道菩薩，衣被、飲食、

床敷、臥具、病瘦醫藥，搗香、雜香、栴檀、末香，繒綵、花蓋

便身之具，其福最多。若有菩薩摩訶薩，能於胎、化、濕、卵，

分別四意止，一日、二日乃至七日，一月、二月乃至七月，一歲、

二歲乃至七歲，一劫、二劫乃至七劫，若有眾生，承事供養前七

寶塔，乃至八正道菩薩，不如此人供養四意止菩薩，其福最多。

若一生補處菩薩，在母胎中轉無上法輪，包容一切變易無數，神

德大士周旋往來無有障礙，還合為一無覺知者；若有眾生供養承

事便身之具無所愛惜，如我今日從三阿僧祇劫斷除滅想，今最後

身一入胎舍教化，果證神通悉令得解脫，猶如果熟變易不住。佛

身空無戒定慧解，而自香熏道德威儀，不失十二頭陀之行，此一

分苦是我境界。」 

爾時頂王菩薩即從如來前，而讚頌曰： 

「識是生死本，  亦為涅槃徑； 

 中息在胞胎，  遊戲無量界。 

 四生成佛土，  十六神足降； 



 22 

 本無一相道，  誓願各各同。 

 以眾生縛著，  現有優劣人； 

 無形不可見，  今乃得觀察。 

 過去諸佛身，  遺教無邊際； 

 八道無上法，  一向度群萌。 

 經法舍利形，  神通流布世； 

 今我所將從，  得聞不思議。 

 六佛神寶塔，  寶藏七寶臺； 

 一一深分別，  義味不可量。 

 佛本所行道，  如空無所著； 

 今處神母胎，  受化非一類。 

 得佛真如性，  亦如實相住； 

 除去憍慢心，  今禮空無性。 

 一一舍利光，  遍照諸佛剎； 

 受化如恒沙，  是佛神德感。 

 剎土去此遠，  受佛甘露道； 

   今欲還本國，  宣揚如來法。」 

爾時，頂王菩薩說此偈讚佛已，右遶三匝禮佛而去。 

菩薩處胎經五道尋識品第十二 

爾時，世尊將欲示現識所趣，向道識、俗識，有為識、無為

識，有漏識、無漏識，花識、果識，報識、無報識，天龍識，鬼

神、阿修羅、迦留羅、緊那羅、摩睺羅伽、人非人識，上至二十

八天識，下至無救獄識。爾時，世尊即於胎中現鉤鎖胎骨，遍滿

三千大千世界。佛告阿私陀：「汝能別此骸骨識耶？」 

對曰：「不別。何以故？未得通徹行力未至。」 

佛告彌勒菩薩：「汝此天中，未得神通耶？」 

彌勒白佛言：「有成就者，有不成就者。」 

佛告彌勒：「汝觀鈎鎖骸骨，令一切眾生知識所趣，分別決

了令無疑滯。」 

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=4&P=&5864166.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=4&P=&5864166.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=4&P=&5864166.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=4&P=&5864166.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=4&P=&5864166.htm%230_3


 23 

爾時，彌勒菩薩即從坐起，手執金鋼七寶神杖，敲鈎鎖骸骨

聽彼骨聲，即白佛言：「此人命終瞋恚結多，識墮龍中。」次復

敲骨。「此人前身十跡行具，得生天上。」次復敲骨。「此人前

身破戒犯律，生地獄中。」如是敲骨，有漏、無漏、有為、無為，

上從二十八天，下至無救地獄，知識所趣善惡果報白黑行報。有

一全身舍利無有缺減，爾時彌勒以杖敲之，推尋此識了不知識處。

如是三敲，前白佛言：「此人神識了不可知，將非如來入涅槃耶？」 

佛告彌勒：「汝紹佛位於當來世，當得作佛成無上道。何以

敲舍利，而不知識處耶？」 

彌勒白佛言：「佛不思議不可限量，非我等境界所能籌量。

今有狐疑，唯願世尊，當解說之。五道神識，盡能得知彼善惡所

趣，不敢有疑於如來所。今此舍利無有缺減，願說此識令我等知。」 

佛告彌勒：「過去、未來、現在諸佛舍利流布，非汝等境界

所能分別。何以故？此舍利即是吾舍利，何能尋究如來神識？今

當與汝分別如來上、中、下識，至薩芸然各各不同。初住菩薩未

立根德力，雖得神通二住菩薩以天眼觀，知識所趣退不退地，亦

復觀見欲界、色界、無色界者，或復觀見生東方無數恒河沙佛剎，

供養諸佛奉律無礙，亦復知彼受記劫數，一劫乃至百千億劫。或

有菩薩於三住地，觀見舍利知識所趣於餘涅槃無餘涅槃，然復不

見四住所行識所趣向。四住菩薩見一、見二、三住識法，然復不

見五住舍利識法所趣。」 

佛告彌勒：「五地菩薩分別下品，於六住分或見或不見識法

所趣。不退轉菩薩上至一生補處，不見如來上足下足心識所向。

次第菩薩見八、七、六，然復不見一生補處舉足下足，況欲敲鈎

鎖骸骨欲分別之，此事不然。」 

佛告彌勒：「汝當知之！十號如來、應供、正遍知、明行足、

善逝、世間解、無上士、調御丈夫、天人師、佛、世尊，唯佛知

佛神識所念。」 

爾時世尊與諸大眾，而說頌曰： 



 24 

「周旋五道淵，  唐勞其識神； 

 耳、鼻、身、心垢，不能自去離。 

 識想結重垢，  剗以智慧刀； 

 慧能照愚冥，  得至無畏場。 

 佛識悉遍見，  舍利鈎鎖骨， 

 正使碎如塵，  微細不可見， 

 如來一一別，  報應善惡法。 

 佛識甚微妙，  非為非不為， 

 一說度萬億，  阿僧祇眾生。 

 彌勒復成佛，  亦當捨舍利； 

   於本所生母，  胎法亦如今。」 

爾時，彌勒菩薩聞佛所說，遶佛七匝頭面禮足，還就本位。 

菩薩處胎經諸佛行齊無差別品第十三 

爾時，世尊即復示現奇特像，變一切菩薩盡作佛身，光相具

足，皆共異口同音說法，分別無常生生歸盡，其德難量互相敬奉，

威儀禮節雖說妙法，無有揖讓屈伸低仰，各坐七寶極妙高座羅縠

帳幔。初一說法度于無數純男無女，第二說法純女無男，第三說

法純度正見人，第四說法純度邪見人，第五說法男女正等，第六

說法邪正亦等。當爾之時法法成就，而無吾我道果成熟。諸佛常

法，法說議說，神足第三，八萬四千空行法門，八萬四千無想法

門，八萬四千無願法門，一一法門有無量義。猶如黠慧之人，身

有千頭，頭有千舌，舌有千義，欲得究盡三法門義，於百千分未

獲其一。此是諸佛祕要之藏，皆由前身宿學成就。 

爾時諸佛異口同音，說偈頌曰： 

「我等本所願，  今者已果成； 

 金體柔軟響，  眾相悉具足。 

 欲求無極慧，  畢竟無有疑； 

 善哉三界尊，  最勝無能過。 

 吾昔兜術天，  選擇受生處； 

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=4&P=&5864166.htm%230_4
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=4&P=&5864166.htm%230_4
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=4&P=&5864166.htm%230_4
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=4&P=&5864166.htm%230_4
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=4&P=&5864166.htm%230_4


 25 

 來降入母胎，  集諸如來等。 

 外無緣眾生，  謂吾不成道； 

 因胎化眾生，  倍於成佛時。 

 前後所說經，  八十四億象； 

 象力及人力，  荷載不能勝。 

 令我歡喜子，  強記不漏失； 

 遺法不成道，  流布胎正法。 

 佛行無差別，  平等無若干； 

 唯佛能知佛，  功德多少義。 

 欲得思議佛，  所行奇特事； 

  從劫無數劫，  不能得毫分。」 

爾時，諸佛說此頌已，初一說法純男無女者，即於座上立不

退轉，信心不可沮壞。 

爾時釋迦牟尼，還攝威神如前無異，即說頌曰： 

「八正道果證，  無師自然悟； 

 獨步三界將，  自得涅槃道。 

 本無一相法，  捷疾辯才義； 

 我今已果獲，  無愛無所染。 

 五陰法性本，  不見有善惡； 

 神力拔濟苦，  坦然寂滅道。 

 汝等諸會者，  所願已成辦； 

 未得今已得，  快哉此利業。 

 因緣縛著礙，  永除無處所； 

 吾我羅網法，  自然得毀壞。 

 愚惑不見真，  自墮四色緣； 

 未得密諦觀，  分別苦相本。 

 如我今成道，  功夫不足言； 

 後佛師子吼，  熾焰惡劍劫。 

 陶冶苦眾生，  隨色染其素； 

 忍辱受其害，  對至終不報， 



 26 

 執心如虛空，  變易不久住。 

 當於爾時世，  五逆苦惱罪， 

 難化不可度，  諸佛所不救， 

 尋為現緣本，  將示無為處， 

 破彼剛強心，  專一得解脫。 

 初說一法教，  無生無起滅； 

  皆趣向佛道，  不令有遺落。」 

爾時，世尊說此頌已，男眾、女眾、正眾、邪眾，皆得盡信

得不退轉地。佛復告菩薩摩訶薩：「汝等，欲見如來神力化不思

議道，法性純熟無男無女，善權義說受女人身無佛記別，魔釋梵

王無真實相。汝等，欲知此四眾者受別成佛乎？」 

爾時，有菩薩名曰無盡意，即從坐起偏露右臂右膝著地，叉

手合掌前白佛言：「未曾聞如來說法，此四種人得成佛者，今日

乃能開演大義。」即重白佛：「捨身、受身、即身成佛耶？」 

佛告無盡意：「諦聽！善思念之！今當與汝一一分別。過去

九十一劫有梵天王，名大辯才，分別古今常樂閑居坐天宮內。『今

我寧可化此宮女及諸梵天，我得成佛諸天翼從，剃鬚髮著法服，

一時成道，不亦快乎？』作是念已，即於天宮詣晝度樹，端坐思

惟一意一心，繫念在前無他異想，即得成佛，三十二大人相八十

種隨形好。諸天眷屬修行比丘正法，得阿羅漢，皆是利根；彼天

女眾有得須陀洹、斯陀含、阿那含，不往還此間，即於彼般涅槃。

是謂梵天王不捨身、受身、現身得成佛道。」 

佛告無盡意菩薩：「過去七十六劫有第六天王，典領三千大

千世界，名曰害惡，從六天以下自在無閡。在彼天宮經歷無數久

久思惟：『悔本所作謗毀三尊遮截道果，設我受報墜墮三塗不離

惡道，我今寧可改心惡行，并此天宮諸天眷屬，共修梵行求無上

道，進前成佛，不亦樂乎？』復自思惟：『所典境界無量無限天

女娛樂樂豈過是，設我成佛與此國界正等無異。』漸漸懈慢，復

更劫數。魔有知識，行登十住說佛功德，出家修道眾相具足，魔

心開解改心入定，無若干想利根捷疾。即於天宮三明通達，莊嚴



 27 

佛土不更受身，便成無上至真等正覺，放大光明普照魔界，莫不

眼見見魔成佛。有三億天子心自生念：『謂魔幻化非真實佛。』

盡退還宮，十六億天子皆來影附，承事供養如佛無異，尋於坐上

皆成四果。是為害惡大天王，不捨身受身而成佛道。」 

佛復告無盡意菩薩：「過去六十一劫東方有釋天子，修天眼

淨心樂禪定，常欲求出家進向佛道。彼諸天法有衰瑞應不久命終，

諸天翼從轉轉減少，貪著睡眠身體塵垢，花自萎枯，不樂寶座，

所食不甘，即出到後園中沐浴澡洗：『今我天身眼能徹視，何方

有佛，當往禮省恭奉供養受佛禁戒，即以此身得成佛道。』作是

念已端坐思惟，以天眼視上方有佛，名無量空行，世界名清淨，

今現在說法，初中竟善。即以神力如人屈伸臂頃，到彼佛所頭面

禮足在一面立。即以此偈讚歎佛德： 

「『光相照十方，  降伏眾魔怨； 

  為說道徑路，  斷疑永無惑。 

  梵行清淨人，  皆蒙最勝行； 

  隨類說真法，  不違本行法。 

  我為諸天主，  欲修清淨道； 

    唯佛垂愍念，  得至安隱處。』 

「爾時，世尊即告釋曰：『善哉，善哉！發心廣大欲得拔濟

眾生之苦，未得者得、未獲者獲、未成者欲令成就，欲令盲者見

明、聾者聞聲、僂者得申、無手足者令得手足，汝還本宮坐道樹

下，分別眾行聚法散法。』釋聞語已即前禮佛，於彼不見還至天

宮。諸天眷屬皆來歸附，功德轉盛，衰耗之相永滅無餘，端坐攝

身心意不動，得成無上至真等正覺。所將天女九十三億成四道果

證，是謂天帝釋不捨身受身而成佛道。」 

佛告無盡意菩薩：「過去五十四億恒河沙劫，有世界名曰火

焰，佛名無欲如來、應供、正遍知、明行足、善逝、世間解、無

上士、調御丈夫、天人師、佛、世尊，說法度人善修梵行，四審

諦法施惠一切，彼土人民悉受女身，解了無常、苦、空、非身，

分別受入無諸煩惱，厭患身苦，齊同一願發大弘誓，著無畏鎧欲



 28 

度眾生，淨佛國土蠲除穢惡，立志堅固樂不退轉。時有七十萬二

千億女，在大曠野非人行處，齊同一行，解空無想無願之法，一

日一時三等通達，即成佛道，眾相具足，存亡自在，以小受大以

大入小，即於彼日度阿僧祇無量眾生，於無餘涅槃化度眾生，是

謂不捨身受身而成佛道。」 

爾時世尊欲重宣此義，而說頌曰： 

「法性如大海，  不記有是非； 

 凡夫賢聖人，  平等無高下。 

 唯在心垢滅，  取證如反掌； 

 道成王三界，  闡揚師子吼。 

 分別本無法，  無有男女行； 

 今在五濁世，  現有受身分， 

   斷滅計常者，  障閡經劫數。」 

爾時，世尊說此偈時，八萬四千億眾生立志堅固，皆願成佛

不經後身。 

菩薩處胎經行定不定品第十四 

爾時，座中有菩薩，名曰常笑，六通玄鑒德力自在辯才無畏，

盡生死分四無所著所說信用，解諸法空，如化、如夢、如熱時焰，

如赤葉在水，愚獸謂肉水盡不獲，如山中響，解了諸法不起不滅，

欲斷一切眾生狐疑。即從坐起偏露右臂右膝著地，叉手合掌前白

佛言：「唯然世尊，有少疑滯，若見聽者乃敢宣白。如來大聖神

智無礙，前知過去因緣繫縛眾行集聚，後明未來成敗所趣因緣合

散，善惡行業發心不同。今聞如來胎化眾生行有差別，有對、無

對、有報、無報，有黑白行、無黑白行。復有眾生，從初發意經

歷劫數不得成就，或有眾生朝發道心即得成佛。願樂欲聞，唯世

尊說。」 

爾時，世尊告常笑菩薩：「汝所問義，皆是如來威神所感，

欲成就諸法，不斷前後如來實性。何以故？如來法性不可獲持，

亦非羅漢、辟支佛所知。」 

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=4&P=&5864166.htm%230_5
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=4&P=&5864166.htm%230_5
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=4&P=&5864166.htm%230_5
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=4&P=&5864166.htm%230_5
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=4&P=&5864166.htm%230_5


 29 

爾時，世尊即以神力出廣長舌，舌相光明照東方無極阿僧祇

佛剎土，使五道眾生見光明者，尋光來至到如來所。爾時，世尊

復以眉間出白毫相光明，上照八十四億恒河沙剎土眾生，至如來

所。爾時世尊即告常笑菩薩，而說頌曰： 

「三十一音響，  業報有清白； 

 四十八塵垢，  天行五十五， 

 菩薩七寶髮，  發起眾生心。 

 四種道果樹，  心識定不亂； 

 尠智無福人，  口業獲報多。 

 於食知止足，  行步威儀法； 

 等心愍一切，  乃稱菩薩道。 

 三有五濁世，  顛倒著魔界； 

 破壞善業根，  如影不相離。 

 根性有利鈍，  進退念不定； 

 發願度眾生，  功德充足滿。 

 十力成就身，  世俗有為法； 

 思惟難可量，  一滅一復生。 

 如火焚山林，  心念然熾法； 

 廣及阿僧祇，  身被僧那鎧。 

 勇猛伏難化，  人身諸毛孔； 

 六十有四萬，  慧能辯分別。 

 諸毛行報業，  閻浮提利人； 

 受形極醜陋，  孔孔毛毛生。 

 踈漏不密緻，  如來金剛身； 

 孔毛三十七，  密緻不踈漏。 

 不為火所燒，  魔及魔天等， 

 沙門、婆羅門， 梵天及釋眾， 

 神力、鬼神等， 欲斷佛毛髮， 

 此事終不能。  虛空為地界， 

 日月可墮落；  欲斷佛毛髮， 

 此事終不然。  此是俗法業， 



 30 

 非是無為相；  受行報業果， 

 眾相各不同。  佛身金剛體， 

 外相業報行；  亦是世俗報， 

 去離無為遠。  佛相真實法， 

 終不露現外；  欲知佛內相， 

 神足感動是。」 

爾時，世尊說此頌已，告常笑菩薩：「緣報緣緣報，至道無

礙報，三寶真性報，行趣涅槃報，世俗無著報，一向究竟報，是

謂菩薩摩訶薩最第一義；無染無著不可獲持，不著欲界亦不離欲

界，過有、當有、現有，非過有、非當有、非現有報，無生無滅，

菩薩摩訶薩從百千劫通達不障礙，令等分眾生解空本報，口業成

就音響通達。 

「或有菩薩摩訶薩一時之頃，能令三千大千剎土即為水界，

猶如得禪比丘觀無量水界，水性之虫黿鮀龜鼈無所觸嬈，積劫功

勳不敗不朽，是謂菩薩摩訶薩入水界三昧。或有眾生見菩薩入定

謂為是水，或持瓦石草木投水入定菩薩，心如虛空，不覺有觸嬈

者，是謂菩薩摩訶薩入水界之力。 

「或有菩薩摩訶薩禪定攝意入火界三昧，令此三千大千剎土

烔然為火，愚惑眾生謂為菩薩遭火劫燒，奔馳四方不離火光清淨

無熱，是謂菩薩摩訶薩入火光三昧。三昧威神難可測度，亦非羅

漢、辟支佛所能尋究。 

「復有菩薩摩訶薩入五分法身難動定意，亦使三千大千剎土，

蜎飛蠕動之類下至蟻虫，以威神接不遭煩惱七日安隱，後壽終時

皆生天上。如我今日在在說法處處現化，其有覩見如來神德，諸

塵垢盡隨願所生，或生他方諸佛剎土，是為菩薩摩訶薩五分法身

定意所感。 

「復次菩薩摩訶薩入不動師子奮迅三昧，能令三千大千剎土

六反震動，其中眾生咸悉歸附，修清淨行，披慚愧衣除去憍慢，



 31 

引致眾生至八正道，去吾我想七十七心，塵累染垢一時除盡，是

謂菩薩摩訶薩奮迅無畏之所感動。 

「復次菩薩摩訶薩入散身定意，分別識聚為從何來去至何所，

一一分別空無寂然，前、後、中間無有端緒，是謂菩薩摩訶薩入

散身定意之所感動。 

「復次菩薩摩訶薩入忍頂三昧，能令此身作無手脚虫遍滿三

千大千剎土，眾生見者不能名字，謂為肉聚，其取食者味若甘露，

悉能充飽眾生飢渴，是謂菩薩摩訶薩入忍頂三昧之所感動。 

「或有菩薩摩訶薩以三昧力，令此三千大千剎土山河石壁，

化為甘露狀如石蜜，食無厭足，令彼眾生四使重病永除無餘，眾

生發願願樂欲生無盡世界，是謂菩薩摩訶薩神力之所感動。 

「復次菩薩摩訶薩入獨步三昧，使此三千大千世界一切眾生，

見菩薩行舉足下足，其遇菩薩見行步者，能制罪人不入地獄、餓

鬼、畜生，皆由菩薩身、口、意淨，發願濟度要至究竟終不退還，

是謂菩薩摩訶薩無量善福心願所感。 

「復次菩薩摩訶薩以神通定入樂法三昧，令此三千大千世界

諸眾生類，皆來歸趣到菩薩所求請出家，修無上梵行發意齊同，

剃除鬚髮被著法服，如諸佛常法威儀禁戒教授法，則能一時在明

慧地；明慧地者，八住菩薩之所行法，非是二乘所能修習，是謂

菩薩摩訶薩神力所感。 

「復次菩薩摩訶薩以佛大慈入無礙定，令此三千大千剎土群

萌之類，與作父母、兄弟、朋友、種族、知識，無財與財給施所

須，乃至國、財、妻、子、象、馬，金、銀、珍寶、車𤦲、瑪瑙、

白珠、琥珀、水精、琉璃、碧石、雜珍，衣被、飲食、床褥、臥

具、病瘦醫藥，香花芬熏皆令充足，於中教化各令滿足，發起眾

生在樂法之地。云何樂法之地？導引彼眾應須陀洹道，與說真要

斷三見法；應斯陀含者，與說七生久久成道；應阿那含者，與說

善法無五陰覆蔽；應阿羅漢者，與說涅槃受證無疑；應菩薩道者，

與說六度頂忍之法發意進趣；向佛道者，與說究竟淨一切智。修



 32 

治佛土教化眾生，從一佛國至一佛國，供養禮事諸佛世尊得六神

通，眼能徹視耳能徹聽，自識宿命知他人心，身能飛行諸塵垢盡，

不復狐疑於佛法眾，是謂菩薩摩訶薩入樂法三昧神力所感。 

「復次菩薩摩訶薩入金剛三昧，能令三千大千剎土，變為七

寶賙窮濟乏，求漿與漿求食與食，即便與說慳貪之果。夫人貪著，

死入惡道餓鬼、畜生，貧窮裸跣衣不蓋形為人所憎，或為奴婢為

人走使，或墮畜生荷負重擔。或時菩薩為說生天不婬之行，婬為

穢惡死入惡道，刀山劍樹火車爐炭，鐵[口*(隹/乃)](zuǐ)地獄，

黑繩地獄，沸屎地獄，氷山碓臼受苦無量。或入蓮花優鉢獄中，

風吹火炙骨節分離。菩薩於中與說無常，身非久居琢石見火，雷

電過日幻化非一，何為受苦精神腐爛求出無期？如是菩薩為說真

要，令受罪人盡得拔苦至無苦地，是謂菩薩摩訶薩以佛大慈三昧

定意之所感動。」 

爾時世尊即說頌曰： 

「眾生欲出離，  三界五道閡， 

 精進不懈怠，  安住無為道。 

 如人起屋舍，  非材木得成， 

 要先修治地，  次立牆壁柱。 

 佛道如大空，  不由一行成， 

 執志要堅固，  放心無戀慕。 

 過佛如恒沙，  來者不可盡， 

 或有次第成，  亦有超越者。 

 我今悟未悟，  令至八正道， 

 聞輒不再受，  此法由誰造？ 

 昔吾捨身想，  劫數不以難； 

 無師而自覺，  得為一切導。 

 導師出現世，  非緣不降神； 

   要度未度者，  示現無為城。」 

爾時世尊說此頌時，五十六億恒河沙眾生妄斷想盡，不復願

樂在俗家業，同時發願求無上道。 



 33 

◎ 菩薩處胎經卷第四 

 

菩薩處胎經卷第五 

姚秦涼州沙門竺佛念譯  

◎入六道眾生品第十五 

爾時，世尊入無量遍觀定意，觀察眾會心懷猶豫，將欲決疑

現以真實，即出右脚指蹈此地界，使六趣眾生各各顯行羅列跱立。

爾時，世尊告眾會者：「汝等見此六趣眾生不乎？」 

對曰：「唯然見之。」 

時彼會中有菩薩，名曰自在，得虛空藏無盡法門，神智辯才

應對無閡——此賢劫中十六聖子最大者是——遊十方剎施行佛

事，即從坐起偏露右臂右膝著地，叉手合掌前白佛言：「今如來、

應供、正遍知、明行足、善逝、世間解、無上士、調御丈夫、天

人師、佛、世尊，願欲聞說六趣眾生行業果報。所問微淺願時發

遣。」 

爾時，世尊於大眾中和顏悅笑。諸佛如來常法，佛不妄笑，

笑有因緣：若有眾生生梵天者，爾時佛微笑；有應作轉輪聖王者，

佛復微笑；有作獄卒者閻羅王者，時佛亦笑；有受餓鬼身者，佛

即時笑；有作畜生王者，佛即亦笑。爾時，世尊面門出五色光，

普照三千大千剎土，即還攝光從頂上入，即告自在菩薩：「汝所

問者，乃是如來威神所接，亦是十方諸佛所護，能發此問。今當

與汝一一分別諸六趣眾生行業因緣。諦聽，諦聽！善思念之！」 

「唯然，世尊！願樂欲聞。」 

佛告自在菩薩：「汝今舉目觀東方梵天、大梵天、清淨梵天

乃至色究竟天，此諸天人先修梵行，皆是佛種修諸功德，以貪福

報染著五樂，因緣道果皆受天身，計梵天福稱量測度，今當與汝

一一說之。滿此三千大千剎土轉輪聖王七寶導從。所謂七寶者，

一者、象寶，三十二牙毛色純白，脚躡蓮花身能飛行。二者、馬

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=4&P=&5864166.htm%230_0
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=4&P=&5864166.htm%230_0
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=4&P=&5864166.htm%230_0
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=4&P=&5864166.htm%230_0
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=4&P=&5864166.htm%230_0
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=5&P=&5864167.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=5&P=&5864167.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=5&P=&5864167.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=5&P=&5864167.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=5&P=&5864167.htm%230_2


 34 

寶，身紺青色髦鬣朱色，身能飛行所至無礙，知人心念。三者、

珠寶，光明徹照遍滿虛空，及四天下皆悉遍照。四者、輪寶，輪

有千輻雕文刻鏤視之無厭，此第四無識。五者、玉女寶，女中殊

妙性行柔和，端正殊妙世之希有，不長、不短、不白、不黑，身

作優鉢羅蓮花香，口作牛頭栴檀香，恭肅謙下知聖王志趣。六者、

典藏寶臣，王須寶時，手執神器用以𢍶空瀉則成寶，取止隨王。

七者、典兵寶，聖王出遊須四種兵，王告之曰：『吾今欲出巡遊

國界，速集兵眾集我殿前勿令影移。』即受王教，迴身東顧，象

兵已集行列在東；迴身南眄，馬兵已集行列在南；迴身西顧，車

兵已集行列在西；迴身北望，步兵已集行列在北。轉輪聖王隨意

所乘，或馬或象，或至弗于提、欝單曰提、拘耶尼提，遊行四方

足不蹈地，或百歲、千歲、數千百歲食福自然。計轉輪聖王身滿

四天下，不如帝釋身。何以故？帝釋所領七寶宮殿玉女眷屬，坐

七寶殿堂天樂自娛，視東忘西視南忘北，快樂不可言。如彼釋身

不如第六天王，身有三十相神德自在，隨形變化心念則成，所將

兵眾不可稱數，功德福業布施無礙。如六天王等滿四天下，不如

一大梵天功德廣大，典領三千大千剎土，諸梵天眾無量無限不可

稱數，壽命極長過一賢劫其命乃終。」 

爾時，世尊告自在菩薩：「汝今舉目南看，是無央數轉輪聖

王列住南方。轉輪聖王功德多少如上所說，五戒十善、恭奉賢聖、

持仙人戒、八清淨齋，根相連屬為人慈愍無傷害心，受業果報其

福難量。故得紹繼轉輪王位。」 

佛告自在菩薩曰：「汝今舉目西看，見師子王列住西面，以

常六事跱立不動，毛色純白胸臆方正，皆由先身德行福報，雖受

畜身分別善惡，足蹈蓮花塵垢不染，終不殺生食肉飲血。師子一

吼飛落走伏，斯亦五戒不犯三過故獲斯報，雖墮畜生轉身成道。」 

佛告自在王菩薩：「汝迴目北，顧視餓鬼七寶宮殿，左右眷

屬皆食自然甘露法味，雖名在餓鬼，皆緣人中積善擁護，亦有神

足到諸佛剎，禮敬諸佛稟受正要，可行知行可住知住，感動隨時

不守常法，遊此忍界眾善普會，轉則成道亦復不久。」 



 35 

佛告自在菩薩：「汝迴目下顧，見閻羅王以五事治化無有阿

曲。云何為五？罪人在前即面詰問：『汝在人間知有佛、有法、

有比丘僧、有父有母耶？』罪人報曰：『實有。大王！』爾時聖

王以偈問曰： 

「『杻械鐵鎖靽，  鑊湯熱銅柱； 

  洋銅熱鉗叉，  償對今不久。 

  自造因緣本，  報業無人作； 

  非父母兄弟，  誰能代受苦？ 

  我願出家學，  守戒不妄犯； 

    行正法平等，  猶尚日三煮。』 

「爾時，閻羅王以五事問，即勅獄卒隨罪輕重付令治之。彼

罪人中聞佛法聲，罪滅福生，還復人身修治清淨行，是謂菩薩六

趣眾生報應如是。」 

自在菩薩禮佛足已還在本位，時彼會中有八千億眾生，不樂

處苦墮六趣道，盡發無上寂滅空無去離生死。 

菩薩處胎經轉法輪品第十六 

爾時，世尊將欲示現諸佛無量遺體報應——令一切會神通菩

薩、學無學等，比丘、比丘尼、優婆塞、優婆夷四眾圍繞，現生

受報轉大法輪，非沙門婆羅門魔若魔天所能轉者——即以神足定

力，放諸身節毛孔光明，遠照十方諸佛剎土，一一光明皆有三千

大千佛國，一一佛國皆有化佛，一一化佛皆有三千大千眾生之類，

一一諸佛與彼諸會者說無盡法藏、無量奇特無與等法、真際甚深，

所說法者，初、中、竟善，除婬怒癡，以八解水洗除心垢。爾時，

諸佛於池水中化作七寶高臺去池七仞，彼寶臺上敷寶高座，於四

角頭皆懸金鈴，眾寶雜廁其間，懸繒幡蓋五色赤黃，快樂不可言。

爾時，眾生在座聞法無盡之藏，端坐思惟心不錯亂，皆願欲聞如

來祕要。 

爾時，世尊如諸佛常法，復放肉髻光明，上至無數億佛剎土。

空界佛剎，佛名寶如來、應供、正遍知、明行足、善逝、世間解、

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=5&P=&5864167.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=5&P=&5864167.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=5&P=&5864167.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=5&P=&5864167.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=5&P=&5864167.htm%230_3


 36 

無上士、調御丈夫、天人師、佛、世尊，見釋迦文尼肉髻光明，

即告彼土諸會菩薩：「下方有佛，釋迦文尼如來、應供、正遍知、

明行足、善逝、世間解、無上士、調御丈夫、天人師、佛、世尊，

今在母胎廣說深要無上法藏，引致十方諸神通菩薩，汝等可往禮

敬問訊，并持我名問訊釋迦文尼，德化日進遊步康強耶？彼土眾

生易受化耶？汝等詣彼攝持威儀，彼土眾生多諸惱害憍慢熾盛。」 

爾時，彼土菩薩齊整法服，五千七萬二億菩薩禮彼佛足，忽

然不現來至忍土。釋迦文尼佛復以定意神力，令彼來菩薩不見釋

迦文尼，說法道場周障四面，從閻浮提遍三千大千剎土，推求忍

土釋迦文尼佛。彼諸菩薩各各自相謂言：「上虛空界我等剎土去

此極遠，向所見光將無釋迦文尼佛取般涅槃放斯光耶？我等得無

失天眼通耶？何以故？遊至十方遍諸世界不知所在。」各各發心

內自思惟：「我等寧可還至本界。」作是念已各各不能至本佛剎，

各懷恐懼衣毛皆竪，謂失神足疲厭心生，不能究盡無盡法藏。所

以者何？皆是釋迦文尼威神使然。佛悉知彼諸菩薩心，即以神足

接諸菩薩在母胎中。爾時諸菩薩等加敬作禮，兼以佛遣問訊，各

一面坐。 

爾時，釋迦文尼名怛薩阿竭，復以神足之力放大光明，照東

方炎世界，國名奇特，佛名深義如來、應供、正遍知、明行足、

善逝、世間解、無上士、調御丈夫、天人師、佛、世尊，現在說

法初、中、竟善，見大光明告諸菩薩：「汝等莊嚴詣忍世界釋迦

文尼佛所，聽無盡法藏多所饒益。何以故？彼土菩薩皆一生補處，

必有奇特難思議法。」諸菩薩等敬承佛教，禮彼佛足忽然不現，

來至忍界釋迦文尼佛所，頭面禮足各坐一面。 

佛以神德召魔波旬，將有所感動故致魔來。 

爾時世尊知眾生集，諸天作樂讚頌如來無量福業。佛告文殊

師利：「止諸天樂，吾欲說法。」 

佛告諸來會者：「佛出於世，億千萬劫時時乃有，如優曇鉢

花，菩薩摩訶薩漏盡神通根本法者，除想去念是謂有盡；不見漏



 37 

盡無想法者，是謂無盡。菩薩摩訶薩計身縛著不至彼岸，是謂有

盡；能去身想不在彼此，是謂無盡。菩薩摩訶薩縛結已解不住真

際，是謂有盡；不見縛結空無我想，是謂無盡。菩薩摩訶薩入出

入息觀諸世界了無所有，是謂有盡；分別虛無不見有度無度，國

界無若干，是謂無盡。菩薩摩訶薩修行十六殊勝之法，濟度阿僧

祇眾生，是謂有盡；十六殊勝自性空寂，不見度不見不度，是謂

無盡。菩薩摩訶薩廣修剎土，為眾生執苦不以為勞，是謂有盡；

不見眾生剎土清淨不一不一，是謂無盡。菩薩摩訶薩奉戒修法入

三脫門，是謂有盡；不見眾生缺戒全戒，是謂無盡。 

「菩薩摩訶薩曉了分別句義字義應適無方，是謂有盡；不見

句義分別字義，是謂無盡。菩薩摩訶薩分別天道、人道、畜生、

餓鬼、地獄，於中拔濟使得解脫，是謂有盡；雖處五濁不染無所

染亦無所著，是謂無盡。菩薩摩訶薩除貪貢高無增上慢，亦不自

下修清淨行，是謂有盡；法性空寂無自大心，不見慢惰於法有失，

不見精勤受道果證，是謂無盡。菩薩摩訶薩莊嚴佛樹演暢無數，

音聲清淨普聞十方，破壞貪著使行布施，是謂有盡；不見世界成

敗起滅有貪著者，是謂無盡。菩薩摩訶薩以金剛心破三界結，從

初發意至不退轉，不見斷滅有礙眾生，是謂有盡；吾我貪著無吾

無我，云何我我自無我亦無有我，是謂無盡。菩薩摩訶薩滅種姓

名不著俗法，言是我所非我所，是父、是母、是兄、是弟，我姓

最勝彼姓不如，我族姓子彼非是族姓子，計名號者，是謂有盡；

從初發意乃至成佛，不見有成亦不見佛，假號名字悉皆空寂不見

有空，云何為空誰造此空？空自無空云何言空，是謂無盡。 

「菩薩摩訶薩法說、義說、句說、字說，從無明至行乃至生

死，無明愛取法因緣不盡，迷惑顛倒無明所繫，從冥入冥能拔濟

出，是謂有盡。無明緣行，行緣識，識緣名色，名色緣六入，六

入緣觸，觸緣受，受緣愛，愛緣取，取緣有，有緣生，生緣老死

憂悲苦惱；縛著繫戀蠲除無所著，無明滅，無明滅則行滅，行滅

則識滅，識滅則名色滅，名色滅則六入滅，六入滅則觸滅，觸滅

則受滅，受滅則愛滅，愛滅則取滅，取滅則有滅，有滅則生滅，

生滅則老死憂悲苦惱滅。老死憂悲苦惱緣生，生緣有，有緣取，



 38 

取緣愛，愛緣受，受緣觸，觸緣六入，六入緣名色，名色緣識，

識緣行，行緣無明；老死憂悲苦惱滅則生滅，生滅則有滅，有滅

則取滅，取滅則愛滅，愛滅則受滅，受滅則觸滅，觸滅則六入滅，

六入滅則名色滅，名色滅則識滅，識滅則行滅，行滅則無明滅。

解了法性種種滅不滅，亦不見滅亦不見不滅。云何為滅滅無滅？

是謂無盡。 

「菩薩摩訶薩分別曉了起法盡法，起不知所從來，盡何知所

從去，起亦無起盡亦無盡，是謂無盡。曉了起盡悉無處所如空無

著，云何無著不見無著？無著無此無著，是謂無盡。 

「菩薩摩訶薩欲得總持三昧四無礙慧，晝夜經行舉身輕重，

初習法觀去地，初如阿摩勒果，漸如鞞醯勒果，轉如呵梨勒果，

去地如指影等，漸漸去地七人影等，此是俗禪凡夫仙學，菩薩於

是學而不住，是謂有盡。心通無礙不住五通非不住通，解了諸法

法性自然，無明真際皆悉自然亦無自然。云何自然？不見自然無

自然，是謂無盡。 

「菩薩摩訶薩以空滅想於色無受，等分眾生不見差降，在閑

靖處思惟識念，不見造色不見無造色，一向究竟向涅槃門，是謂

有盡。念身非常施戒定意，不畏墮落沒溺生死，雖處生死如鳥飛

空不見形影，悉知無所有，是謂為火滅灰聚無有熱氣，求火主質

無人、無我、無壽、無命，觀察分別誰所造作，識亦無識，十八

界入推尋無本，百八愛著悉無所有，通達往來不見不可見，不可

護持不見有持者，云何為持？持無所持，是謂無盡。」 

爾時，座中有菩薩名曰金色，六通清徹深解佛慧，功德無量

權變非一，欲問如來無盡之義，即從坐起偏露右臂右膝著地，叉

手合掌前白佛言：「齊何名為無盡義耶？」 

佛告金色菩薩摩訶薩：「無盡法者，無言無說。云何見問說

無盡義？」爾時世尊即與金色菩薩而說頌曰： 

「虛空無色像，  尋生亦無本； 

 胎分無有量，  如河注乎海？ 



 39 

 無盡法寶藏，  三世佛父母； 

 欲得求盡本，  正可生惑心。 

 解了法相空，  塵垢滅無餘； 

 成佛金剛身，  莊嚴眾相具。 

 分別佛身空，  內外無所著； 

   雖演無盡寶，  億萬不說一。」 

爾時如來說無盡寶時，現坐菩薩學無學等，發意趣向無盡法

藏；諸天、龍、神、人與非人，皆發無上立不退轉。 

菩薩處胎經五神通品第十七 

爾時，座中有菩薩名曰妙勝，具足六度善權方便，所在教化

靡不周遍，處處入眾見靡不喜，正觀定意為世福田，若善男子、

善女人遭此菩薩摩訶薩，諸惡除盡普發福慶，思惟平等不二法門，

恒以如幻、如化、如夢法濟渡群生，修治佛道無有彼我。爾時，

妙勝菩薩即從坐起，叉手合掌前白佛言：「善哉，世尊！五神通

菩薩云何得知分別其行？修習何法得神通道？」 

佛告妙勝：「諦聽，諦聽！善思念之！吾當為汝分別通慧。」 

「唯然，世尊！願樂欲聞。」 

佛言：「妙勝！此欲界中善男子、善女人，不須眼通生便徹

見一閻浮內眾生之類，麁、細、好、醜、青、黃、赤、白，城郭、

屋舍、山巖、樹木。或有善男子、善女人，眼能觀二天下、三天

下、四天下，不須眼通生便觀見。或有善男子、善女人，不須眼

通、耳通清徹，聞一天下男聲、女聲、馬聲、車聲，所聞聲響即

能別知，不修耳通一一曉了。或有善男子、善女人，不習不學自

識宿命，吾從某處來生此間，父姓某、母姓某，兄弟、姊妹名姓

種族盡能別知。或有善男子、善女人，不修習神通，知他人心行

善行惡，斯趣惡道、斯趣善道，此生天上、此生人中，此生餓鬼、

此生地獄、此生畜生，此是有緣眾生，此是無緣眾生。或有善男

子、善女人身能飛行，周旋往來不修身通，身便能飛無所觸礙，

履空如地、履地如虛。」 

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=5&P=&5864167.htm%230_4
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=5&P=&5864167.htm%230_4
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=5&P=&5864167.htm%230_4
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=5&P=&5864167.htm%230_4
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=5&P=&5864167.htm%230_4


 40 

佛告妙勝：「此五種人，非實神通退法眾生。或有善男子、

善女人修眼聖通，除色斷垢念不移易，究竟道門。何謂道門？三

空定是。便能得見一千天下、二千天下、三千大千天下。或有善

男子、善女人修耳聖通，寂然入定清淨聞一天下、千天下、二千

天下、三千大千天下，男聲、女聲、象聲、馬聲、車乘、鍾鼓之

聲，一一分別知聲好惡，此聲生天，知聲生人、知聲生餓鬼、知

聲生畜生、知聲生地獄，知聲有緣眾生，知聲無緣眾生，皆悉分

別一一曉了。或有善男子、善女人清淨修道，除去識垢內外無瑕，

得意聖通自識宿命。一生、二生、三生、四生，乃至無數阿僧祇

劫所從來處，父母、兄弟國土清淨，悉能識知。或有善男子、善

女人，修六神通解知法性，強記不忘意止覺道，分別三明定意不

亂，便能得知他人心念，一生、二生、三生、四生，乃至無數阿

僧祇劫所從來處，皆悉知之。父母、兄弟國土清淨，名姓種族皆

悉知之。或有善男子、善女人思惟法觀，以心持身以身持心，食

知止足，睡眠覺寤意想如空，於婬、怒、癡亦不慇懃，計身無我

心法清淨，意識以定便能舉身，一鼓、二鼓乃至七鼓漸漸習定，

遊一天下、二天下乃至三千大千剎土，入地如空，山河、石壁無

所罣礙。或有善男子、善女人臨當成佛，以智慧力除眾生垢，坐

樹王下端坐思惟，自發誓願：『吾不成佛不起于坐。』如我曩昔

坐閻浮樹下，三十八日觀樹思惟，發此誓時感動天地六返震動，

弊魔波旬將諸兵眾，雨沙礫石雷電震吼，不能令吾動於一毛。何

以故？慈潤普遍愍眾生故，得成作佛六通清徹。」 

爾時世尊即說頌曰： 

「凡夫所得通，  猶如諸飛鳥； 

 有近亦有遠，  不離生死道。 

 佛通無礙法，  真實無垢穢； 

 念則到十方，  往反不疲惓。 

 以慈念眾生，  得通無罣礙； 

 仙人五通慧，  轉退不成就。 

   我通堅固法，  要入涅槃門。」 



 41 

爾時，世尊與妙勝菩薩說此法時，有百七十億眾生，捨俗五

通得六通慧。 

◎  

◎菩薩處胎經識住處品第十八 

爾時，座中有菩薩名曰普光——大慈大悲神足自在，好樂深

奧功德成就，從無央數阿僧祇劫，拯濟眾生拔苦根本得六神通，

所經過處佛事不斷——即從坐起偏露右臂右膝著地，叉手合掌前

白佛言：「既聞如來分別六通無所罣閡遍滿十方諸佛世界，假令

諸佛正法平等無有差別，今此識法住無所住，六通識法，識是一

法為若干？若識是一法，如來金色神足道場得遊諸佛剎土，為識

致身，為身致識？若身致識則無六通；若識致身，此名一法無身

無識。唯願世尊，報我此義。」 

佛告普光菩薩：「汝所問義，為第一義問？為世俗義問？若

俗義問，識法若干無有定相。第一義問，則無身無識。何以故？

分別識法自性空寂，無來無去亦無染著。汝問金色——此有為法

五陰成就，非自然法非第一義——佛色身法，於第一義則為有失。

我今為汝說識相法。菩薩行六通，身識共俱，非識先身後，非身

先識後。何以故？相法自然，識不離身、身不離識，猶如二牛共

一軛，若黑牛前白牛後，則種不成就。若白牛前黑牛後，種亦不

成就。非黑牛前白牛後，非白牛前黑牛後，則種成就。神足道果

亦復如是，身識共俱無有前、後、中間。如來色身有前、有後、

有中間，此世俗法非第一義，於虛寂法無有若干。」 

爾時世尊即說頌曰： 

「如來金色體，  三世所奉敬； 

 為人作重任，  無上無極尊。 

 忉利諸天人，  晝夜散花香； 

 梵天及營從，  作樂而娛樂。 

 於百由旬內，  遍滿虛空界； 

 高聲稱善哉，  佛識不可見。 

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=5&P=&5864167.htm%230_5
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=5&P=&5864167.htm%230_5
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=5&P=&5864167.htm%230_5
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=5&P=&5864167.htm%230_5
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=5&P=&5864167.htm%230_5


 42 

 無內、外、中間，為世愚惑故， 

 現有六通法。  過去無數佛， 

 光相亦如今，  欲求識法本， 

 寂滅不可見。  菩薩六通道， 

   現盡無有盡，  出息、入息念， 

   不著三界有。  觀身內、外淨， 

 金色空無著，  識法亦如是， 

 無去、來、現在。五陰性清淨， 

 無今身、後身， 一一分別相， 

 永到安隱處。  識相有六事， 

 亦名六障法，  六識所住處， 

 生滅不可盡。  猶如水上泡， 

 一滅已復生；  識法自然空， 

 流馳滿諸方。  我本所造行， 

 身識二事俱，  獨步無等侶， 

 說法無上道。  諸法識為本， 

 所向隨身相，  雖住亦不住， 

 教化苦惱者。  眼見前色法， 

 識在中間障，  非色來入眼， 

 亦不眼就色。  分別此彼法， 

 由識知善惡，  識自無識法； 

 耳聲、鼻香別， 六業自生緣， 

 故造善惡行。  聲不來就耳， 

 鼻、口、意亦爾，法法相因緣， 

 無著空無法。  賢聖八品道， 

 三十七行觀，  虛空寂然界， 

 無相無有願。  行有白黑報， 

 受對識分別，  欲求識實相， 

 不見有住處。  莊嚴佛剎土， 

 四等無所畏，  解了諸法空， 

 識滅行亦滅。  菩薩成道果， 



 43 

 無去、來、今法，識如幻化道， 

 不住於彼此，  識滅歸虛空， 

 假號無真實。  初入四空定， 

 除想無係著，  竪顯高法幢， 

 演暢識相法。  前識非後識， 

 亦不離於識，  三界第一尊， 

 乃能究識性。  如人在山頂， 

 通達見四遠，  分別善惡行。 

 天眼通第一，  遠見十方界； 

   有黠智慧人，  如掌觀明珠。」 

爾時，世尊說此頌時，八十四億眾生，欲得遠離六識法相，

不樂生死流轉五道，發弘誓心住無識地。 

菩薩處胎經善權品第十九 

爾時，座中有菩薩名曰舉手，前白佛言：「世尊！願聞菩薩

摩訶薩權變無數不可稱計。」 

佛言：「菩薩摩訶薩常行善權，非此、非彼、非兩中間，隨

前適化義說句說思惟義趣，莊嚴佛土六度無極乃至相知滅，方便

導引無所罣閡。不自貢高亦無憍慢，容貌端正法服齊整，受前信

施非度不捨。光相端嚴言說清淨，為一眾生住壽億劫，留形在後

餘方教化，如是分身難可思量。所可遊化無覺知者，在鬼神界現

大神力，亦使彼鬼度化眾生，展轉相教不失道教。復次權變作佛

形像光相炳然，其有覩見及聞所說法，初、中、竟語安隱快樂，

禪定覺道明慧解脫，契經、偈經、記經、授決經，處經、出要經，

廣長經、聚經、生經、廣普經、未曾有經、現經、轉經，譬喻經、

因緣經，隨所趣向與說深法解空無我，眾生所念各各不同，能令

一切入解脫門。譬如眾源陂池，五河駛流各各有名，悉歸于海便

無本名。亦如須彌跱立難動，雜色眾鳥往依附止，皆同一色便無

本色。菩薩摩訶薩教化眾生淨佛國土，亦復如是。眾生心識所念

不同若干思想，能令一切至解脫門想定意滅，便無本念同一解脫，

是謂菩薩摩訶薩權變適化不可測量。」 

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=5&P=&5864167.htm%230_6
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=5&P=&5864167.htm%230_6
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=5&P=&5864167.htm%230_6
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=5&P=&5864167.htm%230_6
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=5&P=&5864167.htm%230_6


 44 

爾時世尊即說頌曰： 

「譬如田農夫，  選擇良美地， 

 下種不失時，  溉灌以時節， 

 長養苗成就，  不霜虫蝗災， 

 究竟獲果實，  收藏無憂畏。 

 菩薩真實法，  六度無極田， 

 消除慳貪心，  溉以甘露水， 

 善權方便道，  明了去就法， 

 導引眾生類，  得至不滅處。 

 生、老、病煩惱，燒諸心善根； 

 善權方便護，  解了去就法。 

 夫人欲出家，  禁戒以為首； 

 不著飾好法，  行權菩薩道， 

 畢命不惜身，  不犯如毫釐。 

 身如草土糞，  隨人所爴割， 

 忍如安明山，  堅固不可沮。 

 護戒方便道，  毀譽無增減； 

 出冥在明處，  菩薩善權道。 

 現身在人間，  哀愍一切故； 

 或現微細形，  出入無罣礙。 

 道場諸佛坐，  滅結更不生； 

 其有至道場，  結盡永無餘。 

 亦如大導師，  將諸商賈等， 

   入海採珍琦，  珊瑚、琥珀珠， 

 明月隨意寶，  安隱還本國。 

 父母諸兄弟，  眷屬奴婢使， 

 和悅心歡喜，  如定除去想。 

 行權菩薩等，  搜求無盡藏， 

 了別珍琦妙，  自用瓔珞身。 

 善權導師長，  六度為妻息； 

 四等心覆蓋，  塵垢不著心。 



 45 

 世多愚惑人，  守慳不布施； 

 積財千萬億，  稱言是我有。 

 臨欲壽終時，  眼見惡鬼神； 

 刀風解其形，  無復出入息。 

 貪識隨諸惡，  受報甚苦辛； 

 將至受罪處，  變悔無所及。 

 佛以權智度，  就彼而說法； 

 利根自省罪，  悔心不藏匿， 

 聞法得度脫，  菩薩善權道。 

   如人生便盲，  不識玄、黃色， 

 遭遇聖巧匠，  療治以法藥； 

        昔聞有五色，  青、黃、赤、白、黑， 

     既得明眼識，  不別青、黃、赤。 

 菩薩善權道，  分別至究竟； 

   蕩除八難法，  不生亦不滅。」 

爾時，世尊說此頌已，有百億居士行善權道，畢竟無為住無

住地。 

◎ 菩薩處胎經卷第五 

 

菩薩處胎經卷第六 

姚秦涼州沙門竺佛念譯   

◎無明品第二十 

爾時，座中有菩薩名曰智清淨，分別空、無生、老、病、死，

婬、怒、癡多者，婬、怒、癡少者。分別眾生三品差別，於等分

中何病最重？所謂重者邪見是。智清淨菩薩即從坐起偏袒右肩右

膝著地，長跪叉手前白佛言：「如來無所著等正覺，無所不知無

所不見，過去、當來、今現在，蚑行喘息人物之類，心所念法，

口所言說，身行善惡，甚深禁法威儀戒律，知多、知少、知重、

知輕。今我所問，非空非不空，非有非不有，非有空非有有；三

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=5&P=&5864167.htm%230_0
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=5&P=&5864167.htm%230_0
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=5&P=&5864167.htm%230_0
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=5&P=&5864167.htm%230_0
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=5&P=&5864167.htm%230_0
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=6&P=&5864168.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=6&P=&5864168.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=6&P=&5864168.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=6&P=&5864168.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=6&P=&5864168.htm%230_2


 46 

聚眾生，何者為輕？何者為重？何者現報？何者生報？何者後報？

云何想知滅？云何涅槃？云何無餘？」 

佛告智清淨菩薩：「善哉，善哉！快問斯義！愍諸一切多所

饒益，乃能於佛前問平等法。汝還復坐，吾當與汝解說句義初、

中、竟品，黑業受黑報，白業受白報，一一分別令汝知之。」 

爾時世尊即說頌曰： 

「如人種果樹，  子苦果亦苦； 

 為罪得黑報，  經歷劫數苦。 

 種甘得甘果，  還受甘果報； 

 香潔甚香美，  得受清白報。 

 如人在池水，  內外清淨徹； 

 無風無塵穢，  香美得清涼。 

 其有眾生見，  娛樂不能離； 

 佛道清淨行，  與彼無有異。 

 黑報眾生等，  墜墮三塗難； 

 高下隨駃水，  漂流厄難處。 

 當時煩惱苦，  獨受無人代； 

 破骨入髓腦，  燒煮不可量。 

 已至無救獄，  意悟求解脫； 

 無明所覆蓋，  不見慧光明。 

 如人行路迷，  舉南以為北； 

 終日心不悟，  雖聞亦不信。 

 受罪重苦惱，  毒痛加其身； 

 久後罪雖畢，  世人所惡賤。 

 形體腥臊醜，  如猪臥深溷； 

 宛轉入鑊湯，  死而復更生； 

 愚癡本所造，  受報如影響。 

 善、惡二俱等， 等分眾生義， 

 無道無偏黨，  行亦有高下。 

 持戒生天人，  不施福最少， 



 47 

 摶食畏人見，  慚愧不露出。 

 雖有天女眾，  音樂不和雅， 

 時時出遊觀，  畏逢神妙天。 

 若戒布施具，  甘露衣食至， 

 前後伎樂繞，  如月星中明， 

 久久出遊觀，  營從自莊嚴， 

 天樂自然作。  斯由此人間， 

 持戒布施具，  福報如影隨。 

 諸天雖受福，  亦有劫數難； 

 臨欲命終時，  乃知衰耗法。 

 善念轉欲微，  當復更受身； 

 輪轉五道中，  經歷無數劫。 

 善惡受對時，  不避豪貴賤； 

   於中能獨拔，  如我釋迦文。」 

爾時，世尊說此偈已，於大眾中諸天及人，七萬七千億那由

他，皆發無上正真道心。爾時，世尊告智清淨菩薩曰：「一生補

處菩薩大士，以權方便在卑賤家生，欲得示現除無明結，十月在

胎臨生之日現無手足，父母覩見謂為是鬼，捐棄曠野不使人見。

所以者何？菩薩權化欲令愚癡父母眷屬覩見道明，其後數月母復

懷娠，具滿十月生一男兒，端正姝妙世之希有，晝生夜死，父母

號哭椎胸向天：『山神、樹神何不憐我？先生一子而無手足捐棄

曠野，今生一子端正無比狀如天神，今復晝生夜死，心肝斷絕當

復奈何？』復經數月母繫懷妊，十月具滿生一男兒，三頭八脚四

眼八臂，覩者毛竪，父母眷屬捨而欲去；菩薩權現令不得去。父

母問曰：『為是天耶？為是龍、鬼神、阿修羅、乾闥婆、伽樓羅、

緊那羅、摩睺羅伽、人與非人耶？』」爾時所生男兒，即以偈報

父母曰： 

「『非天、夜叉、鬼， 須倫、迦樓羅； 

  為母除愚闇，  權生父母家。 

  先無手足子，  亦復是我身； 

  朝生若暮死，  八住無上尊。 



 48 

  我今受形分，  三頭八手脚； 

  何為捨我去，  經向地獄門？ 

  地獄眾苦備，  十八鑊湯沸； 

  一一鑊湯者，  十六隔子圍； 

  受苦無量劫，  求出甚為難。 

  父母愚惑人，  不識真法性， 

  邪見禱神祠，  謂當脫苦難； 

  如火焰熾盛，  益以乾薪草， 

  焚燒善根本，  求滅亦欲難。 

  今我還復體，  現本端正形， 

  道本心堅固，  修習三通慧， 

  從阿僧祇劫，  誓度不度者。 

  守戒不失願，  託生父母家， 

  前後捨身命，  其數如微塵。 

  所可經歷處，  靡不蒙福祐； 

  群品若干種，  行跡各不同。 

  應與歡悅度，  亦以恐畏化； 

  隨彼眾生念，  令復心所願。 

  眾生病非一，  投以甘露藥； 

  趣使入道撿，  不令入邪徑。 

  諸天受福樂，  甘露除病樂； 

    不違聖教樂，  解脫涅槃樂。』 

「爾時菩薩說此偈時，父母宗族及諸來會者，皆發無上平等

度意。」 

菩薩處胎經苦行品第二十一 

爾時，諸會菩薩，天、龍、鬼神、阿修羅、乾闥婆、迦留羅、

摩睺羅伽、緊那羅、人非人，學、無學及四部眾，比丘、比丘尼、

優婆塞、優婆夷，如來觀察知諸眾生心之所念，「欲使如來說究

竟成就苦行無量，齊何發意得成佛道？」佛知彼心，即與說本勤

苦之行。佛告諸來會菩薩摩訶薩：「聽我所說真實法相，亦不由

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=6&P=&5864168.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=6&P=&5864168.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=6&P=&5864168.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=6&P=&5864168.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=6&P=&5864168.htm%230_3


 49 

俗數得道，亦不離俗數得道，不從真道亦不離真道。何以故？黑

中白妙，俗中道妙，苦樂甘勝。所以者何？吾昔學道直信不疑作

日月王，日宮殿者，縱廣五十一由旬；月宮殿者，縱廣四十九由

旬。日放光明一億一千光明，月放光明一億光明。吾為日月天子，

謂為常住不朽不敗，經歷恒河沙億千萬國土，作日天子作月天子，

命盡乃知非實非真。後壽轉減，作日月大臣，名曰荷伽羅，宮殿

縱廣二十五由旬。次復作毘梨呵波提，宮殿縱廣二十由旬。次復

作鴦伽羅，宮殿縱廣十九由旬。次復作醘謀，宮殿縱廣十九由旬。

次復作含尼，宮殿縱廣十五由旬。此五大臣日月左右，於無央數

百千劫作此五星，壽盡墮落，亦不真實其壽轉減。 

「吾曾為昴宿，同伴六人度數三十。吾曾作畢宿，朋黨五人

度數四十五。吾曾為觜宿，朋黨三人度數三十。吾曾為參宿，單

獨一己度數十五。吾曾為井宿，朋黨二人度數四十五。吾曾為鬼

宿，朋黨三人度數四十。吾曾為柳宿，朋黨四人度數十五。菩薩

當知此七宿者，跱立東方。吾曾為星宿，朋黨五人度數三十。吾

曾為張宿，朋友二人度數三十。吾曾為翼宿，朋友二人度數三十

五。吾曾為軫宿，朋友五人度數三十。吾曾為角宿，單獨一己度

數三十。吾曾為亢宿，亦獨一己度數十五。吾曾為氐宿，朋友二

人度數三十五。菩薩當知此七宿者，跱立南方。吾曾為房宿，朋

友四人度數三十。吾曾為心宿，朋友三人度數十五。吾曾為尾宿，

朋友三人度數三十。吾曾為箕宿，朋友四人度數三十。吾曾為斗

宿，朋友四人度數三十五。吾曾為牛宿，朋友三人度數十六。吾

曾為女宿，朋友三人度數三十。菩薩當知此七宿者，跱立西方。

吾曾為虛宿，朋友四人度數三十。吾曾為危宿，單獨一己度數十

五。吾曾為室宿，朋黨二人度數三十。吾曾為辟宿，朋友二人度

數三十五。吾曾為奎宿，朋友二人度數三十。吾曾為婁宿，朋友

二人度數三十。吾曾為胃宿，朋友三人度數三十。菩薩當知此七

宿者，跱立北方。 

「吾從無數阿僧祇劫，或為日月王，或為臣佐，周旋往來形

骸朽敗，無真實道。後來人間或為轉輪聖王、雜散小王，或為長

者居士，求清淨道謂為真實，皆是虛行不合真道。吾昔一時入山



 50 

求道，見諸仙學五千人俱集在一處，或翹一足叉手合掌隨日轉身，

或有事月叉手合掌隨月轉身，或臥棘刺或服沙石，或持土梟、牛、

馬、鹿戒，或在山頂投身深壑，或抱石自沈入於深水，或五火自

炙求生梵天，或解身支節求神所在，或發頭頂以腦燃燈持供養天，

或投身沸油酥，或江右殺無量眾生，或江左燒香，令命過眾生盡

得生天，或自念言：『曼我今在先度父母。』即以父母擲於火中

唱生梵天。或食牛糞或食菓蓏，或七日一食，或時不食形骸枯燥，

或編樹葉以為衣服，或連髑髏以為衣服，或以髑髏以為食器，或

服刺針，刺心持心令住，或時聚會一處，互相破腹洗腸去垢，唱

生梵天。吾昔苦行不可稱計。於樹王下六年學道，日食一麻一米，

青鴿飛雀頂上生乳(丹本卵)，蛇虺纏身，牧牛獵師瓦石撩擲，或

時斫刺破壞形體，或時以杖柱腹乃至於臍，遭此百千萬痛不以為

苦。何以故？吾當於爾時，謂為是道，實非真道。 

「於虛空有天叉手白菩薩言：『忍力最大破碎結使，今垂成

佛慎勿退轉。』過去恒河沙諸佛世尊，不如菩薩斷食求道，天神

所感，使彌家女奉上乳糜，食已氣力充足。七日思惟降伏魔怨，

梵天下請得成為佛闡揚大法，可謂真道無過涅槃。涅槃無生，老，

病，死。吾昔所更苦行如是。」 

爾時眾會菩薩歎未曾有，皆發無上平等道心。 

菩薩處胎經四道和合品第二十二 

爾時，座中有菩薩，名曰遍光，神智通達住不退轉，弘誓之

心不可沮壞。諸佛所稱非一非二，乃至恒河沙佛功德無量積行無

畏，恒遊行無量諸佛世界。同學八人，一、名不邪見菩薩，二、

名直意菩薩，三、名眾相菩薩，四、名屈伸菩薩，五、名解脫菩

薩，六、名解縛菩薩，七、名印可菩薩，八、名得誓願菩薩，從

無央數劫已住盡地得不退轉。爾時遍光菩薩白佛言：「云何菩薩

摩訶薩入四種道無有前後，得成無上等正覺道？於是菩薩晝夜思

惟見欲如火，想知念盡顛倒行法，見初利法授阿那含，即彼天宮

取道明證。如是不久，或時菩薩在上分地，下觀欲界猶如聚沫，

斷三結使遠離三惡於有無有。或有菩薩得根得力立志自在，破有

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=6&P=&5864168.htm%230_4
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=6&P=&5864168.htm%230_4
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=6&P=&5864168.htm%230_4
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=6&P=&5864168.htm%230_4
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=6&P=&5864168.htm%230_4


 51 

滅無無四等心，等彼此、無我想，非去來今亦非等正覺。今此眾

生於無上道有何差別？」 

佛言：「善哉斯問！吾當與汝具分別之。云何菩薩因緣因緣？

云何名因緣因緣？兩臂釧相掁故名為因緣因緣。彼教我受承聲受

化，是謂聲聞；無師無智不因彼此，故名覺佛。復次，菩薩摩訶

薩此道彼道共相授決，處證無證周流五道，是謂為覺。亦不見覺，

亦不見不覺，不一不二是不二入。菩薩摩訶薩本行習盡解了緣覺，

有餘無餘結使永盡，是不二入。等分眾生解了無常，身非我有，

內外盡空，是不二入。佛恩流布廣普無邊，以苦集道得至無為，

是不二入。大慈四等覆蓋一切，愚惑眾生得至真實，是不二入。」 

爾時世尊即說頌曰： 

「聲聞、辟支佛， 假號音響名； 

 猶彼大戰師，  勝怨乃為上。 

 佛為無等倫，  獨步三界尊； 

 服心降魔兵，  忍力至涅槃。 

 輪轉生死苦，  命如琢石火； 

 經歷億百千，  求脫無有期。 

 佛本無號字，  隨人所尊重； 

 羅漢、辟支佛， 本一無有二。 

 如彼定光佛，  授我無上決； 

 却後九十一，  於此賢劫中， 

 第四最勝尊，  號曰釋迦文。 

 五濁鼎沸世，  不孝順父母； 

 殺害阿羅漢，  不奉二尊教。 

 我所經歷處，  非一非二道； 

 六趣煩惱中，  經歷無央數。 

 初、中、後不寐，經行修道德； 

 敬心自覺悟，  去離三有著。 

 昔佛所行願，  不捨取滅度； 

 一身一識神，  與己無別異。 



 52 

 勤苦數劫中，  精神腐朽敗； 

 為彼不自己，  故得成佛道。 

 我為一切智，  遍教不教者； 

 通慧無所著，  一音除狐疑。 

 三生須陀洹，  得至無為道； 

 況復第一者，  取佛無有疑。 

 我今諸弟子，  有學及無學； 

 四等拔濟苦，  無起無生滅。 

 本從思想生，  還從思想滅； 

 非我思想生，  非我思想滅。 

 行本自有根，  流馳非一端； 

   根斷無思想，  無復根本念。」 

爾時世尊說此頌時，十二那由他眾生，皆發無上平等道心。 

菩薩處胎經意品第二十三 

爾時，座上有菩薩，名曰根蓮花，惠施無礙行四等心堅固難

沮，進止行來不失威儀禮節，從無數劫來常修梵行禪定不亂，分

別善惡觀察眾生，有婬、怒、癡心，無婬、怒、癡心，若多若少

皆悉知之；遊諸佛國供養承事諸佛世尊，善權方便示現無常、無

我、無身、無命、無人，可行知行可住知住慈愍一切。時根蓮花

菩薩即從坐起，偏露右臂右膝著地，叉手合掌前白佛言：「善哉，

世尊！四道所趣意何所在？為有意耶？為無意耶？意是果耶？

為非果耶？意是有對無對耶？意可見不可見耶？意是過去、未來、

現在耶？非過去、未來、現在耶？意是仙人法，非仙人法耶？意

是有為法耶？無為法耶？意是有漏法無漏法耶？於三法報意何

所在耶？意在黑黑報耶？意在白白報耶？意在不黑不白不白不

黑報耶？意在不麁行法細行法耶？」 

爾時世尊告根蓮花菩薩言：「善哉，善哉！根蓮花菩薩！汝

所問義愍念一切，開化眾生心意識法，為盲冥者示現光明。汝今

諦聽，諦聽！善思念之！」 

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=6&P=&5864168.htm%230_5
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=6&P=&5864168.htm%230_5
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=6&P=&5864168.htm%230_5
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=6&P=&5864168.htm%230_5
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=6&P=&5864168.htm%230_5


 53 

爾時世尊即說頌曰： 

「最勝無等倫，  清淨無瑕穢； 

 眼淨如蓮花，  不為塵所污。 

 處世有為法，  墜墮三有難； 

 我空彼亦無，  意寂無心識。 

 如水在器中，  規矩隨前物； 

 過去非本有，  現在善惡行， 

 未來當壞法，  此意非本意。 

 菩薩行大慈，  亦現對無對； 

 洗除垢穢病，  安處究竟道。 

 人有五蓋蔽，  令心有障礙； 

 如日照天下，  恒有五事蔽。 

 須倫煙霧塵，  閉塞根門法； 

 意本無善惡，  隨行之所造。 

 寂滅空無法，  如果繁折枝； 

 譬如芭蕉樹，  葉葉空無實。 

 四大成人身，  求意無意根， 

 意在去來今，  去來今無意； 

 分別識心法，  求實無所有。 

 意法無形貌，  不可言是意， 

 心念若干事，  生滅不斷絕； 

 過念善、惡事，  未來當受對， 

 現在行已滿，  意造非他為。 

 一念九十億，  有善有惡行， 

 一念之所造，  蠲除不可盡； 

 況復日月劫，  所造善惡行。 

 智者將護身，  堅固不傾動； 

 如彼犯罪人，  擎持滿鉢油， 

 若棄油一渧，  罪交入大辟， 

 左右作眾伎，  懼死不顧視。 

 菩薩修淨觀，  執意如金剛； 



 54 

 毀譽及惱亂，  心意不傾動。 

 解空本求淨，  無彼此中間； 

 真如四諦法，  趣向涅槃門。 

 本我所造行，  牽連身根本； 

 非算師弟子，  所可能籌量。 

 無數億千劫，  以身償罪對； 

 象、馬、六畜形，除人不在次。 

 雖得為人身，  聾盲瘖瘂僂； 

 佛出照世間，  邊地不見佛。 

 苦惱五鼎沸，  純惡不聞善； 

 顛倒邪法興，  真性中道衰。 

 我於無數劫，  持行如油鉢； 

 愛身自將護，  引致無畏處。 

 九十六種興，  如夜見螢火； 

 佛日照世間，  除去諸闇冥。 

 佛出世人樂，  醫出病人樂， 

 寶出貧人樂，  得佛涅槃樂， 

 苦行忍辱樂，  我不著色樂， 

 慳貪布施樂，  持戒不犯樂， 

 面受聖教樂，  思惟禪定樂， 

 有無平等樂，  難遭值遇樂。 

 地獄八難苦，  無救第一苦， 

 種子腐敗苦，  生苗不成苦， 

 生天入罪苦，  正見顛倒苦， 

 難陀拔難陀，  繞著須彌苦， 

 劫燒火熾苦，  心悔求佛苦。 

 一行向一道，  一心意不迴， 

 一身修道德，  終竟成一寶。 

 修一不離一，  端嚴一識一； 

   守一不離一，  故名獨一步。」 



 55 

當其世尊說此頌時，十六那由他眾生初行道跡，除去塵垢得

法眼淨，於無所著入空三昧。 

菩薩處胎經定意品第二十四 

爾時，座中有菩薩，名曰持空，相好具足入四法門，辯才第

一修持佛土，一一佛土留身教化，現生現滅隨人高下，言語音響

有甜有苦，說去知來現在明了，前人問一報以萬億，義味深邃難

可思量。爾時，持空菩薩即從座起，偏袒右臂右膝著地。前白佛

言：「云何菩薩度苦眾生？」 

佛告持空菩薩：「能使眾生聞苦聲響，苦行菩薩斷苦滅苦不

見苦本，一道推苦由恩愛而生，集結恩愛縛著人心，以藥療治二

十八行無從苦本，積行累劫滅以復生。邪見眾生稱言真道，轉入

清淨三昧定意，清淨無瑕無彼無此，心識開悟暫得定意。善哉我

利，安隱快樂無過此勝，意識心結當時漸解，謂是真道此非真實。

何以故？虛偽誑法非佛本行，古昔諸佛所行真實，非我非過佛所

行法真實，四不思議。何謂為四？持意菩薩能令佛土三千大千剎

土盡為七寶，還復如故，是一不思議。如我今日處母胞胎，引及

無量阿僧祇眾生，不度者度不到者到，除垢至無垢，是二不思議。

我本誓願要度苦人到無苦處，一苦不度吾終不取涅槃，是三不思

議。佛身無量非東、西、南、北方之所能受，獨一無侶自性法空，

觀別眾生自觀己性，此好此醜，此淨此不淨，此地、水、火、風，

此我所此非我所，此苦此非苦，此樂此非樂，此常此非常，此今

世此後世，作福得福作罪得罪。」 

爾時世尊即說頌曰： 

「身如灰土糞，  四大和合成， 

 無風、水莊嚴， 地大各自離， 

 火滅在斯須，  識無住處所， 

 多罪積苦本，  此是識所為； 

 我今知識本，  捨汝不有汝。 

 五色玄黃綵，  壞敗人心意； 

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=6&P=&5864168.htm%230_6
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=6&P=&5864168.htm%230_6
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=6&P=&5864168.htm%230_6
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=6&P=&5864168.htm%230_6
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=6&P=&5864168.htm%230_6


 56 

 如人出入息，  行法不久停。 

 解知非常苦，  無我彼中間； 

 一音報萬億，  興顯第一教。 

 無常、苦、空身， 曉了諸法相； 

 一還住六淨，  解空無相願。 

 了身非我有，  如佛教化眾； 

 留身心識離，  若佛無此神。 

 云何分身化？  隨前罪福報， 

 各令充足願，  今受後不受。 

 現在亦如是，  殺害父母罪； 

 亦現亦不現，  猶如拍毱報。 

 神識之所染，  或逆或變悔； 

 一意向清淨，  無為大導師。 

 捨身去俗累，  本無因緣法； 

 其報如影響，  如有亦不有。 

 邪見言真實，  癡網所纏裹； 

 從黑還入黑，  不別清白法。 

 戒忍有五行，  無畏無所懼； 

 定力動大千，  降魔如使兵。 

 人求無上道，  有退有進者， 

 如河趣大海，  往多達者少； 

 遭遇大悲緣，  善權渡彼岸， 

 佛為一切智，  無染無所著。 

     我本行苦業，  捨國、城、妻子； 

 除父母、師長， 不惜身體命。 

 如人行曠野，  渴乏須漿水； 

 遇河泉池井，  自濟無渴乏。 

 人受四大身，  有定不定處； 

 況識無善惡，  受報識明白。 

 持戒七寶堂，  天女數百萬； 

 天樂自娛樂，  念念無愁想。 



 57 

 佛力一切智，  遍潤一切人； 

 先進五神通，  甘露法自潤。 

     稱揚四句義，  無前、後、中間； 

 法法然熾法，  法性內外通。 

 如我本所造，  愛使之所縛； 

 展轉五道中，  以為屋舍堂。 

 天道琢石光，  尋究無有盡； 

 盲龜浮木孔，  時時猶可值； 

 人一失命根，  億劫復難是。 

 海水深廣大，  三百三十六， 

 一針投海中，  求之尚可得； 

 一失人身命，  難得過於是。 

 奉律持戒人，  處世難可值； 

 於億千萬劫，  佛如優曇花。 

 有緣眾生等，  受化於佛道； 

  斷滅除結使，  永盡無想著。」 

當佛說此頌時，十二那由他眾生，信根堅立無有傾邪，皆發

無上正真道意。 

菩薩處胎經光影品第二十五 

爾時，世尊於母胎中廣說大乘不可思議，將欲滅度示現光影

神德，令諸會者皆同一色，如佛金色無若干差別。諸天、龍、神、

阿修羅、迦留羅、緊那羅、摩睺羅伽、人與非人，及四部眾比丘、

比丘尼、優婆塞、優婆夷，或有向、或有得果，悉令同色，欲聞

如來光影定意建立功德，解脫無礙四辯才智應對捷疾，想知滅盡

所可救濟。為人重擔行來進止，不失威儀如諸佛法，常所講說苦、

集、滅、道，導引眾生入四意止。法成就斷意覺力師子無畏，賢

聖八道空無想願。時會中有菩薩，名曰賢光，即從坐起偏露右臂

右膝著地，叉手合掌前白佛言：「如來、應供、正遍知、明行足、

善逝、世間解、無上士、調御丈夫、天人師、佛、世尊，放此光

明普照三千大千世界，此光明所化如佛化不？佛力功德非一非二，

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=6&P=&5864168.htm%230_7
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=6&P=&5864168.htm%230_7
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=6&P=&5864168.htm%230_7
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=6&P=&5864168.htm%230_7
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=6&P=&5864168.htm%230_7


 58 

光明所接不可窮盡，此二德行有何差別？唯願世尊，解釋疑結，

使未信人永無狐疑。」 

爾時世尊告賢光菩薩曰：「汝所問者，皆是如來神力。何以

故？如來神光濟度眾生無所罣礙，從閻浮提上至果實天，光明遠

照演說六度無極，布施、持戒、忍辱、精進、禪定、智慧，如佛

神口度脫眾生無彼無此，濟度無數阿僧祇眾生，皆是佛光蔭涼覆

蓋。」 

爾時光明有自然音響，而說頌曰： 

「過去無數佛，  靡不放光明； 

 一一諸光明，  說六度無極。 

 戒、忍、解脫門，樂法以自娛； 

 初說三空定，  以次成就道。 

 三毒等分人，  無縛無所著； 

 結結四十八，  無救罪門無。 

 非真行道人，  所可經歷處； 

 三活歡喜門，  神人跡可貴。 

 上勝所經過，  得至無為岸； 

 立行不退轉，  無畏神力威。 

 神光所接度，  非百億萬倍； 

 如彼一光明，  分為微塵數。 

 一塵作諸剎，  無數不可稱； 

 佛力不可盡，  非有亦非無。 

 一光演說法，  度脫阿僧祇； 

 法身自然空，  內外清淨行； 

 煩惱八萬四，  定意不起亂。 

 昔吾九十二，  劫數難可盡， 

 端坐樹王下，  行道不中退； 

 人、天、須倫鬼，勸請問我義， 

 神光遠接度，  度脫無央數。 

 過去式棄佛，  留光後教化； 



 59 

 得入彼光裏，  消滅三毒患。 

 次佛惟衛尊，  神德不可量； 

 亦復留光明，  拯濟苦惱人。 

 拘那含牟尼，  特出三界尊； 

 今在仙人山，  光影炳然著。 

 句樓天中天，  無著無所染； 

 寂滅入涅槃，  留光在後化。 

 迦葉本無尊，  所度不可量； 

 亦以光明德，  令度不度者。 

 我釋迦牟尼，  處胎而說法； 

 身此光明彼，  遍滿諸佛剎。 

 此非小節人，  所可能籌量； 

 唯佛能量佛，  功德無差別。 

 當來諸佛等，  皆以光明化； 

  現可度眾生，  先光而後法。」 

爾時，世尊說此頌已，當其座上百七十億眾生，聞佛說此光

明神德，皆發無上平等度意。 

◎ 菩薩處胎經卷第六 

 
  

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=6&P=&5864168.htm%230_0
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=6&P=&5864168.htm%230_0
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=6&P=&5864168.htm%230_0
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=6&P=&5864168.htm%230_0
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=6&P=&5864168.htm%230_0


 60 

菩薩處胎經卷第七 

姚秦涼州沙門竺佛念譯   

◎破邪見品第二十六 

爾時，世尊入正定三昧，分身變化放大光明——欲令菩薩摩

訶薩及四部眾，比丘、比丘尼、優婆塞、優婆夷，破魔境界住於

正地——告諸會者：「吾念過去九十一劫，在清明城北雪山南界，

師宗五千人山中苦行。我於彼眾最小弟子，諷誦經典、算數、技

術，天文、地理靡不綜練。彼眾常法，其有弟子所學已成當報師

恩。時我一己亦無財物寶貨可奉上師，即跪拜謝欲下山人中乞索。

師不見聽。如是再三求哀乞索，師復不聽。何以故？以我明曉經

典眾中最勝。師告我言：『吾有祕要寶藏經典，卿未諷誦。何為

捨吾人間乞求？』爾時師即以祕要一句五百言，使我諷誦。未經

數日誦習已訖，即前白師：『見聽下山乞求，欲報師恩。』師復

不聽而告我言：『汝當學問祕讖文書，日、月、星、辰災怪禍福

山移地動，汝亦未知。何為欲捨我人間乞求？』復更出經一句千

言，勅教我誦讀。又未經幾日復得成就，白師求乞欲報師恩，師

復不聽。『吾更有經一句萬言，經中眾寶，卿亦未誦讀。何由欲

捨吾乞求？』即復出經使誦讀，未經幾日已復通達，技術災怪眾

星運度皆悉明了。 

「時師慇懃欲得留住，更無異經可以學者，即辭師下山詣村

乞求。見異學梵志眾五千餘人，於大聚落而共祠天。彼祠天法殺

五百牸牛，五百羯羊，五百駱駝，五百匹馬，象中精健六牙成就，

五百女人，金杖一枚，金澡罐一枚，白㲲千張，金銀錢各五萬，

此諸寶物祠天訖當入於師。時我下去衣裳塵垢，先在山中苦行積

年披鹿皮衣，聞彼聚中異學梵志師宗五千人設大壇會，我即過之。

時彼師長問吾：『經典技術多者得為上座，經典少者乃處下座。』

彼師所知，不能通達祕要讖記，以我為上座。彼師瞋恚：『此為

何人？珍寶雜物今應屬我。此人見奪，若當更生共相值遇，要當

報怨，如今奪我無異。』時我即說：『邪見顛倒非真非實，分別

有無為說涅槃，無生、老、病、死、無彼、無此，中間自相法觀

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_2


 61 

清淨四無所畏，為福生天為罪地獄，慳貪餓鬼、抵債畜生，善惡

之報如影隨形。』時五千人心識開悟，即請我為師。時象、馬、

牛、羊、駱駝盡應殺之，而我不殺。金杖澡罐我應取之，我即以

與上座瞋者。五百女人還寄祠祀之主，五萬金錢吾取五百，五萬

銀錢吾取五百，餘寄祠主。 

「吾從村至村，從國至國，漸漸至清明城東門外。見五百梵

志耆年宿德，學道日久日曝火炙形貌醜穢，吾即以五百金錢各與

一枚。辭別入城，見城中人香水灑地除去塵穢，懸繒幡蓋行列端

嚴皆欲出城，我小前行見一女人持花七枚，我時左右顧視，求香

覓花了不能得，即問此女：『汝花可得者，吾欲買之。』女報我

言：『此花王花，佛當入城將用上佛，不可得也。』菩薩復以善

權方便，更告語女：『吾有寶錢五百枚，一花百錢，若見與者，

出錢相付。』女貪得寶即以五花與之。行數十步，女自念言：『此

人顏貌端正身披鹿皮衣，貪我五枚花不惜銀錢，此必有以。』迴

頭喚言：『男子！卿用花為？』報言：『上佛。』時女聞佛名，

即以二花持用寄我。我即出城，遙見佛來，諸天人民填塞道路，

無有空缺地可禮拜。佛前有一汪水可受一人，吾即解髮布髮水中，

即以此偈而讚歎佛： 

    「『破愛憍慢心，  能滅欲、怒、癡； 

  第一光相足，  唯佛照我心。 

  昔我所求願，  今日得見佛； 

  今散五莖花，  願得不退轉。 

  餘二非我花，  王女寄上佛； 

    無上大導師，  見愍蹈我髮。』 

「時光明如來，見我心發大弘誓不可沮壞，即以偈而讚我

言： 

「『摩納發大心，  曠濟無數人； 

  弘誓不自為，  殖眾功德本。 

  却後無數劫，  五鼎五濁世； 

  成佛度眾生，  號字釋迦文。 



 62 

  光相三十二，  奇特人中尊； 

  受慧稱佛竟，  地六反震動。 

  諸天世人民，  見我得記別； 

    常想眾結滅，  皆願生我世。』 

「爾時，光明如來即以足蹈我髮上過，佛以神力接我五花及

以我身即在虛空，餘有二花在佛左右肩上。吾昔所行，破五千梵

志祠天事火之具，使行正見八平等法，坐臥經行步步饒益度脫眾

生，從此以來未曾墜墮三塗八難世智辯聰邊地佛後。」 

爾時，座上魔界眾生，計常斷滅，言苦有樂，無常謂有常，

無身謂有身，習四顛倒不識明慧，五蓋自覆貪著利養。爾時，世

尊欲度斯等，邪見之人，重說頌曰： 

           「邪見非真道，如彼鐵[口*(隹/乃)](zuǐ)虫； 

 破骨入髓腦，  苦痛無央數。 

 利養壞道德，  智者所不習； 

   躬行堅固心，  淨除無明法。」 

爾時，世尊說此邪見句義、味義、字義，說真實法，無央數

百千眾生，皆發無上正真道意。 

菩薩處胎經文殊身變化品第二十七 

爾時，世尊無所著等正覺，入上尊定意三昧，觀察過去、當

來、今現在菩薩摩訶薩劫數多少，應從一劫、二劫乃至百千無數

億劫，應取般涅槃者。或有菩薩摩訶薩供養諸佛功德成就，教化

眾生淨佛國土。或有菩薩摩訶薩行八住童真，不取妻息除婬欲想，

自住其地無父母兄弟，得成無上正真等正覺。佛告文殊師利：「現

汝古昔七十九劫於花光世界，在胎說法全身舍利。其土人民身長

千由旬，佛身萬由旬。東、西、南、北、四維、上、下，無量無

限不可稱計，非算師算師弟子所能籌量。根本清淨汝本在彼，佛

身光相示現神足，令此大會得一覩見，於如來種利益眾生。」 

爾時世尊即說頌曰： 

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_3


 63 

「文殊本成佛，  在胎現變化； 

 方身萬由旬，  光明相炳著。 

 目如青蓮花，  脣口珠火明， 

 方白四十齒，  眼眴上下迎。 

 諸天、龍、鬼神，香花歸命禮； 

 今我處此胎，  比方汝彼剎； 

 於十六分中，  不得如毫釐。 

 如來神德化，  通達無所礙； 

 禁戒香遠布，  諸佛悉歎譽。 

 此今諸來會，  欲問難有法； 

   軟首現汝力，  蠲除疑網結。」 

爾時，文殊師利菩薩摩訶薩，不離本座即以神足定力，猶大

力人屈伸臂頃，接華世界內娑呵世界釋迦牟尼母胎會中。二佛世

界不相障礙，現身佛相眾好具足坐樹王下，敷演深奧最勝之法，

彼土菩薩亦來親近釋迦文佛，供養承事香花幡蓋。釋迦文尼菩薩

弟子亦彼至彼禮事供養，彼此音響說甚深妙法，共相開通無有罣

礙，彼說無生此亦如是，我說意止彼亦如是，意斷、根、力、覺、

道彼此無異，彼說苦空非身此亦如是。爾時文殊師利即說頌曰： 

「觀內外清淨，  緣滅想亦然； 

 十方諸佛剎，  神德無有異。 

 皆由眾生根，  現有妙不妙； 

 計我成佛身，  此剎為最小。 

 座中有疑故，  於胎現變化； 

 我身如微塵，  今在他佛國。 

 三十二相明，  在在無不現； 

 本為能人師，  今乃為弟子。 

 佛道極廣大，  清淨無增減； 

 或欲見佛身，  二尊不竝立。 

 此界現受教，  我剎見佛身； 

 此剎有劫燒，  我土無壞敗。 

 佛力悉周遍，  眾生心非一； 



 64 

 眾會聽我說，  除此更有餘。 

 佛剎名無閡，  佛名升仙尊； 

 國土倍復倍，  清淨無瑕穢。 

 國城皆七寶，  水精琉璃地； 

 八解甘露池，  洗浴去塵垢； 

 令住無礙處，  㸌然覩大明。 

 彼升仙佛者，  勿謂為異人； 

 眾會欲知者，  我身軟首是。 

 置此更有餘，  剎土名究竟； 

 佛名大智慧，  過諸菩薩量； 

   彼無二乘學，  辟支，聲聞等。 

 菩薩摩訶薩，  無有欲怒癡； 

 根敗葉不生，  況復有果實？ 

 大人相具足，  先救後自濟。 

 命如五河流，  五使五纏結； 

 五盛陰唼嗽，  輪轉五道中。 

 七使勳堅著，  不離七生處； 

 無為八正道，  除去八邪業； 

 八慧清淨觀，  洗以八解水； 

 八住八除入，  有為八法道； 

 苦法有九分，  六趣眾生行。 

 究竟九無閡，  莊嚴佛道樹； 

 十力無畏法，  被慈弘誓鎧。 

 手執智慧劍，  芟除結使林； 

 此界諸眾生，  貪著生貢高。 

 重病離良醫，  療治方更劇； 

 猶如野火熾，  焚燒山林澤； 

 隨嵐大風吹，  焰熾何時滅？ 

 今我等世界，  廣演大智慧； 

  我如今日身，  大智如來是。」 



 65 

爾時，文殊師利說此頌已。無量阿僧祇眾生，皆悉願樂生花

剎土。時文殊師利還攝神足，現釋迦文佛菩薩弟子，國土多少還

復如故。 

菩薩處胎經八賢聖齋品第二十八 

爾時，座中有菩薩，名曰智積——於過去佛造眾德本降伏魔

怨，善權變化莊嚴佛土，於無央數修行忍辱，忍心不闕禪行不廢，

於大眾中為師子吼，獨步三界隨時上下，靡所不入應適無方，能

使山、河、石壁皆為七寶；給施貧窮四事不乏，解了空觀法性清

淨，分別三世威儀法則，如幻、如化、如鏡中像，如熱時焰如空

中響；所將眷屬根本成就，奉持禁戒不犯毫釐——即從坐起偏露

右臂右膝著地，叉手合掌前白佛言：「快哉，世尊！如來所化無

不周遍，天、龍、人、鬼皆至道場，空界眾生及以胎化，所可濟

度不可稱量。唯願世尊，分別六趣善惡之行威儀禁戒，初、中、

竟善一一分別，使未學者學、未知者知。」 

佛告智積菩薩：「善哉，善哉！能問如來甚深之義，今當與

汝分別善惡禁戒所趣。諦聽，諦聽！善思念之！吾昔一時無央數

劫為金翅鳥王，七寶宮殿後園浴池皆七寶成，遊戲園觀心得自在，

所行法則如轉輪聖王。內宮婦女狀如天人，於百千萬劫，時乃入

海求龍為食。時彼海中有化生龍子，八日、十四日、十五日，受

如來齋八禁戒法，不殺、不盜、不婬、不妄言、綺語、不勸飲酒、

不聽作倡伎樂、香花、脂粉、高廣床、非時不食，奉持賢聖八法。

時金翅鳥王身長八千由旬，左、右翅各各長四千由旬，大海縱廣

三百三十六萬里。金翅鳥以翅斫水取龍，水未合頃銜龍飛出，金

翅鳥法，欲食龍時先從尾而吞，到須彌山北有大緣鐵樹，高十六

萬里，銜龍至彼欲得食噉，求龍尾不知處，以經日夜。明日龍出

尾，語金翅鳥：『化生龍者我身是也，我不持八關齋法者，汝即

灰滅我。』金翅鳥聞之悔過自責：『佛之威神甚深難量。我有宮

殿去此不遠，共我至彼以相娛樂。』龍即隨金翅鳥至宮殿觀看。

『今此眷屬不聞如來八關齋法，唯願指授禁戒威儀，若壽終後得

生人中。』爾時龍子具以禁戒法使讀誦，即於鳥王宮而說頌曰： 

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_4
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_4
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_4
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_4
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_4


 66 

「『七寶宮殿舍，  莊嚴極快樂； 

  行滿戒不具，  受此金翅身。 

  我是龍王子，  修道七萬劫； 

  以針刺樹葉，  犯戒作龍身。 

  我非胎生龍，  濕生及卵生； 

  轉身不退轉，  興顯佛法眾。 

  汝今受八齋，  化汝眷屬等； 

  奉禁無所犯，  必得生善處。 

  我宮在海水，  亦以七寶成； 

    摩尼、頗梨珠，  明月珠、金、銀， 

  可隨我到彼，  觀看修佛事； 

    復益善根本，  滋潤悉周遍。』 

「爾時，金翅鳥聞龍子所說，受八關齋法。口自發言：『自

今以後盡形壽不殺，如諸佛教。』金翅鳥眷屬受三自歸已，即從

龍子到海宮殿，彼宮殿中有七寶塔，諸佛所說諸法深藏，別有七

寶函滿中佛經，十二因緣總持三昧，見彼龍子及諸龍女，香花供

養禮拜承事，猶如天上難檀婆那羅金殿無異。龍子語金翅鳥：『我

受龍身劫壽未盡，未曾殺生嬈亂水性。』爾時龍子復與金翅鳥，

而說頌曰： 

「『殺是不善行，  減壽命中夭； 

  身如朝露虫，  見光則命終。 

  持戒奉佛語，  得生長壽天； 

  累劫積福德，  不墮畜生道。 

  今身為龍身，  戒德清明行； 

    雖墮六畜中，  必望自濟度。』 

「是時龍子說此頌時，龍子、龍女心開意解，壽終之後皆當

生阿彌陀佛國。」 

佛告智積菩薩：「我宿命所行戒德完具，得成菩薩，化現自

在無所不入，亦入於金翅鳥，亦入於龍子，亦入於魚、鼈、黿、

鼉，所化如是。」 



 67 

◎  

◎菩薩處胎經五樂品第二十九 

爾時，世尊觀察眾生心識所念：「欲知如來所經歷處，曾生

金翅鳥中受龍子教誡，所度無量不可稱計，齊是更有餘？願聞其

意。」佛知眾生心中所念，將欲示現本所造行身、口、意法。「諸

族姓子、族姓女！聽我所說。昔有天帝釋，去世已來經無數劫天

福自然，於三千大千諸釋之中最尊第一。羅睺羅阿修羅王，生女

端正，具足女法六十四能。行步進止不失儀則，面如桃花色，口

出言氣如優鉢蓮花香，身作牛頭栴檀香，不長、不短、不白、不

黑、不肥、不瘦具足女法。時釋提桓因內自思惟：『我今此宮天

女眾多，顏貌端正諸天中勝，然不如彼阿須倫女。今我寧可集諸

兵眾與彼共鬪，可得彼女給我使令。』作是念已即召諸天論說鬪

事。諸天白帝釋：『諸天鬪戰必不如彼，權可遣執樂神等，手執

琉璃九十九絃琴及一絃琴，歌歎我天受福快樂無量功德。』諸天

稱善此語可從。即勅執樂天子般遮翼等嚴辦樂具，即於天上忽然

不現，如有力士屈伸臂頃，已至阿須倫王婆呵前立。彈琴出聲作

如是頌： 

「『我是天帝釋，  絕妙彈琴師； 

  歌曲音相和，  清淨聲極妙。 

  如我彼天樂，  無有憂畏想； 

  念則衣食至，  七寶甘露珍。 

  金銀床玉机，  轉關身迴旋； 

  視樂無厭足，  天中尊第一。 

  今遣我等來，  欲說無諍行； 

  并獻甘露食，  求欲作婚姻。 

  我主彼宮殿，  琦珍不可量； 

  天女為眷屬，  非千萬億數。 

  知婆呵有女，  應與我給使； 

    若不見與者，  正爾兵眾征。』 

  須倫聞此語，  瞋恚極熾盛： 

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_5
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_5
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_5
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_5
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_5


 68 

 『小物興大意，  乃欲有所為。 

  我雖無甘露，  豫以自充飽； 

    亦有大兵眾，  足得相距逆。』 

「爾時，般遮翼等聞此語已即還，以此語具向天帝釋說。時

婆呵阿須倫王，即勅左右促集兵眾：『吾有所伐，正爾令辦各勿

有疑。』即以此偈向所勅說： 

「『豪貴天帝釋，  遣使般遮翼； 

  歌頌出五音，  求我為婚姻。 

  及彼未集兵，  我宜先集眾； 

    往攻不用力，  萬得不一失。』 

「時彼阿須倫臣佐，聞此教已即集四兵，往詣須彌山腹，壞

曲脚天宮，次壞風天宮，次壞馬天宮，次壞莊嚴天宮。時有天子

名曰大力，詣釋提桓因所：『天王！當知阿須倫婆呵集諸兵眾，

已壞四門天子。天王！今欲如何？』時天帝釋憶本所誦，口說頌

曰： 

「『諸佛威神力，  救護我今厄； 

  忍慧破恚怒，  解脫安隱處。 

  昔我無睡眠，  昨日忽眠寐； 

   此睡非吉祥，  須倫侵我境。』 

「爾時，天帝釋憶佛功德，須倫兵眾漸漸却退，從四門後園

入池水中藕莖糸孔中藏。時釋提桓因即勅大臣：『汝速集兵眾，

吾欲逐阿須倫兵眾。』爾時帝釋諸臣受天王教，即集天眾從四門

求覓，但見刀鎧弓箭在地，不見須倫眾。轉轉前進直入阿須倫宮

殿，見婆呵阿須倫女數千萬眾，不見阿須倫身，將諸女眾歸詣忉

利天宮。時諸阿須倫等，求哀歸命向釋提桓因：『我等愚惑，不

知佛弟子神力巍巍如是，我等先祖信奉如來，聞佛有戒不取他物。

今天王釋，將我眷屬盡填天宮，非佛弟子所行法則。』 

「帝釋聞之悵然不樂：『須倫此語，證我犯不與取戒，我寧

當奉禁不犯偷盜。』即還諸女。爾時阿須倫王，即以最所敬女奉



 69 

天帝釋；天帝釋，即以美甘露與須倫。須倫與天和合共修行善，

不殺、不盜、不婬、不欺、不飲酒、不香花脂粉、非時不食，奉

持如來三歸依法。 

「吾昔所行無數生中作轉輪聖王，無數生中作天帝釋，無數

生中作梵天王。奉持賢聖八關齋法度難救厄，設四天下滿中火焰

譬如劫燒，一心歸命稱如來名，持八關齋法投身入火焰不能燒，

若滿中水水不能溺，八關齋者諸佛父母。」 

菩薩處胎經緊陀羅品第三十 

爾時，座中有菩薩名曰信解脫，過去無央數阿僧祇劫為緊陀

羅王，須彌山北過琉璃山，琉璃山北過小鐵圍山，鐵圍山北有大

黑山，緊陀羅王在中治化。過去無數恒沙諸佛，亦不覩見亦不聞

法，亦無有聖眾教化，無日、月、星辰光明所照。由昔積福一施

之報，居在七寶宮殿壽命極長。何以故？本在人間值遇良田，有

大長者造佛塔廟。此緊陀羅布施一剎柱成辦廟寺，復以淨食施彼

工匠，壽終命盡作胸臆神王，在兩山中間，自然七寶宮殿屋舍。

昔在人間居財無量，有一沙門中時持鉢乞食，婦見沙門在門乞食，

即擎飯施與。長者見婦與沙門食，即便瞋恚：「此何乞人瞻視我

婦，當令此人手脚破壞。」壽終之後受此醜形，八十四劫恒無手

足。在人間時學仙人法在深山中，誦習呪術能移動日月，以夜為

晝以晝為夜，呼吸之頃能吐出金銀七寶，能使枯樹悉生枝、葉、

花、果，能使海水消竭，在火不燒，身能飛行，眼能徹視自識宿

命，知他人心，耳遠聞聲，眷屬弟子五百人。聞佛出世，佛名清

淨光如來、應供、正遍知、明行足、善逝、世間解、無上士、調

御丈夫、天人師、佛、世尊，說微妙法初、中、竟善，大慈平等

功勳難量。我將諸弟子從深山出，飛行經過王宮後園浴池，見諸

采女在池洗浴。我及弟子，下見婦女生染愛心，皆失神足即墮園

中。時我瞋恚故來求佛，失我神足。時采女眾見五百丈夫盡在園

中，尋入白王，王勅左右：「將彼人來，我欲問之。」尋將詣王。

王問言：「卿等何人？」答曰：「我等在山學仙道人，山中誦習

呪術，能移動日月，以夜為晝以晝為夜，乃至耳遠聞聲，眷屬弟

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_6
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_6
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_6
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_6
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_6


 70 

子五百人。聞佛出世佛名清淨光，我將諸弟子從深山出，飛行經

過王宮後園浴池，見諸采女在池洗浴。我及弟子，下見婦女生染

愛心，皆失神足即墮園中。」時王告之曰：「汝等在深山學仙道

來為久近耶？」答曰：「二十二小劫。」王復問曰：「積劫學道

心如死灰不動不搖，云何欲心而失神足？」答曰：「本謂真道神

靈第一，踊沒自在所念皆成。不圖今日忽然失道，慚愧聖王隨王

刑罰。」王告之曰：「汝本學道二十二小劫，形枯心疲所習不真，

如愚惑人空中求寶，於真際法不獲實相。汝所求師如來等正覺者，

近在岳跱山中。我當將汝等往至佛所，若佛有所說當奉行之。」

爾時大王，即嚴駕羽寶之車具五威儀，將諸眷屬及五百仙學人等，

往詣岳跱山。王即下車解劍去蓋，却五威儀步至佛所，頭面禮足

在一面坐。爾時國王須臾退坐，前白佛言：「此五百人，在山學

仙二十二小劫，聞佛出世欲來見佛，飛過後宮貪著欲愛即失神足。

唯願世尊，與說微妙之法，當令還復五神通道。」佛告大王：「此

五百人所行善根，成便壞敗終不究竟，本為長者，比丘乞食瞋恚

言：『使汝無手足。』無數劫中作胸臆神王，在大鐵圍黑山中間，

雖復受報日月所不照，先在人間以剎柱施人。以一施之惠與辟支

佛，後得人身於山中學仙，欲心熾盛還失神足，此緣久有非適今

也。此五百人於今世命終，皆當生無怒佛所，彼佛與說生老病死

十二因緣。苦無苦、本集、滅、道果。亦復如是。」佛說是時王

意開解，亦樂欲生無怒佛所。爾時國王及五百仙人，即從座起禮

佛而去。 

菩薩處胎經香音神品第三十一 

爾時世尊知諸眾會心中所念，便入定意無形三昧，隨眾生音

而濟度之。「昔我人間為香音神，王一閻浮提、二閻浮提，乃至

無數恒沙閻浮提。男、女眷屬以香為食，衣被服飾皆悉香熏，或

生北方欝單曰土、拘耶尼、弗于逮，在在所生為香音王，或壽一

劫、二劫、三劫，乃至無數阿僧祇劫。知有佛、有法、有比丘僧，

心常遠離而不親近。何以故？貪著五樂以善香為樂，於善香中不

聞餘音，但聞五欲歌歎戲樂，終日竟夜不知厭足。有善知識昔修

善根，從地踊出半身人現，而告我言：『此處樂耶？何為貪著？

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_7
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_7
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_7
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_7
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_7


 71 

此非真實清淨之行，除去香熏可得安隱處，此香為災、為幻、為

化。今佛在世可往受教，得清淨香遍滿諸方。』香音神王聞之極

大歡喜：『善哉，善哉！善知識！欲導引我示清淨香，今正是時。

佛為所在？共往禮拜。』爾時踊出地神，即以偈告香音神曰： 

「『如來無所著，  今在南方界； 

  在胎清淨觀，  眷屬無央數。 

  燒諸眾妙香，  懸繒花蓋幡， 

  供養如恒沙。  戒德甚深香， 

  遍滿十方界，  其有聞香者， 

  盡得無上道。  汝可將眷屬， 

  往到閻浮提，  一心歸依尊， 

  當自面見佛。  佛德無邊岸， 

  各隨本所行，  一聞三句義， 

  成道不移坐。  三空慧定力， 

  十八不共法，  大人相好具， 

  汝後必獲之。  紫磨金色體， 

  軟細不受塵，  法身智慧定， 

  汝當悉具得。  到彼勿懷懼， 

  正心莫生疑，  勇猛不怯弱， 

  便逮師子步。  分別身心觀， 

  悉解空自然，  眼識無色本， 

  除對不造垢。  當行三法門， 

  現、後及中間， 獲淨三通慧， 

  總持無礙法。  無常無樂想， 

  劫數造不善，  慧火彈指燒； 

  金、銀寶、琉璃，須彌四寶成； 

  劫燒火所焚，  行報不可滅。 

  如來在世化，  愍彼不為己。 

  處處在在生，  盡緣縛著人， 

  如人射虛空，  箭窮還到地。 

  供養諸福田，  不選必賢聖； 



 72 

  亦如服毒藥，  處處求解具， 

  毒氣轉隆盛，  命終亦不久。 

  宿有善知識，  授以解藥具； 

  次第不選擇，  會值解藥法。 

  行施作福業，  不選擇高下； 

    此福聖所譽，  最尊為第一。』 

「時香音神王，聞踊出地神語，心開意解五體投地：『汝為

我師化我童矇，我今愚惑不別真偽，受我悔過如癡如愚。』爾時，

地神即從地踊出，現佛金色身，三十二相放大光明，以神足力接

香音神至於胎觀，彼諸會眾無覺知者。佛告諸來會者：『吾從無

數阿僧祇劫，能大、能小入細無礙，或在天上劫數教化，或在人

中代彼受苦，或在畜生、餓鬼、地獄，分身教化無所不入。』時

香音神王，及七十二億眷屬，尋發無上住不退地。」 

菩薩處胎經地神品第三十二 

爾時，座中有菩薩名曰善業，即從座起偏露右臂右膝著地，

叉手合掌前白佛言：「欲問所疑，聽者敢說。」 

佛告善業：「恣汝所問，吾當為汝一一分別。」 

善業白佛言：「云何，世尊！六大眾神何者為妙？地、水、

火、風、空、識耶？」 

爾時世尊即以神足，令彼地神從地踊出在地界立，水神從水

踊出水中立，火神從火踊出火中立，風神從風踊出風中立，空神

從空踊出空中立，識神從識踊出識中立。佛告善業：「此六諸神

汝自問之。」 

善業菩薩即問地神：「於六大中汝為妙不？」 

地神報言：「於六神中我為最勝。所以者何？所生萬物山、

河、石、壁、樹木、花果，皆依我住。一切眾生有形之類，依而

得存，以是義故我為最妙。」 

爾時，善業菩薩問水神曰：「汝於六神為最妙不？」 

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_8
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_8
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_8
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_8
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_8


 73 

水神報言：「於六神中我為最勝。所以者何？若無水者，地

為枯乾無有滋潤，草木、花果皆為枯燥，眾生之類有形之屬皆當

渴死。以是義故我為最勝。」 

爾時，善業菩薩次問火神：「六神之中汝為最勝不？」 

火神報言：「於六神中我為最勝。所以者何？若無火者，萬

物滋長云何成熟。若遇霜、雹、氷、寒、雷、電，一切眾生有形

之類皆當凍死，以是義故我為最勝。」 

爾時，善業菩薩次問風神：「六神之中汝為妙不？」 

風神答曰：「於六神中我為最妙。所以者何？若無風者，樹

木、花果、根芽、莖節不得成熟，一切眾生有形之類，進止動搖

皆是我風，以是義故我為最妙。」 

爾時，善業菩薩次問空神：「於六神中汝為妙不？」 

空神報言：「於六神中我為最妙。所以者何？山河、石壁、

樹木、花、果，一切萬物有形之類，行來進止我能含容，使得調

暢通達往來，以是義故我為最妙。」 

爾時善業菩薩次問識神：「於六神中汝為妙不？」 

識神答曰：「於六神中我為最妙。所以者何？此五大神是我

僕從我是其王，行來進止，若好、若醜，可避知避可就知就，彼

皆盲冥我為眼目，以是義故我為最妙。」 

爾時地神白善業菩薩言：「此事不然。何以故？恒為識神之

所誑惑，不示徑路，我欲得堅䩕反與柔軟；時復須軟反與我䩕，

我欲詣南反將至北，賊中之賊不過識神，自稱為王此事不然。」 

爾時水神白善業菩薩言：「識神所說是事不然。何以故？水

能潤漬成長萬物，我性須冷反與我熱，燒炙消盡永無冷性，為識

所誑，以是義故識言非也。」 



 74 

爾時火神白善業菩薩言：「識言非也。何以故？火能熟物亦

為光明，樹木華果隨時成長，若無火者識何所依？以是義故識言

非也。」 

爾時，風神白善業菩薩言：「識言非也。何以故？萬物成長

行來進止動搖，識制止於我不令動轉。以是義故識言非也。」 

爾時，空神白善業菩薩言：「識言非也。何以故？我空法無

物不含，含容萬品進止行來，通達無閡皆是我空，若非空者識何

所依？以是義故識言非也。」 

爾時，世尊問善業菩薩：「此六大所論有句義耶？無句義耶？

有味義耶？無味義耶？有字義耶？無字義耶？」 

善業菩薩白佛言：「世尊！如五大性各各均等。何以故？地

界多者水界少者則不成就，水界多者火界少者則不成就，火界多

者風界少者則不成就，風界多者空界少者則不成就，空界多者識

界少者則不成就，五界等者識不分別則不成就。」 

爾時，善業菩薩即說頌曰： 

「識神無形法，  五大以為家； 

 分別善惡行，  去就別真偽。 

 識示善道處，  永到安隱道； 

   識為第六王，  餘大最不如。」 

佛告善業：「汝所問者皆是如來威神力故。」爾時，座上百

七十億眾生解識深法，悉發無上正真道意。 

菩薩處胎經人品第三十三 

爾時，座中有菩薩名曰法印，聞如來說六大眾生受五陰形，

分別內外解了空無。內心生疑：「識為亂想非真實法。何者是人？

云何是人？人從何生？」 

佛告法印菩薩：「善哉，善哉！汝所問者，皆是諸佛威神所

接。所以者何？過去無數阿僧祇恒河沙諸佛，及當來無數阿僧祇

恒河沙諸佛，分別人本假號名字不可思議，非彼二乘羅漢、辟支

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_9
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_9
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_9
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_9
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_9


 75 

所能籌量。汝今諦聽，諦聽！善思念之！吾當與汝具分別說。猶

如此娑呵世界閻浮提出眾生種，此事不然。何以故？非真實性故

非人種，東弗于逮亦非人種，北欝單曰亦非人種，西拘耶尼亦非

人種，除無量壽佛及阿閦佛國，除莊嚴剎土虛空際佛，除我今日

諸坐菩薩，餘諸盡非人種。何以故？從本已來乃至成佛，於其中

間初不為惡，此是人種；猶如有人修身、口業於不修者，是謂人

種。受三依法於不受者，是謂人種。奉持五戒於不奉者，是謂人

種。修行十善於不行者，是謂人種。向須陀洹於不向者，是謂人

種。得須陀洹於不得者，是謂人種。向斯陀含於不向者，是謂人

種。得斯陀含於不得者，是謂人種。向阿那含於不向者，是謂人

種。得阿那含於不得者，是謂人種。向阿羅漢於不向者，是謂人

種。得阿羅漢於不得者，是謂人種。向辟支佛於不向者，是謂人

種。得辟支佛於不得者，是謂人種。向佛道者於不向者，是謂人

種。得佛道者於不得者，是謂人種，故號人尊，如來、應供、正

遍知、明行足、善逝、世間解、無上士、調御丈夫、天人師、佛、

世尊，是謂人種。」 

佛告法印菩薩：「汝今善聽！過去諸佛於現在未來，是謂人

種。現在於未來，是謂人種。未來於過去、現在，是謂人種。於

三世法，現在於過去、未來，最為第一。何以故？如來於現在中

能行過去、未來法。何以故勝？過去已滅、未來未至，法性自然，

非過去能滅現在、未來，非未來能滅過去、現在。」 

爾時，世尊即說頌曰： 

「過去等正覺，  遺教度眾生； 

    分別人根本，  上、中、下微妙。 

 現在最勝佛，  明過知未來； 

 除滅前後結，  獨照如日明。 

 苦行眾生等，  兩足及四足； 

 為說甘露法，  充滿除眾想。 

 諸天十善行，  從一二十二； 

 上天、下非天， 功德之差降。 



 76 

 如來眾相具，  行善無瑕穢； 

 積德如安明，  清淨行無垢。 

 若人生誹謗，  言佛非真道； 

 死入阿鼻獄，  諸佛不能救。 

 口氣腥臊臭，  支節煩惱熱； 

 惡念遂熾盛，  斯由誹謗罪。 

 行善修功德，  識神向善處； 

 如人入池洗，  清淨無塵垢。 

 羅漢、辟支佛， 斷滅永不生； 

 不念吾我身，  去離五道苦。 

 佛本所行法，  得諸佛印可； 

   今得為人尊，  故號天中天。」 

世尊說此頌已，語法印菩薩：「是謂人種。」 

爾時法印菩薩即從座起，偏露右臂右膝著地，叉手合掌前白

佛言：「善哉，世尊！快說斯義。我等眾會，於如來所則非人種。

云何示現得為人種？」 

佛告法印菩薩：「解知諸法空無所有，無彼無此不見彼此者，

是謂人種。觀察法性無去、來、今，解知法性空寂無二，是謂人

種。於四道果有成就者、無成就者，不見有一、亦不見二，是謂

人種。於眾相法，不見莊嚴、亦不見不莊嚴，解了空寂非一、非

二，是謂人種。佛國清淨除欲、怒、癡，亦不見淨、亦不見不淨，

二事虛空，是謂人種。分別道性三十七品，有成、有敗，不見俗

界有人、無人，是謂人種。發意弘誓不自為己，安處眾生住在無

畏，不見有住、不見無住，二事平等，是謂人種。分別禪定心無

染著，執意如空無能移動，亦不見定、亦不見不定，是謂人種。

眾生邪見導示善處，以八正法洗除心垢，亦不見正、亦不見不正，

是謂人種。於四部眾比丘、比丘尼、優婆塞、優婆夷，道心堅固

無所戀著，不見戒行有犯、不犯，是謂人種。如是法印於如來法，

則為饒益利益眾生，於佛有反復，修諸功德不唐捐棄。」 



 77 

爾時座上百七十億眾生，皆發無上正真道意，修於人種不退

轉行。 

菩薩處胎經行品第三十四 

爾時，座中有菩薩名曰造行，即從座起偏露右臂右膝著地，

叉手合掌前白佛言：「善哉！世尊！快說人種，非前、非後、非

兩中間，行業果報以何得知？或過去身非今現在，或未來身非過

去，或現在身非過去、未來，或內作行受外報，或外作行受內報，

或凡夫身作行，須陀洹身受報，或須陀洹身作行，斯陀含受報，

或斯陀含身作行，阿那含受報，或阿那含身作行，阿羅漢身受報。

或有眾生得慈三昧無悲、喜、捨，或有眾生得悲無慈、喜、捨，

或有眾生得喜無慈、悲、捨，或有眾生得捨無慈、悲、喜。或有

眾生從凡夫地不向信地、法地，取須陀洹；或有眾生不向信地、

法地、須陀洹，取斯陀含；或有眾生不向信地、法地、須陀洹、

斯陀含，取阿那含；或有眾生不向信地、法地、須陀洹、斯陀含、

阿那含，取阿羅漢；或有眾生不向信地、法地、須陀洹、斯陀含、

阿那含、阿羅漢，取彼此阿羅漢。或有眾生向辟支佛，還自墜落

墮凡夫地，或有眾生向阿羅漢，還自墜落墮凡夫地；或有眾生向

阿那含，還自墜落墮凡夫地；或有眾生向斯陀含，還自墜落墮凡

夫地；或有眾生向須陀洹，還自墜落墮凡夫地；或有眾生於法地

退墮凡夫地，或有眾生於信地退墮凡夫地，此諸眾生於如來所皆

有狐疑。唯願世尊，一一分別令諸會者㸌然開悟。」 

爾時世尊告造行菩薩曰：「善哉，善哉！汝所問義，皆為當

來、過去、現在，亦是諸佛行業果報。吾今一一分別，諦聽，諦

聽！善思念之！云何造行菩薩！欲使如來說過去無量阿僧祇劫

行業果報耶？欲使如來說未來無量阿僧祇劫行業果報耶？欲使

如來說現在無量阿僧祇劫行業果報耶？」 

爾時造行菩薩白佛言：「世尊！且置過去、未來行業果報，

欲聞如來現身行業果報。」 

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_10
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_10
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_10
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_10
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_10


 78 

佛告造行菩薩：「過去無數阿僧祇劫行業果報，亦是現在作。

未來無數阿僧祇劫行業果報，亦是現在作。現在所作行業果報，

亦是過去、未來受對因緣，今當與汝說之。昔我所更苦行無數，

或修淨行、或修不淨行，或修天行、或修人行，初求佛道諸漏已

盡，神通變化㸌然大悟，三界都苦唯我為樂。於尼連水邊六年苦

行，日食一麻一米，斯由曩昔向一緣覺犯口四過，斷絕一施，今

受斯報。我既成佛，為五百摩納子惡聲誹謗罵詈，在諸街巷稱言，

佛道非真。時諸國人民有信、不信，信者信地、法地，不信者外

凡夫，如此人等根、力成就不可沮壞。佛出於世光明普照，地獄

休息、餓鬼飽滿，在畜生者不復荷負重擔。如我弟提婆達兜以石

打佛脚指出血，吾時避走東至弗于逮、北至欝單曰、西至拘耶尼，

吾復避之從忉利天上至三十二天，此石故隨逐吾，吾復避之還至

故處，為石所傷。吾在摩竭國界晝闇園中，閑居經行，時有長者

名尸利掘，請我供養，我即受請，將阿難一人尋從我行。彼長者

舍有七重門，門各有守者，過去，未來，現在諸佛常法，默然受

請不受餘請。凡我弟子出家為道行亦應爾。我至彼門，尸利掘長

者，於內作倡伎樂自恣，忘我在外已經日夜。佛語阿難：『汝行

乞食我住此處。』時馬將從佛邊過，佛從乞食。馬將言：『我無

食，唯有熟麥當持相與。』即持熟麥施與佛，佛即受食之。時彼

馬將謂為佛食。爾時有天子名曰練精，即接食去，諸人見者謂為

佛食。然佛不食，為度彼故，故現受食。如是九十日在門裏住，

阿難亦九十日乞食。如來威神，不令國王及群臣長者知佛住此。

何以故？恐彼生慢興誹謗心：『佛無威神，餘人何望？』 

「爾時尸利掘長者，有小因緣出外遊戲，見佛在門方問佛言：

『何時至此？』佛告長者：『卿前請我，我即來此，汝在內快自

娛樂，今已經九十日，欲還晝闇園中，得君供養食馬熟麥。』時

尸利掘長者，極懷慚愧五體投地：『唯願世尊，垂恕不及，聽我

悔過。』佛告長者：『此緣久有，非適今也！』爾時長者請佛入

宮舍四事供養，佛為說法，諸塵垢盡得法眼淨。 

「吾昔一時在毘舍離城，初成佛道未久，六師興盛，吾有弟

子千二百五十人，一千一人皆得羅漢六通清徹。時有旃遮摩那耆



 79 

女，是阿闍羅翅舍欽婆羅弟子，受師明教日來佛所，外現清信女

法，內受邪師教，來往周旋欲令人見，以草作腹日漸令大，後以

木盂繫腹，狀如臨產婦女。時邪師問言：『汝那得此娠？』報言：

『我日往瞿曇沙門所，故有此娠。』師便瞋言：『誑我弟子垂當

生梵天，毀辱我弟子乃至於此。』時邪師將諸弟子并此女人，往

至佛所。當於爾時，如來與無央數眾而為說法，梵志至佛所高聲

唱言：『此沙門瞿曇，犯於婬欲，實不得道自稱言得道，所作變

化皆是幻術，非真實道。』指此女人言：『眾人皆見不也，愛我

此女使令有娠。』發此語已，時天帝釋化作一黃鼠，在女裙裏嚙

盂繩索令盂墮地，眾人皆見，呵責罵言：『汝等師徒謗毀聖人，

促出國去。』 

「吾昔一時在錦毘梨國，在一樹下禪定行道，九十日不移處

所。時彼六師名金那金離，有女弟子酸陀難提，興嫉妬心欲障佛

功德自顯師道。女言：『我能使人不供養佛，令師名聲流布無外。』

時彼女人懷此謀心，日往佛所；經數日中，殺身埋精舍後園中。

後來出死屍，言佛殺人。謗名流布，國人皆知。 

「吾昔一時左脇患風，使耆域令治。耆域言：『當須牛乳、

象尿，舍利沙、畢鉢尸利沙、胡椒，煮以為湯，服之則差。』 

「吾昔一時在他村中遊行教化，吾為馬槍刺脚，孔上下徹疼

痛無量，復使耆域治之。 

「吾昔一時患頭痛，猶如兩須彌山壓頭疼痛，痛不可處。今

雖成佛諸漏已盡，諸善普集本行不朽，從無數劫修清淨行，行業

果報，難可得離。佛身如是，何況阿羅漢、辟支佛，能免行報耶？」 

爾時，世尊與造行菩薩，而說頌曰： 

「最勝四神足，  住壽無數劫； 

 天地悉壞敗，  須彌如灰塵， 

 行業追逐身，  無處可隱藏。 

 我成最正覺，  三界無等倫， 

 故受九報對，  宿行牽連縛。 



 80 

 我有三昧力，  金剛不可沮， 

 不能避報業，  捨而不受對。 

 我今生緣盡，  齊是更無分， 

 永與生死別，  更不造彼行。 

 人多貪五欲，  不謹慎放逸， 

 今世亦後世，  常墮有憂處。 

 涅槃無所著，  示現有為法； 

 設復不現化，  眾生難可度。 

 八等無為道，  賢聖所行路； 

 去離諸縛著，  無有生滅法。 

 道從無常觀，  思惟不淨法； 

 一心不移動，  成就諸相好。 

 羅漢、辟支佛， 償對復甚我； 

 行業所追逐，  何處可得免？ 

 智慧舍利弗，  常行佛功德； 

 下腸取滅度，  此是明白證。 

 神足目揵連，  步步登須彌； 

 執杖梵志打，  骨碎如芥子。 

 娑竭阿羅漢，  降伏難陀龍； 

 臨取滅度時，  眼睛墮無數。 

 金花比丘尼，  神德難可量； 

 化作轉輪王，  統領四天下， 

 捨壽入無為，  支節刀劍解。 

 辟支名光明，  無佛法出世， 

 隨世盡其壽，  鑊湯取滅度。 

 我今說現在，  此等諸業報， 

 設當說過去，  阿僧祇佛行， 

 以劫數至劫，  業報不可盡。 

 當來復有佛，  令在此座上； 

 亦當說業報，  如今無有異。 



 81 

 菩薩摩訶薩，  精進不懈怠； 

  當急離業報，  不與彼共俱。」 

爾時，造行菩薩聞此偈已衣毛皆竪，不樂生死周旋五道，皆

發無上住不退轉地。 

菩薩處胎經法住品第三十五 

爾時，世尊見眾會寂然清淨純一無雜，出廣長舌左右舐耳，

放大光明上至無量阿僧祇剎土，眾生見光欣然踊躍歎未曾有。爾

時，世尊還攝光明。佛告彌勒菩薩摩訶薩：「吾從無數阿僧祇劫

已來，身、口、意淨無有瑕穢，得此實相光明之報，斯由不欺妄

故。」 

佛復告彌勒菩薩摩訶薩：「我今囑累於汝菩薩胎化經典，汝

當宣傳廣宣布之。若有善男子、善女人諷誦此經，香花供養，搗

香、末香、繒綵、花蓋、作倡伎樂，其功德福甚多甚多。若有善

男子、善女人不能究竟旦暮諷誦，彈指之頃心念此經者，其功德

福不可稱量。何以故？此胎經者，諸佛之父母、眾經中長，過去、

當來、諸現在佛，要在母胎經中所化度眾生過於色身，百倍、千

倍、巨億萬倍不可稱量。」 

佛復告彌勒菩薩摩訶薩：「若有善男子、善女人禮事供養此

經典者，欲得面見十方諸佛，一心歸命無他異想，即時得見十方

諸佛。若有善男子、善女人發大誓願：『我今欲使地獄休息，餓

鬼、畜生無煩惱病。』一心歸命諷誦此經，諸苦惱眾生皆得解脫。」 

佛復告彌勒菩薩摩訶薩：「我今緣盡無教化處，此經留住或

千年，或至二千年，或至三千年，令分為三分，一分付與阿難，

度我遺法弟子；一分與難陀優鉢羅龍王；餘一分者彌勒與我宣傳；

使一切眾生普得聞知，無得中斷。彌勒！汝作佛時，汝當宣布此

經，十方天下眾生，蠕動、喘息、蚑行、人物之類，皆蒙此經悉

得解脫。彌勒！汝般涅槃後，此經二十一劫流布在世，然後乃斷。

若有善男子、善女人諷誦此經，心不錯亂發大弘誓，欲令眾生悉

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_11
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_11
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_11
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_11
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_11


 82 

同我願，同時俱生清淨國土，承事禮敬諸佛世尊，如願得之而無

罣礙。」 

佛復告彌勒菩薩摩訶薩：「汝當承受我教，當念佛恩。欲報

佛恩者，常當一心奉持供養胎化經典，此功德、福無能宣暢。何

以故？此胎化經典，諸法寶藏諸佛封印，唯有如來、應供、正遍

知、明行足、善逝、世間解、無上士、調御丈夫、天人師、佛、

世尊，能開發此印封示現眾生。彌勒！當知我前後所說，三昧總

持甚深經典，汝忘一字一句此過少耳！若於此胎化經典，忘失一

字一句其過甚多。何以故？此諸佛世尊之父母也。」 

爾時，世尊說是語時，普地六反震動，時座菩薩各各自相謂

言：「釋迦文佛離法性不久，必當還現如本色相。」時座上有八

十四億姟眾生，皆發無上住不退轉。時諸菩薩忽然不現各離胎化，

供養釋迦文佛金棺舍利。 

菩薩處胎經復本形品第三十六 

爾時，世尊還攝威神，在金棺裏寂然無聲，諸天燒香散花供

養。時大迦葉將五百弟子從摩伽提國來至佛所，聞佛今日當取滅

度，悲啼㘁泣不能自勝。爾時，世尊以天耳聞迦葉來至，即從棺

裏雙出兩足，迦葉見之手捉摩捫，啼泣不能自勝。爾時，迦葉普

說頌曰： 

「一切行無常，  生者必有死； 

 無生亦無死，  此滅為最樂。 

 佛所教化人，  所度已周遍； 

 我行道逈絕，  深恨不見佛。 

 法界悉皆空，  色身亦當爾； 

 無有老、病、死，無為無所生。 

 住壽百恒沙，  亦當歸滅度； 

   況我天尊師，  處世著穢污。」 

爾時，迦葉及五百弟子，皆遶金棺七匝在一面立。爾時，阿

難捉棺西北角，難陀捉東北角，諸天在後侍，直北出去雙樹四十

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_12
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_12
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_12
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_12
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_12


 83 

九步，安厝金棺，隨沙門法，以牛頭栴檀香積金棺上；諸梵天王、

釋提桓因，將諸天眾在虛空中散花供養。爾時，尊者迦葉，手執

火然栴檀薪而耶維之；八大國王爭分舍利，隨力多少各持歸供

養。 

菩薩處胎經起塔品第三十七 

爾時，八大國王：優填王、頂生王、惡生王、阿闍世王；四

大兵馬主：最豪兵馬主、容顏兵馬主、熾盛兵馬主、金剛兵馬主，

此八大王共諍舍利，各領兵眾列住一面。八大王各各言：「佛舍

利我應獨得之。」有一大臣名優波吉諫言：「諸王！莫𠲜佛舍利，

應當分之普共供養，何為興兵共相征罰？」 

爾時釋提桓因，即現為人語諸王言：「我等諸天亦當有分，

若共𠲜力則有勝負，幸可見與勿足為難。」 

爾時阿耨達龍王、文隣龍王、伊那鉢龍王語八王言：「我等

亦應有舍利分，若不見與力足相伏。」 

時優波吉言：「諸君且止，舍利宜共分之。」即分為三分，

一分與諸天，一分與龍王，一分與八王，金瓮受一石餘。此臣密

以蜜塗瓮裏，以瓮量即分舍利。諸天得舍利還於天上，即起七寶

塔偷婆。龍得舍利還於龍宮，亦起七寶塔偷婆。八王得舍利各還

本國，亦起七寶塔偷婆。臣優波吉得著金瓮舍利三斗并瓮，亦起

七寶塔偷婆。灰及土四十九斛，起四十九七寶塔偷婆。當耶維處

亦起七寶塔偷婆，高四十九仞，香花供養懸繒幡蓋，終日竟夜音

樂聲不斷。佛之威神令諸七寶塔各各有光明，或夜放光明與晝無

異，或晝放光明與夜無異，諸護塔善神各各來營護，不令惡人有

觸犯者。 

菩薩處胎經出經品第三十八 

爾時，佛取滅度已經七日七夜，時大迦葉告五百阿羅漢：「打

揵椎集眾，卿五百人盡詣十方諸佛世界，諸有得阿羅漢六通清徹

者，盡集此閻浮提詣雙樹間。釋迦文尼佛今以捨壽取般涅槃，耶

維已訖起七寶塔，今集眾欲得演出真性法身。汝等速集聽採微妙

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_13
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_13
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_13
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_13
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_13
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_14
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_14
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_14
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_14
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_14


 84 

之言。」爾時五百阿羅漢受大迦葉教，以神足力如人屈伸臂頃，

即到十方恒河沙剎土，集諸羅漢得八億四千眾，來集到忍界聽受

法言。 

爾時，迦葉見眾已集，語優波離：「卿為維那，唱阿難下。」

即受教唱下阿難。「卿是佛侍者，今有大過於我等所，卿自知不

也？」 

阿難白大迦葉言：「不審有何大過於聖眾所？」 

迦葉告阿難言：「云何？阿難！佛所說經，若有得道羅漢六

通清徹者，修四神足多修多行，能住壽一劫有餘。卿何故默然而

不報佛？」 

時阿那律將阿難出在外，須臾復喚阿難前，還舊事具責阿難。

爾時阿難心意荒亂內自念言：「佛滅度未久，恥我乃爾！」即思

惟四意止、四意斷、四神足、五根、五力、七覺、八道，分別苦

本、集、滅、道果，即於眾前成阿羅漢，諸塵垢滅朗然大悟。聖

眾稱善諸天歌歎，當於爾時地六反震動，諸天散花作倡伎樂，色

身滅度法身出世，利益眾生多所潤及，即使阿難昇七寶高座。 

迦葉告阿難言：「佛所說法一言一字，汝勿使有缺漏。菩薩

藏者集著一處，聲聞藏者亦集著一處，戒律藏者亦著一處。」 

爾時，阿難發聲唱言：「我聞如是一時，說佛所居處。」迦

葉及一切聖眾，皆墮淚悲泣不能自勝，咄嗟老死如幻如化，昨日

見佛今日已稱言滅為聞。最初出經，胎化藏為第一，中陰藏第二，

摩訶衍、方等藏第三，戒律藏第四，十住菩薩藏第五，雜藏第六，

金剛藏第七，佛藏第八，是為釋迦文佛經法具足矣。二月八日成

佛，二月八日轉法輪，二月八日降魔，二月八日般涅槃。 

菩薩處胎經卷第七 

 

 

 

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_0
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_0
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_0
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_0
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=395&B=T&V=12&S=0384&J=7&P=&5864169.htm%230_0


 85 

结  行： 
1. 补阙真言：南谟喝啰怛那，哆啰夜耶。佉啰佉啰。俱住俱住。摩 

啰摩啰。虎啰，吽。贺贺，苏怛拏，吽。泼抹拏，娑婆诃。（三遍） 

2. 七佛灭罪真言：离婆离婆帝。求诃求诃帝。陀罗尼帝。尼诃啰帝。

毗黎你帝。摩诃伽帝。真陵乾帝。娑婆诃。（三遍） 

3. 三皈依  

自皈依佛，当愿众生，体解大道，发无上心； 

自皈依法，当愿众生，深入经藏，智慧如海； 

自皈依僧，当愿众生，统理大众，一切无碍。和南圣众。（一遍） 

4. 回向 

愿以此功德      普及于一切 

我等与众生      皆共成佛道 

愿消三障诸烦恼      愿得智慧真明了 

普愿罪障悉消除      世世常行菩萨道 

愿以此功德 回向法界众生 愿诸众生： 

罪障消除 福德增长 智慧增长 菩提心增长 

愿三宝兴隆 正法久住 普愿众生 早成佛道 

南无十方三世一切佛 一切菩萨摩诃萨 摩诃般若波罗蜜  

5. 礼佛（三拜/三问讯）（注：此阅藏仪轨可以根据需要自行调整） 

 


