
 1 

《5.4 版第 7 辑 2》--8.11 第 223 坛  

起诵仪 
 

请佛发愿 

稽首禮諸佛   及法比丘僧   我今為自利   亦利諸有情 

與諸善同修   正聞大藏經   傳承三聖學   令正法久住 

 

南无本师释迦牟尼佛  

南无本师释迦牟尼佛 

南无本师释迦牟尼佛 
 

香赞   

（一遍） 

炉香乍爇. 法界蒙薰. 诸佛海会悉遥闻. 

随处结祥云.诚意方殷.诸佛现全身. 

 南无香云盖菩萨摩诃萨（三称） 

 

开经偈 

（一遍） 

无上甚深微妙法 百千万劫难遭遇 

我今见闻得受持 愿解如来真实义 

  讽诵经时  当愿众生： 

 顺佛所说  总持不忘. 

（注：此阅藏仪轨可以根据需要自行调整） 



 2 

菩薩善戒經卷第四 

宋罽賓三藏求那跋摩譯   

◎菩薩地施品第十 

菩薩摩訶薩求阿耨多羅三藐三菩提。具足莊嚴六波羅蜜。所

謂檀波羅蜜尸波羅蜜羼提波羅蜜毘梨耶波羅蜜禪波羅蜜般若波

羅蜜。云何名為菩薩檀波羅蜜。菩薩布施有九種。一者性施。二

者一切施。三者難施。四者一切自施。五者善人施。六者一切行

施。七者為除施。八者自利利他施。九者寂靜施。性施者。自利

利他自他俱利。內發善心身口意業。善於財物中心無貪著。是名

為施。菩薩行施持戒精進。信十二部經。信因信果。隨諸眾生所

求之物心無悋惜。以如是等身口意業施心財物。如是五事即是五

陰。是名性施。云何一切施。一切施者有二種。一者內物。二者

外物。菩薩摩訶薩於無量世為施眾生受是陰身。是名內物菩薩摩

訶薩為食吐鬼。自服食已吐施於彼。是名內物。離是二事是名外

施。菩薩摩訶薩捨身布施有二事。一者菩薩不得自在。二者屬他。

有求不施不能得成阿耨多羅三藐三菩提。是名菩薩不得自在。屬

他者。菩薩摩訶薩為菩提故。身屬眾生如世間人。以衣食故為他

僕使。菩薩摩訶薩於自身中不得自在。一切眾生於菩薩身頭目髓

腦乃至手足。隨意取用而得自在。外施有二事。一者為利眾生。

二者心無貪悋。菩薩摩訶薩於是內外有施不施。菩薩摩訶薩觀諸

眾生。受施之後不得利樂則不行施。受施之後必得利樂則便行施。

菩薩若知緣以身施令眾生受苦妨行善法。及非法求亦不應施。菩

薩摩訶薩若見百千萬億眾生非法因緣求不得故。喪失身命終不為

此而行惠施。非法求者。所謂若殺若誑若偷若害。是名不施。復

有不施者。菩薩摩訶薩若知身自能多利益。無量眾生有來求者則

不應施。是亦名施。何以故。有淨心故。若知是魔及魔眷屬則不

應施。若有為魔所迷亂者。來求索時亦不應施。若有狂癡及欲惱

亂。如是乞者亦不應施。是名內不施。外不施者。火毒刀酒能為

眾生作惡因緣。菩薩終不以此施人。若作利益則以布施。菩薩摩

訶薩終不為他作惡業使。若知受者受施之後必行惡業。亦不施之

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=1648&B=T&V=30&S=1582&J=4&P=&869272.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=1648&B=T&V=30&S=1582&J=4&P=&869272.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=1648&B=T&V=30&S=1582&J=4&P=&869272.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=1648&B=T&V=30&S=1582&J=4&P=&869272.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=1648&B=T&V=30&S=1582&J=4&P=&869272.htm%230_2


 3 

是亦名施。何以故。以淨心故。手雖不施其心已捨。所以者何。

菩薩定知受施之人受已必作無量惡業墮三惡道。是故不施。菩薩

雖知受者得物其心歡喜。然知不免三惡道苦。是故不施。菩薩摩

訶薩終不教人張弶捕獵。亦不教人事婆藪天。自不殺羊祀祠天神。

亦不教他殺羊祠天。不以羅網施來求者。一切怨惡打罵繫縛悉不

施人。若有困厄貧窮愁惱欲自刑戮。或求刀槊亦不施之。亦不教

人自墜高巖投淵赴火以喪身命。若有病人所須之物。是醫禁者悉

不施之。貪食之人食飽已不施。是名不施。菩薩摩訶薩不以父母

師長布施。若為國主不應自在取他妻息以施於人。唯除城邑聚落

國土。若自妻息及以僮僕眷屬宗族。先以軟語慰喻。其心若不肯

者則不應施。設其肯者終不施與怨家惡人羅剎惡鬼旃陀羅種。雖

以城邑國土聚落惠施於他。終不施與暴惡之人。亦不私以父母師

長兄弟妻子僮僕奴婢所有財物布施於人。菩薩不以非法求財而行

布施。行施之時於己眷屬。不瞋不打不罵不呵。善言教導令其歡

喜如是福報汝亦有分。菩薩施時其心平等。不觀福田及非福田。

不觀怨親種姓尊卑。已許之物終不生悔。多許之物終不少與。不

先許好後以惡施。雖許惡與好許少施多。菩薩施時無不喜心瞋心

亂心。施已終不於受者所計於恩報。行施之時不以受者是尊貴故

恭敬手奉。受者卑賤撩擲而與。若其受者打罵劫奪。菩薩於是終

不生瞋。但責煩惱不訶其人。於是人所深生憐愍。終不念言。因

是施故我當得成阿耨多羅三藐三菩提。是施亦能莊嚴菩提。不為

求果故而行於施。一切所施悉以迴向阿耨多羅三藐三菩提。不為

他教故行於布施。不以聞有施果報故而行於施。如經中說。施食

得力。施衣得色。施乘者得樂。施燈得好眼。施房舍者得隨意物。

終不悕得如是等果而行布施。唯以憐愍而行於施。為破貧窮故而

行於施。為調眾生阿耨多羅三藐三菩提故而行於施。不施非施。

非施者。不以殘食以施聖人。非聖人者不求不施。不以殘食施於

父母師長耆宿有德之人。如其求者則應施之。終不以吐膿汗涕唾

糞土雜食而以施人。不以穢食而以施人。凡所施食若多若少。先

語後施不語不施。不食葱者不以雜葱食施。不食肉者不以雜肉食

施。不飲酒者不以雜酒食施。若有酒香亦不以施。是名不淨之物



 4 

不以布施。菩薩摩訶薩見來乞者求時即施。終不以施要他策使。

不為天樂而行布施。不以名稱而行布施。不求恩報而行布施。不

以轉輪聖王身故而行布施。不以魔天梵天身故而行布施。不為國

王長者恭敬供養尊重而行布施。少物尚施。何況有多。不為誑故

而行布施。不為壞他眷屬成己眷屬乃至聚落城邑國土而行布施。

菩薩施時手奉上座。乃至沙彌及持戒毀戒心無疲厭。菩薩施時終

不呵毀乞求之人。不為憍慢故而行布施。菩薩摩訶薩於一切物常

生捨心。所畜之物常為眾生。若有審知菩薩已捨於己有分。作己

分取則無有罪。菩薩摩訶薩見求者時心生歡喜。如重病人見大良

醫。隨其所須自恣聽取。三時歡喜。所謂未施施時施已。菩薩施

時常發是心。設有貧富俱來乞者。應自思惟。若多有物當等施之。

如其少者先救貧苦。作是願者即是阿耨多羅三藐三菩提因。慳有

三種。謂下中上。菩薩摩訶薩先壞下慳。以壞下慳則能破壞中上

二慳。既自破慳復為眾生說破慳法。以說法故利益眾生。復次菩

薩於不求者強以物施。若無財物應以方便役力求覓而行惠施。若

無財施應行法施教化眾生。汝今何故不行惠施。前人若隨行布施

者深生歡喜。身力佐助代其策使。又無財者應以智慧為諸眾生開

示善惡。復次菩薩不以正典施邪見者。不為活命衒賣經律。若讀

誦者則應施與。若悋不與名曰法慳。若能說法不為說者亦名法慳。

若我不能以法施人。云何能破眾生煩惱。菩薩終不作是說言。我

今無財不能行施。亦不瞋惱自燋其心。以善方便慰喻求者。我今

未有不稱來意。何以故。初發心時自言當施一切眾生故。復次菩

薩聞求者來。即出承迎為施床座。既得相見先意共語軟言問訊。

隨所須物事事供施。菩薩摩訶薩初發心時自言。我今所有之物當

施十方諸佛菩薩及諸眾生。譬如弟子以衣鉢物奉施於師。師雖不

取而此弟子得福無量。菩薩亦爾。所有之物奉施諸佛及諸菩薩。

諸佛菩薩雖不受取。亦令施者得無量福。常隨菩薩如恒河沙。菩

薩摩訶薩觀己財物。如十方佛菩薩所寄。知佛菩薩於是物所心無

慳悋。是故菩薩自在隨意以施眾生。亦復深觀不應施者。應當諫

喻。如此物者實非我有。乃是諸佛菩薩所有。以柔軟語曉喻求者

不令瞋恨。是故菩薩成就具足財法二施。具二施已知性知因知果



 5 

知分別。菩薩若施於怨憎者。慈因緣故。若施苦者。悲因緣故。

若施有德者。喜因緣故。若施眷屬兄弟僮僕。捨因緣故。是名菩

薩因智慧施。復次菩薩知害施心。害施心者有四種。一者無量世

來不習施故。二者財物少故。三者貪著好物故。四者不求後世善

果報故。菩薩摩訶薩見來求者。富有財物不即發施心。是則菩薩

無量世來不習施心。菩薩爾時應以智力而自思惟。以我從昔無量

世來不習施故不即發心。我於今者多有財物兼有求者。若不惠施

於未來世。復當增長慳悋之心。終不隨順不修施心。復次菩薩見

來求者。財物少故不即發施心。菩薩復應以智慧力而自思惟。我

以無量惡業因緣。無量世中身屬於他。受大苦惱飢渴寒熱。不能

利益無量眾生。以是業緣令身少財。今若不施復增來世貧窮困苦。

我今以是少物施人。雖當貧苦終不至於三惡道苦。作是思惟。能

壞少物慳悋之心。復次菩薩見有求者。於好物中心生貪著不即發

施心。菩薩爾時應以智慧而自思惟。我於無常而作常想。無我所

中作我所想。我若不施則長貪著。是我顛倒。是故菩薩能壞貪著

好物之心。復次菩薩不求果報故不行布施。菩薩爾時應思惟言。

一切諸法無常無定。若常定者則不須施。何以故。無因果故。以

無常故則有因果。今若不施云何當得菩提道果。是故菩薩則能破

壞不求果心而行惠施。菩薩摩訶薩知四顛倒。法無決定無有常相。

是故能壞四怨惡心。復次菩薩內身寂靜。至心思惟常作是念。我

設有財當以供養諸佛菩薩。若施法僧。是名菩薩智慧布施。有財

無財常作如是繫心思惟。法施亦爾。是名一切施。云何菩薩難施

能施。菩薩摩訶薩若有少物常以惠施。是名難施。心所愛重貪著

之物。無量世中勤求得者。及大方便役力得者。以如是等惠施他

人。是名難施。云何一切自施。菩薩摩訶薩若自行施。若教父母

兄弟妻子眷屬奴婢令行布施。是名一切自施。云何善人施。若善

男子以善心施。信心施。至心施。自手施。應時施。如法得財施。

是名善人施。云何菩薩一切行施。不求果報故。名一切行施。常

施故。名一切行施。福田施故。名一切行施不觀福田及非福田施

故。是名一切行施。不觀時與非時。是名一切行施。不觀財物是

可施是不可施。是名一切行施。云何菩薩為除故施。若有眾生飢



 6 

渴苦惱。為除此事而行布施。寒者施衣。求乘施乘。求瓔珞者施

以瓔珞。塗香末香雜華燈明。房舍臥具病瘦醫藥。亦復如是。是

名為除故施。云何自利利他施。菩薩摩訶薩若以財法施於彼者。

能為己身及以眾生作二世樂。常施眾生無畏之樂。所謂虎狼師子

水火王難怨賊能為救濟。是名無畏施。菩薩摩訶薩法施者。凡有

所說初無顛倒。是名法施。善能教誡一切眾生。是名淨法施。菩

薩財施利益現在。行法施者則能利益現在他世。復有財施。或為

眾生作現世苦。法施不爾。能作現在他世樂事。財施不淨法施清

淨。行財施者不名無邊。法施之施名無邊施。財施易得法施難遇。

是名自他利施。云何名寂靜施。寂靜施者有十種。何等為十。一

者無礙施。二者無錯謬施。三者非莊嚴施。四者無高心施。五者

無著心施。六者無羞施。七者無愁施。八者無䫌面施。九者無求

恩報施。十者不求果報施無礙施者。菩薩摩訶薩行施之時。不為

一切劇務世事之所障礙。雖知求者心無悒遲。然能疾捨稱其所求。

是名無礙施。無錯謬施者。菩薩摩訶薩終不念言。施無果報無善

惡報。亦不念言。殺生行施得善果報如婆藪所說。以不貪著施因

緣故。得世間樂及阿耨多羅三藐三菩提果。是名無錯謬施非莊嚴

施者。菩薩摩訶薩終不聚物為好莊嚴而行布施。隨得隨施終不貯

積。何以故。菩薩深知財命二法無常難保故。有來求者遇已便施。

終不語言。待我莊嚴然後乃與。何以故。莊嚴施者則不得名莊嚴

阿耨多羅三藐三菩提菩薩。若待莊嚴施者。則令眾生大受苦惱。

是名非莊嚴施。無高心施者。菩薩摩訶薩見來求者生謙下心。不

自讚言我是施主。不求恩報不為勝他。行施名稱而行布施。是名

無高心施。無著心施者。菩薩摩訶薩不著名稱。菩薩善觀是名稱

者。如空如風藕根中絲。若求名施者我則不得阿耨多羅三藐三菩

提。是故菩薩求阿耨多羅三藐三菩提不求名稱。是名無著心施。

無羞施者。行施之時三時歡喜。是名無羞施。無愁施者。菩薩摩

訶薩以所重物施已無悔。是故無愁。是名無愁施。無䫌面施者。

菩薩普觀一切眾生。其心平等無不喜見。是名無䫌面施。不求恩

報施者。以憐愍故。修集慈故。施安樂故。不求報故。是名不求

恩報施。不求果報施者。菩薩摩訶薩行施之時。不求轉輪聖王身



 7 

三十三天魔天梵天財物自在。何以故。菩薩深觀有為之法如芭蕉

樹。是故施時不求果報。是故名為不求果報施。如是十事能令菩

薩具足成就檀波羅蜜。得阿耨多羅三藐三菩提。 

◎  

◎菩薩地戒品第十一 

云何名菩薩摩訶薩戒。戒者有九種。一者自性戒。二者一切

戒。三者難戒。四者一切自戒。五者善人戒。六者一切行戒。七

者除戒。八者自利利他戒。九者寂靜戒。自性戒者。菩薩摩訶薩

具自性戒有四功德。一者以清淨心從他而受。二者其心不淨毀所

受戒。應當至心慚愧懺悔。悔已專心更不敢犯。菩薩摩訶薩從他

受戒生慚愧心。心慚愧故護持不犯。若心不淨毀所受戒。心慚愧

故不敢覆藏乃至一宿。菩薩犯戒若經一宿。若欲懺者不應直作一

犯懺悔。應作念念無量犯悔。何以故。若是多犯作一犯懺者。不

得名懺。受者得罪。菩薩從他受持戒時有四事。一者慚愧。二者

至心堅持。菩薩摩訶薩至心持戒。終不生於毀犯之心。三者受已

一心護持。四者淨心受持。菩薩具足四功德戒能作四事。何等四。

一者不犯。二者設犯尋悔。三者心生慚愧。四者不生悔恨。是名

性戒。性戒菩薩名真實戒。名自他利戒。名饒益眾生戒。名利益

眾生義戒。名增長人天戒。名無量功德戒。菩薩成就如是戒者。

生心憐愍則能教化無量眾生。菩薩若以客塵煩惱不懺悔者。應常

為人讚歎持戒呵責破戒說毀禁者所得過罪。若能如是雖名毀犯罪

過輕微。亦能畢竟得阿耨多羅三藐三菩提。是名自性戒。一切戒

者。在家出家所受持者名一切戒。在家出家戒有三種。一者戒。

二者受善法戒。三者為利眾生故行戒。云何名戒。所謂七種戒。

比丘比丘尼。式叉摩那。沙彌沙彌尼。優婆塞優婆夷。菩薩摩訶

薩若欲受持菩薩戒者。先當淨心受七種戒。七種戒者。即是淨心

趣菩薩戒。如世間人欲請大王。先當淨持所居屋宅。是七種戒俱

是在家出家所受。菩薩戒者亦復如是。俱是出家在家所受。是名

為戒。云何名受善法戒。善法戒者。菩薩摩訶薩離七種戒。為菩

提故修身口意十種善法。是名受善法戒。身口意者。若菩薩摩訶



 8 

薩住戒地已。讀誦書寫分別解說。思惟修集舍摩他毘婆舍那。恭

敬供養尊重讚歎師長和上耆舊有德。時時供給瞻視走使。若病若

老。或道路疲頓代擔衣鉢。若見說法及經唄者稱歎善哉。見持戒

者盡力擁護讚歎於戒。願諸眾生悉持淨戒。見破戒者深生憐愍。

善語呵責教令懺悔。身口意業所作諸善。悉發誓願迴向阿耨多羅

三藐三菩提。隨身口意有氣力時。懃心供養佛法僧寶。為增善法

懃修精進。為得一切諸善法故修不放逸。常當至心念戒護戒調伏

諸根。飲食知足不樂眠臥。初夜後夜讀誦經典。憶念三寶親近善

友。樂聞其說自省已過。知已懺悔深生慚愧。至心憶念更不毀犯。

向佛法僧同師同法同戒同學發露懺悔。是名受善法戒。為利眾生

行戒者。有十一種。若有眾生欲修善者。即往勸喻共為伴侶共作

善業。有瞻病者亦往勸喻共為伴侶。若有眾生欲解世法出世法義。

即以方便而為解說。有受恩處念欲酬報。酬報者。所謂堅持禁戒

讀誦書寫十二部經。思惟正義分別解說。能救眾生種種恐怖。所

謂師子虎狼水火王賊。擁護眾生令得遠離如是等畏。若有眾生喪

失所親捐棄財物。所愛別離心生愁憂。能為說法令離苦惱。若有

眾生貧窮困苦。則能施其所須之物。為持法故受畜弟子不為名利。

為持法故往來四眾。與共講論不為利養。為持法故親近國王大臣

長者不為利養。不為檀越曲從人情造作非法身口意業。不得非時

往來他家。在家出家俱有非時。非時者。所謂貪時恚時癡時。大

風時大雨時。嫁娶時歡會時發行時。除上非時則名為時。隨已所

得善法功德。悉以轉教一切眾生心無貪妬。見毀戒者深生憐愍。

以清淨心善語教告。猶如父母教告諸子。汝所犯者宜應發露如法

懺悔。若彼不受不宜如本受其供給身力作役。復應隨事舉處謫罰。

若故不受應當驅遣令出寺廟。為令佛法得增長故。如其不能教呵

罰擯故共住者。是名破戒。名非沙門非婆羅門。佛法中臭名旃陀

羅。名為屠兒。旃陀羅等及以屠兒。雖行惡業不能破壞如來正法。

不必定墮三惡道中。為師不能教訶弟子則破佛法。必定當墮地獄

之中。為名譽故聚畜徒眾。是名邪見。名魔弟子。不畜弟子不能

破壞如來正法。畜惡弟子則壞佛法。壞佛法故名魔弟子。為利養

故聚畜徒眾。是名邪見。若有神通及他心智識宿命智。然後乃能



 9 

以菩薩戒教化他人。是人則能畜惡弟子。何以故。知方便故。知

方便故破壞惡法開示善法。若有比丘不具如是三種智慧。而言我

具是三種智堪能受畜惡弟子者。當知是人則為犯重。若離此事名

利他戒。菩薩摩訶薩成就如是戒善戒利益他戒。名為好戒攝一切

戒。名到彼岸戒。名解脫戒。名無上戒。名無因果戒。名常樂我

淨戒。名畢竟無邊戒。名一切善方便戒。菩薩若能至心憶念菩薩

戒者。勝於一切聲聞緣覺。若能具足菩薩戒者。亦得勝於六地菩

薩。若有菩薩捨轉輪王位。出家學道受解脫戒。放捨五欲如棄涕

唾。不念不求不生悔惜。乃至天上五欲之樂。亦復如是。不為人

天受快樂故受持禁戒。觀五欲樂如火毒蛇。如三惡趣。得他供養

觀如吐食心不貪著。世人若為人天受樂利養名譽受禁戒者。當知

是人不名得戒。成就戒者若住僧中若住空處。是名寂靜。不能教

化諸眾生故不能護法。惜身命故不能護法。貪利養故不能護法。

為怨隙故不能護法。為怖畏故不能護法。為憍慢故不能護法。不

受法故不能護法。憐愍心故不能護法。懼慚恥故不能護法。是名

破戒。名不寂靜。若有於戒生知足者。當知是人不名持戒。知因

戒故得諸菩薩無量三昧。若無戒者則不增長無量三昧。為三昧故

護持禁戒。菩薩受持菩薩戒者。寧失身命終不聽用非法之言與惡

人住。不念不起諸惡覺觀。如其起者心生慚愧呵責懺悔。若坐眾

中設聞惡語惡事惡法惡聲惡義。即應起去。若力能制。置不教呵

而捨去者。名之為犯。若力不能制而住聽者。是亦名犯。若得不

聽心是名持戒。作聽心者是名破戒。若樂聽者是名破戒。不樂聽

者是名持戒。生悔心者是名持戒。心不悔者是名破戒。菩薩受持

菩薩戒者。終不自念我所受戒齊從和上師邊受得。自念乃從十方

諸佛菩薩邊受。我若從師及和上邊受得戒者。不名菩薩戒。若從

十方佛菩薩邊所受得者。乃名菩薩戒。菩薩摩訶薩若分別十八部

僧不名得菩薩戒。若能等觀悉是十方諸佛菩薩弟子者。是名得菩

薩戒。若觀一切悉是十方諸佛菩薩弟子住於大地。以住大地因緣

故。悉得阿耨多羅三藐三菩提。眾生界不可思議。眾生法界不可

思議。眾生性不可思議。眾生戒不可思議。我既未得一切智。云

何分別是十八部。我若分別則不能得一切戒無礙戒無上戒。以能



 10 

如是觀故得菩薩戒。如過去菩薩所得禁戒。菩薩若能如是觀者。

則得無量無邊福德。能知十方佛菩薩心。亦知具足菩薩戒者得無

上道。菩薩摩訶薩觀過去諸佛及諸菩薩。未得成就無上道時。具

足煩惱學菩薩戒。具足成已得無上道。我今此身亦是眾生。亦有

五陰。亦具煩惱。亦受菩薩戒修集菩提。亦應當得阿耨多羅三藐

三菩提。我亦能調身口意惡。必亦當得阿耨多羅三藐三菩提。菩

薩受持菩薩戒者。至心專念自省已過不訟彼短。見行惡者心不瞋

恨。見破戒者心生憐愍。無有瞋惱。菩薩受持菩薩戒者。若為惡

人之所打擲手拳刀杖惡聲罵詈。於是人所不起惡心麁言加報。菩

薩若學菩薩戒者有五不放逸。一者觀已犯罪如法懺悔。二者觀當

犯罪如法懺悔。三者觀現犯罪如法懺悔。四者至心堅持不作犯想。

五者犯已至心懺悔。是名五不放逸菩薩受持菩薩戒者。所有功德

應當覆藏。諸所犯罪應當發露。少欲知足堪忍眾苦。常樂寂靜心

無悔恨。不自高不輕躁。修寂滅行及微細行破壞邪命。菩薩成就

如是法者。是名菩薩住菩薩戒。菩薩受學菩薩戒者。不念過去五

欲之樂。不求未來五欲之樂。於現在五欲心不生著。常樂寂靜破

惡覺觀。成就具足不放逸行。一切眾生不敢輕慢。成就忍辱具足

淨心。學淨戒者不惜身命不悋財賄。善知破戒煩惱因緣。善能調

伏破戒煩惱。調伏瞋心。能調眾生惱害之心。了知顛倒知善因果。

知善因果故懃心求之。破壞不信善因果倒。觀一切法無常我相無

樂淨相。破於眾生無常常倒無樂樂倒無我我倒不淨淨倒。修學善

戒修集施因戒因忍因精進因禪定因智慧因。菩薩受持利益他戒故。

教化眾生令行善業。共修善者而為伴侶。常教眾生供養三寶。若

見離別以善方便還令和合。見有病苦身自供給。見盲瞽者供給所

須衣服飲食示導徑路善為說法。見有聾者畫地示義。見有躄者施

其車乘。若無車乘身自荷負。見有貪者以貪受苦能為說法令除貪

苦。瞋恚癡疑亦復如是。行路疲乏代其擔負。施以水漿床褥所須

調身按摩。復有眾生樂為罪業菩薩見已應善說法。善辭善義。辭

合句合。辭義次第增長善法說義圓足。為欲莊嚴菩提道故。以善

方便教破惡業。為慳貪者說破慳法。增長善法及諸財物。若有眾

生不信佛法。善為說法令生信心。為破眾生煩惱惡業。得八正道



 11 

故而為說法。復次菩薩學菩薩戒發大誓願。為破眾生諸惡邪見。

知恩報恩。忍語軟語先意問訊。供養師長耆舊有德。能破愁怖。

所謂師子虎狼水火王難怨賊。若有眾生喪失父母兄弟眷屬妻子僮

僕。捐棄財物親愛別離。能以方便如應說法除其苦惱。常施眾生

所須之物。所謂衣服食飲房舍臥具病瘦醫藥。香華瓔珞燈燭等物。

若菩薩受持菩薩戒者。畜養弟子不能善教說法示導令其調伏貪瞋

癡等。不能供給衣服飲食房舍醫藥。不能為求善厚檀越。若為檀

越善說法要。所得財物不能等分。當知是人為名譽故。畜養弟子

不名為法。若能隨時說法教告。為性為力為菩薩藏。為欲具足菩

薩禁戒。修八正道。得阿耨多羅三藐三菩提。是名菩薩真畜弟子

不為名譽。菩薩受學菩薩戒者。先當觀知眾生性界。然後共住為

轉性界。如應說法隨意共行。令其調伏不造諸惡。能破惡法增長

善法。所須之物能以惠施。見作惡者深生憐愍。不受語者深生悲

惱。於己所作諸惡業等心不生愁。見他造作特生悲愍。何以故。

菩薩自於身口意惡。能疾調伏開心懺悔。以有大智因緣力故。菩

薩為他亦復造作身口惡業。為欲調伏他惡業故。隨他心故。菩薩

或時現受歡樂。為調他故。菩薩摩訶薩以為他故不早取阿耨多羅

三藐三菩提。菩薩摩訶薩雖隨眾生不輕不笑不打不罵不說惡事不

讚己德。以自高人。不親近人非不親近。雖復親近非時不為。他

所愛著不說其過。所不愛者復不讚歎。未知人根不說深義。不從

求乞他雖多施應生知足。心不甘樂受人供養常。樂捨財供給他人。

常樂讚歎他人善事。見犯禁者不為說戒。無信心者不讚於信。有

貪心者不讚惠施。不樂讀誦不讚多聞。癡闇之人不讚智慧。若為

犯禁讚歎戒者。不喜不樂生於瞋恚羞恥之心。以瞋恚故於佛法中

及說者所生大惡心。以惡心故增長地獄。菩薩摩訶薩若如是者。

則施眾生地獄因緣不名菩薩。隨意說法乃至癡者為讚智慧亦復如

是。若有菩薩有大神足。如是之人乃能為彼不信之人說菩薩戒。

何以故。是人能以神通之力。示彼熱地獄寒地獄大地獄小地獄。

復作是言。汝今云何不信我語。觀是惡果。人中造作令地獄受。

汝今若復不信如是菩薩戒者。今當復得如是惡果。彼不信者見是

事已。心驚怖畏即生信心。復有菩薩為彼不信。以神通力現羅剎



 12 

像而作是言。我今求覓諸不信者欲斷其命。如其信者我當護念。

彼不信者見聞如是即生怖畏。以怖畏故信菩薩戒。復以神力現密

跡像執金剛杵。復作是言。若有不信菩薩戒者。當破其頭令作七

分。彼不信者見聞如是即生怖畏。以怖畏故即便信之。復以神力

作種種身。或作一身。或作多身。或作樹木山河等身。無礙之身

大身小身。身出水火。彼不信者見已即問。如是等事悉是何果。

答言。悉是菩薩戒果。彼人聞已於菩薩戒生大信心。若無神通為

彼不信說菩薩戒得無量罪。無量罪者於無量世受。是名無量。雖

有五逆未足為喻。何以故。五逆罪者則可移轉。如阿闍世王。彼

不信者罪不可轉。五逆罪者極至一世。不信者罪無量世受。是故

我言。不可為喻。若取佛物法物僧物現前僧物。如是罪報亦不得

喻。何以故。如是罪報極至一世。不信者罪至無量世。如十恒河

沙等眾生發菩提心。假使有人能令如是恒沙眾生退菩提心。教以

邪見。如是罪報及不信者罪等無差別。復令如是恒沙眾生皆住五

地。假使有人盡奪其眼。如是罪報。不信者罪亦復如是。若復有

人能破一切諸佛塔廟。殺害一切諸佛弟子。焚燒一切諸佛經典。

如是罪報。為不信者說菩薩戒所得罪報。亦復如是。何以故。從

因故生地獄。從因故入涅槃。因於說者得無量苦。是故說者得無

量罪。雖知大眾無量眾生堪任能作人天善業及發信心。於是眾中

若有一人心無信者。亦不可說。是名菩薩利益眾生善戒。 

◎  

菩薩善戒經卷第四 

 

菩薩善戒經卷第五 

宋罽賓三藏求那跋摩譯   

◎菩薩地忍品第十二 

云何菩薩摩訶薩性忍。智慧力故能堪種種苦惱等事。一切忍

一切忍。一切忍有憐愍故。得慈心故。性忍有二種。一者出家。

二者在家。在家出家俱有三種。一者能忍眾生打罵等事。二者能

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=1648&B=T&V=30&S=1582&J=4&P=&869272.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=1648&B=T&V=30&S=1582&J=4&P=&869272.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=1648&B=T&V=30&S=1582&J=4&P=&869272.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=1648&B=T&V=30&S=1582&J=4&P=&869272.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=1648&B=T&V=30&S=1582&J=4&P=&869272.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=1648&B=T&V=30&S=1582&J=5&P=&869273.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=1648&B=T&V=30&S=1582&J=5&P=&869273.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=1648&B=T&V=30&S=1582&J=5&P=&869273.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=1648&B=T&V=30&S=1582&J=5&P=&869273.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=1648&B=T&V=30&S=1582&J=5&P=&869273.htm%230_2


 13 

自堪忍一切諸苦。三者忍樂善法。能忍眾生打罵等者。菩薩摩訶

薩若為眾生所打罵時。作是思惟。緣我是身造作惡業今自受報。

云何於彼而生瞋恚。我亦不求是苦煩惱。今若不忍後復增多。不

忍辱者是則名為苦煩惱因。我所受身及諸煩惱。非眾生過自是我

咎。若有惡事實不樂受。今若不忍便是自作。若自作者復當自受

生死性苦。身若受苦云何不忍。聲聞緣覺為自利益尚修忍辱。何

況我今為欲利益一切眾生而當不忍。我若不忍不得具足菩薩禁戒

修八正道得無上道。菩薩摩訶薩作是觀時修五種忍一者於怨於親

非怨親中修行於忍。二者於上中下人修集於忍。三者於受苦受樂

不苦不樂人中修集於忍。四者於有福德無福德非有福德非無福德

人中修集於忍。五者於一切惡人中修集於忍。菩薩成就如是五忍

修集五想。一者眾生想。二者法想。三者無常想。四者苦想。五

者無我我所想。菩薩為彼惡人所打。云何而能作親友想。菩薩諦

觀。過去世時流轉生死。無有眾生非我父母師長和上眷屬親族所

可恭敬供養之者。作是觀時怨憎想滅親友想生。親想生故能修於

忍。是時成就眾生之想。法想者。菩薩諦觀。眾生者名為法界。

名有為法。名有漏法。若是法界還對法界誰打誰瞋。無我無我所

壽命士夫。以智慧力作是觀時。滅眾生想成就法想。無常想者。

菩薩思惟。一切眾生一切有為有漏之法皆悉無常。以無常故誰有

罵者誰有受者。若使罵者及以受者暫時停住。則不得言諸法無常。

若使常者誰罵誰受。常無常中俱無是二。俱無作受尚不應生微惡

之心。何有打罵。是故菩薩破於常想修無常想。以能修集無常想

故成就忍心。成忍心故修菩提道。乃至得阿耨多羅三藐三菩提。

云何菩薩修集苦想。菩薩摩訶薩作是觀察。若欲界眾生得大自在。

饒財巨富如轉輪王尚有三苦。況復餘人。三苦者。謂復變苦生死

苦苦苦。作是觀時。若使眾生有此三苦我不應瞋。我若瞋者云何

當能救彼眾生是三苦耶。我若瞋者則為增長眾生三苦。作是觀時。

樂想滅苦想生。以能修集苦想因緣故。修八正道得阿耨多羅三藐

三菩提。云何菩薩修無我無我所想。菩薩諦觀。有諸外道說我是

常。我若常者眾生無我。何以故。眾生者即是五陰。五陰無常。

若無我者何有我所。是故無我無我所。菩薩復作是觀我者即是菩



 14 

提之心。菩薩初發菩提心時。於眾生中得一子心。是名我所。若

我於彼有瞋心者。云何得名有我有我所。我若增長瞋恚心者。不

能度脫一切眾生。作是觀時。成就於忍增長無我無我所心得無我

想。以是因緣修八正道得阿耨多羅三藐三菩提。云何菩薩能忍眾

生打罵等苦。菩薩爾時復作是觀。我於過去為五欲故備受眾苦。

在家作務耕田種殖受種種苦。親近國主市買販易多受眾苦。我於

爾時雖受如是種種大苦不得利益。若我今為度眾生故。受諸苦惱

當得利益。我若當得大利益者。應受無量不可計苦。作是願時。

菩薩則能堪忍眾苦。受苦者名一切苦。一切苦者有八種。一者依

苦。二者世法苦。三者威儀苦。四者攝法苦。五者乞食苦。六者

精進苦。七者為利眾生苦。八者營事苦。依苦者名四依苦。若比

丘受四依已。得出家受戒得名具足比丘。若得少衣少食臥具病藥。

不生愁苦心無悔恨。以能修集壞苦心故。修八正道得阿耨多羅三

藐三菩提。是名依苦。世法苦者有九種。一者求不得苦。二者惡

聲苦。三者現對惡法苦。四者苦苦。五者亡失苦。六者物盡苦。

七者老苦。八者病苦。九者死苦。是名世法苦。菩薩受是九種苦

時。不生愁惱心不悔恨。不廢無上菩提之心。以不悔故菩提增長。

菩提增長故得阿耨多羅三藐三菩提。威儀苦者名身四威儀。一者

行。二者住。三者坐。四者臥。菩薩若行若坐。晝夜常調惡業之

心忍行坐苦。非時不臥非時不住。所住內外若床若地若草若葉。

於是四處常念供養佛法僧寶。讚歎經法受持禁戒。持無上法廣為

人說。正思惟義如法而住。分別法界修舍摩他毘婆舍那。菩薩修

集如是法時。設有諸苦堪樂忍受。是名威儀苦。攝法苦者有七種

一者身捨飾好。二者剃除鬚髮。三者著割截衣。四者一切世事不

得自在命屬於他。五者乞求活命。六者遠離生業少欲知足。七者

捨離親族五欲之樂。是名攝法苦。乞求苦者。供身之物衣服飲食

房舍臥具病瘦醫藥。一切仰他不得不嫌得時知足。乃至盡壽。障

受五欲伎樂戲笑忍如是苦是名乞食苦。精懃苦者。菩薩精懃供養

三寶。受持讀誦菩薩藏經。書寫解說思惟其義晝夜不廢。懃加精

進修集聖道。以精進故堪忍眾苦。是名精進苦。為利眾生苦者。

如上利內外十一事中說。是名利眾生苦。營事苦者。熏鉢縫衣染



 15 

作浣濯。眾僧使役供給師長。若為供養塗掃佛塔。為善法故終不

休息。為阿耨多羅三藐三菩提故忍種種苦。是名營事苦。忍樂善

法苦者有八種忍。受三寶所有功德忍。佛菩薩不可思議忍。因忍。

果忍。善方便忍。佛菩薩性復有二忍。一者究竟忍。二者淨智慧

忍。是名法忍。云何菩薩難忍。難忍有三種。一者有無量眾生打

罵菩薩菩薩能忍。二者菩薩有自在力能打能罵忍受不報。三者菩

薩處在種族豪貴能忍卑下。云何一切自忍。菩薩摩訶薩於怨親中

非怨親中忍。下忍中忍上忍。是名一切自忍。善人忍者。有五種

知忍功德。一者不著惡心瞋心。二者心難沮壞。三者心無愁惱。

四者死時無悔。五者死已受天人樂。菩薩觀忍有如是功德。教化

眾生令行於忍。自所修忍亦得增長。讚歎忍辱。見行忍者恭敬尊

重讚歎禮拜。是名善人忍。一切行忍者。菩薩摩訶薩觀不忍者所

有過惡。云何名惡果報。能得三惡道故。畏惡道故應修行忍。憐

愍故忍。為修慈故忍。為軟心故忍為愛眾生故忍。至心為阿耨多

羅三藐三菩提故忍。具足羼提波羅蜜故忍。為出家故忍。為受戒

故忍。為具足性故忍。為欲修集無量世忍故忍。為得忍性故忍。

為得無愛無瞋故忍。為見法界故忍。為見眾生界故忍。一切時忍。

一切國忍一切心忍。是名一切行忍。除忍者。若有貧窮之人數從

菩薩乞索所須。復有惡人亦來從乞。復有破戒之人亦來從乞。破

壞惡心修集忍心。為破苦故施以樂事。是名除忍。自利利他忍者。

菩薩忍於飢渴寒熱風雨惡獸終不放逸。生死受苦憐愍眾生。菩薩

摩訶薩得如是等忍。增長現在一切善法遠離煩惱。他世獲得無量

善果。悉能調伏眾生惡心。惡心調故一切煩惱不得其便。現在安

樂後獲善果。是名自利利他忍。寂靜忍者。菩薩若為諸惡眾生之

所打罵。於彼終不生於惡心。不作怨想作善友想。若無如是諸惡

人者。我之善法云何增長。見有罵者軟語慰喻。修慈悲心能壞欲

界所有煩惱。具足如是十忍菩薩。能修八正道得阿耨多羅三藐三

菩提。 

菩薩地精進品第十三 

云何菩薩性精進。性精進者心勤精進。為攝善法故。為利眾

生故。為令眾生得無上道故。為破顛倒故。以性精進故得身口意



 16 

業善。是名性精進。一切精進者有二種。一者世。二者出世復有

二種。一者在家。二者出家。復有三種。一者莊嚴。二者攝取善

法。三者為利眾生。莊嚴者。菩薩摩訶薩初發心時懃精進莊嚴。

若我能令一人解脫。於無量劫在地獄中受大苦惱。受大苦惱已然

後得阿耨多羅三藐三菩提。得菩提已乃至能令一人解脫。亦當受

於地獄之苦心不休息。是名莊嚴。菩薩具足莊嚴精進。勝於一切

聲聞緣覺所得功德。不可稱計。何以故。為欲利益一切眾生受大

苦故。若為一人受大苦惱。尚得無量無邊功德。何況乃為一切眾

生。是名菩薩莊嚴精進攝取善法。懃精進者。若為修行檀波羅蜜

尸羅波羅蜜羼提波羅蜜禪波羅蜜般若波羅蜜懃精進者。名為不動。

一切煩惱一切惡業一切邪見一切苦惱不傾動故。亦名堅固。健莊

嚴故。復名一切。知世方術及出世法故。復名具足方便。真實因

緣修集道故。復名真實。得真實義故。復名為廣。一切時中無休

息故。復名調伏。懃修精進不生憍慢故。如是七事增長善法。是

名攝取善法精進。以勤精進故。具足六波羅蜜勤精進法。於諸趣

向菩提法中。是近因緣無上無勝。是故如來於經中說。阿難。懃

精進者疾得阿耨多羅三藐三菩提。為利眾生懃精進者有十一種。

如戒中說。難精進者。菩薩摩訶薩不作衣想。不作食想。不作臥

具想。不作我想。不作我所想。不作法想。不作道想。不作菩提

想。亦為菩提懃修精進。是名難精進。於一切時一切國一切心懃

修精進。是亦名難。不急不緩處中而行。是名難精進。難精進有

二種因。一者悲。二者慧。一切自精進者有四種。一者離惡法。

二者增長善法。三者瑩磨善法。四者增長智慧。離惡法者。名菩

薩摩訶薩懃修精進。未生惡法懃作方便令不生故增長善法者。已

生善法方便令增廣故。瑩磨善法者。懃修身口意業因緣。至心繫

念受持善法故。增長智慧者。若菩薩懃修精進多聞修定增長智慧

故。是名一切自精進。善人精進者。菩薩為善法故。懃精進時設

燒身首不以為熱。菩薩修善法時懃行精進。尚自不覺地獄火熱。

況世間火。菩薩精進不多不少平等而行。增長精進善調御故。所

以者何。心清淨故。不休不息心不悔故。得大利益不顛倒故。畢

竟能得阿耨多羅三藐三菩提故。是名善人精進。一切行精進者。



 17 

常懃精進。至心精進。智慧精進。不斷精進。莊嚴精進。忍苦精

進。不動精進。不時精進。不知足精進。菩薩成就一切行精進名

為大力。常懃精進。安住善處堅固莊嚴。不休不息得於善法。欲

心精進菩薩摩訶薩。求阿耨多羅三藐三菩提故。至心欲精進菩薩

摩訶薩。增長菩提心故。方便心精進菩薩摩訶薩。諸煩惱垢不污

其心。以身為器成阿耨多羅三藐三菩提故。勝精進菩薩摩訶薩。

為於善法不救身首火故。如是菩薩勝於一切聲聞緣覺。求精進菩

薩摩訶薩。求於世法及出世法諸方術故。學精進菩薩摩訶薩。速

得世法及出世法故。利他精進菩薩摩訶薩有十一種如戒中說。不

作犯意犯已懺悔。除精進及自利利他。如忍中說。寂靜精進者有

十種。一者宜。二者修集。三者非動。四者堅持。五者一切時。

六者緣三相。七者捨。八者不散。九者調御十者趣向菩提。菩薩

若起一切煩惱。為除病故隨對治之。如貪欲起觀不淨相。瞋恚起

時修於慈心。愚癡心起觀十二因緣。思覺起時觀阿那波那。破憍

慢故觀眾生界。是名宜精進。菩薩精進非始非終。無量世中常得

成就。是名修集精進。菩薩精進常懃修集亦如初得。是名非動精

進。一切時中勤精進故。是名非動。菩薩摩訶薩常能親近諸師長

宿有德之人修學多聞。若修三昧思惟其義。懃行精進隨順聽受。

是名堅持精進。菩薩摩訶薩心不顛倒。宜修舍摩他時修舍摩他。

宜修毘婆舍那時修毘婆舍那。宜修捨時修行於捨。是名一切時精

進菩薩善知定慧捨時時修集三相。入相住相起相。不失正念至心

精懃。是名緣三相精進。菩薩若聞諸佛菩薩懃精進故不可思議。

聞已其心不自輕不愁惱不知足。是名捨精進。菩薩摩訶薩時時調

伏諸根諸入。飲食知足。初夜後夜減損睡眠。至心不亂無有放逸。

推求莊嚴發懃精進。修真實義心無顛倒隨順修道。是名不散精進。

菩薩精進不急不緩。所作事業處中而行。是名調御精進。菩薩一

切精進悉以迴向阿耨多羅三藐三菩提。菩薩摩訶薩修性精進乃至

寂靜精進。悉為阿耨多羅三藐三菩提故。是名一切精進。悉以迴

向阿耨多羅三藐三菩提。過去世諸菩薩所持精進。悉為阿耨多羅

三藐三菩提。未來世諸菩薩所持精進。亦為阿耨多羅三藐三菩提。



 18 

現在世諸菩薩至心不放逸所持精進。亦為阿耨多羅三藐三菩提。

是名趣向菩提精進。 

◎  

◎菩薩地禪品第十四 

云何菩薩摩訶薩性禪。菩薩若聞菩薩法藏。若思惟義。若世

間禪出世間禪。繫心一處定智分等修集於道。是名性禪。一切禪

者有二種。一者世間。二者出世間。是二種復有三種一者入禪現

在受樂。二者入禪增長菩提。三者入禪利益眾生現在受樂者。菩

薩摩訶薩破諸疑網身心寂靜。受遠離樂壞諸憍慢。不貪著味離一

切相。是名入禪現在受樂。入禪增長菩提者。菩薩摩訶薩禪定有

種種緣。不可思惟。不可稱計。無有限量。攝十力性得種種三昧

如是三昧一切聲聞辟支佛等尚不識名。況能修集。復有共法。所

謂八勝處。十一切處。四無礙智。願智無諍智頂智。增長如是共

有法故。是名入禪增長菩提。入禪利益眾生者。有十一種。如戒

中說。菩薩摩訶薩修具如是十一種禪。能化眾生破苦煩惱。修集

善法種種智慧。知恩報恩能救眾生種種苦惱。能施一切所須之物。

善知方便能畜弟子。能使弟子隨意受行。如是等禪名一切禪。難

禪者有三種。一者菩薩摩訶薩入禪定時。所受快樂勝於一切世間

之樂及出世樂。為眾生故捨禪定樂受欲界身。二者菩薩摩訶薩修

集禪定。無量無邊阿僧祇等不可思議不可稱計。修集三昧。一切

聲聞辟支佛等。不能知其所入境界。三者菩薩摩訶薩禪因緣故。

得阿耨多羅三藐三菩提。是名難禪。一切自禪者有四種。一者共

覺觀。二者共喜。三者共樂。四者共捨。是名一切自禪。善人禪

者有五種。一者無愛。二者共慈。三者共悲。四者共喜。五者共

捨。是名善人禪。一切行禪者有十三種。一者善無記。二者神足。

三者趣舍摩他四者趣毘婆舍那。五者自利。六者利他七者得五神

通功德禪。八者辭因緣。九者義因緣。十者舍摩他相因緣。十一

者毘婆舍那相因緣。十二者捨相因緣。十三者現在受樂行因緣。

是名一切行禪。除禪者有八種。一者菩薩入三昧時。能除眾生種

種苦毒。所謂暴風雹雨熱病鬼病。是名為禪。二者若入三昧能治



 19 

眾生身中四大不調適苦。是名為禪。三者若入三昧能於亢旱飢饉

之世施降甘雨。是名為禪。四者若入三昧能令眾生離種種怖。所

謂人怖鬼怖水怖陸怖。是名為禪。五者若入三昧能施曠野飢乏眾

生水漿飲食所須之物。是名為禪。六者若入三昧能施貧窮困苦之

人種種所須。是名為禪。七者若入三昧能破十方眾生放逸。是名

為禪。八者若入三昧能破眾生種種疑網。是名為禪。是名除禪。

自利利他禪者有九種。一者入禪因神足故調伏眾生。二者入禪因

他心智故調伏眾生。三者入禪因真實說故調伏眾生。四者入禪為

惡眾生示地獄苦。五者入禪令失瘖者語。六者入禪令失念者念。

七者入禪隨順解說十二部經菩薩法藏菩薩摩夷。為法久住。八者

入禪能教眾生種種世事。書疏算數讀誦書印金木瓦匠。九者入禪

為施大光明破三惡眾生苦惱。是名自利利他禪。寂靜禪者有十種。

一者世法寂靜淨。二者出世法寂靜淨。三者方便寂靜淨。四者根

本寂靜淨。五者上寂靜淨。六者入寂靜淨。七者住寂靜淨。八者

起寂靜淨。九者自在寂靜淨。十者煩惱智慧二障寂靜淨。如是十

種寂靜淨。名為淨禪。菩薩修集如是十種。成就無量無邊功德。

為得無上菩提果故。過去未來現在菩薩皆修是禪。得阿耨多羅三

藐三菩提。 

菩薩地慧品第十五 

云何菩薩性慧。為一切智故分別法界。是名性慧。又復善學

五種方術。所謂內方術因論聲論醫方一切世事。是名性慧。一切

慧者有二種。一者世間。二者出世間。是二種復有三種。一者知

如實如實。知五種術。知三聚眾生。知利益眾生方便。知法界不

可說。知四真諦無我無我所。於諸法界無有覺觀。觀諸法界其心

平等。不捨不著不常不斷說於中道。是名智慧。二者知世間事及

出世法。為阿耨多羅三藐三菩提故。是名智慧。三者觀深法界分

別演說。為利益眾生故。是名智慧。是名一切慧。難慧者有十一

種。如戒中說。為調眾生故善知其心。是名難慧。知一切法界無

有障礙。是名難慧。為諸眾生說深法界。是名難慧。善知無我及

無我所。是名難慧。一切自慧者。若能受持讀誦解說聲聞法藏菩

薩藏故則得修智。因修智故得智慧力。智慧力故知可修不可修可



 20 

作不可作。至心觀無量事。是名一切自慧。善人慧者有五種。一

者因聞正法故得。二者因思惟正法故得。三者因自利利他故得。

四者因不顛倒見法處所故得。五者因破煩惱故得。復有五種。一

者能知微細甚深義故。二者修集禪定知法界故。三者共慧莊嚴得

智慧故。四者從佛菩薩來故。五者具足獲得寂靜之心乃至畢竟心

故。是名善人慧。一切行慧者有十三種。一者苦智。二者集智。

三者滅智。四者道智。五者盡智。六者無生智。七者法智。八者

比智。九者世智。十者通智。十一者因智。十二者力智。十三者

初心智。是名一切行慧。除慧者。謂四無礙智世智出世智。破一

切闇故。是名除慧。自利利他慧者。如初五術中說。以是五術因

緣故。得阿耨多羅三藐三菩提。是名自利利他慧。寂靜慧者為真

實故修集。為眾生故修集。為得義故修集。為知因果故修集。為

破顛倒故修集。為善知方便故修集。為知作不作事故修集。為知

煩惱故修集。為畢竟得故修集。是名寂靜慧。菩薩具足如是十慧。

名智名慧。亦名畢竟。亦名真實。亦名無量慧。以是無量慧因緣

故。菩薩具足般若波羅蜜。具足般若波羅蜜故。得阿耨多羅三藐

三菩提。如佛經中。有具足般若有不具足。當知十種性乃至寂靜。

或說一波羅蜜。或說二三四五六。若說一則攝於六。乃至說六亦

攝於六。若有眾生聞一一中十種名字。信受奉持讀誦書寫。分別

廣說教化眾生。畢竟當得具足成就六波羅蜜。 

菩薩地軟語品第十六 

云何菩薩性軟語。菩薩摩訶薩歡喜語樂聞語實語法語義語利

眾生語。是名性軟語。一切軟語者。菩薩摩訶薩若見有人初未相

識。見已軟語先意共談。若見前人端正有德勝於己者不懷妬心。

破於憍慢敬意問訊。四大安不。道路疲極不。苦惱不。善來相見。

為施床座給施漿水為行世法故。隨眾生意故菩薩終不為諸眾生說

麁惡語。所謂死殺破壞劫奪失物。唯說善語。所謂汝兒息長大今

已娉娶。財物滋息穀米豐熟。智慧成就。信戒施進廣博多聞。菩

薩具足如是法語為利眾生。是名一切軟語。解析軟語者有二種。

一者隨世。二者隨出世。世者有二。一者下世。二者上世。出世

有二種。一者正法自利出世。二者正法利他出世。菩薩摩訶薩為



 21 

下上世法軟語。為自利利他出世軟語。是名解析軟語。難軟語者。

若有眾生來害菩薩。菩薩於彼生於子想至心軟語。謂打者罵者劫

者。又難軟語。菩薩摩訶薩常為癡人軟語說法。身口意業多受眾

苦。雖受大苦續復教喻。汝好懃學後當如我。或復見勝是名難軟

語。復次菩薩見有瞋人妬人慳人。不受師教欺誑師長父母宿德。

惡害邪見賊栴陀羅。與共軟語不生惡心。是名難軟語。一切自軟

語者有四種。一者為破煩惱因緣故軟語。二者為生人天因緣故軟

語。三者為增長善法因緣故軟語。四者為說莊嚴菩提因緣故軟語。

復有四種。一者說四真諦令彼解故。二者破四倒故。三者破放逸

故。四者破疑心故。是名一切自軟語。善人軟語者。菩薩摩訶薩

教化眾生時。有因緣故說法。所謂為解說因緣故說法。為莊嚴菩

提因緣故說法。為神足因緣故說法。為持戒因緣故說法。是故諸

法從緣故生。從緣故滅。是名善人軟語。一切行軟語者。若說法

時有可聽者。有可遮者。以柔軟語隨順法性說字不倒。有恐怖者

能以軟語令除恐怖。有求乞者亦以軟語許之施與。是名一切行軟

語。除軟語者。離口四惡妄語兩舌惡口無義語。見則言見。聞則

言聞。知則言知。識則言識。不見不聞不識不知亦復如是。是名

除軟語。自利利他軟語者。若見受苦之人為說軟語。若以軟語教

化眾生。或以軟語教誡眾生。或以軟語教令正見。或以軟語教令

行施。或以軟語教令正命。或以軟語說於正法。是名自利利他軟

語。寂靜軟語者有二十種。如初性力品中說。性利他者。若菩薩

摩訶薩為教誡他。分別戒義說如法住義。憐愍眾生修集悲心。至

心教化調伏眾生。是名性利他。一切利他者。未熟眾生令解脫故。

得現世樂及他世樂。教出家者是名他世樂。說法教令破欲界結。

是名現在他世樂。以破欲界諸煩惱故身心寂靜。身心寂靜故受安

樂。是名一切利他。難利他者有三種。一者若有眾生未種善根未

有善因難教化者。是名難利他。二者若有眾生多饒財寶勢力自在。

貪心慳悋難可教化。何以故。放逸故。是名難利他。三者若有外

道邪見難可教化。何以故。癡狂故。能化如是等得利益故。是名

難利他。一切自利利他者有四種。一者未有信者教令生信。二者

未有戒者教令持戒。三者慳貪之人教令修施。四者愚癡之人教令



 22 

得慧。是名一切自利利他。善人利他者。菩薩摩訶薩教化眾生。

令知真實知時知義知柔軟語。教化修慈。是名善人利他。一切行

利他者。菩薩摩訶薩見諸眾生可讚歎者則以美言讚歎。可呵責者

則以苦言呵責。若有眾生於佛正法破信心者則能調伏。未入佛法

者教令得入。已得入者為說正法。令彼善根得增長故。調伏安置

於三乘中。根已熟者為說解脫。樂聲聞者教令發阿耨多羅三藐三

菩提心。未有善莊嚴者教令莊嚴。無定性者教定性心。是名一切

行利他。除利他者。若有眾生無慚愧者教令慚愧。麁獷之人教令

修心。為妬嫉者除壞妬心。為慳貪者除斷慳心。為疑心者除破疑

網。是名除利他。自利利他者。菩薩摩訶薩常以十善教化眾生。

是名自利利他。寂靜利他者有十種善。內寂靜有五種。外寂靜亦

有五種。內五種者。一者淨。二者不轉。三者次第。四者遍有。

五者隨順善法。淨者。菩薩不以惡法不淨法不善法用教眾生。是

名為淨。不轉者。菩薩於解脫中不說非解脫。清淨法中不說不淨。

不顛倒中不說顛倒。是名不轉。於非解脫不說解脫。不淨法中不

說清淨。顛倒法中不說非倒。是名不轉。次第者。菩薩見有癡者

說淺易義而調伏之。中根之人為說中法。利根之人為說上法。先

說惠施次說持戒後說智慧。是名次第。遍有者。菩薩說法之時不

觀眾生種姓貧富。隨力隨智而為說法。令彼眾生得安樂故。是名

遍有。隨順善法者。觀諸眾生應得下中上法隨為說之。是名隨順

善法。外寂靜五事者。一者菩薩摩訶薩修集無量慈心為眾生故。

二者受無量苦為眾生故。三者得大喜見諸眾生得利益故。四者得

大自在猶屬眾生如僮僕故。五者有菩薩具大威德。猶故謙卑如栴

陀羅子故。是名內外寂靜利他。云何名菩薩摩訶薩同利。菩薩摩

訶薩既自成就具足善法。復以此法轉勸眾生。是名菩薩同利。菩

薩摩訶薩為同行故教化眾生。眾生受已善法心堅難可傾動。何以

故。眾生諦知菩薩成就是善法已轉以勸我。為欲令我得安樂故。

若修善法得惡事者。菩薩摩訶薩終不自修以勸於我。菩薩勸化無

量眾生同己利時。無有一人能說菩薩自不成就而勸於人。亦無有

言汝自不善云何勸他令行善法。復次菩薩有自成就不能勸他。有

自不成而能勸他。有自成就能勸於他。有自不成亦不勸他。自成



 23 

就不勸他者。同師同學同法同德不顯己功。是名自成不勸於他。

自不成就而能勸他者。菩薩若見諸惡眾生行於惡法。栴陀羅人乃

至畜生。為調伏故同彼受身同於事業。破惡業故。是名自不成就

而能勸他。有自成就能勸他者。菩薩摩訶薩自成善法。亦勸他人

令成善法。破於憍慢輕心轉心。是名自成能勸於他。有自不成不

勸他者。若菩薩自放逸故。不能教化調伏眾生。菩薩摩訶薩以六

波羅蜜自莊嚴身。以四攝法莊嚴眾生。菩薩摩訶薩以六波羅蜜自

調其心。以四攝法調眾生心。身口意淨故菩提數法淨。自身淨故

眾生心淨。成就善身心故。名為無上無勝無共。以此無上無勝無

共教化眾生。是名同利。菩薩摩訶薩於諸眾生於時於物悉無分別。

於眾生中無分別者。菩薩為眾生故。行檀波羅蜜乃至般若波羅蜜

求諸善法。於時無分別者。菩薩摩訶薩於一切時為眾生故。懃心

精進求於善法。於物無分別者。菩薩摩訶薩為眾生故受畜雜物。

然於此物心無貪著。以是三無分別因緣故。得阿耨多羅三藐三菩

提。菩薩摩訶薩甘樂修集一切善行心無悔退。以修集因緣故。能

壞眾生邪法邪見。自所修學善根增長。至心觀察善行功德。一切

邪見不能沮壞。終不求於轉輪王身釋身魔身及以梵身。不求恩報

利養名譽長壽身樂。菩薩修集如是等法。則得具足檀波羅蜜乃至

般若波羅蜜。是名同利。菩薩摩訶薩修同利時心不動壞。清淨寂

靜大明無翳。菩薩摩訶薩住淨心地。具足成就無上善法光明善法。

光明善法者。菩薩摩訶薩所行善法。一切無有能呰毀者。菩薩摩

訶薩心不動者。所修善法無有動轉。日夜增長如初生月。寂靜善

法者。菩薩所得三昧寂靜同於如來。垂近阿耨多羅三藐三菩提菩

薩摩訶薩一切施戒一切四攝因緣故。得金剛身。得法身果。菩薩

摩訶薩難施難戒因緣故。獲得如來不可思議功德妙果。一切自施

戒因緣故。得諸人天所奉供養果。善人施戒因緣故。於眾生中為

無有上。一切行施戒因緣故。獲得如來三十二相八十種好。除施

除戒因緣故。得坐道場菩提樹下。魔王眷屬不能傾動。自利利他

施戒因緣故。獲得如來常樂解脫。寂靜施戒因緣故得四寂靜果。

所謂身寂靜緣寂靜心寂靜智寂靜。十力四無所畏大悲三念處五智



 24 

三昧。為眾生故數有十八不共之法。利智慧故乃有無量不共法

數。 

◎  

菩薩善戒經卷第五 

 

菩薩善戒經卷第六 

宋罽賓三藏求那跋摩譯   

◎菩薩地供養三寶品第十七 

云何名為菩薩摩訶薩供養如來。供養如來凡有十種。一者供

養色身。二者供養塔。三者現見供養。四者不現見供養。五者自

供養。六者他供養七者利益供養。八者最勝供養。九者清淨供養。

十者受持供養。供養色身者。菩薩摩訶薩若見佛色身而供養之。

是名供養色身。供養塔者。若菩薩摩訶薩為如來故造作塔廟形像

龕窟。修治已壞朽故之塔。若見新塔花香供養。是名供養塔。現

見供養者。菩薩摩訶薩若現見如來形像時。如見此佛見十方佛亦

復如是。是名現見供養。不現見供養者。菩薩摩訶薩若供養現在

諸佛及佛塔廟得信解心。我今現見作是供養。亦得供養過去未來

佛。何以故。一切如來同一法性故。以是故則得供養去來諸佛。

若我供養現在佛塔。亦得供養去來佛塔。何以故如是諸塔同一法

性故。若供養一佛則已供養十方諸佛。若供養一塔則已供養十方

佛塔。造作龕窟補治故塔供養塔時亦復如是。是名不現見供養。

又復不現見供養者。若不見佛不見佛塔。心想念言。此是如來此

是佛塔。一切佛一切塔一切窟一切像亦復如是。是名不現見供養。

復有不現見供養者。若菩薩佛涅槃後。為如來故建立塔廟造作龕

窟。若一若二乃至無量隨力能作。是名不現見供養。如是無量福

德果報。攝取無量梵福德果。菩薩摩訶薩以是因緣於無量劫不墮

惡趣。亦能莊嚴菩提之道。菩薩摩訶薩不現見三寶而設供養。勝

於現見供養之者。不可稱量不可為比。所得果報不可宣說。愚癡

之人現見之後而設供養。智慧之人雖不現見而能供養。是名不現

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=1648&B=T&V=30&S=1582&J=5&P=&869273.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=1648&B=T&V=30&S=1582&J=5&P=&869273.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=1648&B=T&V=30&S=1582&J=5&P=&869273.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=1648&B=T&V=30&S=1582&J=5&P=&869273.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=1648&B=T&V=30&S=1582&J=5&P=&869273.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=1648&B=T&V=30&S=1582&J=6&P=&869274.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=1648&B=T&V=30&S=1582&J=6&P=&869274.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=1648&B=T&V=30&S=1582&J=6&P=&869274.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=1648&B=T&V=30&S=1582&J=6&P=&869274.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=1648&B=T&V=30&S=1582&J=6&P=&869274.htm%230_2


 25 

見供養。自作供養者。菩薩摩訶薩若供養佛及供養塔。手自經理

不令他作。是名自供養。他供養者。若佛若塔欲供養時。聚集多

人和合共作非獨自作。多人者。所謂父母妻子宗親眷屬僮僕。若

王大臣婆羅門長者。隣比知識內人外人男女貧富受苦受樂。若師

和上。若同師同和上。若同住同法同學同國同名同姓。乃至邪見

及栴陀羅。是名他供養。復有他供養者。菩薩摩訶薩若財富自在。

以慈悲心惠施眾生。臨施之時作是願言。眾生貧苦尠於福德。今

受施已我當勸令供養三寶。以是供養三寶因緣破壞貧窮多獲福德。

作是願已惠施眾生。施眾生已教令供養佛法僧寶。是名他供養。

利益供養者。菩薩若於佛及佛塔。奉施衣服飲食臥具醫藥房舍恭

敬禮拜。復以種種雜華塗香末香散香伎樂幡蓋燈明供養。又歎如

來無量功德。五體投地右遶三匝至無量匝。兼復奉獻金銀琉璃頗

梨珂貝車𤦲馬瑙及身瓔珞鍾鈴之屬乃至一錢一線一米。是名菩薩

利益供養。最勝供養者。菩薩若於佛及佛塔。所設供養。利益供

養。常恒供養。好物供養。現見供養。不現見供養。自供養。他

供養。至心供養。喜心供養。至心忍樂供養三寶。以如是等供養

迴向阿耨多羅三藐三菩提。是名最勝供養。清淨供養者。菩薩若

於佛及佛塔手自供養非以憍慢輕賤心故。令他執作無有放逸。懃

心精進至心淨心。非為國主生信敬故。非以當得國王大臣長者居

士所供養故。非以自顯己之功德而供養也。所作形像不以雌黃雞

子羅差膠油酥等塗地。不燒膠香熏香供養。頗迦花等亦不供養。

一切臭華雖有好色亦不供養。乃至種種臭穢之物不以供養。離如

是等諸供養者。是名清淨供養。受持供養者。菩薩若於佛及佛塔。

若自出財若從他求。若作像若作塔。若一若二。若乃至百千無量

萬億。一一塔中一一像前恭敬禮拜。以好華香伎樂燈明瓔珞幡蓋

而供養之。亦不以此供養因緣故求阿耨多羅三藐三菩提求於佛道。

何以故。菩薩摩訶薩住不退地故。菩薩住是不退地已。於諸佛土

受身無礙。菩薩摩訶薩不自出財不求他財。作是願言。若閻浮提

所有眾生。有能供養佛法僧寶。從四天下乃至三千大千世界十方

無量無邊世界所有眾生。以上中下供養三寶。我當至心隨其歡喜。

復作是願。以是因緣令諸眾生悉得成就阿耨多羅三藐三菩提。是



 26 

名菩薩莊嚴無上菩提之道。是名如法作供養。菩薩摩訶薩修集慈

心如𤛗牛頃。悲喜捨心亦復如是。一切有為無常無我無樂無淨。

深觀涅槃功德微妙。念佛法僧施戒天等。乃至不見法界之中有微

分相可得宣說。至心趣行六波羅蜜。以四攝法攝取眾生。是名如

法作供養。若有比丘常樂喜見恭敬供養金塔金像銀塔銀像頗梨真

珠車𤦲馬瑙璧玉塔像。不喜樂見供養恭敬泥木塔像。當知是人不

名如法作供養。是如法作供養名無上供養無勝供養最上供養。如

是供養勝諸供養。能得無量無勝之果。菩薩摩訶薩供養三寶為六

事故。一者福田無勝故。二者知恩報恩故。三者勝於一切一足二

足多足無足故。四者難遇如優曇鉢花故。五者無師和上自然得成

阿耨多羅三藐三菩提故。六者能令眾生獲得世樂出世樂因故法僧

亦爾。菩薩欲受菩薩戒時當觀和上。若具八法乃從受戒一者具足

優婆塞戒沙彌戒大比丘戒。二者能致供養。三者善能觀察持戒毀

戒相貌。四者得舍摩他毘婆舍那。五者慈心憐愍一切。六者能捨

己樂以施眾生。七者無畏。八者不說非法不聽非法。說非法者呵

責諫喻。能忍一切呰毀打罵惱害等苦貪瞋癡等毀禁之人及懈怠者。

處眾說法不辭疲勞。不謬解義亦不誤說。發言柔軟初不麁獷。常

念眾生欲令安樂。有疑輒請不懷恥辱。善知方便教化眾生。知諸

眾生煩惱對治。於諸眾生其心平等。無有貴賤尊卑之異六根具足

威儀庠序。不信讒言細行淨行。不自矜高輕蔑於人。不為利養外

現諂曲。捨除貪妬慳悋之心。若自得利先推他人。其心常一無有

放逸。見他得利歡喜如己。知足少欲唯畜六物。六物之外隨得隨

施。恒勸前人隨犯發露為示憶念善知悔法。善能瞻養病苦之人。

終不宣說聲聞法藏菩薩藏過。若有具足如是法者任為和上。菩薩

摩訶薩既受戒已。和上若病應為給使若不病者應隨教作。應生虔

重恭敬之心。迎逆禮拜立侍左右。奉施衣食臥具醫藥隨順法語。

隨法而作無有動轉。隨所犯罪誠實而說。若聽法時作佛想法想比

丘僧想。難想眼想。大智因想。大光明想。得大果報想是大涅槃

無上道因想。得常樂想。得舍摩他毘婆舍那想。如是想者即是真

實法想。是名具足聽法功德又聽法時應至心聽信心聽。不應念言

我今不應從破戒者。斯下種姓根不具足。不正語者弊性之人而問



 27 

法也。離如是念至心聽法。菩薩摩訶薩受菩薩戒有二種。一者智

二者愚。若作如上思惟觀者。是名愚癡。不增善法不得大智。菩

薩修集四無量心慈悲喜捨。四無量心有三種。一者眾生緣。二者

法緣。三者無緣。眾生緣者。菩薩摩訶薩修集慈心。諦觀一切三

聚眾生一者受樂二者受苦三者受不苦不樂菩薩摩訶薩修集慈心。

觀受樂者令其增長。觀苦眾生滅苦生樂。觀不苦不樂者斷除苦樂

令得涅槃。是名眾生緣。法緣者菩薩摩訶薩唯觀法相不作眾生相。

若我修慈無眾生者。唯得離苦誰得受樂。是名法緣。無緣者捨眾

生相及以法相增長慈心。是名無緣。如慈餘三無量亦復如是。菩

薩摩訶薩若因眾生修無量心。當知是心不異外道。亦與聲聞辟支

佛共。菩薩摩訶薩四無量心合則為悲。是故菩薩名為大悲菩薩觀

察受苦眾生有百一十。為除是苦修集大悲。何等百一十。一種生

苦。復有二種。一者求不得苦。二者得已失苦。復有三種一者苦

苦二者行苦。三者壞苦。復有四種。一者愛別離苦。二者怨憎會

苦。三者死苦。四者五陰不滅苦。復有五種。一者欲因緣苦。二

者瞋因緣苦。三者睡眠因緣苦。四者掉悔因緣苦。五者疑因緣苦。

復有六種。一者惡道因苦。二者惡道果苦。三者多求苦。四者守

護苦。五者得無厭苦。六者失苦。復有七種。一者生苦。二者老

苦。三者病苦。四者死苦五者愛別離苦。六者怨憎會苦。七者求

不得苦。復有八種一者寒苦。二者熱苦。三者飢苦。四者渴苦。

五者不得自在苦。六者自作苦。如尼揵子。七者他作苦。如王事

等。八者久威儀苦。復有九種。一者身貧窮苦。二者他貧窮苦。

三者親愛壞苦。四者失財物苦。五者病苦。六者破戒苦。七者邪

見苦。八者現在苦。九者他世苦。復有十種。一者有食無器苦。

二者步涉無乘苦。三者求諸瓔珞華香不得苦。四者求覓伎樂遊戲

不得苦。五者求於光明不得苦。六者求給使人不得苦七者求漿不

得苦。八者求衣不得苦九者得不用苦。十者見來求苦。復有九種。

一者一切苦。二者大苦。三者一切自苦。四者不如法住苦。五者

轉苦。六者不得自在苦。七者害苦。八者隨逐苦。九者一切行苦。

一切苦者。由往昔因得現在苦。大苦者。如諸眾生無量世中受地

獄苦。一切自苦者。如地獄畜生餓鬼人天中苦。不如法住苦者。



 28 

如作謀議欲害於他事不成就反受其禍如貪飲食後受大苦。如念貪

欲瞋恚癡苦。如因身口意惡業受苦。如因毀戒受於憂苦。轉苦者。

如現在王身轉至他世為奴僕苦。如現父母兄弟妻子轉至他世為怨

憎苦。如現在巨富轉至他世受貧窮苦。不得自在苦者。如欲得長

命欲得端正。欲得上族。欲得富貴。欲得身力。欲得智慧。欲除

怨敵。不得如意苦。害苦者。如世中人求破貧窮不能破苦。出家

之人求壞煩惱不能壞苦。如事難苦。兵革起苦。行曠路苦。截手

脚苦。閉繫打縛苦。驅擯出外苦。一切行苦者。因苦受苦離樂受

苦。一切諸受未斷故苦。不能出家苦。不能寂靜苦。不得菩提苦。

多生思覺苦。凡夫苦。四大苦。三界苦。煩惱苦。是名百一十苦。

菩薩觀察如是等苦增長大悲。如是大苦因十八種而得增長。何等

十八。一者愚癡苦。二者受果報苦。三者行苦。四者常苦。五者

生苦。六者自作苦。七者他作苦。八者破戒苦。九者邪見苦。十

者過世苦。十一者大苦。十二者地獄苦。十三者人天苦。十四者

轉苦。十五者受苦。十六者不知苦。十七者增長苦。十八者懈怠

苦。菩薩常以四事因緣名為大悲。一者諦觀眾生受苦因緣甚深難

解。二者無量世中修集。者三至心修集。四者以至心故為於眾生

不惜身命。以是四事因緣故。能為眾生勞謙忍苦受於苦身。是故

菩薩名淨大悲。淨大悲者名如來地。菩薩摩訶薩觀是百一十事。

一切菩薩皆悉修集。為眾生故增長大悲。如是菩薩能觀眾生及以

法相生於大悲。不能觀察無緣之相生於大悲。是故不得名為大悲。

如來能具如是三種故名大悲菩薩修集大悲故。得身寂靜得心寂靜。

以是身心寂靜因緣故。能破眾生所有煩惱。住於淨地一子之地。

於諸眾生愛之如子。以大悲因緣故。為諸眾生懃行苦行心無悔退。

如聲聞道悟四諦時受無漏樂。菩薩修悲亦復如是。菩薩修悲但為

眾生。不為自身。修悲因緣。菩薩乃至不惜身命及外財物。修悲

因緣捨身受身。終不毀失如來禁戒。難得三昧即能得之。難得智

慧即能得之。是故如來於經中說。菩薩阿耨多羅三藐三菩提住在

何處。當言住於大悲。無量無邊不可稱計。故名大悲。菩薩修集

是無量心得現在樂。能令眾生遠離苦惱。得無量無上功德之聚。

莊嚴阿耨多羅三藐三菩提。 



 29 

◎  

◎菩薩地三十七助道品第十八 

云何名為菩薩摩訶薩慚愧。慚愧有二種。一者性。二者因緣。

性者。菩薩摩訶薩自知所作非法。怖畏惡報而生慚愧。因緣者。

菩薩若於自所作惡。恐人知故而生慚愧。性慚愧者。非因緣得如

菩薩性。菩薩修慚愧者從因緣得。如八正道因緣。慚愧有四種。

一者不應作而作生於慚愧。二者應作不作生於慚愧。三者心自生

疑而生慚愧。四者於覆藏罪恐他知故而生慚愧云何名為菩提薩埵。

薩埵者。名為勇健無所畏懼。菩薩之性性有健力。以性健故能調

煩惱不隨其心。能忍眾苦種種恐怖。雖有恐怖不能傾動。菩薩所

有善法莊嚴。是名性勇健力。是故名為菩提薩埵。菩薩性勇健力

有五因緣。一者種種生死苦。二者眾生種種行諸惡業。三者於無

量世利益眾生受無量苦。四者至心堅持菩薩禁戒。五者至心聽受

深法。菩薩摩訶薩有五因緣。為諸眾生受大苦切心無愁惱。一者

有大勇健力故。二者修集無愁故。三者懃善方便健精進故。四者

智慧力健故。五者專念修悲心故。云何菩薩解世書籍。菩薩善知

世間方術。知字知句知辭知義。心口和合專念受持。是名菩薩知

法知義。知法知義故能為他說。以說因緣故法智義智而得增長。

是名聞慧思慧。以是聞思慧因緣故。助菩提法而得增長。云何名

為菩薩知世。世有二種。一者眾生世。二者器世。菩薩摩訶薩觀

眾生世。是故經說。世間苦行受於生死。不知生死不得解脫。如

來善知眾生世間。是故經說。眾生有五濁。一者命濁。二者眾生

濁。三者煩惱濁。四者見濁。五者劫濁。如今人壽不滿百年。是

名命濁。如今眾生不能孝養父母師長和上沙門婆羅門等。不隨義

行。不畏現在及未來世。不樂惠施。不喜福德。不樂受齋持戒精

進。是名眾生濁。如今眾生因煩惱故殺害父母。於母姊妹及餘親

屬強作非法。為與眾生作惡因緣。受畜弓箭刀杖牟槊。多有眾生

妄語兩舌惡口無義語。有如是等無量諸惡。不善煩惱起時。是名

煩惱濁。如今眾生非法見法法見非法。非法說法法說非法。以見

說故破壞正法增長邪法。無量眾生修集邪見。是名見濁。如惡時

惡眾生有三種內惡劫起。一者飢饉內劫。二者疫病內劫。三者刀



 30 

兵內劫。是名劫濁。是名菩薩知眾生世間。復次菩薩知器世間。

菩薩善知器世成壞因緣。是故經說。迦栴延。如來善知世間。知

世間因。知世間滅。知世間道。知世間味。知世間苦。知世間解

脫。迦栴延。六入五陰及四大等。名為人身。以人身故隨世作相。

名之為我。名為眾生。名為壽命。名為士夫。名為某甲。如是名

字性無真實因煩惱故眾生說言我見我聞我知。見聞知者亦無真實。

流布如是名姓飲食受苦受樂長壽短壽。是名流布流布者。名為相

不名真實。如來善知眾生世間器世間故。名如來善知世間。菩薩

若見於已年長福德勝者。應起奉迎禮拜問訊安施床座。若見年德

與己等者。先意問訊謙下軟語執手共座。不生憍慢我勝於彼。若

見年德於己少者。先意軟語勸以福德。教行善法心不輕慢。設其

有罪終不譏刺。隨所須物任以給施。菩薩悉於上中下眾生。先意

軟語善法教化。以食以法而攝取之。身口意業善思惟等悉向眾生。

常作是念。願我莫與一切眾生作惡因緣。於諸眾生不作怨想。常

生親想無瞋恚心。設有瞋者不以在意。若他瞋打當觀法界。身口

意業常自凝重。具足十四事。所謂六方便。四惡知識。四善知識。

如善生經說。常能利益今世後世。能求財物。得已能護。營生富

足。能作福德不貪不慳。不作幻術誑惑世人。持戒慚愧。有人寄

附不令生疑。眾生見者如見真實。常近善友治國理民勸以十善。

見則言見。聞則言聞。覺則言覺。知則言知。是故菩薩。名知世

間。云何名為菩薩學四依。菩薩依義不依於字。菩薩聽法不為依

字唯為依義。菩薩摩訶薩依法不依人。知法非法。知如是法是佛

所說是長老說是眾僧說。若是非法。雖聞佛說心不生信。復有是

法非佛所說非長老說非眾僧說。雖非佛說長老僧說。是法相者聞

則信受。菩薩摩訶薩依了義經不依不了義經。依了義者。不可動

不可移。了義經者不生疑心。菩薩若於了義經中生疑心者則可移

動。菩薩依智不依識。何以故。修智慧者名淨智故。是故菩薩解

甚深義。雖於深義未得解了終不生謗。是名菩薩成就四依。菩薩

成就如是四依。了了能知世道出世道。菩薩復有四道。以四道故

知一切法界得無礙智。四道者即是四無礙智。知一切法界。名法

無礙智。若知一切法性無礙智無顛倒智。名義無礙智。菩薩若知



 31 

一切諸法種種名字。名辭無礙智。菩薩若知一切法界一切法名一

切法義說不可盡。名樂說無礙智。菩薩具足四無礙智。知陰入界

方便十二因緣方便是處非處方便。菩薩具足四無礙智。了了自知

菩提之道。復能為人分別廣說。云何名為莊嚴菩提。莊嚴菩提有

二種。一者功德莊嚴。二者智慧莊嚴。如自利利他品中說。菩薩

若在初阿僧祇劫。修集如是二莊嚴者。名下莊嚴。在第二阿僧祇

劫修。名中莊嚴。在第三阿僧祇劫修。名上莊嚴。云何菩薩修集

三十七品。菩薩具足四無礙智得方便智。以方便智故修集三十七

品。亦未得證阿耨多羅三藐三菩提。亦知二乘所修道品。知二乘

者如初品說。云何名知菩薩所修三十七品。菩薩觀身循身觀。作

是觀時不著身相不作空相。亦知是身不可宣說。是名觀身第一義。

為流布故說名為身。如身餘三十七品亦如是。菩薩摩訶薩觀是身

時不作苦不作集不作滅不作滅因緣道何以故。法界不可說故。菩

薩若能如是知苦集滅道。是名第一義修集三十七品。為流布故說

苦集滅道。菩薩若知不以覺觀觀三十七品。是名舍摩他。菩薩若

知法界真實不可宣說。是名毘婆舍那。菩薩舍摩他有四種。一者

第一義舍摩他。二者期舍摩他。三者真實舍摩他。四者離煩惱怨

舍摩他。菩薩具足四舍摩他知一切法界。為阿耨多羅三藐三菩提

故。菩薩毘婆舍那有四種。一者共四種舍摩他行。二者遠離顛倒。

三者分別無量法界。四者知法界無礙。菩薩修集是四種毘婆舍那。

為阿耨多羅三藐三菩提故。云何名為菩薩摩訶薩善方便。善方便

者有十二種。內六種外六種。內六種者。菩薩常於一切眾生起大

悲心。真實了知一切諸行。常樂繫念阿耨多羅三藐三菩提。樂為

眾生轉於生死。真知煩惱不壞煩惱。為阿耨多羅三藐三菩提懃修

精進。是名內方便。外六種者。能令少施得無量福。有功德者能

令增長。壞佛法者能令生信。已有信者能令增長。未淳熟者能令

淳熟。已淳熟者能令解脫。是名外方便。云何少施得無量福。若

有眾生於菩薩所聞說法已。以一把食施於餓狗。施物既少福田又

薄。以能迴向菩提道故。所得福報不可稱量。有德增長者。若有

眾生先受八齋。菩薩復為分別解說。教令迴向無上菩提。若有眾

生深著邪見。一月不食晝斷夜食。菩薩即為講宣正法破其邪心。



 32 

教令受持八戒齋法。菩薩為破苦不善齋。教令受持善法齋戒。若

有眾生欲求解脫不知方便。菩薩為說中道實義離於二邊。若有眾

生欲得天身投淵赴火。菩薩為破如是現苦。為說持戒現世受樂後

受天身。若有眾生為寂靜故。讀誦解說四毘陀典。菩薩即以十二

部經。教令分別思惟其義。復次菩薩以世所有上妙香華供養三寶。

亦教眾生復令供養。自向十方無量諸佛發願供養。亦教眾生向十

方佛發願供養。復次菩薩常修念佛乃至念天。亦教眾生令修六念。

復次菩薩身口善業。若多若少悉施眾生。亦以是法教化眾生。復

次菩薩常作是願。一切眾生所有苦事。悉集我身莫令他受。亦以

此法轉教眾生。復次菩薩若有過去現在世罪。悉向十方諸佛懺悔。

亦以此法教眾生行。復次菩薩自能修集四無量心。亦教眾生行四

無量。有功德者能令增長。壞佛法人能令生信。已生信者能令增

長。未淳熟者能令淳熟。已淳熟者令得解脫。菩薩摩訶薩為是四

法修集六事。一者隨他。二者無障。三者不動。四者心相似。五

者報恩。六者清淨。隨他者。菩薩若為眾生說法。先以軟語隨彼

心語。隨身口意任力惠施。令彼恭敬生歡喜之心樂法之心然後為

說。隨諸眾生上中下根說易解法。時節說。次第說。不顛倒說。

利益說。憐愍說。若須神通應感化度為示神足。略能說廣。廣能

說略。能破疑網。施其憶念。能廣分別出入定處。若有眾生不解

如來甚深空義。即為開示分別演說。若有眾生誹謗方等大乘經典。

即為說法令其調伏。若有眾生作如是言。如來所說無一切法無一

切物。一切諸法無生無滅。猶如虛空如幻如夢。如熱時焰乾闥婆

城。如水中月。如呼聲響。以是不解法性因緣故生於怖畏。生怖

畏故而生誹謗。言非佛經是邪見說。菩薩摩訶薩善巧方便。漸漸

為開修多羅義。隨意而言非一切法無。以一切法不可說故。名為

無法。以不可說性無所有故。名為無物。若初無不可說無不可說

性。云何可說有生有滅。是故說名無生無滅。若無生滅即名虛空。

如虛空中有無量色有無量業。諸色諸業無有障礙。所謂行住屈申

俯仰。若無如是諸色諸業名虛空者。是則虛空不可宣說。若因虛

空有諸色諸業可宣說者。不得說言虛空之性不可宣說。若彼虛空

不可說者。諸色諸業云何可說。菩薩摩訶薩得聖智已。乃知法界



 33 

不可宣說。爾時菩薩破壞邪相。言一切法有一切法可說。菩薩初

以如是聖智教於眾生。眾生得已自見法性。不可宣說猶如虛空。

是故如來說一切法同於虛空。如幻性相非有非無。聖人亦說非有

非無。幻若定有。以何因緣有時可見有時不可見。若定無者。云

何令人見種種相。實無之法不應生相。一切法界亦復如是。於諸

凡夫說有名相。有名相故不得言無。第一義性不可說故不得言有。

是故法界如幻有二。是故菩薩於諸法界。不取不捨不增不減。實

則知實亦說是實。是名菩薩善隨方便。無障者。菩薩摩訶薩見來

求。者作如是言。善男子。汝今若能供養三寶父母師長沙門婆羅

門者。所須之物。若衣若食床臥病藥。華香瓔珞幡蓋伎樂。田宅

屋舍僕使乘用。資生之物悉當與汝。若有眾生恐畏憂懼。菩薩語

言。汝今若能供養三寶乃至婆羅門者。我當給汝衣食所須乃至一

切資生之具。亦當救汝憂懼之事。若有病者亦復語言汝今若能供

養三寶乃至婆羅門者。我當為汝求覓良醫瞻病好藥衣食乃至資生

之具令汝病愈。如是眾生若能信受菩薩語者。菩薩當作種種方便

必令如意。若不受者。菩薩爾時則修捨心。若有信受。菩薩不為

稱意作者得罪。菩薩先教供養三寶父母師長持戒精進。為調令得

阿耨多羅三藐三菩提。若先受語後不受者。以憐愍故則現瞋呵非

實惡心。若不施物不為作使非實嫌恨。為調伏故。是名無障不動。

心相似者。菩薩若得自在之身。若王大臣多有眷屬。先唱是言。

若我境內及家中人。其有不能供養三寶父母師長沙門婆羅門毀戒

懈怠。我當斷其衣服飲食。打罵繫縛閉之牢獄。若殺若擯。囑付

大臣使令鑒察。知誰持戒知誰毀戒。誰能供養父母三寶。誰不供

養父母三寶。爾時眾生以怖畏故。遠離諸惡修集善法似菩薩心。

是名相似方便。報恩者。菩薩若受檀越衣服飲食臥具病藥房舍。

若多若少。或遭恐怖有人救解。或遭病苦有療治者。或聞說法破

壞疑心。菩薩摩訶薩以念恩故。悉教是等行於善法。是名報恩。

菩薩說法眾生聞已。即能供養三寶父母師長沙門婆羅門等。持戒

精進。是名報恩寂靜者。菩薩摩訶薩安住畢竟菩提地中。修集寂

靜菩提之道生兜術天。當知不久下閻浮提得阿耨多羅三藐三菩提。

眾生聞已悉發願言。如是菩薩成佛之時。我等當於是佛法中出家



 34 

學道。爾時菩薩下閻浮提。託生剎利婆羅門家。為眾生故捨五欲

樂。出家學道修行苦行。為苦行者生於恭敬。破苦心故。修苦行

已。得阿耨多羅三藐三菩提。壞聲聞緣覺菩提心故。既成道已默

然而住。釋梵天王來勸請故。梵天啟請。為令眾生於正法中生尊

重故。爾時世尊即以佛眼觀諸眾生然後說法。佛眼觀者為破惡名

故。所謂眾生說言。如來但為梵王勸請非為憐愍。若以佛眼觀於

眾生轉法輪者。為破眾生邪惡輪故。轉法輪已集眾制戒。為令眾

生得解脫故。是名菩薩寂靜方便。為令眾生得信心故。未入佛法

者令得入故。未熟眾生令得熟故。已熟眾生得解脫故。 

◎ 菩薩善戒經卷第六 

 

菩薩善戒經卷第七 

宋罽賓三藏求那跋摩譯   

◎菩薩地助菩提數法餘品第十九 

云何菩薩摩訶薩陀羅尼。陀羅尼有四種。一者法陀羅尼。二

者義陀羅尼。三者辭陀羅尼。四者忍陀羅尼。法陀羅尼者菩薩心

得憶念。以念力故得大智慧。大智力故知諸法界。言辭字句堅心

受持。經無量世無有忘失。義陀羅尼者。如法陀羅尼隨順解義。

於無量世受持不忘。辭陀羅尼者。菩薩摩訶薩為破眾生種種惡故。

受持神呪讀誦通利利益眾生。為呪術故受持五法。一者不食肉。

二者不飲酒。三者不食五辛。四者不婬。五者不淨之家不在中食。

菩薩具足如是五法。能大利益無量眾生。諸惡鬼神諸毒諸病無不

能治。忍陀羅尼者。菩薩摩訶薩智慧力故。心樂寂靜不與人居。

默然不語獨處無伴。於食知足食一種食。坐禪思惟夜不眠寐。時

佛即以陀羅尼呪。教之令誦。 

 乙致 蜜致 䩭致毘 羼提 般檀那 莎呵 

菩薩爾時從佛受已。深心觀察知字無義。以無義故無有義語。

若無義語辭亦無義。法亦無義。以無義故一切諸法悉不可說。義

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=1648&B=T&V=30&S=1582&J=6&P=&869274.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=1648&B=T&V=30&S=1582&J=6&P=&869274.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=1648&B=T&V=30&S=1582&J=6&P=&869274.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=1648&B=T&V=30&S=1582&J=6&P=&869274.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=1648&B=T&V=30&S=1582&J=6&P=&869274.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=1648&B=T&V=30&S=1582&J=7&P=&869275.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=1648&B=T&V=30&S=1582&J=7&P=&869275.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=1648&B=T&V=30&S=1582&J=7&P=&869275.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=1648&B=T&V=30&S=1582&J=7&P=&869275.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=1648&B=T&V=30&S=1582&J=7&P=&869275.htm%230_2


 35 

者一切諸法無義義也。以忍力故了了能知四陀羅尼。以了知故則

得具足忍陀羅尼。以能具足忍陀羅尼故。不久得成阿耨多羅三藐

三菩提。菩薩摩訶薩初阿僧祇劫修集行時。得是法義二陀羅尼。

因此法義二陀羅尼修集三昧。因修三昧發誓願故。復得辭忍二陀

羅尼。菩薩若能具足四事得四陀羅尼。一者不貪五欲。二者於眾

生中無嫉妬心。三者能施施已無悔。四者樂聞正法受持讀誦書寫

解說。菩薩法藏菩薩摩夷。云何菩薩發大誓願有五種。一者發心

發願。二者有發願。三者行發願四者善發願。五者大發願。初發

菩提心時名發心發願。為利眾生生人天故名有發願。為眾生故修

無量心名行發願。修集一切菩薩善法名善發願。不惜身命護持正

法名大發願。菩薩若以十種供養佛法僧寶護持正法。見持法者供

養恭敬。是名大發願。菩薩摩訶薩生兜率天乃至大涅槃。是名大

發願。菩薩摩訶薩從初發心乃至得阿耨多羅三藐三菩提。是名大

發願。菩薩摩訶薩為度眾生遍在諸有隨而受身。是名大發願。菩

薩摩訶薩常以大乘菩薩法藏菩薩摩夷教化眾生。是名大發願。菩

薩摩訶薩凡所演說無不利益。無善根者令生善芽。是名大發願。

云何名為菩薩摩訶薩修空三昧。菩薩深觀一切諸法有可說性。是

可說性不可說性中無故名空三昧。云何無願三昧。菩薩摩訶薩以

一切法可宣說故有我有我所。有我有我所故則名為苦。菩薩摩訶

薩破邪想故。知一切法不可宣說。是故不著我及我所。無我無我

所故更不願求。是名無願三昧。云何無相三昧。菩薩摩訶薩知一

切法不可宣說。以不可說故悉無一切煩惱之相。以無相故名為寂

靜。修寂靜故是名無相三昧。如來何故說三三昧。一切諸法凡有

二種。一者有為有。二者無為有。有為有者謂我我所。無為有者。

所謂涅槃。有為有者。菩薩摩訶薩觀一切苦不生願求。是名無願

三昧。無為有者所謂涅槃。菩薩摩訶薩於涅槃中不生樂想。是名

無想。無為者亦有亦無。是故菩薩非願非不願。菩薩摩訶薩見有

有見無無。有中無無無中無有。是名為空。菩薩爾時修空三昧得

真實智。如是三昧聲聞緣覺。亦修亦學而不能說。一切諸法不可

宣說。諸佛菩薩為令眾生得寂靜故說是四法。一切有為法無常苦

無我涅槃寂靜。諸佛菩薩為諸眾生說是四法。當知已說一切法界



 36 

諸法根本。是名優陀那。優陀那者。過去無量一切諸佛亦如是說。

能作上者名優陀那。增長善法名優陀那。云何菩薩見有為法悉是

無常菩薩摩訶薩知有為法可說無常。是故一切有為無常。知諸法

性真實義中無因果故不可宣說是故作相言一切法悉是生滅。以是

過去有為亦生亦滅。是故過去之法不見有因不見有性。以不見因

性故。說過去法悉是無常。現在法知生而不知滅。現在之法不見

其因見果見性。不滅故知性不知因。未來有為法不見生滅。是故

知因不知果不知性。以未生故。是故菩薩知因不知性。爾時觀三

世一一念有三相。若過一念則有四相。先滅法已次第生相似法。

是名為生。生已作事。是名為住。先滅法相滅法已見相似。是名

為老。生已不住至於二念。是名為壞。菩薩見有為法相一種。如

生住老亦如是。唯壞相異。何以故。不共三相住故。如是四相見

有二種。一者有。二者無。有者三相無者第四相。菩薩見有為法

不見生不見住不見老不見壞。何以故。生住老壞無真性故。菩薩

摩訶薩見色法生色法住色法老色法壞。不見生住老壞。菩薩摩訶

薩以方便觀不見四相。方便觀者菩薩觀。若離色法別有生者。色

法生時生亦應生。若爾者一切諸法皆應二生。一者色生。二者生

生。如是二生若即法若離法。若不離者則無生生。若言離法別有

生者。是義不然。若不離者爾時色無有生。生因緣故生住老壞亦

如是。若壞自性有者。當知是壞亦生亦壞。若壞生者當知一切有

為之法悉無有滅。入滅定時心心數法常應還生。色法滅時亦應還

生。何以故。是壞生故。是故諸法悉應是常。是故菩薩離色法已

不見四相。知有為法性無常故。亦常宣說有為無常。菩薩觀見有

為之法有三種苦。苦苦行苦壞苦。是故如來說有為法一切是苦。

云何菩薩見有為法無我。無我者有二種一者眾生無我。二者法無

我。眾生無我者眾生非是有法。非是無法。非是離有無法。是名

眾生無我。法無我者。一切諸法可說。可說性無故。是名法無我

有如是等二種無我。是故如來說有為法一切無我。如是有為斷現

在因障未來因。是名涅槃。無煩惱結故名寂靜。若是菩薩以不淨

心觀於涅槃。聲聞未得道果觀於涅槃。俱亦未實知涅槃性。亦是

涅槃相。譬如大王為子息故刻木造作象馬鹿兔。王子亦於非真實



 37 

象馬作真實想是王或時讚歎象馬。諸子各謂讚己象馬。其後出舍

見真象馬即生慚愧。我等云何於非象馬生象馬想。云何於此同名

同相生真實想。如來亦說。菩薩心不清淨。聲聞之人未證道果。

住生死舍。如來為說涅槃寂靜。菩薩聲聞聞已亦生真涅槃想。實

不能知真涅槃也。聞佛說時生心作想言是涅槃。其後修集八正道

已。得淨智慧出生死舍。爾乃真實知涅槃性方生慚愧。我等云何

於非涅槃生涅槃想。譬如病人往良醫所。爾時良醫為破病故隨病

授藥。病者得已心生歡喜。作真藥想即便服之。既服藥已所患雖

除更發餘病。爾時良醫斷先所服更與餘藥。病者復言。大師先藥

佳良力能治病。非是藥能。良醫雖說如是藥好。而此病者猶故不

信。爾時病者服藥病差。方乃信藥生慚愧心。佛說法時亦復如是。

眾生聞已壞小煩惱。即便生於真實之想。更起煩惱言佛無常。如

來復為說甚深法。雖復聞之猶不生信以本為實。菩薩若得清淨之

道。爾時方生慚愧之心。如來實常。我云何言如來無常。是故如

來說有為法一切無常苦無我等涅槃寂靜。 

菩薩地功德品第二十 

菩薩摩訶薩修菩提行有五事不可思議。一者憐愍一切眾生。

二者為利眾生受生死苦。三者以善方便調伏眾生。四者發心欲知

甚深難義。五者欲知不可思議神足。如是五法不與一切眾生共之。

是故得名不可思議。菩薩摩訶薩復有五事不可思議。菩薩摩訶薩

為利眾生受於苦因。以受苦因故得受安樂。以受樂故具足成就不

思議法。復次菩薩觀生死過涅槃寂靜。為眾生故不樂涅槃流轉生

死。是名受樂。以受樂故具足成就不思議法。復次菩薩樂於空閑

寂靜默然。為諸眾生演說正法。是名受樂。以受樂故具足成就不

思議法。復次菩薩摩訶薩為眾生故。行六波羅蜜。亦復不求六波

羅蜜果。是名受樂。以受樂故具足成就不思議法。復次菩薩摩訶

薩營他事業如造已務。甘心喜樂不辭懃苦。是名受樂。以受樂故

具足成就不思議法。是名菩薩五事不可思議法。菩薩復有五事於

諸眾生其心平等。一者初發菩提心時。普為一切非為一人。是名

平等。二者菩薩修大悲時。普為一切非為一人。是名平等。三者

菩薩修集一子地時。普為一切非為一人。是名平等。四者菩薩普



 38 

觀十二因緣一切等有。是名平等。五者菩薩求阿耨多羅三藐三菩

提時。普為一切非為一人。是名平等。菩薩摩訶薩復有五事為利

眾生。一者教修正命。二者教習世事方便。三者見貧窮者方便教

令破貧窮苦。四者為上善者說正實道。五者為三乘故說三乘法。

是名五事利益。眾生有五事法報菩薩恩。一者受持善法一切禁戒。

二者貧者受已如教修行破於貧窮。三者供養三寶。四者於菩薩所

聞法受持讀誦書寫分別解說轉以教他。五者見持法者恭敬供養。

菩薩摩訶薩行菩提道。至心立願常求五事。一者常願世間有佛興

出。二者常願具足六波羅蜜。三者常願求覓菩薩法藏菩薩摩夷。

四者常願當得解脫。五者常願眷屬成就。是名為五。菩薩復有五

事利益眾生。如自利利他品中說。菩薩復有五事疾得阿耨多羅三

藐三菩提。一者護法。二者修行善行。三者智慧力。四者專心寂

靜。五者定得菩薩性。是名為五。護法者。菩薩具足護陀羅尼。

從他聞法速得解了。復次菩薩具足護念。以護念故受法不忘。復

次菩薩具護智慧。以護智故分別法界。復次菩薩具足護心調諸根

故。復次菩薩具護他心隨他行故。是名護法修行善行者。菩薩於

法順解順說。常修善法四無量心願向阿耨多羅三藐三菩提。是名

善行。智慧力者。菩薩摩訶薩從初發心乃至得阿耨多羅三藐三菩

提。是名智慧力。專心寂靜者。菩薩摩訶薩以十淨法供養如來。

如上所說。是名寂靜。定得菩薩性者。所謂菩薩住一子地不退轉

地。是名菩薩定得菩薩性。菩薩摩訶薩有五事善法損減。一者不

能供養於法及說法者。二者放逸懈怠。三者樂起煩惱心掉不息。

四者於同菩薩心生憍慢。五者於菩薩藏顛倒解義。菩薩有五法善

法增長。一者供養於法及說法者。二者攝心精進。三者所起煩惱

心樂除滅。四者於同菩薩心生恭敬。五者於菩薩藏隨順解義。有

五事實非菩薩假名菩薩。實非沙門假名沙門。非婆羅門假名婆羅

門。不得菩薩戒不中同止。一者惡性。二者護毀禁者。三者不得

禪定示得禪相。四者邪命自活。五者見有智者生嫉誹謗。有五事

真名菩薩。真名沙門。真名婆羅門。得菩薩戒得與同止。一者善

性調和。二者治毀禁者。三者實得禪定不示其相。四者正命自活。

五者見有智者生喜讚歎。菩薩摩訶薩教化眾生有十種。一者為破



 39 

惡法故。二者為知法界故。三者不作犯故。四者犯已慚愧悔故。

五者調伏諸根故。六者不放逸故。七者遠離惡知識故。八者住寂

靜處故。九者遠離煩惱故。十者得解脫故。是名為十。授菩薩記

有六事。一者定有菩薩性未發阿耨多羅三藐三菩提心。二者未有

菩薩性而發阿耨多羅三藐三菩提心。三者有菩薩性亦發阿耨多羅

三藐三菩提心。四者於無量世為菩提故修行善行。五者定得阿耨

多羅三藐三菩提不說時定。六者定得阿耨多羅三藐三菩提亦說時

定。是名為六。有三事菩薩定得阿耨多羅三藐三菩提。一者定有

性。二者得不退心。三者凡所作事悉為眾生生善法芽。菩薩以是

三定為佛所記。菩薩摩訶薩不具五事不得阿耨多羅三藐三菩提。

一者不發菩提之心。二者不得憐愍之心。三者不懃精進。四者不

敬重戒。五者不知一切世事菩薩若不具足如是五事。不得阿耨多

羅三藐三菩提。若有說言。離是五法得阿耨多羅三藐三菩提者。

無有是處。有五事菩薩常所修集。一者不放逸。二者為破眾生貧

窮困苦。三者供養三寶。四者至心持戒有犯尋覺。五者所作善事

悉以迴向阿耨多羅三藐三菩提。菩薩摩訶薩有十法勝一切法。一

者菩薩性勝一切性。二者初發菩提心勝於一切世間出世間發心。

三者毘梨耶波羅蜜般若波羅蜜勝於一切諸波羅蜜。四者軟語攝法

勝於諸攝。五者如來勝於一切眾生。六者悲心勝於一切無量心。

七者所修四禪勝一切禪。八者空三昧勝一切三昧。九者滅盡定勝

一切滅定。十者淨方便勝一切方便。是為十法。有四事唯佛菩薩

獨能流布。非餘沙門婆羅門天魔梵等所能流布。若從佛聞則能流

布。一者法流布。二者實流布。三者方便流布。四者乘流布。法

流布者。次第演說十二部經。實流布者有一種。謂不妄語。復有

二種。謂世諦。第一義諦。復有三種。相實口實行實。復有四種。

謂苦集滅道。復有五種。一者因實。二者果實。三者智實。四者

知境界實。五者無上實。復有六種。一者實實。二者虛妄實。三

者智實。四者遠離實。五者證實。六者修實。復有七種。一者愛

實。二者苦實。三者解脫實。四者法實。五者解實。六者聖實。

七者非聖實。復有八種。一者行苦實。二者苦苦實。三者生苦實。

四者滅實。五者煩惱實。六者解脫實。七者善行實。八者善果實。



 40 

復有九種。一者無常實。二者苦實。三者不淨實。四者空實。五

者無我實。六者有愛實。七者斷愛實。八者斷二愛方便實。九者

有餘涅槃實。復有十種。一者非分強作苦實。二者貧窮苦實。三

者四大不調苦實。四者愛別離苦實。五者怨憎會苦實。六者業實。

七者果報實。八者煩惱實。九者善思惟實。十者正見實。是為十

法名實流布。方便流布者。如方便品說。乘流布者。所謂聲聞乘

辟支佛乘佛乘。是名為四。菩薩摩訶薩觀一切方便有五無量。一

者眾生界無量。二者世界無量。三者法界無量。四者調伏界無量。

五者調伏方便無量。眾生界者。有六十一種。住喜地菩薩。觀眾

生界轉為無量。世界無量者。有無量名故。如此世界名為娑婆。

是故梵天名娑婆主。法無量者。善不善無記轉為無量。調伏無量

者有一種。謂調伏故。復有二種。具足煩惱。不具煩惱。復有三

種。上中下根。復有四種。婆羅門剎利毘舍首陀。復有五種。多

貪多瞋多癡多慢多惡覺觀。復有六種。出家在家未熟已熟未得解

脫已得解脫。復有七種。一者聞已便解。二者以譬喻得解。三者

一句一句解。四者一字一字解。五者現在熟。六者他世熟。七者

隨因緣熟。復有八種。所謂八眾。 

復有九種。一名如來調伏。二聲聞調伏。三緣覺調伏。四菩

薩調伏。五難調伏。六易調伏。七軟語調伏。八呵嘖調伏。九軟

語呵嘖調伏。復有十種。一者地獄。二者畜生。三者餓鬼。四者

欲界人天。五者中陰。六者色。七者非色。八者想。九者無想。

十者非想非非想。是名十種。是五十五種觀作無量。眾生界調伏

界有何差別。眾生界者。都不分別有性無性。調伏界者。分別有

性無性調伏方便無量者。如初品中說。是故菩薩五種無量攝取一

切方便。菩薩摩訶薩欲知真實當求四事。一者推物。二者推名。

三者推性。四者推分別。如是四事亦如前說。諸佛菩薩為眾生說

法有五事。一者說時即悟四諦。二者說時即得解脫。三者說時即

發阿耨多羅三藐三菩提心。四者說時得菩薩羼提。五者眾生聞已

受持讀誦書寫解說護持正法。是名諸佛菩薩為眾生說法得大功德

不可思議。云何名大乘。有七事大故名大乘。一者法大。法大者。

菩薩法藏於十二部經最大最上故名毘佛略。二者心大。心大者。



 41 

謂發阿耨多羅三藐三菩提心。三者解大。解大者。解菩薩藏毘佛

略經。四者淨大。淨大者。菩薩發心已其心清淨乃至得阿耨多羅

三藐三菩提。五者莊嚴大。莊嚴大者。菩薩具足功德莊嚴智慧莊

嚴。得阿耨多羅三藐三菩提。六者時大時大者。菩薩摩訶薩為阿

耨多羅三藐三菩提故。三阿僧祇劫修行苦行。七者具足大。具足

大者。菩薩具足三十二相八十種好以自莊嚴。得阿耨多羅三藐三

菩提。法大心大解大淨大莊嚴大時大。如是六大名之為因。具足

大者名之為果。有八法能攝一切大乘。一者演說菩薩法藏。說菩

薩藏義。說菩薩藏中諸佛菩薩不可思議。思惟其義。修集其義。

得具足義。得修集果。解甚深義。是名為八。菩薩摩訶薩如是學

者。得阿耨多羅三藐三菩提。菩薩修學菩薩菩提有十種。一者性

住。二者入。三者不淨心。四者淨心。五者不熟。六者熟。七者

不定。八者定。九者一生得。十者現身得定性淨心學諸法。是名

為住發阿耨多羅三藐三菩提心。是名為入。入者未得淨地名為不

淨。得淨地已是名為淨。淨者未入畢竟地時名為未熟。入畢竟地

名之為熟。熟者未入定地名為不定。已人定地名之為定。熟有二

種。一者一生得阿耨多羅三藐三菩提。二者現身得阿耨多羅三藐

三菩提。如是十種菩薩摩訶薩能受菩薩戒行菩薩戒。是十種菩薩

攝一切菩薩。若能至心受持修行菩薩戒者。是名菩薩。是名摩訶

薩。是名智者。是名勇健。是名上仙。是名佛子。是名佛持。是

名大勝是名佛戒。是名無畏。是名大聖。是名商主。是名船師。

是名大名稱。是名憐愍。是名大功德。是名自在。是名法持。是

名不可思議。是名能知十方無量世界如觀掌中阿摩勒果。若有人

言我是菩薩。不受菩薩戒。不能至心行菩薩戒。然生信心。當知

是菩薩欲得阿耨多羅三藐三菩提。若有人言我是菩薩。不能至心

受持菩薩戒。心不生信。是名名字菩薩。久久乃得阿耨多羅三藐

三菩提。若有人言我是菩薩。受持菩薩戒至心修行信菩薩戒。是

名入十種菩薩中。不久定得阿耨多羅三藐三菩提。若有人言我是

菩薩。受菩薩戒不能至心護持禁戒。毀破所受心不生信。是名菩

薩栴陀羅不名名菩薩。不名義菩薩。 

◎  



 42 

◎如法住菩薩相品第一 

真實菩薩有五種相。菩薩具足五種相故。名真實菩薩。一者

憐愍心。二者柔軟語。三者勇健。四者不貪。五者解說深義。如

是五法有五種智。一者性。二者因緣。三者功德果。四者次第。

五者攝取。憐愍性者有二種。一者至心。二者如法。至心者。施

眾安隱。是名為性。如法者。菩薩摩訶薩如已樂事以施眾生。是

名如法。柔軟性者。先意語歡喜語遠惡語利益語。是名柔軟性。

勇健性者。心無所畏猛健果敢。能破眾生畏懼之想。是名健性。

不貪性者。一切施一切施一切施清淨施施已無悔。是名不貪性。

解說深義性者。四無礙智。是名解說深義性。憐愍者有五因緣。

一者受苦眾生。二者行惡眾生。三者放逸眾生。四者邪見眾生。

五者樂煩惱眾生。受苦眾生者。常受苦惱乃至無有一念之樂。是

名受苦。又有眾生雖不受苦。造身口意十惡業道。如十六惡律儀。

是名行惡眾生。復有眾生不行惡業不受苦惱。貪著五欲耽樂嬉戲。

貪愛已身不修善法。是名放逸。復有眾生不受苦惱不行惡業亦不

放逸。為求解脫非因見因非果見果。是名邪見。如外道等。復有

眾生不受苦惱不行惡業。亦不放逸亦不邪見。具煩惱繫煩惱障故

不修善法。是名憐愍因緣。以是因緣憐愍之心遂得增長。柔軟因

緣者有五種。一者善先語。二者善喜語。三者善無畏語。四者善

淨語。五者善教語。此五因緣是名柔軟語。如四攝品中說。勇健

因緣者有五種。如上三十七助菩提品中說。不貪者有五因緣。一

者不分別施。二者喜施。三者至心施。四者淨施。五者如法得財

施。是名不貪五因緣。如施品說。說甚深義有五因緣。一者說修

多羅甚深之義。解說空義。三世中陰退不退我我所。佛性菩薩性

如來涅槃三乘。色造色十二因緣。是名修多羅義。二者能說毘尼

義。是犯是非犯。是可悔是不可悔。是輕是重。是性重是遮重。

是名說毘尼甚深義。三者說摩夷義。佛爾時為眾生故說名為犯。

為他故說輕作重說重作輕。為令一人得懺悔故。乃至大眾中得懺

悔故。是名說摩夷甚深義。四者能自解說正義。五者能知諸法名

字。憐愍功德果者。菩薩慈心為諸眾生。壞惡心故修集慈心。能

利眾生心無悔恨。常修集故得現世樂。是故如來說慈功果。毒不



 43 

能害刀不能傷。眠無惡夢諸天擁護。捨此身已得生初禪。是名憐

愍功德果。柔軟語功德果者。菩薩摩訶薩修柔軟語。能破現在口

四惡過。是柔軟語自利利他。能令眾生愛樂喜聞。是名柔軟語功

德果。勇健功德果者。菩薩現在能破懈怠。受歡喜樂樂於寂靜。

護持禁戒心無悔恨。自修忍辱教人行忍。修諸苦行莊嚴菩提心無

退轉。是名勇健功德果。不貪解說深義二功德果。如上所說。次

第者。菩薩摩訶薩先修慈心。為調眾生故。次說軟語。為破惡業

故。見諸眾生受惡業者。心不怖畏。生救護故。名為勇健。為調

眾生故行惠施。次說不貪及以深義。菩薩摩訶薩隨是五相攝六波

羅蜜。憐愍相者攝禪波羅蜜。柔軟語者攝尸波羅蜜般若波羅蜜。

勇健相者攝毘梨耶波羅蜜羼提波羅蜜般若波羅蜜。不貪者攝檀波

羅蜜。說甚深義攝般若波羅蜜檀波羅蜜。 

如法住禪品第二 

菩薩摩訶薩若在家若出家俱有四法。有能修學即得阿耨多羅

三藐三菩提行。善業方便憐愍眾生。善業方便者。為施波羅蜜故

修善行專心行常行淨行。善行者。菩薩若有財物施乞者時。不觀

有恩不觀無恩。不觀福田及非福田。雖有人天沙門婆羅門不能沮

壞菩薩施心。是名善行。專心行者。菩薩施時有來求者。捨內外

物一切施與心無貪悋。是名專心施。常行者。菩薩施時有來乞者。

不觀時與非時隨得隨施。是名常行。淨行者。菩薩施時有來乞者。

不以名譽故施。非為天樂故施。如施品中說。是名淨行。如施四

事尸波羅蜜羼提波羅蜜毘梨耶波羅蜜禪波羅蜜般若波羅蜜亦復

如是。云何菩薩善方便。若有生心欲破佛法。為調伏故行善方便。

欲令中人入佛法故行善方便。雖入未熟為令熟故行善方便。入已

既熟令得解脫故行善方便。菩薩為說世間醫方技術諸論行善方便。

為欲至心受菩薩戒堅持不毀故行善方便。善願方便。聲聞乘方便。

辟支佛乘方便。大乘方便此十方便能作五事。初四方便為利益眾

生行。世術方便為破邪論。菩薩受持菩薩禁戒。終不毀犯。設犯

隨懺。善發願方便隨所欲事即能得之。菩薩三乘方便隨根說法。

是故菩薩如是十種方便能作五事。以五事故具足必定。能得世間

一切之事。若現在若他世。云何菩薩利益於他。如四攝品中說。



 44 

云何菩薩善發願。菩薩所作一切善業。若過去未來現在不求餘果。

唯求無上菩提道果。是名善發願。如來若為出家在家說戒。一切

攝取如是四事。若出家在家菩薩。若過去未來現在。受持菩薩戒

悉得阿耨多羅三藐三菩提。出家菩薩勝於在家。何以故。出家菩

薩獲得一切菩薩禁戒。在家菩薩不得菩薩一切禁戒。出家菩薩能

行寂靜清淨梵行。在家菩薩不能修行寂靜梵行。出家菩薩能行三

十七品。在家菩薩不能修行三十七品。出家菩薩解脫一切世間之

事。在家菩薩為世間事之所繫縛。 

◎ 菩薩善戒經卷第七 

 

菩薩善戒經卷第八 

宋罽賓三藏求那跋摩譯   

◎如法住定心品第三 

菩薩摩訶薩憐愍眾生有七種。何等為七。一者無畏。二者真

實。三者不愁。四者不求。五者不愛。六者廣大。七者平等。菩

薩摩訶薩憐愍眾生。無所畏故。修三業善。為破眾生諸惡業故。

是名無畏。菩薩摩訶薩憐愍眾生。非煩惱愛故。非法住非毘尼住

非妄語不教化於非處。是名真實。菩薩摩訶薩以憐愍故。為諸眾

生懃修苦行心無憂悔是名不愁。一切眾生不求菩薩。而諸菩薩自

修慈心。是名不求菩薩摩訶薩修憐愍時。於諸眾生無有貪心無貪

心者不求恩報及慈心果。是名不愛。菩薩修慈設有眾生打罵惱害。

終不捨於修慈之心。是名廣大。菩薩修慈不為一人。普為無量無

邊眾生無量法界。是名平等。是為七法。菩薩具足如是七法。名

為菩薩至心清淨。心清淨者有十五種。一者無上淨。二者如法淨。

三者波羅蜜淨。四者真實義淨。五者不可思議淨。六者安隱淨。

七者樂淨。八者不放淨。九者堅固淨。十者不誑淨。十一者不淨

淨。十二者淨淨。十三者善淨。十四者調伏淨。十五者性淨。菩

薩摩訶薩至心專念佛法僧寶。是名無上淨。菩薩受持菩薩戒已。

至心擁護不令毀犯。是名如法淨。菩薩摩訶薩至心具足五波羅蜜。

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=1648&B=T&V=30&S=1582&J=7&P=&869275.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=1648&B=T&V=30&S=1582&J=7&P=&869275.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=1648&B=T&V=30&S=1582&J=7&P=&869275.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=1648&B=T&V=30&S=1582&J=7&P=&869275.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=1648&B=T&V=30&S=1582&J=7&P=&869275.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=1648&B=T&V=30&S=1582&J=8&P=&869276.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=1648&B=T&V=30&S=1582&J=8&P=&869276.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=1648&B=T&V=30&S=1582&J=8&P=&869276.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=1648&B=T&V=30&S=1582&J=8&P=&869276.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=1648&B=T&V=30&S=1582&J=8&P=&869276.htm%230_2


 45 

是名波羅蜜淨。菩薩至心了知法界無我無我所。為流布故名為士

夫。了了通達十二部經甚深之義。甚深義者即第一義。第一義者

名真實義淨。諸佛菩薩不可思議。從初出世乃至涅槃。是名不可

思議淨。菩薩至心修集悲心者。普施一切眾生安樂。是名安隱淨

菩薩。摩訶薩為苦眾生修集慈心令其得樂。是名樂淨。菩薩摩訶

薩為諸眾生修集慈悲。不求無食心無果心無恩報心。亦不放眾生

行諸惡行。是名不放淨。菩薩摩訶薩為阿耨多羅三藐三菩提。其

心堅固不可破壞。是名堅固淨。菩薩摩訶薩於無量世至心修集菩

提善行。如是菩提及菩提道無有虛誑。是名不誑淨。菩薩摩訶薩

未得解地。是名不淨淨。菩薩摩訶薩住於淨地乃至畢竟地。是名

淨淨。菩薩摩訶薩住畢竟地修檀波羅蜜。是名善淨。菩薩摩訶薩

為得淨地故調伏其心。是名調伏淨。菩薩摩訶薩住於淨地及畢竟

地。名為性淨性淨者。不假修集然後清淨。性本自爾身心淨故。

名為性淨。菩薩具足是十五法能作十事菩薩因於無上淨故能供養

三寶。供養三寶即是莊嚴一切菩提道之根本。菩薩因於受持淨故。

即能受持菩薩禁戒乃至捨身壽命終不毀犯。若失念犯者即時懺悔。

菩薩因於波羅蜜淨。常能修集一切善法成不放逸。菩薩因於真實

義淨雖有煩惱為眾生故流轉生死。終不忘失涅槃之心。菩薩因不

可思議淨令無量眾生於佛法中得大信心修集道果。菩薩因安隱淨

樂淨不放淨。具足成就利益一切眾生之事心不愁悔菩薩因堅固淨

懃修精進破於懈怠成不放逸菩薩因不誑淨即得阿耨多羅三藐三

菩提。善法增長修行無厭。菩薩因調伏淨性淨。能以阿耨多羅三

藐三菩提教於眾生能以安隱施於人天一切眾生。菩薩性淨攝於三

淨。所謂不淨淨淨淨善淨。過去未來現在諸佛及諸菩薩。得阿耨

多羅三藐三菩提。已得當得今得。無不由是十五淨得。若有說言。

菩薩離是十五淨法得阿耨多羅三藐三菩提者無有是處。 

如法住生菩提地品第四 

菩薩摩訶薩性具足。戒具足。學菩薩戒具足。菩薩相具足。

成就菩薩莊嚴具足。十五淨心身口意業淨。菩薩有十二行攝取一

切菩薩所行十三如來行。得阿耨多羅三藐三菩提已。名無勝行。

何等名為菩薩十二行。一者性行。二者解行。三者喜行。四者戒



 46 

行。五者慧行。慧行有三種。一者共助菩提行。二者共諦行。三

者共十二因緣行。菩薩摩訶薩以如實見見如實法。若不如實見流

轉生死。若如實見則斷眾苦。是故菩薩智慧有三種。是名慧行。

六者行行。七者無相行。八者不漏行。九者無行行。十者無礙行。

十一者菩薩行。十二者具足行。是名十二行。菩薩若行是十二行。

則能攝取一切。諸行如來之行勝一切行。是故名為無勝行。性行

者。菩薩摩訶薩修集菩薩功德善法具足。修集諸善法故常樂善法。

受持一切佛法種子。自知己身有佛種子壞麁煩惱。是名性行。菩

薩具足是性行者。終不能起極重煩惱作五逆罪及一闡提。是名性

行。解行者。菩薩摩訶薩發菩提心所修諸行。是名解行。性行菩

薩行性行時是菩薩行。十二行及如來行因雖是諸行因亦未得異行。

何況如來行亦未得因亦未得果亦未得淨。若得一行是名解行。是

名行如來行。亦未得如來行。未淨如來行。名為得解行淨。解行

以淨解行故得喜行淨喜行喜行淨故。得戒行淨戒行如是。乃至十

二行是名菩薩行。具足菩薩行淨菩薩行。已得如來行淨如來行。

喜行者。菩薩至心淨菩提心。是名喜行。戒行者。菩薩先淨性重

不毀遮重。以戒淨故修集世禪。是名慧行。乘於世道入四真諦修

三十七品。是名共助菩提行。修助菩提實見四諦。是名共諦行共

十二因緣行者。若觀四諦見一切苦從因緣生從因緣滅。是名共十

二因緣行。行行者。為助菩提懃行精進。是名行行。無相行者。

雖不見眾生相及菩提相。而修菩提不休不息。是名無相行。不漏

行者。為助菩提堅持禁戒。無有毀犯不休不息。是名不漏行。無

行行者。得阿耨多羅三藐三菩提已。為調伏眾生行不為菩提行。

是名無行行菩提行者。修集無相行。是名菩提行。不分別法界行

名菩提行。無礙行者。修集無分別法界。為無量眾生演說正法。

令修阿耨多羅三藐三菩提。若一生若現身。是名無上行。行無上

行次第得阿耨多羅三藐三菩提已作一切佛事。是名如來行具足性

行。菩薩摩訶薩定得十二行具足解行。菩薩摩訶薩斷漏麁相具足

喜行。菩薩摩訶薩不退轉如喜行。乃至菩薩行亦如是。菩薩摩訶

薩行性行時。不見一切諸法相貌。乃至菩薩行亦復如是。菩薩行

性行時。不求善法及善法果。乃至菩薩行亦復如是。菩薩摩訶薩



 47 

行性行時得大智力。乃至菩薩行亦復如是。菩薩摩訶薩行性行時

斷五怖畏。一者不活畏。二者惡名畏。三者死畏。四者惡道畏。

五者大眾畏。時時猶有身口意惡業。時時生貪念於五欲。於己有

物時時慳惜。時時隨他不自決定。或時不能觀佛法僧實與不實。

諸佛菩薩不可思議。不求因不求果。不求多不求少。於得不得不

生憂喜。行非方便行不行方便行。少有聞慧時時忘失。具足苦不

利智。少念阿耨多羅三藐三菩提不懃精進。不得甚深信解之心。

見色聲香味觸時心生顛倒。捨身他世忘失正念。或時得慧。或時

失慧。不能善知隨宜方便調伏眾生。或說法時不能善解文字句義。

聞者或受或有不受。如闇射人或中不中。發菩提心或退不退。或

毀菩薩所受禁戒。或欲自樂不為眾生。或觀菩薩所有果報及福德

果。聞深法時。或時驚怖。或時歡喜。或時深信。或時生疑不能

修集慈悲之心。少施他樂生大歡喜知足之心。無菩薩相。無菩薩

莊嚴。自見其身去無上道遠不能至。心念大涅槃不識助菩提法名。

如是等相名性行菩薩。解行菩薩有三種忍。謂下中上。得下忍時

如是等相上。得中忍時如是等相中。得上忍時如是等相下。得喜

行時斷如是相一向是善。具足如是善法故。是名淨心。解行菩薩

雖有如是三忍心不清淨。何以故。行三忍時有下中上。不清淨故。

住喜行時悉斷諸惡。是故清淨。又住喜行時發阿耨多羅三藐三菩

提心。隨順他語。又自思惟。以是二緣其心堅固。是名淨願。離

於世法得出世果破眾生苦。勝於聲聞緣覺發願。菩薩摩訶薩一念

之願。能得無量無邊福德。如是願者無動無盡。不退不轉增長熾

盛。畢竟能得阿耨多羅三藐三菩提。是名真願。真願菩薩有四事。

一者誰發道心。二者因何發心。三者發心是何等性。四者發心有

何功德。發心之時有是四觀。誰發道心者。成就解行具善功德善

行菩提道。如是眾生發菩提心。因何發心者。具足莊嚴菩提之道

利益眾生。修阿耨多羅三藐三菩提無量之行。具足成就一切佛法

一切佛行。是名因緣。以是因緣發菩提心。一切發心莊嚴菩提。

一切修行菩提之事。隨一切智及一切佛事遠離凡夫。菩薩名字離

凡夫地入決定地。生佛種性得名佛子。定得阿耨多羅三藐三菩提

得大喜心。遠離貪心妬心瞋心。為他演說菩提之道。具足莊嚴一



 48 

切佛法佛事佛行。獲得喜心受寂靜樂。遠離煩惱身受安樂。成就

具足清淨善法。近阿耨多羅三藐三菩提。至心淨心為向菩薩。離

一切怖得大喜心。深發菩提心遠離五恐怖。修習無我相了知無我

無我所。以觀無我無我所故不貪於身。是故得離不活怖畏。不求

他物乃至一錢常作是願。云何當令是諸眾生得大利益。是故得離

惡名怖畏遠離我見。離我見故不見有我。是故得離死畏。至心了

知。我捨身已常與諸佛菩薩共行。是故得離惡道怖畏。我今至心

求出世法。是故得離大眾怖畏。菩薩遠離如是畏已。亦得遠離聞

深義畏。離一切慢惱害惡心。離世喜心得清淨心。得不壞心。得

廣大心。得不共心。得如是等心故懃行精進。至心念阿耨多羅三

藐三菩提故。以至心信故精懃修集助菩提法。是名喜行。以住喜

行心得清淨。心清淨故至心常念供養如來。常念護法念增長法。

至心專念調伏眾生。住佛世界親近諸佛。至心聽法淨佛國土。常

念親近共佛菩薩善知識行。為利眾生得阿耨多羅三藐三菩提而作

佛事。未得阿耨多羅三藐三菩提時常作是願。是名大願。如是等

無量百千願。名為善願。作是願已於現在世懃修精進。為淨喜行

故。修集十法。信一切佛法故。因十二因緣眾生受苦。為苦眾生

得解脫故修集悲心。為施眾生安樂之事修集慈心。為破眾生苦惱

事故不惜身命。不惜身命故捨內外物。為利眾生受苦不悔。心不

悔故能知一切世典方術。知世典故能知眾生下中上異。隨下中上

具足慚愧。修如是事其心不退。得勇健力受他財物。能以供養佛

法僧寶。是名十法。十法者。一者信。二者悲。三者慈。四者施。

五者不愁。六者了知世典。七者隨順世間。八者慚。九者愧。十

者健。菩薩摩訶薩修是十法。為持戒故。行於九法觀察道果。功

德過患知已則能修集於道。至心受持過一切行。得阿耨多羅三藐

三菩提。能度眾生於生死海。能教眾生行諸善行。菩薩爾時住喜

行時見無量佛。如菩薩藏所說見聞。復知十方無量世界有無量名

有無量佛。知已至心求見能見。是名善願。又復作願。願我常生

諸佛世界隨願往生。是名善願。以得往生諸佛世界。隨力供養佛

法僧寶。聽法受持如法而住。所修善法一切迴向阿耨多羅三藐三

菩提。以四攝法攝取眾生。是故善法增長熾盛。供養三寶攝取眾



 49 

生。於無量劫淨於身心。如數鍊金其色倍明。菩薩之心亦復如是。

其心淨故善法則淨。菩薩摩訶薩受人身時。作轉輪王王四天下。

隨意自在遠離慳貪。亦破眾生所有慳貪。以四攝法攝取眾生。所

作善法若多若少。悉以迴向阿耨多羅三藐三菩提。願令眾生一切

悉得無上道利。爾時菩薩以懃精進捨家為道。於一念中能具百種

三昧。一念中見百世界佛。亦知百佛所行之處。亦能振動百佛世

界。其身能過百佛世界。光明遍滿百佛世界。神通能變一身為百。

化百眾生了知去來各百劫事。入百法門陰入界門。各知百數能示

百人。以為眷屬悉得神通。菩薩摩訶薩住喜行時。能作如是神通

等事。以願力故。是故菩薩發願不可思議。喜行菩薩有六發心。

一者發於善願懃精進故。二者行淨故。三者為得異行故。四者淨

善根故。五者為善有故。六者不可思議故。喜行者。如十住中歡

喜地說。利他故名地。自利故名行。戒行菩薩有何等相。喜行菩

薩所有功德。戒行菩薩悉以具足。有十淨心。一者心淨盡敬奉事

諸師和上耆舊宿德不生欺誑。二者心淨見同法菩薩先意軟語。三

者心淨勝於一切煩惱魔業。四者心淨見一切行多諸過咎。五者心

淨見涅槃功德。六者心淨修集一切助菩提法。七者心淨為助菩提

修集寂靜。八者心淨不為世法之所染污。九者心淨離聲聞乘樂念

大乘。十者心淨常念利益一切眾生。是名十種淨心。以具如是十

淨心故名戒地行。戒地行時具足性戒。共邪業戒不受不念不生歡

喜。輕戒不毀。況中上戒。具十善法知善不善。善業惡業。善有

惡有。是乘非乘。若因若果。悉了了知。了了知故自行十善。復

教眾生令行十善。若諸眾生惡業因緣受於苦行。心生憐愍修集大

悲。為破眾生所受苦故。戒行菩薩身寂靜心寂靜。身心寂靜。猶

如真金得迦私婆藥入火則淨。菩薩善心所修善法亦復如是。菩薩

摩訶薩住戒行時。若生世間作轉輪王王四天下。能轉眾生毀戒惡

業。安置眾生善法戒中。餘如初說。亦如十住離垢地說。遠離一

切毀戒垢。故名離垢地。教菩薩戒故名曰戒行。淨地戒行義無差

別。慧行菩薩有何等相。慧行菩薩得十淨心。作如是觀。我十淨

心不退不轉。我於一切有漏之法心不甘樂。我於漏法樂憙修集對

治法門。於是對治不退不轉。一切有漏煩惱魔業悉不見勝。以修



 50 

集故不生捨心。我甚甘樂佛菩薩行。為佛菩提修諸苦行不生厭悔。

我今至心專念大乘。常欲利益一切眾生。慧行菩薩觀一切行有無

量苦行。作是觀已不染諸行。觀佛功德及以智慧無量福行。至心

念佛所有功德得大信心。為破眾生苦惱事故。修集悲心善思方便。

為令眾生得解脫故。為解脫故觀於對治。得對治故觀善三昧。樂

聞菩薩法藏經典。既得聞已懃修精進。為聽法故不惜身命。內外

財物供養父母和上師長耆舊有德。為諸眾生多受眾苦。若得受聞

菩薩法藏一字一句一偈一義。其心歡喜。勝得三千大千世界滿中

珍寶。勝得釋身魔梵天身轉輪王身。若聞說言我有一字一句一偈

一義是佛所說。若能受苦投大火坑乃當與汝。菩薩聞已歡喜樂受。

即作是言。假使三千大千世界滿中猛火。於無量劫尚以身處。況

於小火。菩薩爾時懃精進故。作是思惟。若得真義則能利益。無

上佛法非以字句能利益也。為解真義故。修世四禪四無色定四無

量心及五神通。以修定故願生欲界。修助菩提利益眾生。雖生欲

界無欲界結。先斷貪欲瞋恚愚癡。猶如真金數被鍊治終無損減。

修淨善根故得帝釋勝身。為樂欲者壞貪欲故。令得思惟諸善法故。

為令眾生真實能知行界眾生界故。為苦眾生令得解脫知善方便故。

為供養父母和上師長福德人故。為令眾生如法住故。為得禪定善

三昧神通故。如十住明地中說。如十住明地慧行亦爾無有差別。

助菩提行菩薩有何等相。慧行菩薩有十法如先說。住如是法心不

可壞。修集智慧能為眾生演說正法為令調熟。已得熟者為說解脫

生佛種性。修三十七品及善方便故。遠離我見及以斷見斷諸煩惱。

得忍心軟心。善心淨。無量行心知恩念恩。具足無量清淨善法。

懃加精進修作上地一切善業。了知法界及眾生界。一切惡人魔及

眷屬。不能移轉沮壞其心。餘如上說。猶如工匠作金瓔珞。為令

眾生受歡喜樂。菩薩善法亦復如是。不為聲聞辟支佛等之所傾動。

生夜摩天破諸眾生所有我見。是名菩薩助菩提行。為欲修集利智

慧故。修集三十七品破一切見一切漏故。遮一切業故。增長善法

故令地清淨故。菩薩修集助菩提行。如十住中炎地所說。助菩提

行亦復如是等無差別。自利名地利他名行。諦行菩薩先得十清淨

法。以大淨故名共諦行。諦行菩薩見無量世界無量諸佛。觀四真



 51 

諦有十行。若說苦。何故說。何因緣說云何說。誰所說。如是等

能真實知。集滅道亦如是。作是觀時知諦方便。觀一切苦一切諦

過患功德。為諸眾生增長悲心。知諸眾生去來世業。了知世諦知

受邪法。為邪法者說於解脫。知莊嚴事。具足念心具足慧心。種

種方便以調眾生。解了一切世間方術。為化眾生破種種苦。為得

阿耨多羅三藐三菩提故。能施眾生所須之物。能破眾生貧窮困苦。

知處非處破邪祠祀。不受倒解菩薩藏義說真實道。餘如上說。譬

如真金眾寶廁填價直無量。菩薩摩訶薩亦復如是。所有善法勝於

聲聞辟支佛等下地菩薩慧行菩薩如日月光無能毀翳。毘嵐大風不

能移動。菩薩摩訶薩所有智慧亦復如是。一切聲聞辟支佛等所不

能動。不為世法之所破壞。捨身往生兜術天上。得大自在破壞邪

法。成就無量億數福德具足如是菩薩智慧為淨眾生故。為知真諦

方便說故。為觀生死有大苦故。為欲增長大悲心故。為欲具足功

德智慧二莊嚴故。為發善願故。為令念心施心慧心轉增長故。為

欲思惟諸善法故。為欲調伏行眾生故。為教世法出世法方便故為

淨善根故。餘如上說。如十住中難勝地說。諦行亦爾無有差別。

共十二因緣行菩薩如先說。菩薩摩訶薩住共十二因緣行時觀一切

法第一義相。第一義相者。即諸法無相。一切諸法不可說故。名

之無相。無相者無生滅相。是故諸法無生無滅。無生無滅故見無

生平等。無始終平等。有無平等。無取無捨平等。如幻平等。無

性平等。無有無無平等。菩薩住是諸平等已增長大悲。至心專念

菩提之法。了知世間出滅之處。知十二因緣。知從緣生法。知從

十二因緣出生三解脫門。所謂空無相願。修集三解脫門故。永斷

我我所相作相受相。是名第一義。為眾生故真實思惟。煩惱和合

因緣不牢。因緣不牢有為危脆。是故無我無我所。成就具足無量

眾苦。我能壞散有為之法。雖能壞散不應永滅。我護有為為眾生

故。作是觀時即得無礙慧行。以知無礙智慧行故。於一切世中行

無罣礙。以得無礙智慧行故。是名攝取第七地忍。修助菩提共有

為行。不樂永滅有為之法。雖不永滅亦不染著。菩薩爾時修是方

便。即得萬空三昧門。如萬空門無相無願亦復如是。以修三萬三

昧門故。一切邪見外道聲聞緣覺諸魔眷屬。不能移轉傾動沮壞。



 52 

餘如上說。猶如帝釋轉輪聖王。所著金冠雜寶廁填。諸天世人之

所樂見。菩薩智慧亦復如是。亦為諸佛及諸菩薩之所樂見。如日

月光諸明中勝。菩薩智慧亦復如是。菩薩摩訶薩住十二因緣行為

令眾生見法平等。為知十二因緣得解脫故。得三解脫門故。破壞

一切諸邪相故。方便教化轉生死故。得無礙智慧故。得無礙智慧

行故。得無量三昧門故。不破不動故。增長善法故。清淨諸有故。

餘如十住現前地說。十住中說此之所說等無差別。行行菩薩有何

等相。菩薩得助菩提行時。具足能得無量三昧。有共世間不共世

間。以具足故入第七行。菩薩爾時於世法中。得大自在至心念慈。

功德莊嚴菩提莊嚴悉得增長菩薩所得助菩提法。不與聲聞辟支佛

共。知法界眾生界世界界。知佛身心。爾時具足如是功德。知佛

境界。無相無業無有覺知。見無量佛土。若行若住若坐若臥。於

一切行不失道心。菩薩爾時一一念中增長一切十波羅蜜。具足成

就助菩提法。菩薩住喜行時發願因緣。住第二行遠離一切毀戒因

緣。住第三行善願增長得法光明。住第四行離一切障道因緣。住

第五行離世學障。住第六行得入深義。令此七法增長趣向一切佛

法。具足增長助菩提法。是故菩薩次第當得第八淨行。畢竟淨故

名為淨行。七行雜故不名淨行。住此行時斷諸煩惱。亦不與俱又

不名離。煩惱不起不得名俱。未得佛故不得名離。三業清淨了知

一切世術方便。能為三千大千世界人天之師。唯除八地。三千大

千世界眾生心無與等。亦除八地。自在入出無量法門。永離聲聞

辟支佛道。是名清淨身口意業。亦修集道無有厭足。能得阿耨多

羅三藐三菩提。為眾生故說有為法。離身口意一切相貌。得深法

忍不生不滅。行六行時入滅盡定。今此行中雖念念滅不取涅槃。

是名不可思議。雖共一切眾生行菩提行。不為世法之所染污。餘

如上說。修三解脫調伏眾生。不令住於聲聞緣覺。調伏眾生離五

欲樂斷諸邪見。修集是時善法增長。無能破壞動轉其心。譬如真

金廁填眾寶價直無量。菩薩功德亦復如是。無量無邊不可稱計。

又如日光一切眾生不能思議。菩薩慧光亦復如是。菩薩摩訶薩修

集此行。為令眾生得無量億諸三昧故。破壞一切取相心故。得善

方便修集道故。見佛世界得解脫故。能入甚深諸法門故。具足得



 53 

助菩提法故。永斷淨法不淨法故。具足莊嚴菩提道故。淨心業故。

了知一切世方術故得無量法門及諸三昧。不與聲聞緣覺共故。餘

如十住遠行地說。遠行地行義無差別。無相行菩薩有何等相。菩

薩摩訶薩住初行時。得十行法知諸法義。及知三世不出不滅。過

去不出未來不滅現在無相。無因緣故不出不滅。是故第一義相不

可宣說。不可說法可說流布。雖可流布實無有性。性無相故無因

無果。然不可說性不可說無。何以故。以可說故。若可說性是有

相者。是名邪相。若是有物不可說者。是則無有初中後異。以是

故一切時中煩惱不行。入正法界無有思惟。心得平等離疑網故。

具足如是十種智已入第八行。菩薩摩訶薩住此行時。即得寂靜無

生法忍。復有四求求一切法。有四真智知一切法。以求知故能斷

一切諸邪業等。斷邪業故見諸煩惱更不復生。何以故。過去故。

又見一切煩惱不滅。何以故。無生因故。現在不起諸結煩惱。不

集因故。四求如真實品說。四真實智如解行中說。此行名為寂靜

法忍。是故菩薩得無生忍。得無生忍故得甚深菩薩行。住深行時

行無相行。若有過患及微細相。今悉遠離。是故此行名為寂靜。

住深行已樂住法流。無量諸佛勸發慰喻。以勸發故起入法門。得

法門故得十心自在。如上所說。得自在故。欲久近住隨意即能。

欲入何定隨意即入。欲行何行隨意修行於一念中隨所須物即能得

之。若欲了知世間方便即能了知。欲生諸有隨意往生。欲示神足

隨意能現。欲立誓願隨意能得。欲作解觀隨意成就。欲知法界即

能知之。欲知文字知辭知句知法處非法處即能知之。是名自在八

行功德。於念念中常見諸佛。餘如上說。金喻日喻亦復如是。菩

薩摩訶薩住此行時。為破眾生所著相故。為真實見第一義故。得

真實慧故。得寂靜無生忍故。知甚深行故。住法流故。入佛法門

故。入不可思議法門故。於佛法中心不可壞不傾動故。得無量神

足故。得十種自在故。得十種自在功德故。寂靜善根故。於一切

有自在往生故。餘法如十住中不動地說。不動地此行無有差別。

四無礙行菩薩有何等相。菩薩摩訶薩行甚深行無有厭足。修無上

慧具足一切法。為眾生說了知法界。法界者。所謂煩惱垢淨。誰

垢誰淨了了而知。說如是等法名大法師。名曰成就無量陀羅尼。



 54 

知方便說辭義無盡。受法持法。隨眾生念而為說之。非時不說隨

樂而說是名菩薩四無礙智行。餘功德如先說。菩薩摩訶薩住於此

行。為諸眾生入寂靜故。為諸眾生知法界故。為諸眾生不可思議

大法師故。為增長善法故。廣說如十住中善慧地所說。為施眾生

安隱樂故。菩薩摩訶薩住無礙行中。與善慧地義等無差別。住菩

薩行菩薩有何等相。菩薩摩訶薩淨無礙行。欲為法王入淨三昧故。

欲具一切智。最後所得三昧法門與。諸佛共同。佛一坐行一切行

知一切法。知解脫方便。知佛行處。知無量解脫陀羅尼門。知大

憶念。知大神通善根寂靜。知淨諸有。餘如十住法雲地說。具足

菩薩莊嚴菩提道菩薩行法雲地。與諸佛共得菩提已。施於眾生無

量法雨。如是法雨能淹一切煩惱塵埃。生法種芽善芽增長成熟善

根。是故此地名為法雲。以是義故名菩薩行。若說後地功德先地

所無。修一一行要經無量那由他劫乃得具足三阿僧祇大劫得一切

行。初阿僧祇大劫得解行。過解行已。第二大阿僧祇劫得喜行得

喜行時亦行無相行。過無相行已。第三阿僧祇大劫得無行無相行

是名菩薩得決定行。過無行無相行得無礙智行。過無礙智行得菩

薩行。阿僧祇有二種。一者大劫不可數名阿僧祇。二者中劫不可

數名阿僧祇。菩薩修行即是大劫阿僧祇也。若有菩薩懃精進者。

能轉無量中劫不能轉大劫。菩薩摩訶薩修集如是行。能壞煩惱障

及智慧障。無相行時斷一切煩惱相。後行時永斷習氣。是名如來

行。智障有三。一者皮。二者膚。三者骨。得喜行時已斷皮障。

得無相行能斷膚障。得如來行能斷骨障。具足如是等行得十一淨。

初行得性淨。第二行得解淨。第三行得心淨。第四行得戒淨。第

五行得願淨。第六第七第八行得智莊嚴淨。第九行具菩提莊嚴淨。

第十行真實智淨。第十一無礙智淨。第十二一切智淨。第十三習

氣淨。第一第二行聞菩薩藏便得信心。第三行至心立願修集餘行。

第四第五第六行了知法相。第七乃至第十三寂靜一切行因果畢竟

行。聲聞亦有十二種行。有聲聞性是名初行。若得世間第一法名

第二行。得苦法忍名第三行。得四信心戒得清淨名第四行若如戒

住法得增長名第五行。若觀四諦名第六第七第八行。修集無相三



 55 

昧名第九行。具足成就三三昧故名第十行獲得解脫名十一行。阿

羅漢果名十二行。 

◎  

◎畢竟地生品第一 

菩薩生有五種一切。一切行一切菩薩淨。為令眾生安隱樂故。

一者為離苦有。二者隨心行有。三者勝有。四者自在有。五者菩

薩後有。遠離苦有者。菩薩若見眾生飢渴苦惱遭荒穀貴。爾時菩

薩以願力故。受大魚身無量由旬以施眾生。眾生食已飢渴得除。

以願力故身轉增大。若有惡世一切眾生。四百四病同時發作。菩

薩爾時以大願力作大醫王。能令眾生遠離病苦。若有惡世兵甲競

起眾生恐怖。地主諍國不知厭足菩薩爾時為大法王有大力勢。以

善方便和合二敵。以軟語故壞其惡心。不打不罰不閉不繫。不斷

其命劫其財寶。等視眾生猶如一子憐愍眾生。若有邪見為供養天

造作邪業。菩薩為破如是邪見示受鬼身。現夢教言。汝今不應殺

羊祠祀。是故菩薩為破眾生諸苦惱故示受諸有。是名離苦有。隨

心行有者。菩薩摩訶薩以願力故。示受畜生種種諸身為破畜生諸

惡業故。作惡鬼身作惡人身。又作邪見婆羅門身。或復示作貪五

欲身。先隨其心示受諸有。為令眾生離惡業故。雖受有身不作惡

業。若彼作時自終不造。眾生見已亦效不作。以善方便破壞眾生

所有惡業是名隨心行有。勝有者。菩薩生時勝諸眾生。若姓若色

若命若果報。果報如自利利他品說。是名勝有自在有者。修初喜

行至十二行。菩薩爾時所示受身。名為自在。自在者即是願力。

從性地乃至十二行。受轉輪王身自在天身。乃至阿迦尼吒天身。

及過阿迦尼吒一切諸有。於諸有中得無上身。以願力業力故。是

名自在有。菩薩後有者。菩薩最後身名菩薩有。具足成就莊嚴菩

提。若生婆羅門種。若生剎利種。得阿耨多羅三藐三菩提作一切

佛事。是名菩薩後有。過去菩薩摩訶薩亦受如是五有。現在未來

諸菩薩等亦復如是。因是五有得阿耨多羅三藐三菩提果。若有菩

薩修行示受是五有者。即得阿耨多羅三藐三菩提。 

◎  



 56 

菩薩善戒經卷第八 

 

菩薩善戒經卷第九 

宋罽賓三藏求那跋摩譯   

◎畢竟地攝取品第二 

菩薩摩訶薩修一切行時有六事善攝眾生。一者至心攝取。二

者增益攝取。三者取攝取。四者究竟攝取。五者不畢竟攝取。六

者後攝取。菩薩摩訶薩初發心時。攝取眾生如父母兄弟妻子眷屬。

至心繫念方便攝取。云何能施眾生安樂。作是願時隨力施與。是

名菩薩至心攝取。菩薩摩訶薩雖於父母兄弟妻子眷屬中。勝心無

憍慢倍增供養。若為國王於說眷屬。亦復如是。增益者。破壞惡

法教以善法。隨時禮拜讚歎供養。施以衣食所須之物。知恩報恩

瞻病授藥。於諸僕使不作賤想如兄弟想。若見有罪堪忍含受。言

當柔軟無有麁獷。若為國主於諸眷屬不加苦痛。不斷其命。遠離

刑罰正法治國。隨本種姓所有分界。於他國土不生貪奪。任力養

民作一子想。所有之物與眷屬共。所言誠實柔軟不麁離於慳貪。

是名菩薩增益攝取。菩薩摩訶薩攝取諸眾生有二因緣。一者財施。

二者法施。以財施故破於貧窮。以法施故破於邪見。於諸眾生其

心平等。不作法慳不作師相憍慢之想。不求恩報不求供養。若有

求福來供養者亦不遮止。為令福德莊嚴增長故。若有修集善法持

戒精進之者。瞻視供養親為執使。不解義者為解說義。已解義者

說令增長。若有疑網為說深義能令除斷。苦樂同彼心無增減。有

犯罪者以善方便教令懺悔。有時呵責有時讚歎。見病苦者瞻視不

捨。善以方便為除所患。若有眾生下色下進下念下智心不輕慢。

隨時為說正心因緣。見愁苦者說法慰喻。善自思惟不信他語。無

能動者。若得所施與眾同等。修集悲心具足成就。或見正命先意

問訊。遠離惡心常修善法。終不放逸遠離懈怠。常作是願。云何

當令我之福德等與一切。菩薩摩訶薩非一切時行取攝取。有利之

時爾乃攝取。是名菩薩取攝取。若諸眾生諸根闇鈍。善根難熟則

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=1648&B=T&V=30&S=1582&J=8&P=&869276.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=1648&B=T&V=30&S=1582&J=8&P=&869276.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=1648&B=T&V=30&S=1582&J=8&P=&869276.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=1648&B=T&V=30&S=1582&J=8&P=&869276.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=1648&B=T&V=30&S=1582&J=8&P=&869276.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=1648&B=T&V=30&S=1582&J=9&P=&869277.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=1648&B=T&V=30&S=1582&J=9&P=&869277.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=1648&B=T&V=30&S=1582&J=9&P=&869277.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=1648&B=T&V=30&S=1582&J=9&P=&869277.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=1648&B=T&V=30&S=1582&J=9&P=&869277.htm%230_2


 57 

久遠攝取。何以故。究竟當有清淨心故。若中根中熟則不久遠。

何以故。以不久遠得淨心故。若有利根易熟上熟易淨易調。是名

菩薩後有攝取。是名菩薩六攝取正法攝取菩薩摩訶薩以此六攝攝

取三世一切眾生。過去未來現在菩薩攝取眾生。悉皆不離如是六

攝。菩薩摩訶薩攝眾生時有十二難事。菩薩摩訶薩知無我無我所

無有眾生。而為眾生修集苦行。是名一難。為調他故而行呵責。

亦自護戒不令毀傷。是名二難。所有物少乞者甚多。是名三難。

菩薩一身繫屬多人趨走給使。是名四難。放逸諸天同彼受身。而

其內心初無放逸。是名五難。常為一切眾生作使。自於禁戒無所

毀失。是名六難。常與貪欲恚癡慳悋諂曲姦偽惡人共住不隨彼行。

是名七難。了知生死多諸過患而不捨之。是名八難。一切煩惱生

死多過。捨命之時心未清淨。雖未清淨不失正念。是名九難。未

得淨心能以己身所愛之物妻子眷屬而以施人。是名十難。眾生異

心境界不同。或時軟語或時行捨。是名十一難。終不放逸不斷煩

惱。名十二難。菩薩摩訶薩於諸眾生不作輕重。或時作輕。或時

作重。或觀境界。或作健心。或時立願。或不放逸。或修智慧或

修柔軟。或行呵責。或時行捨。或懃精進。或時懈怠。或作方便。

菩薩摩訶薩作如是學。於十二難處心不憂悔。既能自護又能利

他。 

畢竟地畢竟品第三 

菩薩摩訶薩修十二行有七地。六是菩薩地。餘一地聲聞菩薩

共。一者性地。二者解地。三者淨心地。四者持地。五者定地。

六者定行地。七者畢竟地。是名七地。性行解行各為一地。喜行

名為淨心地。戒行慧行無相行合為持地。無行無相行名為定地。

無礙智行名為定行地。如來行名畢竟地畢竟地後當廣說。菩薩從

下地入淨心地時。云何能斷三惡道苦。菩薩修集世俗漏禪。修漏

禪已得世淨禪。修淨禪已即得解地。莊嚴菩提修集一百一十種悲。

以修悲故於眾生中即得悲心。得悲心故樂三惡道如己舍宅。菩薩

自觀住三惡道。莊嚴菩提時為眾生故受大苦惱。若我淨心有勢力

者。願令眾生所有苦惱悉集我身。善立大願。以善願力世淨禪故。

遠離身心煩惱習氣。離習氣故轉四大身。四大既轉。因世淨禪故



 58 

不到三惡。是故菩薩斷三惡道苦。過解地已入於淨地。餘功德如

行品中十淨心說。此十淨法有十對治。不作心。不發心。不受菩

薩戒。不信心。惡心。不修集悲。瞋心。憂悔心。不慈心。放逸

心。所言麁獷貪惜身命不隨世間。嬾墮懈怠無漸無愧。苦惱逼身

疑網怯弱。不能供養佛法僧寶。如是等對治不淨。是十淨中。初

三法者清淨其心。後七法者淨於莊嚴。菩薩摩訶薩信於菩提及菩

提道。信菩提道故。見苦眾生生大慈心。生慈心故即作是願。願

我救濟如是等苦。以憐愍故捨身惠施無所貪惜。為利眾生心無憂

悔。心不悔故知世方術。知世方術故善知時節隨眾生心。以知時

故名知世間。以智力故客煩惱來深生慚愧。以慚愧故令彼煩惱不

得自在。是名勇健。以勇健故無有放逸。不放逸故修集善法。集

善法故受菩薩戒。受菩薩戒故供養三寶。供養三寶故其心清淨是

名淨地。 

畢竟地行品第四 

菩薩摩訶薩住於解地乃至菩薩地有四行。一者波羅蜜行。二

者菩提行。三者神通行。四者熟眾生行。波羅蜜行者。六波羅蜜

如先說。方便波羅蜜願波羅蜜力波羅蜜智波羅蜜。是十波羅蜜是

名波羅蜜行。善方便有十二種如先說。是名方便波羅蜜。願有五

種如先說。是名願波羅蜜。十力莊嚴淨是名力波羅蜜。知一切法

是處非處名智波羅蜜。知世諦故名智波羅蜜。知第一義諦名般若

波羅蜜。復次無量智者名方便波羅蜜。求勝勝智名願波羅蜜。不

為四魔之所障故名力波羅蜜。能知諸法真實性故名智波羅蜜。四

念處乃至八正道分四求四真智如先說。是名菩提行神通。如不可

思議品說。六通如先說。是名神通行。二無量調伏無量方便無量

如先說。是名熟行。菩薩摩訶薩如是四行攝一切行。菩薩摩訶薩

無量阿僧祇。究竟具足淨諸善法。勝諸聲聞辟支佛等。畢竟攝取

菩提道果。畢竟能得阿耨多羅三藐三菩提故。是名十波羅蜜。若

說次第則有三事。一者對治故。二者生故。三者得果故。對於善

法有六事。一者慳貪。二者惡業。三者恚心。四者懈怠。五者亂

心。六者愚癡。以是六法因緣故。不得阿耨多羅三藐三菩提。為

壞六法故說六波羅蜜。檀波羅蜜乃至般若波羅蜜。六波羅蜜則攝



 59 

四波羅蜜。是名對治。生者。菩薩摩訶薩捨於一切世俗之物出家

學道。是名檀波羅蜜。既出家已受菩薩戒。是名尸羅波羅蜜。以

護戒故雖有罵打默受不報。是名羼提波羅蜜。戒既清淨懃修善法。

是名毘梨耶波羅蜜。以精進故五根調伏。是名禪波羅蜜五根既調

知真法界。是名般若波羅蜜。是名為生。果報者。菩薩現在修施

等善法。若捨身已外得大財內得五具足。五具足者。生人天中得

壽色力安樂辯才。是名施果。以施因緣修集善法。心無嫉妬忍眾

罪過。是名具足第二果報。以施因緣若作世事及出世事心無厭悔。

是名第三果報。以施因緣其心柔軟無有錯亂是名第四果報。以施

因緣了了能知此是福田此非福田。知是可施是不可施。善知方便

求財取財。是名第五果報。四波羅蜜攝六波羅蜜有三戒。一者隨

戒戒。二者隨心戒三者隨智戒。菩薩尸波羅蜜名為隨戒戒。禪波

羅蜜名隨心戒。般若波羅蜜名隨智戒。離是三戒無菩薩戒。菩薩

三戒攝一切戒。菩薩有四事能利眾生。何等為四。一者為於菩提

修集善法。二者先以真智知諸法義。三者增長善法。四者熟眾生

根。如是四事菩薩能大利益眾生。若有說言。離是四事能利眾生

者。無有是處。 

畢竟地三十二相八十種好品第五 

十三如來行者。名為畢竟佛地。畢竟佛地者。有百四十不共

之法。所謂三十二相八十種好。四一切行淨。十力四無所畏。三

念處。三不護大悲。常不忘失。斷煩惱習一切智是名百四十不共

法。三十二相者。一者足下平。二者足下千輻輪。三者指纖長。

四者足跟𦟛滿。五者指網縵。六者手足柔軟。七者𦟛𨄔腸如伊尼

延鹿王。八者踝骨不現。九者平住手摩膝。十者藏相如象馬王。

十一者身圓滿足如尼拘陀樹。十二者身毛上靡。十三者一一毛右

旋。十四者身真金色。十五者常光面各一尋。十六者皮膚細軟塵

垢不著。十七者七處滿。十八者上身如師子。十九者臂肘𦟛圓。

二十者缺骨平滿。二十一者得身𦟛相。二十二者口四十齒。二十

三者齒密不疎。二十四者齒色白。二十五者頰車方如師子。二十

六者味中得上味。二十七者肉髻相。二十八者廣長舌。二十九者



 60 

梵音聲。三十者目紺青色。三十一者眼如牛王。三十二者眉間白

毫。 

八十種好者。二十指是名二十好。手足表裏八處平滿踝膝䏶

六處妙好手有三聚肩肘腕六處滿。腰奇中是名二好。臗及二尻是

名三好。馬藏二膊是三好。腰臍兩脅兩腋兩乳是名為八。腹胸脊

項是名六十。上下牙齒。上下脣齶。兩頰兩鬘。兩目兩肩。及鼻

二孔。額上兩肞。兩耳頭圓足。是名八十。 

菩薩摩訶薩住淨地已。以業力故雖得如是八十種好未大明淨。

道樹起時乃得明淨。不明淨時謂菩薩地行。莊嚴菩提有二種。一

近二遠。遠者。未得三十二相八十種好果報若得名近說三十二相

八十種好。為令眾生作善業故。眾生造作種種惡業。以惡業故得

種種惡果。是故如來說三十二相八十種好種種善業種種善果。眾

生聞已即得除破種種惡業。菩薩至心修持淨戒故得足下平。供養

父母和上師長有德之人。以是因緣得足下輪相。於諸眾生不生害

心無劫盜想。若見父母和上師長有德之人。遠出奉迎安施床坐。

恭敬禮拜破除憍慢。以是因緣得纖長指。具上三行得足跟𦟛滿。

以四攝法攝取眾生。以是因緣得指網縵。以好蘇油摩洗父母和上。

師長有德之人。以是因緣得手足柔軟。修集善法不知厭足。以是

因緣得𦟛腨腸。聞法歡喜樂為人說為法走使。以是因緣得踝骨不

現相。三業清淨瞻病施藥。破除憍慢飲食知足。以是因緣得平立

手摩膝相。見分離者善言和合。自修慚愧亦教人修。以是因緣得

馬藏相。自淨三業亦教人淨。若有眾生四大不調能為療治。以是

因緣得身圓相。聞法歡喜樂為人說。以是因緣得身毛上靡相。思

惟諸法甚深之義樂修善法。供養父母和上師長有德之人。若行道

路佛塔僧坊除去塼石荊棘不淨。以是因緣得身毛相。若以飲食瓔

珞施人除去瞋心。以是因緣獲得二相。一者金色。二者常光。以

何業緣得一一毛相。即此業緣得身細軟塵垢不著。常施眾生所須

之物。以是因緣得七處滿相。自破憍慢調柔其性。隨眾生心如法

而行。為除不善教以善法。以是因緣得上身如師子相。得肩圓相

缺骨平滿相。以何業緣得纖指相。即此業緣得身𦟛相。遠離兩舌

和合鬪諍。以是因緣得四十齒相齒密不疎相齒齊平相。修欲界慈。



 61 

以是因緣得白齒相。見有求者歡喜迎送。以是因緣得方頰車相。

等視眾生猶如一子。以是因緣得上味相。常施眾生無上法味。見

有忘者施其憶念。自持五戒轉以教人。修集悲心能大法施。以是

因緣得肉髻相廣長舌相。實語喜語法語軟語非時不語。以是因緣

得梵音聲相。修集悲心視諸眾生猶如父母。以是因緣獲得二相。

一者目紺青色。二者眼如牛王。見有德者稱實讚歎。以是因緣得

白毫相。三十二相雖復各各說其因緣。真因緣者持戒精進。何以

故。若不持戒能修精進。尚不得人身。況得三十二相。無見頂相

及肉髻相等無差別。復次凡所作事定心不悔。以是因緣得足下平

相。若至心作。以是因緣得千輻輪相。第二第三指網縵相。七處

滿相。細軟肩圓缺骨滿。身直廣長舌相。若常作者。以是因緣得

長指相平住摩膝相。常光一尋相齒密不疎相。若淨作者。以是因

緣獲得餘相。復次若於眾生生淳善心。以是因緣得手足柔軟膚體

細滑塵垢不著。次第修集時節修集。以是因緣得第二第三第四相。

憙修善法心無悔退。以是因緣得金色身。常光齒白眉間毫相。若

聞讚歎不生憍慢。覆藏善法不令人知。以是因緣得馬藏相。所修

善法迴向菩提。以是因緣得一一孔一毛相。身毛上靡口四十齒最

上味相懃精進故。以是因緣得方頰車上身如師子相。至心愛念一

切眾生如視一子。以是因緣得齒齊平紺青目牛王眼相。修集善法

不知厭足。以是因緣獲得餘相。菩薩摩訶薩住性行時。修三十二

相業。住淨行時雖有如是三十二相。相不具足未得明淨。住十三

行爾乃了了明顯具足一切佛法。雖無量相眾生不同。有下中上不

可思議。是故佛說三十二相。一切眾生所有功德和合集聚。正與

如來一毛相等。一切毛孔所有功德和合集聚乃成一好。合集眾好

所有功德。增至百倍乃成一相。唯除白毫無見頂相。合集其餘一

切諸相。增至千倍成是二相。和合集聚三十二相八十種好所有功

德增至千萬億倍乃成如來深遠䗍音。其聲聞于無量無邊諸佛世界。

如來成就如是等無量無邊功德。以是義故。如來世尊名為無上。

所行之法名無上行。三十二相八十種好有三種無量。一者三劫無

量。二者修善無量。三者利益眾生無量。是故說言如來成就無量

功德。 



 62 

畢竟地住品第六 

菩薩四淨者。一者身淨。二者緣淨。三者心淨。四者智淨。

永斷習氣得清淨器。成阿耨多羅三藐三菩提。身得自在生滅自由。

是名身淨。神通自在名為緣淨。修集善法心離煩惱。是名心淨。

知一切法無有罣礙。得自在智知一切法行。是名智淨。菩薩以是

四清淨法獲得十力。何等為十。一者知是處非處力。二者知諸業

力。三者知諸禪定解脫力。四者知諸根利鈍力。五者知諸眾生解

力。六者知眾生界力。七者知至處道力。八者知過去世力。九者

天眼力十者漏盡力。如來所說真實無二。是故名為多陀阿伽度。

若說善果及不善果真實因緣真實體真實性真實住真實生。是名是

處善不善果非因作因。是名非處破憍慢智。名真實智。名一切智。

名無礙智。名為淨智。名離慢智。數次第故名第一力。無有上故

名一切行。利益眾生破壞諸魔故名為力。真實莊嚴得自在故名為

具足。能破一切諸恐怖故名為涅槃。因八正道因破諸苦故名為無

上。如法住故名為真實。自得淨法憐愍眾生而為演說故名為梵輪。

梵輪者名為如來。如來者名為清涼。清涼者名之為戒。受持淨戒

如戒而說。是名清淨正說實說利益而說廣大說無礙說一切說畢竟

說無上說無漏說無為說外說現前說。是故名為大師子吼。說善力

方便。說真實因。以真實因緣得真實果。所謂人天及無上果。無

上果故名為無上。若作業已增長得果。名為過去。有作業已未受

果報。亦名過去。未作業欲作。未得果欲得。是名未來。已作之

業未得果報。受果之業已滅過去。是名現在。去來現在業有三種。

謂身口意果。身口意果。何處造作身口意善業。是處得果。何處

造作身口意惡業。是處得果。是名是處。純善之業不得惡果。是

名非處。不善惡業不得善果。是名非處。人業不受地獄果報。是

名非處。地獄之業不受人報。是名非處。唯除能修身戒心慧令地

獄報人中輕受。以相似故名地獄報。人中輕受故名人果。是名是

處非處。四禪八解脫。如是等法自在修得。以自在故。是故如來

常在三昧。說法之時。 

梵天王等。唯聞音聲不見形貌。如是等禪定解脫有二種煩惱。

謂未得欲得憂。已得退失憂。如來已斷如是二憂得大自在。知諸



 63 

眾生一切心想。雖得了知心不貪著不生歡樂。修集具足欲得便得。

大得易得。得已不退。是名第三禪定解脫力。知信等五根有上中

下。從聞生者。正思惟生者。是名根力。知上中下欲。是名解力。

知種種性聲聞性緣覺性如來性眾生貪性乃至八萬四千煩惱性。是

名第五力。知因煩惱獲得種種世界之身。是名第六力。知諸煩惱

各有對治。知一切有亦各有對。知破一切惡邪見對。是名至處道

力。了知四方種種眾生種種名字。過去眾生念八事。一名。二生。

三姓。四食。五受苦樂。六壽。七住。八者命終。復念六事。一

者名字。二者剎利等姓。三者親族父母。四者飲食。五者貧富。

六者壽夭。是名第八力天行名為四禪。得四禪果故名為天眼。具

足獲得淳善果故名為清淨。明不同故名過人眼。有欲界天眼。雖

復名同以不淨故不名天眼。天眼知者見眾生墮。墮者名天。復有

墮者名為人死。生名中陰。中陰有二種。一者善。二者不善。不

善中陰色如黑𣯫褐。夜闇之時淨眼乃見。清淨天眼見中陰色亦復

如是。善中陰色如婆羅㮈女衣。明月之時淨眼乃見。清淨天眼見

中陰色亦復如是。黑色者名下行眾生。白色者名上行眾生。身口

意惡業因緣故名為下行。身口意善業因緣故名為上行。惡業者名

為邪見。邪見有二。一者可轉。二不可轉。誹謗因果言無聖人。

名不可轉。非因見因非果見果。是名可轉。是故惡業名為邪見。

善業者名為正見。不謗四諦信善惡業真實果報。是故善業名為正

見。惡業因緣死過地獄。不樂受果故名地獄。放逸惡業共為翅羽

必至地獄。明見因果故為天眼。善業因緣過於惡死。樂受果報受

人天身。以正見故得生善有。生善有者名為人天。明見了了故名

天眼。云何善有。以善因緣獲得善果是名善有。是名第九力。以

修身戒心慧因緣斷一切漏。以斷漏故獲得無漏身戒心慧。無漏身

戒心慧有二種。見道修道。以二道故心得解脫慧得解脫。得心慧

解脫故能示神通教化眾生。是名第十力。十力菩薩知性。知分別。

知自相共相不共相。知平等。知業。知次第。知勝不勝。菩薩能

知如是七事。知性者。十力性即五根性。以慧多故名為智性。是

故說言知處非處。不言信處非處。乃至漏盡亦復如是。分別者有

三種。一者分別時。二者分別行。三者分別自相共相十力能知一



 64 

切時。所謂過去未來現在。是名分別時。十力能知一切十方世界

無量煩惱對治。是名分別行。十力能知一切色相。是名自相。知

色無常乃至一切法無常。是名共相。是名分別自相共相。不共者。

十力不共一切聲聞緣覺。十方諸佛同得十力。是名平等。知業者。

處非處力。因實知因果實知果。是第二力。如來了知自業果報。

亦知眾生所有業果。因禪定解脫力故。如來得三種示現能調眾生。

因知根力了知眾生下中上根。以知根故隨根說法。因解力故如來

了知一切眾生善性惡性。為除惡性教以善性。因知世界力故。如

來常行世間之法。不為世法之所染污。知世界故知眾生界。知眾

生界故。隨根隨心隨其煩惱而為說法。云何如來初教眾生令入佛

法。如來若教聲聞菩薩初入佛法。作如是言。善男子。汝應修集

深樂寂靜空閑獨處。汝初生時父母為汝所立名字。乃至諸師和上

所立名字。當至心觀。如我此字父母諸師和上所作。於內外六入

有耶無耶。善男子。汝若離於內外諸入不見有者。汝於爾時得真

實智。知是名字虛假不真。法亦不真。名亦不真。以名字法不真

實故。云何於是而生憍慢。善男子。汝於爾時復應觀眼及眼名字。

眼有二種。一者名字。二者流布。眼名非眼眼相非眼。若有一物

名為眼者是物亦無。若實有眼名亦應實。若真實者眾生生時。自

應識知不須教誨。未見不教而能知者。以是義故。知名亦不實物

亦不實。如眼識亦如是。作是觀時除斷內外諸入貪著。以斷內外

貪故。斷一切法相。以斷一切法相。真實知於一切法性。一切法

性者。謂不真實無有相貌。善男子。作是觀時若欲得一切智。欲

得大慈大悲。欲得初禪乃至非想非非想。欲得性行乃至如來行。

欲得菩薩地六通乃至阿耨多羅三藐三菩提悉能得之。是名第六力。

因至處道力知真實道不真實道。壞不真道示以真道。因宿命力故

知受眾苦。知己不樂生死。亦教眾生不樂生死壞於常見。因天眼

力授人記莂斷於斷見。因漏盡力如來自知已得解脫。能壞眾生見

非如來謂真如來。見非沙門言實沙門。非婆羅門言實婆羅門。如

來得阿耨多羅三藐三菩提時。得是十力一時而得。云何而說有次

第耶。如來得阿耨多羅三藐三菩提時初觀因果。是故初名處非處

力。如是因果誰所受作。是名業力。以破業故修集禪定。為知眾



 65 

生誰能修集誰不修集故觀諸根。根有三種。謂下中上。是名眾生

性。是名第五力。以知性故知心淨不淨。是名世界。欲知淨心及

不淨心因緣故知至處道。如是道者斷常斷見。是名宿命天眼力。

二見斷故諸漏永盡。名漏盡力。是名次第。復有次第。如來得阿

耨多羅三藐三菩提時。最初先觀是處非處。次觀世業。破世業故

觀禪解脫。及觀眾生能修集道不能修集故。次天眼見諸眾生諸根

利鈍。為欲知故。餘如先說。復有次第。如來得阿耨多羅三藐三

菩提時。觀十二因緣是處非處。十二因緣由何而出。是故觀業。

眾生諸業或有受報。或不受報故。天眼觀何等。為眾生故。觀法

界。是名為解。法界世界無有差別。欲知難調易調故知宿命。為

知受教不受教故知根利鈍。知已為說八正道分。名至處道。以道

力故斷諸煩惱。名漏盡力。處非處力及以業力有何差別。善業惡

業了知善果及以惡果。是名是處非處力。作者定受不作不受。是

名知業力。為欲調伏不善業故修集禪定。調伏有二種。一者信。

二者不信。是故觀根信心有二種。一者信三寶。二者信摩醯首羅。

是名為解脫。有三種謂下中上。是名世界力。知世界已說於世道

聲聞道緣覺道菩薩道佛道。是名至處道力。觀諸眾生善因惡因重

業輕業。是名宿命力。因是知故斷常斷見。是名天眼。真實見故

諸漏永盡。是名漏盡力。十力之性悉是智性無有差別。以境界緣

故說有差別。四無所畏如常說。如來為眾生說於四事。一者聲聞

不共法解脫。二者聲聞共解脫。三者眾生苦解脫。四者為眾生斷

苦得解脫說於對治。聲聞不共者。我所覺知。若言有法汝不知者。

我亦不見沙門婆羅門若人若天若魔若梵如法而言不知不見。以不

見故不生羞畏。我漏已盡。若言不盡。不見沙門乃至魔梵如實而

言汝漏未盡。以不見故不生羞畏。我已得道。若言是道非畢竟者。

我亦不見有諸沙門乃至魔梵如實而言。汝未得道是非畢竟。以不

見故不生羞畏。我說障道。若言不障。我亦不見有諸沙門乃至魔

梵如實而言說障非障。以不見故不生羞畏。佛所說道為諸菩薩及

諸聲聞。佛涅槃後集結藏時。聲聞藏中除菩薩名。菩薩藏中安菩

薩名。是故方等名菩薩藏。不共聲聞者。謂如來三念處。如來說

法至心聽受。心得歡喜受諸安樂。如法而住不違佛教。佛亦不喜。



 66 

修集捨心不失正念亦不放逸。如來說法有不信受違反所說。佛亦

不瞋無有愁惱。修集捨心不失正念亦不放逸。如來說法或有聽者。

有不聽者。聽者不喜不聽不愁。修集捨心不失正念亦不放逸。是

名三念處。復有不與聲聞共者。謂三不護。如來不護身口命。有

阿羅漢無記業記失念心故。無記業者名突吉羅。如來已斷一切無

記業。何以故。常修正念故。是故如來隨心而說呵責眷屬。所謂

驅擯麁言加之心無畏難。何以故。身口命淨故。復有不與聲聞共。

所謂大悲如先說。如來作何事。何處作。何因緣作。云何作。何

時作。如是諸事能如實知。是名念心。如來知何事者謂一切行。

何處者一切世界。何因緣者為調伏眾生。云何作者謂善方便。何

時作者謂一切時。以是故。如來常修正念之心。如來世尊若動若

眴若語若行若住若作。一切時中無煩惱習。是故說言如來永斷煩

惱習氣。阿羅漢等則不如是。是故不與聲聞共也。如來覺知三種

法聚。一者得利益義聚。二者非利益義聚。三者非利益非不利益

義聚。如來了了知是三聚。是故說言如來得一切智。如是等一百

四十不共之法。不與聲聞辟支佛共。是故名為聲聞不共。菩薩行

時得三十二相八十種好。然不明淨。坐道樹下。無師修集三十七

品乃得明淨。學地菩薩得金剛三昧已。次第二念得十力一切佛法

乃至一切淨智。悉以得故名一切智無礙智無障智淨智寂靜智清淨

智具足智。是名畢竟地。過一切菩薩行一切菩薩地。入如來地如

來行得無上身。轉菩薩身永斷習氣。住畢竟地菩薩摩訶薩覩見佛

法如羅縠中視。如來世尊都無斯事。是故名淨。住畢竟地菩薩見

於佛法如遠見色。諸佛見法如近見色。畢竟菩薩見於佛法如闇見

色。諸佛見法如晝見色。畢竟菩薩如未出胎。諸佛世尊如已出者。

畢竟菩薩如夢所見。諸佛世尊如覺見物。畢竟菩薩如燈不明。諸

佛世尊如盛明燈。菩薩得阿耨多羅三藐三菩提已。能於一切諸佛

世界施作佛事。作佛事者有九種。一一佛事能大饒益無量眾生。

何等為九。一者自為大丈夫事能令眾生信丈夫事。二者以三十二

相八十種好莊嚴其身。為利眾生破其疑網。三者如來具足十力。

具足十力故能利眾生。若有問言。云何為力。則能善解破其疑心。

調伏眾生壞破邪見。四者如來具足四無所畏。為信三寶。為調伏



 67 

眾生。為破邪見。為大師子吼。五者如來具足三念處。如說而行

如行而說破諸煩惱。能畜徒眾能化眾生。六者如來具足三不護法。

為利眾生為調眾生。晝夜常以佛眼觀察諸眾生。七者如來具足大

悲。為具足羼提波羅蜜。為令眾生離諸苦故。為施安樂故。八者

如來具足無錯謬不失念心。是故無師如法而行如法而住。為利眾

生令調伏故。為壞眾生諸放逸故。九者如來永斷煩惱習氣。知義

法非義法非義非非義法。是故如來說於義法。離非義法非義非非

義法。如來具足一百四十不共之法。如是九事能作佛事。是名如

來行。是名如來地。是名如來畢竟地。何以故。為如來行如來地

如來畢竟地。於無量億那由他劫。受菩薩戒修菩提行。畢竟菩薩

能教無量無邊眾生住畢竟地。如來一切佛法。悉為眾生不自為己。

聲聞緣覺所有之法。但為自利少利於他。是故二乘無不共法。無

上佛法終無似於聲聞辟支佛法。大悲不錯謬斷習氣。一切智五智

三昧。如來具足一切不共之法。是故名為無上。此經演說菩薩禁

戒。菩薩道菩薩戒果。一切菩薩行一切菩薩戒果行。是故名為菩

薩地。名菩薩藏菩薩摩夷。攝取一切大乘經典無礙智經。若天若

人若沙門若婆羅門。信是經典受持聽說讀誦書寫。廣說修集分別

其義。見有持者供養恭敬尊重讚歎。燈燭香花伎樂供養。當知是

人常為十方諸佛之所護念稱說其名。得無量功德聚。何以故。菩

薩戒因緣。得阿耨多羅三藐三菩提。受持讀誦書寫解說菩薩戒故。

如來正法久住不滅。諸惡比丘漸就損減。若無菩薩戒者。諸惡比

丘漸漸熾盛。如來正法不久則滅。爾時優波離白佛言。世尊。此

經當名何經。優波離。是名善戒。名菩薩地。名菩薩毘尼摩夷。

名如來藏。名為一切善法根本。名安樂因。名諸波羅蜜聚。爾時

優波離聞佛所說歡喜禮拜。右遶而去。   

菩薩善戒經卷第九 

 

 

 

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=1648&B=T&V=30&S=1582&J=9&P=&869277.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=1648&B=T&V=30&S=1582&J=9&P=&869277.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=1648&B=T&V=30&S=1582&J=9&P=&869277.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=1648&B=T&V=30&S=1582&J=9&P=&869277.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=1648&B=T&V=30&S=1582&J=9&P=&869277.htm%230_3


 68 

结  行： 
1. 补阙真言：南谟喝啰怛那，哆啰夜耶。佉啰佉啰。俱住俱住。摩 

啰摩啰。虎啰，吽。贺贺，苏怛拏，吽。泼抹拏，娑婆诃。（三遍） 

2. 七佛灭罪真言：离婆离婆帝。求诃求诃帝。陀罗尼帝。尼诃啰帝。

毗黎你帝。摩诃伽帝。真陵乾帝。娑婆诃。（三遍） 

3. 三皈依  

自皈依佛，当愿众生，体解大道，发无上心； 

自皈依法，当愿众生，深入经藏，智慧如海； 

自皈依僧，当愿众生，统理大众，一切无碍。和南圣众。（一遍） 

4. 回向 

愿以此功德      普及于一切 

我等与众生      皆共成佛道 

愿消三障诸烦恼      愿得智慧真明了 

普愿罪障悉消除      世世常行菩萨道 

愿以此功德 回向法界众生 愿诸众生： 

罪障消除 福德增长 智慧增长 菩提心增长 

愿三宝兴隆 正法久住 普愿众生 早成佛道 

南无十方三世一切佛 一切菩萨摩诃萨 摩诃般若波罗蜜  

5. 礼佛（三拜/三问讯）（注：此阅藏仪轨可以根据需要自行调整） 


