
1 
 

《5.4 版第 2 辑 1》--5.15 第 135 坛  

起诵仪 

请佛发愿 

稽首禮諸佛   及法比丘僧   我今為自利   亦利諸有情 

與諸善同修   正聞大藏經   傳承三聖學   令正法久住 

 

南无本师释迦牟尼佛  

南无本师释迦牟尼佛 

南无本师释迦牟尼佛 
 

香赞   

（一遍） 

炉香乍爇. 法界蒙薰. 诸佛海会悉遥闻. 

随处结祥云.诚意方殷.诸佛现全身. 

 南无香云盖菩萨摩诃萨（三称） 

 

开经偈 

（一遍） 

无上甚深微妙法 百千万劫难遭遇 

我今见闻得受持 愿解如来真实义 

  讽诵经时  当愿众生： 

 顺佛所说  总持不忘. 

（注：此阅藏仪轨可以根据需要自行调整） 

  



2 
 

阿閦(chù)佛國經卷上  

後漢月支國三藏支婁迦讖(chân)譯  

發意受慧品第一 

聞如是： 

一時佛在羅閱祇耆闍崛山中，與大比丘眾比丘千二百五十人

俱，皆阿羅漢也——生死已斷，無復有結，悉壞牢獄，已得自在

意、已善解智慧，為度諸天、龍王皆為之伏，所作已辦(bàn)，

諸當為者已脫重擔，便得所有，用正慧解，意得自在，所度無

極——獨阿難未也。 

爾時，賢者舍利弗起，長跪叉手而白佛言：「善哉，天中天！

昔者諸菩薩求無上正真道者行德號發意便得至號。是諸菩薩以儀

哀念安隱諸天及世間人，為作安諦、多所安隱，於眾人民以儀故

哀念安定，以大身於世間無蓋哀傷諸天及人。今現在及過去諸菩

薩摩訶薩為現光明乃至法之明為作照明，令至佛光明而無有名。

若有求菩薩道者，當如昔者諸菩薩摩訶薩所願及行明照并僧那令

入德號，以聞者當如是學奉行之。學如是者，即為成阿惟越致及

無上正真道也。」 

佛言：「善哉，賢者舍利弗！所問甚善。汝乃問過去諸菩薩

摩訶薩所願及行照明并僧那令至所號，念諸當來菩薩令受取之。

諦聽是，舍利弗！善思念之，為汝解說過去諸菩薩摩訶薩所施行。」 

舍利弗言：「唯然，世尊！願樂欲聞。」 

佛告舍利弗：「有世界名阿比羅提，其佛名大目，於彼為諸

菩薩摩訶薩說法及六度無極之行。」 

爾時，賢者舍利弗心念言：「我欲問如來、天中天：何所是

阿比羅提世界及大目如來、無所著、等正覺為諸菩薩摩訶薩說法

及六度無極之行者乎？」 

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=323&B=T&V=11&S=0313&J=1&P=&8220113.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=323&B=T&V=11&S=0313&J=1&P=&8220113.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=323&B=T&V=11&S=0313&J=1&P=&8220113.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=323&B=T&V=11&S=0313&J=1&P=&8220113.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=323&B=T&V=11&S=0313&J=1&P=&8220113.htm%230_2


3 
 

時佛即知賢者舍利弗心所念，告舍利弗言：「東方去是千佛

剎，有世界名阿比羅提，其佛名大目如來、無所著、等正覺，為

諸菩薩說法及六度無極之行者乎。 

「時有比丘從坐起，正衣服，右膝著地，向大目如來叉手，

白大目如來言：『唯，天中天！我欲如菩薩結願，學所當學者。』 

「如是，舍利弗！其大目如來告其比丘言：『如結願學諸菩

薩道者甚亦難。所以者何？菩薩於一切人民及蜎(yuān)飛、蠕動

之類不得有瞋恚。』 

「如是，舍利弗！其比丘白大目如來言：『天中天！我從今

以往發無上正真道意，以意勸助而不離之，用願無上正真道也，

當令無諛諂，所語至誠、所言無異。 

「『唯，天中天！我發是薩芸若意，審如是願為無上正真道

者，若於一切人民、蜎飛、蠕動之類起是瞋恚，第一意若發弟子

緣一覺意、第二唯意念婬欲、第三若發意念睡眠念眾想由譽、第

四發意念狐疑、第五乃至成最正覺，我為欺是諸佛、世尊——諸

不可計無央數、不可思議無量世界中諸佛、天中天今現在說法

者。 

「『唯，天中天！我發是薩芸若意，審如是願為無上正真道

者，若我發意念殺生者，第一若發意念盜取他人財物、第二若發

意念非梵行者、第三若發意念妄言、第四若發意念悔恨、第五乃

至成最正覺，我為欺是諸佛、世尊——諸不可計無央數、不可思

議無量世界中諸佛、天中天今現在說法者。 

「『唯，天中天！我發是薩芸若意，審如是願為無上正真道

者，若我發意念罵詈(lì)，第一若發意念惡口、第二愚癡、第三

若發意念綺語、第四若發意念邪見、第五乃至成最正覺，我為欺

是諸佛、世尊——諸不可計無央數、不可思議無量世界中諸佛、

天中天今現在說法者。』」 



4 
 

佛語舍利弗：「其比丘如是為，以被是大僧那僧涅——菩薩

摩訶薩初發是意，乃於一切人民、蜎飛、蠕動之類意無瞋怒、亦

無恚恨也。 

「舍利弗！爾時，其菩薩摩訶薩用無瞋恚故名之為阿閦

(chù)，用無瞋恚故住阿閦(chù)地。其大目如來、無所著、等正覺

亦歡樂作是名、四天王亦歡樂為是名、天帝釋及梵三鉢亦歡樂作

是名。」 

佛語舍利弗：「其阿閦菩薩摩訶薩白大目如來、無所著、等

正覺言：『唯，天中天！我發是薩芸若意，審如是不離願、為無

上正真道者，不奉行如今所語、常不捨得律行迹、不發薩芸若意

而欲念成佛者，世世不常作沙門、世世不常著補納之衣、世世作

沙門以三法衣不具，乃至成最正覺，我為欺是諸佛、世尊——諸

不可計無央數、不可思議無量世界中諸佛、天中天今現在說法

者。 

「『唯，天中天！我發薩芸若意，審如是願為無上正真道者，

世世不常為人說法、世世不常作法師、世世所說事不有無所罣礙

高明之行、世世不有無量高明之智、世世作沙門不常行分衛，乃

至成最正覺，我為欺是諸佛、世尊——諸不可計無央數、不可思

議無量世界中諸佛、天中天今現在說法者。 

「『唯，天中天！我發是薩芸若意，審如是願為無上正真道

者，世世作沙門已不常在樹下坐、世世不常精進行三事。何等三？

一者、經行，二者、坐，三者、住。世世若發意念罪本、妄語欺

人、誹謗讒(chán)言、世世為女人說法及食飲因緣、若起想著笑

為說法者，乃至成最正覺，我為欺是諸佛、世尊——諸不可計無

央數、不可思議無量世界中諸佛、天中天今現在說法者。 

「『唯，天中天！我發是薩芸若意，審如是願為無上正真道

者，世世若舉手說法、世世見餘菩薩不發佛心、世世若發意念供

養外異道人、捨諸如來、世世若在坐上聽法，乃至成最正覺，我



5 
 

為欺是諸佛、世尊——諸不可計無央數、不可思議無量世界中諸

佛、天中天今現在說法者。 

「『唯，天中天！我發是薩芸若意，審如是願為無上正真道

者，世世若發意念：「我當布施與某、不布施與某。」世世若發

意念：「我當於某處立福施、於某處不立福施。」世世若發意念：

「我常持法施與某、不持法施與某。」世世見孤窮用其人故不分

身命，乃至成最正覺，我為欺是諸佛、世尊——諸不可計無央數、

不可思議無量世界中諸佛、天中天今現在說法者。 

「『唯，天中天！我發是薩芸若意，審如是願為無上正真道

者，我世世於諸菩薩所意無有異，至無上正真最正覺也。』」 

佛語舍利弗：「爾時，其比丘如是，如來、無所著、等正覺

為作保任。若如來為作保任者，諸天、阿須倫、世間人民亦為作

保任。爾時，大目如來為作保任，時諸天、阿須倫、世間人民亦

為作保任。」 

佛言：「若復有比丘菩薩摩訶薩以是色像僧那求無上正真道

者，皆當成無上正真道最正覺也。」 

佛語舍利弗：「其阿閦(chù)菩薩白大目如來、無所著等正覺：

『唯，天中天！我發是薩芸若意，審如是願為無上正真道者，令

我成最正覺時，其剎所有比丘、比丘尼、優婆塞、優婆夷若有罪

惡者及讒(chán)罪惡者，我為欺是諸佛、世尊——諸不可計無央

數、不可思議無量世界中諸佛、天中天今現在說法者。 

「『復次，天中天！我當修行乃至成無上正真道最正覺，令

我佛剎諸弟子一切皆無有罪惡者，我當修佛道至令佛剎嚴淨。 

「『唯，天中天！我發是薩芸若意，審如是願為無上正真道

者，我若於夢中失精，乃至成最正覺，我為欺是諸佛、世尊——

諸不可計無央數、不可思議無量世界中諸佛、天中天今現在說法

者。 



6 
 

「『復次，天中天！我當修行乃至成無上正真道最正覺，令

我佛剎中諸菩薩出家為道者於夢中不失精。 

「『唯，天中天！我發是薩芸若意，審如是願為無上正真道

者，世間母人有諸惡露，我成最正覺時我佛剎中母人有諸惡露者，

我為欺是諸佛、世尊——諸不可計無央數、不可思議無量世界中

諸佛、天中天今現在說法者。』 

「是為菩薩法事如意所念行，佛亦為如應說法。」 

佛語舍利弗：「爾時，有一比丘謂阿閦(chù)菩薩摩訶薩乃作

是結願：『若使不退轉者，當以右指案地令大震動。』 

「爾時，阿閦菩薩應時承佛威神、自蒙高明力乃令地六反震

動。阿閦(chù)菩薩摩訶薩所感動，如語無有異也。」 

佛語舍利弗：「若有菩薩欲成無上正真道最正覺者，當學阿

閦菩薩摩訶薩行。菩薩摩訶薩以學阿閦菩薩行者，不久亦當即取

佛剎土，當復成無上正真道最正覺也。」 

爾時，賢者舍利弗問佛言：「天中天！阿閦(chù)菩薩摩訶薩

初發意時，有幾(jǐ)何天在會中？」 

佛告舍利弗：「阿閦菩薩初發意學時，三千大千世界中四天

王天、帝釋及憋魔、梵三鉢一切皆向阿閦菩薩叉手說是語：『昔

所不聞是僧那。』 

「諸天聞以便說言：『阿閦菩薩成無上正真道，若有人生其

佛剎者，是人福德不小也。』」 

賢者舍利弗白佛言：「未曾聞餘菩薩摩訶薩以是色像學僧那，

我亦不見亦不聞如阿閦菩薩摩訶薩及天中天為作如是之名。」 

佛言：「如是也。舍利弗！少有菩薩摩訶薩以是色像學僧那

及無上正真道如阿閦菩薩摩訶薩。於是，舍利弗！陂(pō)陀劫中，

諸菩薩摩訶薩其德不及阿閦菩薩摩訶薩之功德也。」 



7 
 

佛語舍利弗：「爾時，其大目如來、無所著、等正覺授阿閦

菩薩無上正真道決：『汝為當來佛，號阿閦如來、無所著、等正

覺，成慧之行而為師父，安定世間無上大人，為法之御，天上天

下尊，佛、天中天。亦如提洹(huán)竭佛授我決。』」 

時佛語舍利弗：「大目如來授阿閦菩薩摩訶薩無上正真道決

時，其三千大千世界皆為大明；譬我亦如是，授無上正真道決時，

其三千大千世界皆為大明。 

「復次，舍利弗！其阿閦菩薩摩訶薩成無上正真道最正覺、

得薩芸若慧時，其三千大千世界六反震動；譬我亦如是，成無上

正真道、得薩芸慧時，三千大千世界為六反震動。 

「復次，舍利弗！阿閦菩薩摩訶薩授無上正真道決時，是三

千大千世界中諸藥、樹木一切皆自曲低向阿閦菩薩作禮；譬我亦

如是，成無上正真道最正覺、得薩芸若慧時，是三千大千世界諸

藥、樹木一切皆自曲低向我作禮。 

「復次，舍利弗！其大目如來、無所著、等正覺授阿閦菩薩

摩訶薩無上正真道決時，其三千大千世界中諸天、龍、鬼神、揵

(qián)沓(tà)惒(hã)、阿須倫、迦留羅、真陀羅、摩休勒一切皆向

阿閦菩薩叉手而作禮；譬我亦如是，成無上正真道最正覺、得薩

芸若慧時，三千大千世界諸天、龍、鬼神、揵陀羅、阿須倫、迦

留羅、真陀羅、摩睺勒皆向我叉手作禮。 

「復次，舍利弗！其大目如來、無所著、等正覺授阿閦菩薩

摩訶薩無上正真道決時，遍三千大千世界諸妊(rân)身女人皆安

隱(wěn)產、盲者得視、聾者得聽；譬我亦如是，成無上正真道

最正覺、得薩芸若慧時，是三千大千世界諸妊身女人皆安隱產、

盲者得視、聾者得聽。 

「復次，舍利弗！大目如來、無所著、等正覺授阿閦菩薩摩

訶薩無上正真道決時，遍三千大千世界中人非人皆燒香；譬我亦

如是，成無上正真道最正覺、得薩芸若慧時，遍三千大千世界中

人非人皆燒香。」 



8 
 

賢者舍利弗白佛言：「阿閦菩薩摩訶薩乃有是無極之德。」 

佛告舍利弗：「阿閦菩薩摩訶薩不但有功德，不獨大目如來

授其決，如是不可稱說無央數功德得度無極。 

「復次，舍利弗！大目如來授阿閦菩薩摩訶薩無上正真道決

時，諸天、阿須倫、世間人其意皆安隱，悉得其時；譬我亦如是，

成無上正真道最正覺、得薩芸若慧時，諸天、阿脩(xiū)羅、世

間人意皆得安隱，悉得其時。 

「復次，舍利弗！其大目如來授阿閦菩薩摩訶薩無上正真道

決時，和夷羅、鬼神常隨後護之：譬我亦如是，成無上正真道最

正覺、得薩芸若慧時，和夷羅、鬼神常隨我後行。 

「復次，舍利弗！大目如來授阿閦菩薩摩訶薩無上正真道最

正覺、得薩芸若慧時，諸天、阿脩羅、世間人，以天華、天香供

養之；譬我亦如是，成無上正真道最正覺、得薩芸若慧時，諸天、

阿脩(xiū)羅、世間人，以天華、天香來供養。 

「復次，舍利弗！大目如來授阿閦菩薩摩訶薩無上正真道決

時，二十億人及三十億諸天發無上正真道意，大目如來、無所著

等正覺皆授其決。 

「復次，舍利弗！大目如來、無所著、等正覺授阿閦菩薩摩

訶薩無上正真道決時，其地大動，自然生優鉢華、蓮華、拘文華、

分陀利華布其地；譬我亦如是，成無上正真道最正覺、得薩芸若

慧時，大地自然生優鉢華、蓮華、拘文華、分陀利華布其地。 

「復次，舍利弗！大目如來、無所著、等正覺授阿閦菩薩摩

訶薩無上正真道決時，若干百天人、若干千天人、若干百千諸天

人住於虛空，以天衣用散阿閦菩薩上，即說是言：『菩薩摩訶薩

當度，成無上正真道最正覺也。』 

「復次，舍利弗！大目如來授阿閦菩薩摩訶薩無上正真道決，

爾時諸天、阿須羅、世間人民相愛劇(jù)父母哀其子；譬我亦如



9 
 

是，成無上正真道最正覺時，諸天、阿脩(xiū)羅、世間人民相

愛劇父母哀其子也。 

「復次，舍利弗！大目如來授阿閦菩薩摩訶薩無上正真道決

時，其三千大千世界中諸天及人民，承佛威神皆聞授阿閦菩薩

決。 

「如是，舍利弗！昔授菩薩決時，其此國中人民一心布施，

為福德快飲食，若有求索者已所喜而施與。譬我亦如是，成無上

正真道最正覺時，是三千大千世界中諸天及人民皆承佛威神聞授

決時。如是，舍利弗！昔此國中人民一心布施，為福德快飲食，

若有求索者已所喜而施與。 

「復次，舍利弗！其大目如來授阿閦菩薩摩訶薩無上正覺道

決時，諸欲界天悉鼓天伎樂供養。 

「舍利弗！是阿閦菩薩摩訶薩授決時之功德行。」 

賢者舍利弗白佛言：「難及，天中天！如來、無所著、正覺

誠諦說之——不可思議諸佛佛之境界、不可思議諸神神之境界、

不可思議諸龍龍之境界。不可思議諸龍之境界——乃從阿閦菩薩

摩訶薩初發意學受得此功德。天中天！是阿閦菩薩摩訶薩授決時

亦不可思議。」 

是時賢者阿難謂賢者舍利弗：「阿閦菩薩摩訶薩初發意學僧

那及得號如是也？」 

舍利弗謂阿難言：「是皆有因緣所致，阿閦菩薩摩訶薩初發

意學僧那及德號，今佛當廣解說之。」 

時佛告舍利弗言：「阿閦菩薩初發是意時可令虛空有異，我

所結願不可使有異，被僧那僧涅乃如是。」 

佛語舍利弗：「如阿閦菩薩摩訶薩所被僧那僧涅，寶英菩薩

摩訶薩亦從阿閦菩薩學行。舍利弗！無央數菩薩不能及知阿閦菩

薩所被僧那僧涅甚堅(jiān)積累德行乃如是。 



10 
 

「舍利弗！其阿閦菩薩以成無上正真道也，最正覺，今現在

阿比羅提世界。 

「阿閦如來、無所著、等正覺行菩薩道時，世世人求手足、

及頭、目、肌肉，終不逆人意也。 

「舍利弗！阿閦如來從初發意至成無上正真道最正覺，不中

有頭痛，亦無風氣、上隔之病。舍利弗！是阿閦如來、無所著、

等正覺昔行菩薩道時甚難及、未曾有之法。 

「阿閦如來昔行菩薩道時，世世見如來，一切常奉梵行，世

世亦作，是名阿閦菩薩從一佛剎復遊一佛剎，所至到處目常見諸

天中天生於彼。」 

佛言：「舍利弗！譬如轉輪王得天下，所從一觀復至一觀足

未曾蹈地，所至常以五樂自娛，得自在至盡壽。如是，舍利弗！

阿閦如來行菩薩道行，世世常自見如來、無所著、等正覺、常修

梵行，於彼所說法時一切皆行度無極，少有行弟子道。彼所行度

無極為說法——有立於佛道者便勸助為現正，令歡喜踊躍，皆令

修無上正真道——便發是大尊意：『彼說法時，諸所德本以願持

作無上正真道。我持是德本願無上正真道成最正覺時說法，令我

佛剎中諸菩薩摩訶薩，佛說法時承佛威神皆受、諷誦、持之。諷

誦已，是諸菩薩摩訶薩從一佛剎復遊一佛剎，意常樂諸佛、天中

天，至成無上正真道最正覺。我亦如是，從一佛剎復遊一佛剎，

即住於兜術天得一生補處之法。』」 

佛復語舍利弗：「如是，諸菩薩摩訶薩從兜術天自以神力下

入母腹中，從右脇(xiã)生。菩薩生墮地時，地為大動，以修行

有是應。菩薩在母腹中時都無有臭處、亦無惡露、亦無不可意。」 

時佛語舍利弗：「譬如神通比丘若入絞露精舍，於虛空中遊

行周匝，虛空中行於絞露精舍無所觸礙(ài)。如是，舍利弗！菩

薩入母腹中時，如在虛空中遊觀周匝，無所觸礙、亦無臭處。其

阿閦如來昔行菩薩道時如是；我亦如是，行無上正真道時一切皆

破壞魔事，我如是成無上正真道最正覺。 



11 
 

「阿閦佛剎求菩薩道及弟子道者皆破壞諸惡、降伏眾魔，一

切皆盡，其佛剎人民不復作魔事：『我當修是佛道至得出家學道。』」 

佛語舍利弗：「阿閦如來、無所著、等正覺昔行菩薩道聽說

法時，其身不生疲極、意亦不念疲極。舍利弗！阿閦如來昔求菩

薩道，聽說法時：『如是好法，令我佛剎中諸菩薩摩訶薩好法如

是。』」 

阿閦佛剎善快品第二 

賢者舍利弗白佛言：「天中天！是阿閦如來、無所著、等正

覺昔行德號時以成號阿閦如來。甚善。天中天！願佛當復廣說其

佛剎之善快。所以者何？若有求菩薩道者，聞知彼佛剎之善快及

阿閦如來所現行教授；若復有求弟子道未得度者，聞彼佛剎之善

快及阿閦如來所現教授恭敬清淨之行。」 

佛言：「善哉，善哉。舍利弗！所問甚善，汝問佛義快乃如

是念阿閦佛剎之善快。 

「阿閦如來成無上正真道最正覺、得薩芸若慧時，其三千大

千世界皆為大明，地六反震動。 

「阿閦如來成最正覺時，其三千大千世界中諸人民，七日不

食飲、亦不妄食飲、亦不妄諛(yú)諂(chǎn)、身亦無疲極之想。如

是也，俱想念安隱好，喜相愛敬，歡喜意以得時念。爾時，諸人

民、諸欲天皆棄穢濁思想。所以者何？用阿閦如來昔時願所致得

是德號，其三千大千世界一切人民叉手向阿閦如來。其佛剎如是，

無央數佛剎不及是阿閦佛剎之善快。 

「舍利弗！是為阿閦如來昔行菩薩道之所願而有持。諸菩薩

摩訶薩所願有持者，佛佛剎便善快。」 

佛語舍利弗：「我昔行菩薩道時，如所願今自然得之。阿閦

如來成無上正真道最正覺時，其三千大千世界諸人民得天眼者、

未得天眼者皆見其光明。舍利弗！是為阿閦如來昔行菩薩道時所

願而有持。」 



12 
 

佛復語舍利弗：「阿閦如來成無上正真道最正覺往詣佛樹時，

諸憋魔不能發念，何況當復能往嬈(rǎo)薩芸若慧？舍利弗！是

為阿閦如來昔行菩薩道時所願而有持。 

「復次，舍利弗！阿閦如來成無上正真道最正覺、得薩芸若

慧時，無央數那術億百千諸天人於虛空住，以天華、天栴檀、雜

香、天搗(dǎo)香、伎樂供養，散阿閦佛上。供養已，其天華、

天香、天搗香、天栴檀香、天雜香悉於虛空中合住，化成圓華蓋。

舍利弗！是為阿閦如來昔行菩薩道時所願而有持。 

「阿閦如來光明皆照明三千大千世界常明，阿閦如來光明悉

蔽日、月之光明，及一切諸天光明皆令滅，使人民不復見日、月

之明。舍利弗！是為阿閦如來昔行菩薩道時所願而有持。」 

賢者舍利弗白佛言：「天中天！阿閦如來、無所著、等正覺

昔行菩薩道時，以被是大僧那僧涅乃作是願？」 

佛言：「昔行菩薩道時，若干百千人、不可復計無央數人積

累德本，於無上正真道持是積累德本，願作佛道及淨其佛剎，如

所願欲嚴其佛剎即亦具足其願。 

「復次，舍利弗！阿閦佛樹以七寶作之，高四十里，周匝二

十里，其枝葉旁行四十里，其枝下垂，其欄楯繞樹，周匝五百六

十里，阿閦如來於其樹下得薩芸若慧。」 

佛語舍利弗：「如世間巧人鼓百種音樂，其聲不如阿閦佛剎

中梯陛(bì)樹木之音聲——風適起吹梯陛，樹木相叩作悲聲。」 

佛語舍利弗：「聽說阿閦如來、無所著、等正覺剎中之淨快，

諦聽，善思念之，今當為汝說之。」 

賢者舍利弗言：「唯然，世尊！願樂欲聞。」 

佛言：「阿閦如來剎中無有三惡道。何等為三？一者、泥犁，

二者、禽獸，三者、薜荔。一切人皆行善事。 

「其地平正，生樹木無有高下，無有山陵嵠(xī)谷、亦無有

礫(lì)石崩山。其地，行足蹈其上即減，這舉足便還復如故。譬



13 
 

如綩(wǎn)綖(yán)枕頭，枕其上即為減，這舉頭便還復如故；其地

如是。 

「其佛剎無有三病。何等為三？一者、風，二者、寒，三者、

氣。 

「其佛剎人一切皆無有惡色者、亦無有醜者，其婬、怒、癡

薄，其佛剎人民皆悉無有牢獄拘閉之事，一切皆無有眾邪異道。 

「其剎中樹木常有花實，人民皆從樹取五色衣被，眾共用著

之，其衣被甚姝好，無敗色者。」 

佛語舍利弗：「人民所著衣香譬如天華之香，其飯食香美如

天樹香，無有絕時。 

「諸人民著無央數種種衣被，其佛剎人民隨所念食即自然在

前。譬如，舍利弗！忉利天人隨所念食即自然在前。如是，其剎

人民隨所念欲得何食即自然在前，人民無有貪於飲食者。 

「復次，舍利弗！其佛剎人民所臥起處以七寶為交露精舍，

滿無有空缺處。 

「其浴池中有八味水，人民眾共用之，其水轉相灌注，諸人

民終不失善法行。 

「譬如，舍利弗！玉女寶過踰(yú)凡女人不及，其德如天女。

如是，舍利弗！其佛剎女人德欲比玉女寶者，玉女寶不及其佛剎

女人百倍、千倍、萬倍、億倍、巨億萬倍不與等。 

「人民以七寶為床，上布好綩綖，悉福德致自然為生。 

「舍利弗！是阿閦如來、無所著、等正覺昔行菩薩道時所願

而有持，阿閦佛以福德所致成佛剎如是比。」 

佛復語舍利弗言：「其剎中人民飯食勝於天人飯食，其食色、

香、味亦勝天人所食。 

「其剎中無有王，但有法王——佛、天中天。」 



14 
 

佛言：「舍利弗！譬如欝(yù)單越天下人民無有王治；如是，

舍利弗！阿閦如來、無所著、等正覺佛剎無有王，但有阿閦如來、

天中天——法王。 

「譬如忉利天帝釋於坐這發念，諸天便來受其教。舍利弗！

是為阿閦如來佛剎之善快。 

「其剎人民不從婬欲之事。所以者何？用是阿閦如來真人法

御天中天所致。 

「舍利弗！是為阿閦如來昔行菩薩道時願所致令佛剎善快。」 

爾時，有異比丘聞說彼佛剎之功德，即於中起婬欲意，前白

佛言：「天中天！我願欲往生彼佛剎。」 

佛便告其比丘言：「癡人！汝不得生彼佛剎。所以者何？不

以立婬欲亂意者得生彼佛剎，用餘善行、法清淨行得生彼佛剎。」 

佛語舍利弗：「阿閦如來佛剎有八味水，是諸人民所為悉共

用之，人民意念欲令自然浴池有八味水滿其中，用人民故即自然

有浴池有八味水滿其中；意念欲令水轉流行便轉流行、意欲令滅

不現即滅不現。 

「其佛剎亦不大寒、亦不大熱，風徐起甚香快。是風用諸天、

龍、人民故，隨所念風便起——若一人念欲令風起自吹，風即獨

吹之；意念不欲令風起，風便不起——風起時不動人身，風隨人

所念起。舍利弗！是為阿閦如來佛剎之善快如昔時所願。」 

佛語舍利弗：「阿閦如來佛剎，女人意欲得珠璣(jī)、瓔珞

者便於樹上取著之，欲得衣被者亦從樹上取衣之。舍利弗！其佛

剎女人無有女人之態，如我剎中女人之態(tài)也。舍利弗！我剎

女人態云何？我剎女人惡色醜(chǒu)、惡舌、嫉妬於法、意著邪

事。我剎女人有是諸態(tài)，彼佛剎女人無有是態。所以者何？

用阿閦如來昔時願所致。」 

佛復語舍利弗：「阿閦佛剎，女人妊身產時，身不疲極、意

不念疲極，但念安隱，亦無有苦。其女人一切亦無有諸苦，亦無



15 
 

有臭處惡露。舍利弗！是為阿閦如來昔時願所致得是善法，其佛

剎無有能及者。 

「舍利弗！阿閦佛剎人民無有治生者、亦無有販賣往來者，

人民但共同快樂，安定寂行。其佛剎人不著愛欲、婬妷(yì)，以

因緣自然愛樂。其剎風起吹梯陛(bì)樹便作悲音聲。舍利弗！極

好五音聲不及阿閦佛剎風吹梯陛樹木之音聲也。舍利弗！是為阿

閦如來昔行佛道時所願而有持。」 

佛語舍利弗：「若有菩薩摩訶薩欲取嚴淨佛剎者，當如阿閦

佛昔行菩薩道時所願嚴淨取其剎。」 

佛復語舍利弗：「阿閦佛剎無有日、月光明所照，亦無有窈

冥之處、亦無有罣礙。所以者何？用阿閦如來、無所著、等正覺

光明皆照三千大千世界常明。譬如絞露精舍堅閉門，風不得入，

好細塗以白堊(â)之，持摩尼寶著其中，其珠便以光明照，其中

諸人民晝夜承其光明。如是，舍利弗！其阿閦如來、無所著、等

正覺光明常照三千大千世界。舍利弗！絞露精舍者，謂是阿比羅

提世界也；摩尼寶者，謂是阿閦如來也；摩尼寶光明者，謂是阿

閦如來之光明也；精舍中人者，謂是阿閦佛剎中人民安樂者也。」 

佛語舍利弗：「阿閦如來行所至處，於足迹下地自然生千葉

金色蓮華。舍利弗！是為阿閦如來昔行菩薩道時所願而有待。」 

賢者舍利弗問佛言：「阿閦如來、無所著、等正覺入殿舍時，

自然生千葉金色蓮華耶？為在所至處自然生乎？」 

佛告賢者舍利弗：「阿閦如來若入郡國、縣邑，所至到處亦

等如入殿舍時也，亦自然生千葉金色蓮華。若善男子、善女人意

念欲令入殿舍足下自然生蓮華者，皆使蓮華合聚一處便合聚；意

欲令上在虛空中，承佛威神，其蓮華用人民故，便上在虛空中而

羅列成行。」 

佛復語舍利弗：「其三千大千世界乃如是，阿閦如來、無所

著、等正覺若遣化人到他方異世界，彼亦自然生——以佛威神所

致，其三千大千世界以七寶金色蓮華而莊嚴之。」 



16 
 

◎ 

阿閦佛國經◎弟子學成品第三 

佛復語舍利弗：「阿閦如來說法時，於一一說法之中，不可

計無央數人隨律之行，至有作阿羅漢道證者，如是比無央數諸弟

子聚會及復得八惟務(wù)禪者，阿閦如來佛剎諸弟子眾不可復

計。」 

佛語舍利弗：「我都不見持計者與挍(jiào)計巨能計數其眾

會者也。以脫重擔，離於牢獄，遠於波頭犁、阿羅羅犁、阿比舍

犁、阿優陀犁，如是，舍利弗！眾會不可計數諸善男子，是弟子

智慧無央數不可計眾，在須陀洹、斯陀含、阿那含、阿羅漢道也。

若懈怠者，得須陀洹為七生、七死；於是說法時，其人為不得上

持為七生、七死。 

「阿閦如來說法時，第一說法作須陀洹道證、第二說法作斯

陀含道證、第三說法作阿那含道證、第四說法作阿羅漢道證者。

其佛剎謂是善男子為懈怠，用不一坐聽法作阿羅漢道證故。 

「其剎須陀洹不復七上下生死，便於人間坐禪得三昧；須陀

洹即於彼自以威神力作阿羅漢道證；其剎斯陀含不復往還世間，

以棄眾苦便於彼得三昧，斯陀含便於其剎自以威神力作阿羅漢道

證；其剎阿那含不復上生波羅尼蜜和耶越天，便於彼自以威神力

作阿羅漢道證；其剎阿羅漢不上下，便於彼至無餘泥洹界般泥洹。

其剎說沙門四道，如是至令得道住。」 

佛言：「舍利弗！若善男子、善女人於法自在者不復失學住、

亦不失學餘事，如是於不學地便般泥洹也——無所學地謂是阿羅

漢地。舍利弗！是為阿閦如來、無所著、等正覺剎諸弟子學成，

無有麁(cū)立在上好要處者，謂是阿閦如來剎弟子眾阿羅漢

也——生死已斷，所作而辦，所當為者以脫重擔，便得所有，盡

壞勤苦牢獄之事，以中正解，復知八維無禪。阿羅漢行八維無禪，

舍利弗！是為阿閦如來剎弟子之善行，是為阿羅漢之功德所為福

行。 

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=323&B=T&V=11&S=0313&J=1&P=&8220113.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=323&B=T&V=11&S=0313&J=1&P=&8220113.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=323&B=T&V=11&S=0313&J=1&P=&8220113.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=323&B=T&V=11&S=0313&J=1&P=&8220113.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=323&B=T&V=11&S=0313&J=1&P=&8220113.htm%230_3


17 
 

「其剎以三寶為梯陛(bì)——一者、金，二者、銀，三者、

琉璃——從忉利天下至閻浮利地。其忉利天欲至阿閦如來所時從

是梯陛下，忉利天人樂供養於天下人民，言：『如我天上所有欲

比天下人民者，天上所有大不如天下，及復有阿閦如來、無所著、

等正覺也。』」 

佛語舍利弗：「忉利天人樂供養天下人民，天下人若上至忉

利天者便不樂供養忉利天人。所以者何？我天下佛說經，如我天

下所有，於是天上無也，不如我天下所有，我天下樂供養有佛。 

「忉利天見天下人民，天下人遙見忉利天宮殿，譬如此剎天

下人遙見日、月、星辰殿舍。如是，舍利弗！其佛剎天下人遙見

諸天宮殿如是及欲行天，承佛威神所致，是為阿閦如來佛剎所有

善快。」 

佛復語舍利弗：「阿閦如來佛剎三千大千世界皆說法，四輩

弟子滿三千大千世界無空缺。阿閦佛剎弟子意不念：『今日當於

何食？今日誰當與我食？』亦不行家家乞。時到，飯食便辦，滿

鉢自然在前，即取食。食已，鉢便自然去，其剎飯食如是。諸弟

子不復行求衣鉢也，亦不裁衣、亦不縫衣、亦不浣(huàn)衣、亦

不染衣、亦不作衣、亦不教人作，以佛威神所致，同共安樂自然

生。 

「阿閦如來不為諸弟子說罪事——如我為諸弟子說十四句

法——阿閦如來不為諸弟子說如是之法。所以者何？其剎無有行

惡者。 

「阿閦佛不復授諸弟子戒。所以者何？其佛剎人無有短命者、

亦無蔽惡人、無有穢濁劫、亦無有諸結、無有穢濁，見其剎以除

諸惡、穢濁。」 

佛復語舍利弗：「阿閦佛說法時，諸弟子便度於習欲。所以

者何？已棄於惡道故，其剎眾弟子終無有貢高、憍慢。不如此剎

諸弟子於精舍行律，其剎弟子無有作是行者也。所以者何？舍利

弗！用其人民善本具故，所說法、悔過各得其所。其剎不說五逆



18 
 

之事，一切皆斷諸逆已。諸弟子不貪飲食、亦不貪衣鉢、亦不貪

眾欲、亦不貪著也，為說善事。所以者何？用少欲知止足故。 

「舍利弗！阿閦佛不復授諸弟子戒——如我於此授諸弟子

戒。所以者何？其剎無有惡者，是諸弟子但以苦、空、非常、非

身，以是為戒。其剎亦無有受戒事，譬如是剎正士於我法中剃除

鬚髮、少欲而受我戒。所以者何？其阿閦佛剎諸弟子得自在聚會，

無有怨仇。 

「舍利弗！阿閦佛剎諸弟子不共作行便獨行道，不樂共行，

但行諸善。其剎無有過精進者，亦不可見懈怠者。舍利弗！是為

阿閦如來佛剎出家諸弟子之德行。」 

佛語舍利弗：「阿閦如來為諸弟子說法時，弟子不左右顧視，

一心聽經——中有住聽經者，身不知罷(pí)極；中有坐聽經者，

身亦不知罷(pí)極、意亦不念罷(pí)極也。 

「阿閦如來於虛空中說法時，諸弟子悉聽之，是時得神足比

丘、未得神足比丘——承佛威神——皆於虛空中行而聽法。是諸

弟子於虛空中以三品作行。何等三？一者、住，二者、經，三者、

坐。 

「中有坐般泥洹波藍坐居而般泥洹者，諸弟子皆般泥洹，時

地即為大動，般泥洹已，諸天、人民共供養之；中有阿羅漢身中

自出火還燒身而般泥洹；中有阿羅漢般泥洹時，自以功德行如疾

風；中有譬如五色雲氣於空中行便不復知處；中有弟子自以功德

便沒(mî)去，不復知處，般泥洹如是；中有般泥洹時於虛空身中

放水，其水不墮地便滅不現。其剎如是清淨，令身滅不現；其剎

如是清淨，令身滅不現而般泥洹。諸弟子般泥洹如是也，舍利弗！

是為阿閦如來、無所著、等正覺昔行菩薩道時所願而有持成無上

正真道，諸弟子以是三品般泥洹。 

「復次，舍利弗！阿閦如來佛剎諸弟子——無央數不可計諸

弟子——少有不具足四解之事者，多有得四解事具足者；諸弟子



19 
 

少有不得四神足安隱行者，多有得四禪足安隱行者。舍利弗！是

為阿閦如來佛剎諸弟子所成德行。」 

賢者舍利弗白佛言：「阿閦如來、無所著、等正覺佛剎，諸

弟子所行皆無極也。」 

阿閦佛國經卷上 

   

阿閦佛國經卷下 

後漢月支國三藏支婁迦讖(chân)譯 

◎諸菩薩學成品第四 

爾時，賢者舍利弗心念言：「佛已說弟子所學成，願佛當復

說諸菩薩所學成。所以者何？皆當學成是諸菩薩所照光明。」 

時佛即知賢者舍利弗心所念，即告舍利弗：「其阿閦如來、

無所著、等正覺佛剎有若干百菩薩、若干千菩薩、若干億菩薩、

若干億百千菩薩大會如是。」 

佛語舍利弗：「諸菩薩摩訶薩於阿閦佛所下鬚髮皆承佛威神，

悉受法語、諷誦、持之。如我於是所說法由為薄少耳，阿閦佛所

說法無央數不可復計，比我所說法百倍、千倍、萬倍、億萬倍不

在計中。舍利弗！是為阿閦如來昔行菩薩道時所願：『我成無上

正真道最正覺時，令我佛剎諸菩薩，我說法時令諸菩薩皆承佛威

神悉受、諷誦、持之。』」 

佛復語舍利弗：「爾時，諸菩薩摩訶薩皆承佛威神，受所說

法、諷誦、持。是諸菩薩摩訶薩自生意念欲從其剎至他方世界俱

至諸如來所聽所說法，為諸佛、世尊作禮、諷誦之、復重問意解，

為諸佛作禮、諷誦已、重問意解已，便復還至阿閦如來所。」 

佛語舍利弗：「是陂(pō)陀劫中當有千佛，甫(fǔ)始四佛過。

菩薩摩訶薩欲見是諸佛者，當願生阿閦佛剎。 

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=323&B=T&V=11&S=0313&J=1&P=&8220113.htm%230_0
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=323&B=T&V=11&S=0313&J=1&P=&8220113.htm%230_0
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=323&B=T&V=11&S=0313&J=1&P=&8220113.htm%230_0
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=323&B=T&V=11&S=0313&J=1&P=&8220113.htm%230_0
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=323&B=T&V=11&S=0313&J=1&P=&8220113.htm%230_0
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=323&B=T&V=11&S=0313&J=2&P=&8220114.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=323&B=T&V=11&S=0313&J=2&P=&8220114.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=323&B=T&V=11&S=0313&J=2&P=&8220114.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=323&B=T&V=11&S=0313&J=2&P=&8220114.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=323&B=T&V=11&S=0313&J=2&P=&8220114.htm%230_2


20 
 

「若有善男子、善女人於是世界、若他方世界終亡往生阿閦

佛剎者，甫(fǔ)當生者即當得住弟子緣一覺地。所以者何？其有

因緣見如來者及眾僧，為以斷弊魔羅網去，得近弟子緣一覺及佛

地，當得無上正真道最正覺，其人為以成如來、為以見諸菩薩摩

訶薩之事。 

「菩薩生阿閦佛剎者，其行皆住清淨，為行諸法、為在諸法

士、為以住於法、為佛道不可動轉，復當堅住阿惟越致。」 

佛語舍利弗：「若善男子、善女人於是世界、若他方世界終

亡往其剎者等輩得入諸佛住。 

「其菩薩為得覺意入無恐懼覺意，菩薩合會於智慧度無極，

在所各同義，見世尊知所住。 

「其佛剎諸菩薩摩訶薩，在家者止高樓上、出家為道者不在

舍止。」 

佛告舍利弗：「阿閦佛說法時，諸菩薩摩訶薩承佛威神皆受

法語、諷誦、持之。其不出家菩薩摩訶薩不面見佛所說時，在所

坐處承佛威神皆亦聞法語，聞已即受、諷誦、持之；其出家菩薩

摩訶薩身自面見佛說法時，及所行至坐處亦承佛威神皆聞，聞已

即受、諷誦、持；是菩薩摩訶薩終亡已後俱持法語，所至生諸佛

剎續念之。舍利弗！是為阿閦佛之善快。所以者何？如昔所願，

自然得之。」 

佛語舍利弗：「若有一世菩薩摩訶薩欲見若干百佛、若干千

佛、若干萬佛、若干億那術百千佛，當願生阿閦佛剎。菩薩已生

阿閦佛剎者，便見若干百佛、若干千佛、若干億萬佛、若干億那

術百千佛，當於其剎種諸德本，當為無央數百千人、無央數百千

億人、無央數億那術百千人說法，亦當令種德本。」 

佛言：「舍利弗！若菩薩摩訶薩於是陂(pō)陀劫中皆供養諸

所佛、天中天，衣被、飯食、床臥具、病瘦醫藥供養已，便出家

學道，悉於是諸佛、天中天下鬚髮為沙門；若復有菩薩摩訶薩不

知於阿閦佛剎一世合會行度無極得福多？」 



21 
 

佛言：「舍利弗！是福德善本行具足，百倍、千倍、萬倍、

巨億萬倍不與等。舍利弗！是為阿閦佛剎之善快。」 

佛語舍利弗：「若一世菩薩於是世界、他方世界終亡生阿閦

佛剎者，甫(fǔ)當生者皆得阿惟越致。所以者何？其佛剎無有憋

魔事在前立，憋魔亦不嬈(rǎo)人。」 

佛言：「舍利弗！譬如人呪力語呪毒呪蛇，除其毒便放捨，

其力不可勝，救無央數人恐畏。其蛇亦不恐人、亦不嬈(rǎo)觸

人，如是，其人但以前世禪三昧行故，自以功德得滅於蛇毒。如

是，舍利弗！阿閦佛昔求菩薩道時行願德本如是乃得佛道，消除

於憋魔毒不復嬈人。 

「阿閦佛成無上正真道最正覺時，憋魔不能復來嬈(rǎo)、

亦不能復嬈諸菩薩摩訶薩及凡人，一切皆不復嬈。 

「三千大千世界中人如是先坐三昧寂定，以自威神生和耶越

致天。於彼以前世因緣行廣普，亦於和耶越致天以因緣三昧、以

自威神寂寞、以是比於彼說法。 

「炎天聞之，聞已便得信歡喜，來供養諸弟子。炎天言：『乃

作是無所著、知止足、空閑處作行。』其剎諸魔教人出家學道，

不復嬈人。舍利弗！是阿閦佛剎德之善快——夜初鼓時，先哀念

人民，欲令度脫諸菩薩及學弟子并凡人安隱(wěn)寂寞行。」 

賢者舍利弗白佛言：「唯，天中天！若善男子、善女人以七

寶滿三千大千世界持用布施得生阿閦佛剎者，其人不當惜也，便

當布施。所以者何？其人不復墮弟子緣一覺道。所以者何？其人

即為立不退轉地，從一佛剎復至一佛剎目常悉見諸佛，皆悉諷誦

佛道行，當成無上正真道最正覺，常當見若干百佛、若干千佛、

若干億那術百千佛，於彼積德本。」 

舍利弗白佛言：「天中天！以是故，善男子、善女人以七寶

滿三千大千世界布施得生阿閦佛剎者，其人當歡喜與，便安隱至

其佛剎。」 



22 
 

佛言：「如是，舍利弗！菩薩摩訶薩為安隱得生阿閦佛剎。

譬如出金地，無有礫(lì)石、亦無草木，中有紫磨金，人便取其

金於火中試消合，以作諸物著之。如是，舍利弗！阿閦佛剎諸菩

薩摩訶薩清淨微妙住清淨共會，是諸菩薩摩訶薩行也。 

「其有生阿閦佛剎者，甫(fǔ)當生者皆一種類，道行悉等，

諸菩薩當成如來。其人以過諸弟子緣一覺地是謂為一類道，無有

眾邪異道。菩薩欲得一類者，當願生阿閦佛剎。 

「舍利弗！是菩薩摩訶薩為成阿惟越致，阿閦佛為受決，以

我不欲遣菩薩摩訶薩至阿閦佛所。譬如，舍利弗！轉輪王遣使者

至諸小王所使持王寶物來。於是，聞王遣使者令諸小王來便愁憂

涕泣，用王寶物故。夫人、婇女及太子聞以寶物故皆畏王，便往

至大王所居城垣(yuán)堅止，頓其中得安隱，不復恐見怨家、穀

(ɡǔ)貴苦。 

「如是，舍利弗！我不欲遣諸菩薩至阿閦佛所，譬如彼王以

寶物故令諸夫人、婇女及太子同等愁憂。視求菩薩道人當如大王

城所有寶處太子，為無有恐難。觀阿閦佛剎當如大王，憋魔見求

菩薩道者，如是不復嬈亂。 

「譬如王，邊臣難當。如是，舍利弗！魔及魔天官屬不能當

如來、無所著、等正覺。譬如孤寡恐懼之人畏對家，便往至城中

即安，對家人無奈之何。所以者何？是人已離於對人，得安隱處

故。 

「如是，舍利弗！諸菩薩摩訶薩生阿閦佛剎者，為以斷魔及

魔天之道，其三千大千世界憋魔及魔天不復嬈求菩薩道及弟子道

人及阿閦佛剎，魔及魔天不復起魔事、亦不復嬈。 

「復次，舍利弗！若有菩薩往生阿閦佛剎者，甫(fǔ)當生者，

其人不復為魔天之所嬈也。所以者何？阿閦佛昔行菩薩道便作是

願德本：『令我成無上正真道最正覺，使我佛剎諸魔及魔天無有

起魔事嬈亂者。譬如人飲毒，復飲除毒藥，其飲食便消，其毒不



23 
 

行。』以等願故，如是，舍利弗！阿閦佛昔時作是願德本，乃至

其佛剎諸魔及魔天子不復起事嬈亂，其佛剎所有德等乃如是。」 

爾時，賢者舍利弗心念言：「願欲見其佛剎及阿閦佛并諸弟

子等。」 

於是，佛即知舍利弗心所念，即令如其像三昧正受神足行，

承佛所致，賢者舍利弗於其座中見阿閦佛剎及弟子等。 

爾時，佛告舍利弗言：「汝寧見阿閦佛及諸弟子并佛剎不？」 

對曰：「唯然見之。天中天！」 

「云何，舍利弗！汝意所知，寧復有勝阿閦佛剎諸天及人

不？」 

舍利弗白佛言：「天中天！我不復知有城郭能勝者也。其剎

諸天及人民無有邪道，但有正道耳，極相娛樂。所以者何？我見

其佛剎皆以天物快飲食、相娛樂，阿閦佛在中央，遍為諸弟子說

法。 

「譬如，天中天！人在大海中央，不見東方山樹木之際，亦

不見南、西、北方樹木之際。如是，天中天！阿閦佛剎諸弟子不

可得東方涯、亦復不可得南、西、北方之涯。如是思惟聞法，身

亦不動搖；天中天！於是思惟定，身便不動搖。阿閦佛剎諸弟子

聽法，身不動搖坐定；如是聽法，身亦不動搖。 

「若善男子、善女人於是三千大千世界滿七寶持施與布施已

得生阿閦佛剎者，當歡喜與，其人便得安隱生阿閦佛剎菩薩摩訶

薩。所以者何？其人如是得為阿惟越致。譬如，天中天！有人持

王書及糧(liánɡ)食，以王印封書往至他國。其人行至他國縣邑

中，道無有殺者、亦無有能嬈者，獨自往還無他。」 

佛言：「如是也，舍利弗！菩薩摩訶薩生阿閦佛剎，甫當生

者——於是世界、若他方世界終亡生阿閦佛剎者——皆得阿惟越

致，便見無上正真道，從一佛剎復遊一佛剎，皆諷誦佛道事，常

樂於佛、天中天，至成無上正真道最正覺。」 



24 
 

舍利弗白佛言：「天中天！是間須陀洹道菩薩摩訶薩生阿閦

佛剎者，是適等耳。所以者何？須陀洹以斷截惡道住於道迹。如

是，天中天！若有菩薩摩訶薩生阿閦佛剎者，甫當生者，是人皆

現斷惡道，不復在弟子緣一覺地，從一佛剎復遊一佛剎，當樂於

佛、天中天及弟子，至成無上正真道最正覺也。」 

佛言：「如是，舍利弗！若有菩薩摩訶薩於是世界、若他方

世界終亡生阿閦佛剎者，為以現過弟子緣一覺地，從一佛剎復遊

一佛剎，皆諷誦諸佛道事、皆面見諸如來，至成無上正真之道最

正覺。譬如，舍利弗！須陀洹度脫異道、惡法，得道無有異。如

是，舍利弗！若有菩薩摩訶薩於是世界、若他方世界終亡往生阿

閦佛剎者，甫當生者，其皆不復離無上正真道，從一佛剎復遊一

佛剎，皆諷誦諸佛道事，常樂於佛、天中天無上正真道，至成無

上正真道最正覺。」 

賢者舍利弗白佛言：「天中天！是間斯陀含住往來地，菩薩

摩訶薩生阿閦佛剎者是這等耳？天中天！是間阿那含住不復還

地，菩薩摩訶薩生阿閦佛剎者是這等耳？天中天！是間阿羅漢住

無所著地，菩薩摩訶薩生阿閦佛剎者是這等耳？」 

佛告賢者舍利弗言：「莫得說是語。所以者何？是間菩薩摩

訶薩受無上正真道決，菩薩生阿閦佛剎者是這等耳。 

「復次，舍利弗！是間菩薩摩訶薩坐於佛樹下，菩薩生阿閦

佛剎者是這等耳。所以者何？舍利弗！菩薩摩訶薩為現如來，憋

魔不復能動搖，過弟子緣一覺地，從一佛剎復遊一佛剎，常皆隨

諸佛之教令，至成無上正真道最正覺。」 

爾時，阿難心念言：「我欲試須菩提知報我何等言。」 

賢者阿難問賢者須菩提言：「唯，須菩提！為見阿閦佛及諸

弟子等并其佛剎不？」 

須菩提謂阿難言：「汝上向視。」 

阿難答言：「仁者須菩提！我已上向視，上皆是虛空。」 



25 
 

須菩提謂阿難言：「如仁者上向見空，觀阿閦佛及諸弟子等

并其佛剎當如是。」 

爾時，賢者舍利弗問言：「如屬天中天所說：是間菩薩摩訶

薩受決，菩薩生阿閦佛剎者是這等耳。天中天！以何故等而等？」 

佛告舍利弗言：「用法等故而等。」 

◎阿閦佛國經佛般泥洹品第五  

爾時，賢者舍利弗心念言：「佛已說阿閦佛昔者行菩薩道時

德號、復說佛剎之善快、亦復說諸弟子及諸菩薩所學成願，佛當

復說阿閦佛摩訶般泥洹時有何感應。天中天！」 

於是，佛即知舍利弗心所念，便告舍利弗言：「阿閦佛摩訶

般泥洹是日，一切三千大千世界諸郡國變化作化人而說法——所

可說者，如前所說法——時人民復行阿羅漢道，不復上下便令住

阿羅漢道。 

「阿閦佛般泥洹時，有菩薩摩訶薩名眾香手，當授是眾香手

菩薩決，號曰羞洹(huán)那洹波頭摩(漢言金色蓮華)如來、無所

著、等正覺。 

「復次，舍利弗！其金色蓮華佛之剎所有善快，亦當如阿閦

佛剎之善快所有安諦，金色蓮華佛所有眾弟子亦當如阿閦佛。 

「復次，舍利弗！阿閦佛摩訶般泥洹時，當大動搖皆悉遍三

千大千世界，聲上聞阿漸貨羅天乃復至聞阿迦尼吒天；阿閦佛般

泥洹時當有是瑞應。 

「復次，舍利弗！阿閦佛剎諸好藥、樹木皆曲向阿閦佛般泥

洹所作禮。 

「阿閦佛摩訶般泥洹時，諸天及人民持華香、雜香、搗(dǎo)

香供養散其身上，供養已，其諸天人民華香、雜香、搗香及餘寶

上至虛空四十里成圓華蓋。 

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=323&B=T&V=11&S=0313&J=2&P=&8220114.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=323&B=T&V=11&S=0313&J=2&P=&8220114.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=323&B=T&V=11&S=0313&J=2&P=&8220114.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=323&B=T&V=11&S=0313&J=2&P=&8220114.htm%230_3
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=323&B=T&V=11&S=0313&J=2&P=&8220114.htm%230_3


26 
 

「阿閦佛摩訶般泥洹時，其三千大千世界諸天、龍、鬼神、

揵(qián)陀羅、阿須倫、迦留羅、真陀羅、摩休勒皆向。 

「阿閦佛摩訶般泥洹時，是人民及諸天——以佛威神所

致——悉見阿閦佛摩訶般泥洹時。 

「復次，舍利弗！阿閦佛摩訶般泥洹時，諸天及人民晝夜常

愁憂言：『阿閦佛般泥洹大疾為己亡。』人民娛樂不復得樂所欲，

意愁憂言：『阿閦佛般泥洹大疾亡失人民安隱。』意愁憂言：『亡

天下眼。』」 

佛語舍利弗：「若有菩薩摩訶薩於是世界、若他方世界終亡

生阿閦佛剎者，甫當生者，其人皆為以受決，從一方復至一方共

等輩遊行、若干百千等輩共遊行，菩薩摩訶薩當見若干百千如來、

當見無數佛、當見無數薩芸若。 

「若有菩薩摩訶薩於是世界、若他方世界終亡生阿閦佛剎者，

甫當生者，其人亦與眾等俱遊行，以佛威神所致薩芸若故為阿惟

越致。 

「菩薩摩訶薩聞是阿閦佛德號法經，皆為離魔羅網。 

「復次，舍利弗！阿閦佛摩訶般泥洹時，至法行在者、諸菩

薩摩訶薩生阿閦佛剎者，亦當與等輩遊行，求索阿閦佛昔時願，

然後當生阿閦佛剎。菩薩摩訶薩便當諷誦八百門，諷誦已皆當諷

誦諸法，便有上微妙阿閦佛剎。諸菩薩摩訶薩得念行住八百門：

『我當生阿閦佛剎。』亦當諷誦八百門，諷誦已皆當復諷誦諸法，

見上妙句，如是諦受之菩薩摩訶薩。 

「阿閦佛現在及般泥洹時說法等無異，佛剎等如來所示

現——從阿惟越致至成無上正真道最正覺。 

「復次，舍利弗！阿閦佛身中自出火，還燒身已便作金色，

即碎若芥子不復還復，訖已便自然生。譬如，舍利弗！有樹名坻

(dǐ)彌羅，若髮段段斷已不復見，自然生。如是，舍利弗！阿閦

佛摩訶般泥洹時，身破碎不復見，還自然生。 



27 
 

「復次，舍利弗！阿閦佛摩訶般泥洹時，其身骨坐處見自然。

譬如有山，碎破其山不復見，自然還其處。如是，舍利弗！阿閦

佛摩訶般泥洹時，其骨自破碎，其身骨不復見，還自然。時一切

三千大千世界人民皆供養其身，以七寶作塔，其三千大千世界當

以七寶塔及葉金色蓮華而莊嚴。 

「復次，舍利弗！阿閦佛剎諸菩薩摩訶薩當作禮，有瑞應乃

如是，自然諸寶於其處在前住。 

「其有菩薩摩訶薩往生阿閦佛剎者，甫當生者，當見佛意無

亂；命過時，一切諸天人當供養其身。諸天及人民願發起是供養

其身，菩薩摩訶薩自以功德稍於虛空疾行，都不復知其處。譬如，

舍利弗！持草木著火中熏烟而行，其烟上於虛空中，亦於虛空中

而行、亦於虛空中都滅，不知所至處；其佛剎諸菩薩摩訶薩法身

如是。 

「復次，舍利弗！阿閦佛剎菩薩摩訶薩壽命盡、臨壽終時，

見餘菩薩摩訶薩他方世界坐佛樹下時，是諸菩薩摩訶薩臨壽終時

瑞應，復見餘菩薩入母腹中時，亦復見餘菩薩摩訶薩從母右脇

(xiã)生出時，行七步時，見在婇女中相娛樂時，見餘菩薩摩訶

薩出家學道時，見餘菩薩坐佛樹下降伏魔得薩芸若慧時，見他方

世界諸佛、天中天轉法輪時。」 

佛言：「舍利弗！阿閦佛剎菩薩臨壽終時，以是比有自然瑞

應。 

「復次，舍利弗！阿閦佛摩訶般泥洹時，佛所說法當住至若

干百千劫。」 

賢者舍利弗問佛言：「天中天！以何等數佛所說法住至百千

劫？」 

佛告舍利弗言：「二十小劫為一劫，是為數佛所說法住百千

劫。 



28 
 

「復次，舍利弗！其法滅盡時，一切三千大千世界當大照明、

其地當大動。其法不是憋魔及魔天之所滅，亦不是天中天弟子所

滅。諸比丘稍樂寂往還是，稍寂共往還已俱行，不復大聽聞法；

不聽聞已，亦不大承用、復不得大精進，法師比丘於法教亦寂。

說法少，以是故法稍滅盡，稍稍不見。」 

爾時，賢者舍利弗問佛言：「云何，天中天！菩薩摩訶薩用

何等德行故得生阿閦佛剎？」 

佛告舍利弗：「是菩薩摩訶薩當學阿閦佛昔求菩薩道時行，

當發如是意願：『令我生阿閦佛剎。』菩薩摩訶薩用是行故得生

彼佛剎。 

「復次，舍利弗！菩薩行布施度無極，積累德本，持願無上

正真道，得在阿閦佛邊；菩薩摩訶薩用是行故得生彼佛剎。菩薩

行誡度無極，持願無上正真道，得在阿閦佛邊；菩薩摩訶薩用是

行故得生彼佛剎。菩薩行忍辱度無極，持願無上正真道，得在阿

閦佛邊；菩薩摩訶薩用是行故得生彼佛剎。菩薩行精進度無極，

持願無上正真道，得在阿閦佛邊；菩薩摩訶薩用是行故得生阿閦

佛剎。菩薩行一心度無極，持願無上正真道，得在阿閦佛邊；菩

薩摩訶薩用是行故得生彼佛剎。菩薩行智慧度無極，持願無上正

真道，得在阿閦佛邊；菩薩摩訶薩用是故得生彼佛剎。 

「復次，舍利弗！『阿閦佛光明皆炎照三千大千世界，我當

願見是，見已令我成無上正真道最正覺，當復自炎照其佛剎。』

菩薩摩訶薩用是行故得生阿閦佛剎。 

「『我當見阿閦佛剎無央數不可計諸弟子見已，我亦當作如

是行，令我成無上正真道最正覺時，使有無央數諸弟子。』菩薩

摩訶薩用是行故得生阿閦佛剎。 

「『阿閦佛剎有若干百菩薩、若干千菩薩、若干百千菩薩，

我當見是諸尊菩薩寂寞觀行，我當學之。當於處處曉了知之，我

當與同學等無差特，當與是一等類俱在一處。欲具大慈大悲，用

佛故、沙門義故，無辟支佛義、無有弟子之行、無有弟子意、無



29 
 

有緣一覺意，諦住於空、無有惡道法，於諸佛名等、諸如來名等、

薩芸若名等、於諸法名等、於眾僧名等，常念諸名等，如諸菩薩

摩訶薩。』 

「若有善男子、善女人聞名得生阿閦佛剎，何況合會諸度無

極善本持願阿閦佛剎？合會眾善本已，便成無上正真道最正覺，

何況合會諸度無極眾善本便得生阿閦佛剎？菩薩摩訶薩用是行

故，得生阿閦佛剎。 

「復次，舍利弗！菩薩摩訶薩欲生阿閦佛剎者，當念東方不

可計諸佛、天中天善法品等因緣，諸佛、天中天所可說法，念其

無有等者。『令我成無上正真道最正覺，當復說法如是。如諸佛、

天中天念其眾弟子因緣等，我何時成無上正真道最正覺亦當有無

央數不可計諸弟子眾。』 

「舍利弗！若有善男子、善女人當念三事，當曉了念是三大

事。 

「若善男子、善女人以念是三大事合會德本，為一切眾生作

迹念持願、作無上正真道，用一切眾生故願三事。 

「善男子、善女人、菩薩摩訶薩願無上正真道，不可限一切

眾生，若有人來以器欲限取虛空，來已謂言：『善男子！持善本

與我共分之。』」 

佛言：「舍利弗！若使善本有色者，一切眾生便可以器滿限

取，虛空不可竟，是善本以器取如是，舍利弗！願善本於無上正

真道，是亦不可以器取，如是謂為薩芸若善本。 

「若有念三事善本便轉得三寶；若有菩薩摩訶薩念是三事善

本願皆見善法；菩薩行三事善本願降伏眾魔及官屬，所向欲念生

何佛剎即得生其佛剎——南方、西方、北方、上方、下方亦如是、

四維亦如是。 

「若有菩薩摩訶薩念是三事善本積累以持作勸助，勸助已持

願向阿閦佛剎，其人即得生其佛剎。」 



30 
 

佛告舍利弗：「若干百佛剎、若干千佛剎、若干百千佛剎，

如是佛剎之善快，諸佛剎之善快空耳，阿閦佛剎亦如是。 

「『我當見其佛剎之善快，見是以我亦當取。如是比佛剎之

善快，當勸助若干百菩薩、若干千菩薩、若干百千菩薩，為現正

令歡喜踊躍，上及阿閦世尊等。』菩薩摩訶薩用是行故，得生阿

閦佛剎。 

「若有菩薩摩訶薩專發是意向阿閦佛，若使不行者，如是為

欺，專發是意便得生阿閦佛剎。 

「譬如有城中，無市、無有園、浴池及萬物，亦無有象馬，

亦無有往來中者。云何，舍利弗！其城寧有疆王在其中止不？是

城德為最下，如是為快不？ 

「彊王在大城，其城有善德萬物，如是城為最上也。 

「如是，舍利弗！於是我三千大千世界佛剎力之善快，如我

佛剎為下耳，是不為上好也，是間我佛剎所有之善快如是。舍利

弗！若菩薩欲淨其佛剎之善快者、欲取者，當如是清淨取之，如

阿閦佛昔行菩薩道時所取清淨佛剎之善快。 

「復次，舍利弗！於是成無上正真道最正覺，令人民在須陀

洹道、斯陀含、阿那含、阿羅漢道，復教令在辟支佛道。我所教

授諸弟子及餘弟子皆共合會，當令在阿閦佛剎諸弟子眾邊百倍、

千倍、萬倍、億百千倍、巨億萬倍不與等，但說解脫者無有異。

我諸弟子及彌勒佛所有諸弟子及復餘弟子皆復共合會，當令在阿

閦佛剎諸弟子眾邊是亦百倍、千倍、萬倍、億萬倍不與等。所以

者何？阿閦佛一一說法時，人民得道者不可復計。」 

佛言：「舍利弗！置我諸弟子、復置彌勒佛諸弟子，於陂(pō)

陀劫中諸佛、天中天所有諸弟子及餘得道弟子復共合會，當令在

阿閦佛剎諸弟子眾邊百倍、千倍、萬倍、億萬倍、巨億萬倍不與

等，但說解脫者無異人。」 



31 
 

爾時，賢者舍利弗白佛言：「如天中天所說、如我所知，當

觀其佛剎為阿羅漢剎、不為凡夫之剎也。所以者何？彼阿羅漢甚

眾多。」 

佛言：「如是，舍利弗！彼剎阿羅漢——生死已盡者——甚

眾多。三千大千世界中所有星宿(xiù)不可計、亦不可知多少，

阿閦佛一一說法時得阿羅漢者不可計。如是，舍利弗！一一聚會

時不可計無央數人得阿羅漢道。三千大千世界中星宿可知數。阿

閦佛剎是諸天人民以天眼見光明，用積累德本，阿閦佛剎三千大

千世界，是諸人民——善男子、善女人——晝夜往至阿閦佛所。

若有聞是德號法經，聞已即受、持、諷誦者，舍利弗！是善男子、

善女人前世為皆已聞見阿閦佛昔求菩薩道時。所以者何？若有聞

是德號法經，即有信者。 

「是阿閦佛德號法經，十方等世界佛剎求菩薩道及求弟子道

之人悉受、諷誦、持說之。他方佛剎諸阿惟越致菩薩摩訶薩住及

餘菩薩，亦說阿閦佛所結願，及生阿閦佛剎者、甫當生者——東

方亦如是，南方、西方、北方、上方、下方等十方亦如是。 

「一切諸佛剎求菩薩道人皆受是德號法經、諷誦、持說之，

阿惟越致菩薩摩訶薩住，復有成無上正真道最正覺；及餘菩薩亦

如是說阿閦佛所結願，及生其佛剎者、甫當生者。 

「如是，舍利弗！阿閦佛阿比羅提世界住，炎照十方等諸求

菩薩道之人。 

「若有善男子、善女人諷誦《阿閦佛德號法經》，聞已即持、

諷誦、願生阿閦佛剎者，臨壽終時，阿閦佛即念其人。所以者何？

儻(tǎnɡ)憋魔得其便即轉所願，如來故念之，其善男子、善女人

不復轉，會當得所願及無上正真道。若有他異因緣，無能嬈害者。

如是，火、刀、毒、水，是亦不行；若復有撾(zhuā)捶者，是亦

不向；亦不畏人非人——其人如是等見護，便生阿閦佛剎。」 

佛言：「譬如，舍利弗！日宮殿遠住，遙炎照天下人；如是，

阿閦佛遠住，炎照他方世界諸住菩薩摩訶薩。 



32 
 

「譬如得天眼比丘遠住，遙見色之光；如是，舍利弗！阿閦

佛遠住，遙見他方世界諸住菩薩摩訶薩，見其顏色、形類。 

「譬如神通比丘遠住，知他人意所念；如是，舍利弗！阿閦

佛遠住，遙知他方世界諸住菩薩摩訶薩意。 

「譬如神通比丘遠住，遙以天耳聞聲；如是，舍利弗！阿閦

佛遠住，遙聞他方世界諸菩薩摩訶薩語及生其剎者——是善男子、

善女人阿閦佛知其名字及種姓。 

「若有受是德號法經、諷誦、持者，舍利弗！是人為見阿閦

佛，當知是人臨壽終時，阿閦佛即為其人。」 

賢者舍利弗白佛言：「難及，天中天！諸佛、世尊諦囑累諸

菩薩摩訶薩。」 

佛言：「如是，舍利弗！諸佛、天中天諦囑累諸菩薩摩訶薩。

所以者何？菩薩諦受囑累者，便為諦受一切眾生已。譬如轉輪王，

若有第一、第二、第三、第四、第五、第十、第二十，不可計諸

倉，中有稻米、大麥(mài)、小麥及種種穀(ɡǔ)，穀貴時便出令

穀賤。如是，舍利弗！菩薩如來記竟，菩薩摩訶薩未成最正覺時，

譬如穀貴；已成無上正真道最正覺，便安隱說法如穀賤。是故，

諸佛、天中天諦囑累諸菩薩摩訶薩。」 

佛言：「舍利弗！若有菩薩摩訶薩聞是《阿閦佛德號法經》，

聞已即受、諷誦、持，雖不願生阿閦佛剎者，當知是菩薩摩訶薩

為比阿惟越致。 

「若有菩薩摩訶薩受是《阿閦佛德號法經》，持已受、諷誦，

為若干百人、若干億百千那術人解說之，當令若干億那術百千人

積累德本。是人如所積德本，其菩薩是德本不可計；是菩薩摩訶

薩德本眾多，已便坐無上正真道。」 

佛言：「舍利弗！若有菩薩摩訶薩欲疾成無上正真道最正覺

者，當受是德號法經、當持、諷誦；受持諷誦已，為若干百、若



33 
 

干千、若干百千人解說之，便念如所說事，即得大智慧、其罪即

畢；以得是大智慧、其罪畢已，其人自以功德便盡生死之道。」 

佛告舍利弗：「若有善男子、善女人求弟子道者，聞是《阿

閦佛德號法經》便當受持、當諷誦；受持諷誦已，為若干百人、

若干千人、若干百千人解之。若有善男子、善女人受是法經，自

以功德即自取阿羅漢證。」 

佛言：「舍利弗！若有善男子、善女人專持說是德號法經，

是人如是便捨等正覺，自以功德取阿羅漢證。」 

佛語舍利弗：「是《阿閦佛德號法經》終不至癡(chī)人手

中，當至黠(xiá)人手中。」 

佛言：「舍利弗！是善男子、善女人是德號法經至其手中者，

為見如來已。譬如，舍利弗！種種諸寶其價甚重，從大海採來者，

云何，舍利弗！從大海採種種寶，當先至誰手中？」 

舍利弗言：「天中天！當先至國王、若太子、左右手中。」 

佛言：「如是，舍利弗！是《阿閦佛德號法經》當先至菩薩

手中及阿惟越致。 

「復次，舍利弗！菩薩摩訶薩聞是《阿閦佛德號法經》便受、

持、諷誦，諷誦已，即當專成無上正真道最正覺。」 

賢者舍利弗白佛言：「是《阿閦佛德號法經》，薄德之人終

不得聞、受、持、諷誦。所以者何？天中天！不能得阿惟越致故。」 

佛告賢者舍利弗：「審如是。若有善男子、善女人持金銀滿

是天下以布施，願言：『我持是使聞《阿閦佛德號法經》。』薄

德之人終不得聞是經，亦不得受、持、諷誦。菩薩摩訶薩聞《阿

閦佛德號法經》者，為成阿惟越致行；聞已，受持、諷誦，是故

專得無上正真道行。」 

佛語舍利弗：「二生補處、三生補處等正覺求弟子道人所不

能及。若有聞《阿閦佛德號法經》，受持、諷誦，為若干百人、

若干千人、若干百千人說之，譬如，舍利弗！轉輪王以福德自然



34 
 

生七寶。如是，舍利弗！阿閦佛昔願所致，我為說是德號法經。

若有菩薩摩訶薩說是德號法經，若復有菩薩摩訶薩聞是經，甫當

聞者亦福德所致。」 

佛語舍利弗：「《阿閦佛德號法經》於是陂(pō)陀劫中所有

諸佛、天中天皆當說是經，如是令無缺減安諦，亦如我所說。若

有菩薩摩訶薩欲疾成無上正真道最正覺者，當受是《阿閦佛德號

法經》，當持、諷誦、說之、當令廣普。 

「若是德號法經在郡國、縣(xiàn)邑(yì)，有善男子、善女

人受持諷誦，其菩薩摩訶薩有是經為護郡國、縣邑。 

「其有受是德號法經當持、諷誦，復出家學道離罪，菩薩摩

訶薩當令居家學道者知之。所以者何？善男子、善女人黨不能究

竟是德號法經。」 

佛語舍利弗：「若遠郡國、縣邑有行是經，菩薩摩訶薩當往

至彼，當受是經、諷誦、持說。善男子、善女人雖不諷誦，但有

是經卷當設供養之；若不得經卷者，便當寫之——若使其人不與

是經卷持歸寫者，菩薩便就其家寫之；若使善男子、善女人言自

餓寫者，自餓寫之；若言經行寫，當經行寫之；若言住寫，當住

寫之；若言坐寫，當坐寫之。」 

阿閦佛國經卷下 

 

  

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=323&B=T&V=11&S=0313&J=2&P=&8220114.htm%230_0
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=323&B=T&V=11&S=0313&J=2&P=&8220114.htm%230_0
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=323&B=T&V=11&S=0313&J=2&P=&8220114.htm%230_0
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=323&B=T&V=11&S=0313&J=2&P=&8220114.htm%230_0
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=323&B=T&V=11&S=0313&J=2&P=&8220114.htm%230_0


35 
 

佛說無量壽經卷上  

曹魏天竺三藏康僧鎧(kǎi)譯 

我聞如是： 

一時佛住王舍城耆闍崛山中，與大比丘眾萬二千人俱，一切

大聖神通已達，其名曰：尊者了本際、尊者正願、尊者正語、尊

者大號、尊者仁賢、尊者離垢、尊者名聞、尊者善實、尊者具足、

尊者牛王、尊者優樓頻䗍(luï)迦葉、尊者伽耶迦葉、尊者那提

迦葉、尊者摩訶迦葉、尊者舍利弗、尊者大目揵連、尊者劫賓那、

尊者大住、尊者大淨志、尊者摩訶周那、尊者滿願子、尊者離障

閡、尊者流灌、尊者堅伏、尊者面王、尊者果乘、尊者仁性、尊

者喜樂、尊者善來、尊者羅云、尊者阿難，皆如斯等上首者也。 

又與大乘眾菩薩俱，普賢菩薩、妙德菩薩、慈氏菩薩等，此

賢劫中一切菩薩。 

又賢護等十六正士：善思議菩薩、信慧菩薩、空無菩薩、神

通華菩薩、光英菩薩、慧上菩薩、智幢菩薩、寂根菩薩、願慧菩

薩、香象菩薩、寶英菩薩、中住菩薩、制行菩薩、解脫菩薩，皆

遵普賢大士之德，具諸菩薩無量行願，安住一切功德之法，遊步

十方，行權方便，入佛法藏，究竟彼岸，於無量世界現成等覺。 

處兜率天弘宣正法，捨彼天宮降神母胎，從右脇(xiã)生，

現行七步。光明顯曜，普照十方無量佛土，六種振動，舉聲自稱：

「吾當於世為無上尊，釋梵奉侍，天、人歸仰。」示現算計、文

藝(yì)、射御，博綜道術，貫練群籍，遊於後園講武試藝。現處

宮中色味之間，見老、病、死，悟世非常，棄國財位，入山學道，

服乘、白馬、寶冠、瓔珞，遣之令還。捨珍妙衣而著法服，剃除

鬚髮，端坐樹下。勤苦六年，行如所應。現五濁剎隨順群生，示

有塵垢沐浴金流。天按樹枝得攀出池，靈(líng)禽翼從往詣道場，

吉祥感徵(zhēnɡ)表章功祚(zuî)。哀受施草，敷佛樹下，加趺而

坐，奮大光明使魔知之。魔率官屬而來逼試，制以智力皆令降伏，

得微妙法成最正覺。釋梵祈勸請轉法輪，以佛遊步、佛吼而吼，

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=371&B=T&V=12&S=0360&J=1&P=&8220115.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=371&B=T&V=12&S=0360&J=1&P=&8220115.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=371&B=T&V=12&S=0360&J=1&P=&8220115.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=371&B=T&V=12&S=0360&J=1&P=&8220115.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=371&B=T&V=12&S=0360&J=1&P=&8220115.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=371&B=T&V=12&S=0360&J=1&P=&8220115.htm%230_2


36 
 

扣法鼓、吹法螺、執法劍、建法幢、震法雷、曜(yào)法電、澍

(zhù)法雨、演法施，常以法音覺諸世間，光明普照無量佛土。一

切世界六種震動，總攝魔界、動魔宮殿，眾魔懾(shâ)怖莫不歸

伏。摑(ɡuï)裂邪網，消滅諸見，散諸塵勞，壞諸欲塹(qiàn)。

嚴護法城，開闡(chǎn)法門；洗濯(zhuï)垢污，顯明清白；光融

佛法，宣流正化。入國分衛獲諸豐饍，貯(zhù)功德、示福田、

欲宣法、現欣笑，以諸法藥救療三苦。顯現道意無量功德，授菩

薩記成等正覺，示現滅度拯濟無極。消除諸漏，殖眾德本，具足

功德微妙難量。遊諸佛國，普現道教，其所修行清淨無穢。 

譬如幻師現眾異像，為男、為女無所不變，本學明了在意所

為。此諸菩薩亦復如是，學一切法貫綜縷練，所住安諦靡不感化，

無數佛土皆悉普現，未曾慢恣、愍傷眾生。如是之法一切具足，

菩薩經典究暢要妙，名稱普至導御十方，無量諸佛咸共護念。佛

所住者皆已得住、大聖所立而皆已立，如來道化各能宣布，為諸

菩薩而作大師。以甚深禪慧開導眾人，通諸法性，達眾生相，明

了諸國，供養諸佛。化現其身猶如電光，善學無畏曉了幻法。壞

裂魔網，解諸纏縛。超越聲聞、緣覺之地，得空無相、無願三昧。

善立方便，顯示三乘。於此中下而現滅度，亦無所作、亦無所有，

不起、不滅得平等法。具足成就無量總(zǒng)持百千三昧，諸根

智慧廣普寂定，深入菩薩法藏，得佛華嚴三昧。宣揚演說一切經

典，住深定門，悉覩現在無量諸佛，一念之頃無不周遍。濟諸劇

難諸閑不閑，分別顯示真實之際，得諸如來辯才之智。入眾言音，

開化一切，超過世間諸所有法。心常諦住度世之道，於一切萬物

隨意自在。為眾生類作不請之友，荷負群生為之重任。受持如來

甚深法藏，護佛種性常使不絕。興大悲、愍眾生，演慈辯、授法

眼、杜三趣、開善門，以不請之法施諸黎庶，猶如孝子愛敬父母。

於諸眾生視之若己，一切善本皆度彼岸，悉獲諸佛無量功德，智

慧聖明不可思議。 

如是菩薩無量大士不可稱計，一時來會。 

爾時，世尊諸根悅豫，姿色清淨，光顏巍巍。 



37 
 

尊者阿難承佛聖旨，即從座起，偏袒右肩，長跪合掌而白佛

言：「今日世尊諸根悅豫，姿色清淨，光顏巍巍，如明鏡淨影暢

表裏，威容顯耀超絕無量，未曾瞻覩(dǔ)殊妙如今。唯然，大聖！

我心念言：『今日世尊住奇特法、今日世雄住佛所住、今日世眼

住導師行、今日世英住最勝道、今日天尊行如來德。去來現在佛

佛相念，得無今佛念諸佛耶？何故威神光光乃爾？』」 

於是世尊告阿難曰：「云何，阿難！諸天教汝來問佛耶？自

以慧見問威顏乎？」 

阿難白佛：「無有諸天來教我者，自以所見問斯義耳。」 

佛言：「善哉，阿難！所問甚快。發深智慧真妙辯才，愍念

眾生問斯慧義。如來以無盡大悲矜哀三界，所以出興(xīng)於世，

光闡(chǎn)道教，普令群萌獲真法利。無量億劫難值難見，猶靈

瑞華時時乃出。今所問者多所饒益，開化一切諸天人民。 

「阿難！當知如來正覺其智難量，多所導御，慧見無礙，無

能遏(â)絕。以一喰(cān)之力，能住壽命億百千劫無數無量，復

過於此。諸根悅豫不以毀損，姿色不變光顏無異。所以者何？如

來定慧究暢無極，於一切法而得自在。 

「阿難諦聽，今為汝說。」 

對曰：「唯然，願樂欲聞。」 

佛告阿難：「乃往過去久遠無量不可思議無央數劫，錠(dìng)

光如來興出於世，教化度脫無量眾生，皆令得道乃取滅度。次有

如來名曰光遠、次名月光、次名栴檀香、次名善山王、次名須彌

天冠、次名須彌等曜(yào)、次名月色、次名正念、次名離垢、

次名無著、次名龍天、次名夜光、次名安明頂、次名不動地、次

名琉璃妙華、次名琉璃金色、次名金藏、次名炎光、次名炎根、

次名地種、次名月像、次名日音、次名解脫華、次名莊嚴光明、

次名海覺神通、次名水光、次名大香、次名離塵垢、次名捨厭意、

次名寶炎、次名妙頂、次名勇立、次名功德持慧、次名蔽日月光、

次名日月琉璃光、次名無上琉璃光、次名最上首、次名菩提華、



38 
 

次名月明、次名日光、次名華色王、次名水月光、次名除癡冥、

次名度蓋行、次名淨信、次名善宿、次名威神、次名法慧、次名

鸞(luán)音、次名師子音、次名龍音、次名處世，如此諸佛皆悉

已過。 

「爾時，次有佛名世自在王如來、應供、等正覺、明行足、

善逝、世間解、無上士、調御丈夫、天人師、佛、世尊。時有國

王，聞佛說法心懷悅豫，尋發無上正真道意，棄國、捐王，行作

沙門，號曰法藏，高才勇哲與世超異。詣世自在王如來所，稽首

佛足，右遶三匝，長跪合掌以頌讚曰： 

「『光顏巍巍，  威神無極，  如是炎明， 

  無與等者。  日月摩尼，  珠光炎耀， 

  皆悉隱(yǐn)蔽，猶如聚墨。   如來容顏， 

       超世無倫，  正覺大音，  響(xiǎnɡ)流十方。 

  戒聞精進，  三昧智慧，  威德無侶， 

  殊勝希有。  深諦善念，  諸佛法海， 

     窮深盡奧，  究其崖底。  無明、欲、怒， 

  世尊永無，  人雄師子，  神德無量。 

  功德廣大，  智慧深妙，  光明威相， 

     震動大千。  願我作佛，  齊(qí)聖法王， 

    過度生死，  靡不解脫。   布施、調意、 

   戒、忍、精進， 如是三昧， 智慧為上。 

  吾誓得佛，  普行此願，  一切恐懼， 

  為作大安。  假令有佛，  百千億萬， 

  無量大聖，  數如恒沙，  供養一切， 

  斯等諸佛，  不如求道，  堅正不却。 

  譬如恒沙，  諸佛世界，  復不可計， 

  無數剎土，  光明悉照，  遍此諸國， 

  如是精進，  威神難量。  令我作佛， 

  國土第一，  其眾奇妙，  道場超絕。 

  國如泥洹，  而無等雙，  我當愍哀， 

  度脫一切。  十方來生，  心悅清淨， 



39 
 

  已到我國，  快樂安隱(wěn)。幸佛信明， 

  是我真證，  發願於彼，  力精所欲。 

  十方世尊，  智慧無礙，  常令此尊， 

  知我心行。  假令身止，  諸苦毒中， 

  我行精進，  忍終不悔。』」 

佛告阿難：「法藏比丘說此頌已而白佛言：『唯然，世尊！

我發無上正覺之心，願佛為我廣宣經法，我當修行，攝取佛國清

淨莊嚴無量妙土，令我於世速成正覺，拔諸生死勤苦之本。』」 

佛語阿難：「時世自在王佛告法藏比丘：『如所修行莊嚴佛

土，汝自當知。』 

「比丘白佛：『斯義弘深，非我境界。唯願世尊廣為敷演諸

佛如來淨土之行。我聞此已，當如說修行成滿所願。』 

「爾時，世自在王佛知其高明志願深廣，即為法藏比丘而說

經言：『譬如大海，一人斗量，經歷劫數尚可窮底，得其妙寶。

人有至心，精進求道不止，會當剋(kâ)果，何願不得？』 

「於是，世自在王佛即為廣說二百一十億諸佛剎土天人之善

惡、國土之粗妙，應其心願悉現與之。 

「時彼比丘聞佛所說嚴淨國土，皆悉覩見。超發無上殊勝之

願，其心寂靜，志無所著，一切世間無能及者。具足五劫，思惟

攝取莊嚴佛國清淨之行。」 

阿難白佛：「彼佛國土壽量幾(jǐ)何？」 

佛言：「其佛壽命四十二劫。 

「時法藏比丘攝取二百一十億諸佛妙土清淨之行。如是修已，

詣彼佛所，稽首禮足，遶佛三匝，合掌而住，白言：『世尊！我

已攝取莊嚴佛土清淨之行。』 

「佛告比丘：『汝今可說，宜知是時。發起悅可一切大眾。

菩薩聞已，修行此法，緣致滿足無量大願。』 



40 
 

「比丘白佛：『唯垂聽(tīnɡ)察，如我所願，當具說之。 

「『設我得佛，國有地獄、餓鬼、畜生者，不取正覺。 

「『設我得佛，國中人天壽終之後復更三惡道者，不取正覺。 

「『設我得佛，國中人天不悉真金色者，不取正覺。 

「『設我得佛，國中人天形色不同有好醜(chǒu)者，不取正

覺。 

「『設我得佛，國中人天不悉識宿命，下至知百千億那由他

諸劫事者，不取正覺。 

「『設我得佛，國中人天不得天眼，下至見百千億那由他諸

佛國者，不取正覺。 

「『設我得佛，國中人天不得天耳，下至聞百千億那由他諸

佛所說不悉受持者，不取正覺。 

「『設我得佛，國中人天不得見他心智，下至知百千億那由

他諸佛國中眾生心念者，不取正覺。 

「『設我得佛，國中人天不得神足於一念頃，下至不能超過

百千億那由他諸佛國者，不取正覺。 

「『設我得佛，國中人天若起想念貪計身者，不取正覺。 

「『設我得佛，國中人天不住定聚必至滅度者，不取正覺。 

「『設我得佛，光明有能限量，下至不照百千億那由他諸佛

國者，不取正覺。 

「『設我得佛，壽命有能限量，下至百千億那由他劫者，不

取正覺。 

「『設我得佛，國中聲聞有能計量，乃至三千大千世界眾生

緣覺於百千劫悉共計挍(jiào)知其數者，不取正覺。 

「『設我得佛，國中人天壽命無能限量——除其本願脩(xiū)

短自在——若不爾者，不取正覺。 



41 
 

「『設我得佛，國中人天乃至聞有不善名者，不取正覺。 

「『設我得佛，十方世界無量諸佛不悉咨嗟(jiē)稱我名者，

不取正覺。 

「『設我得佛，十方眾生至心信樂欲生我國，乃至十念，若

不生者，不取正覺，唯除五逆、誹謗正法。 

「『設我得佛，十方眾生發菩提心修諸功德，至心發願欲生

我國，臨壽終時，假令不與大眾圍遶現其人前者，不取正覺。 

「『設我得佛，十方眾生聞我名號、係(xì)念我國，殖(zhí)

諸德本、至心迴向欲生我國，不果遂者，不取正覺。 

「『設我得佛，國中人天不悉成滿三十二大人相者，不取正

覺。 

「『設我得佛，他方佛土諸菩薩眾來生我國，究竟必至一生

補處——除其本願自在所化，為眾生故，被弘誓鎧(kǎi)，積累

德本度脫一切；遊諸佛國修菩薩行，供養十方諸佛如來；開化恒

沙無量眾生，使立無上正真之道；超出常倫諸地之行，現前修習

普賢之德——若不爾者，不取正覺。 

「『設我得佛，國中菩薩承佛神力供養諸佛，一食之頃不能

遍至無量無數億那由他諸佛國者，不取正覺。 

「『設我得佛，國中菩薩在諸佛前現其德本，諸所求欲供養

之具若不如意者，不取正覺。 

「『設我得佛，國中菩薩不能演說一切智者，不取正覺。 

「『設我得佛，國中菩薩不得金剛那羅延身者，不取正覺。 

「『設我得佛，國中人、天、一切萬物嚴淨光麗(lì)，形色

殊特，窮微極妙，無能稱量。其諸眾生乃至逮得天眼，有能明了

辨其名數者，不取正覺。 

「『設我得佛，國中菩薩乃至少功德者，不能知見其道場樹

無量光色高四百萬里者，不取正覺。 



42 
 

「『設我得佛，國中菩薩若受讀經法，諷誦持說而不得辯才

智慧者，不取正覺。 

「『設我得佛，國中菩薩智慧辯才若可限量者，不取正覺。 

「『設我得佛，國土清淨，皆悉照見十方一切無量無數不可

思議諸佛世界，猶如明鏡覩(dǔ)其面像；若不爾者，不取正覺。 

「『設我得佛，自地以上至于虛空，宮殿、樓觀(ɡuàn)、池

流、華樹——國土所有一切萬物——皆以無量雜寶百千種香而共

合成，嚴飾奇妙超諸人天，其香普薰(xūn)十方世界，菩薩聞者

皆修佛行；若不爾者，不取正覺。 

「『設我得佛，十方無量不可思議諸佛世界眾生之類，蒙我

光明觸其體者，身心柔軟超過人天；若不爾者，不取正覺。 

「『設我得佛，十方無量不可思議諸佛世界眾生之類，聞我

名字不得菩薩無生法忍、諸深總(zǒng)持者，不取正覺。 

「『設我得佛，十方無量不可思議諸佛世界，其有女人聞我

名字，歡喜信樂，發菩提心，厭(yàn)惡女身，壽終之後復為女

像者，不取正覺。 

「『設我得佛，十方無量不可思議諸佛世界，諸菩薩眾聞我

名字，壽終之後常修梵行至成佛道；若不爾者，不取正覺。 

「『設我得佛，十方無量不可思議諸佛世界，諸天人民聞我

名字，五體投地稽首作禮，歡喜信樂修菩薩行，諸天世人莫不致

敬；若不爾者，不取正覺。 

「『設我得佛，國中人天欲得衣服隨念即至，如佛所讚應法

妙服自然在身；若有裁縫、染治、浣(huàn)濯(zhuï)者，不取正覺。 

「『設我得佛，國中人天所受快樂不如漏盡比丘者，不取正

覺。 



43 
 

「『設我得佛，國中菩薩隨意欲見十方無量嚴(yán)淨佛土，

應時如願，於寶樹中皆悉照見，猶如明鏡覩其面像；若不爾者，

不取正覺。 

「『設我得佛，他方國土諸菩薩眾聞我名字，至于得佛，諸

根缺陋不具足者，不取正覺。 

「『設我得佛，他方國土諸菩薩眾聞我名字，皆悉逮得清淨

解脫三昧，住是三昧一發意頃，供養無量不可思議諸佛世尊而不

失定意；若不爾者，不取正覺。 

「『設我得佛，他方國土諸菩薩眾聞我名字，壽終之後生尊

貴家；若不爾者，不取正覺。 

「『設我得佛，他方國土諸菩薩眾聞我名字，歡喜踊躍(yuâ)，

修菩薩行，具足德本；若不爾者，不取正覺。 

「『設我得佛，他方國土諸菩薩眾聞我名字，皆悉逮得普等

三昧，住是三昧至于成佛，常見無量不可思議一切如來；若不爾

者，不取正覺。 

「『設我得佛，國中菩薩隨其志願，所欲聞法自然得聞；若

不爾者，不取正覺。 

「『設我得佛，他方國土諸菩薩眾聞我名字，不即得至不退

轉者，不取正覺。 

「『設我得佛，他方國土諸菩薩眾聞我名字，不即得至第一、

第二、第三法忍，於諸佛法不能即得不退轉者，不取正覺。』」 

佛告阿難：「爾時，法藏比丘說此願已，而說頌曰： 

「『我建超世願，  必至無上道， 

  斯願不滿足，  誓不成等覺。 

  我於無量劫，  不為大施主， 

  普濟諸貧苦，  誓不成等覺。 

  我至成佛道，  名聲超十方， 

  究竟靡不聞，  誓不成等覺。 



44 
 

  離欲深正念，  淨慧修梵行， 

  志求無上道，  為諸天人師。 

  神力演大光，  普照無際土， 

  消除三垢冥，  明濟眾厄難。 

     開彼智慧眼，  滅此昏盲闇(àn)， 

  閉塞諸惡道，  通達善趣門。 

      功祚(zuî)成滿足，威曜(yào)朗十方， 

  日月戢(jí)重暉， 天光隱不現。 

  為眾開法藏，  廣施功德寶， 

  常於大眾中，  說法師子吼。 

  供養一切佛，  具足眾德本， 

  願慧悉成滿，  得為三界雄。 

  如佛無量智，  通達靡不遍， 

  願我功德力，  等此最勝尊。 

  斯願若剋(kâ)果， 大千應感動， 

      虛空諸天人，  當雨珍妙華。』」 

佛語阿難：「法藏比丘說此頌已，應時普地六種震動，天雨

妙華以散其上，自然音樂空中讚言：『決定必成無上正覺。』於

是法藏比丘具足修滿如是大願，誠諦不虛，超出世間深樂寂滅。 

「阿難！法藏比丘於彼佛所諸天、魔、梵、龍神八部大眾之

中發斯弘誓，建此願已，一向專志莊嚴妙土。所修佛國開廓(kuî)

廣大，超勝獨妙，建立常然，無衰、無變。於不可思議兆載永劫

積殖菩薩無量德行，不生欲覺、瞋覺、害覺，不起欲想、瞋想、

害想，不著色、聲、香、味、觸之法。忍力成就，不計眾苦。少

欲知足，無染恚癡，三昧常寂，智慧無礙。無有虛偽諂曲之心，

和顏軟語先意承問，勇猛精進志願無惓(juàn)，專求清白之法。

以慧利群生，恭敬三寶，奉事師長；以大莊嚴具足眾行，令諸眾

生功德成就。住空、無相、無願之法，無作、無起，觀法如化。

遠離麁(cū)言、自害、害彼、彼此俱害，修習善語，自利、利人、

彼我兼利。棄國、捐王，絕去財色。自行六波羅蜜，教人令行。 



45 
 

「無央數劫積功累德，隨其生處在意所欲，無量寶藏自然發

應，教化安立無數眾生。住於無上正真之道，或為長者、居士、

豪姓、尊貴，或為剎利國君、轉輪聖帝，或為六欲天主乃至梵王。

常以四事供養恭敬一切諸佛，如是功德不可稱說。口氣香潔(jiã)

如優鉢羅華，身諸毛孔出栴檀香，其香普熏無量世界；容色端正，

相好殊妙，其手常出無盡之寶，衣服、飲食珍妙華香，諸蓋幢幡

莊嚴之具。如是等事超諸人天，於一切法而得自在。」 

阿難白佛：「法藏菩薩為已成佛而取滅度、為未成佛？為今

現在？」 

佛告阿難：「法藏菩薩今已成佛，現在西方，去此十萬億剎，

其佛世界名曰安樂。」 

阿難又問：「其佛成道已來為經幾(jǐ)時？」 

佛言：「成佛已來凡歷十劫。其佛國土自然七寶——金、銀、

琉璃、珊瑚、琥珀、車𤦲(qú)、瑪瑙——合成為地，恢廓(kuî)

曠蕩不可限極。悉相雜廁，轉相入間，光赫(hâ)焜(kūn)耀，微

妙奇麗，清淨莊嚴超踰(yú)十方一切世界眾寶中精，其寶猶如第

六天寶。又其國土無須彌山及金剛圍一切諸山，亦無大海、小海、

溪渠、井谷。佛神力故，欲見則見。亦無地獄、餓鬼、畜生諸難

之趣。亦無四時——春、秋、冬、夏——不寒、不熱，常和調適。」 

爾時，阿難白佛言：「世尊！若彼國土無須彌山，其四天王

及忉利天依何而住？」 

佛語阿難：「第三炎天乃至色究竟天皆依何住？」 

阿難白佛：「行業果報不可思議。」 

佛語阿難：「行業果報不可思議，諸佛世界亦不可思議。其

諸眾生功德善力住行業之地，故能爾耳。」 

阿難白佛：「我不疑此法，但為將來眾生欲除其疑惑，故問

斯義。」 



46 
 

佛告阿難：「無量壽佛威神光明最尊第一，諸佛光明所不能

及。或有佛光照百佛世界、或千佛世界，取要言之，乃照東方恒

沙佛剎，南、西、北方四維，上、下亦復如是。或有佛光照于七

尺，或照一由旬，二、三、四、五由旬，如是轉倍乃至照一佛剎。

是故，無量壽佛號無量光佛、無邊光佛、無礙光佛、無對光佛、

炎王光佛、清淨光佛、歡喜光佛、智慧光佛、不斷光佛、難思光

佛、無稱光佛、超日月光佛。 

「其有眾生遇斯光者，三垢消滅，身意柔軟，歡喜踊躍，善

心生焉。若在三塗勤苦之處，見此光明，皆得休息，無復苦惱；

壽終之後皆蒙解脫。 

「無量壽佛光明顯赫照曜十方諸佛國土，莫不聞知。不但我

今稱其光明，一切諸佛、聲聞、緣覺、諸菩薩眾咸共歎(tàn)譽(yù)，

亦復如是。若有眾生聞其光明威神功德，日夜稱說至心不斷，隨

意所願得生其國，為諸菩薩、聲聞大眾所共歎譽稱其功德；至其

然後得佛道時，普為十方諸佛菩薩歎其光明亦如今也。」 

佛言：「我說無量壽佛光明威神巍巍殊妙，晝夜一劫尚不能

盡。」 

佛語阿難：「無量壽佛壽命長久不可稱計，汝寧知乎？假使

十方世界無量眾生皆得人身，悉令成就聲聞、緣覺，都共集會禪

思一心，竭其智力於百千萬劫悉共推算，計其壽命長遠劫數，不

能窮盡知其限極。聲聞、菩薩、天、人之眾，壽命長短亦復如是，

非算數譬喻所能知也。又聲聞、菩薩其數難量不可稱說，神智洞

達威力自在，能於掌中持一切世界。」 

佛語阿難：「彼佛初會，聲聞眾數不可稱計，菩薩亦然。能

如大目揵連百千萬億無量無數，於阿僧祇那由他劫乃至滅度悉共

計挍(jiào)，不能究了多少之數。譬如大海深廣無量，假使有人

析其一毛以為百分，以一分毛沾取一渧(dī)。於意云何？其所渧

者於彼大海，何所為多？」 



47 
 

阿難白佛：「彼所渧(dī)水比於大海多少之量，非巧歷(lì)

算數、言辭譬類所能知也。」 

佛語阿難：「如目連等於百千萬億那由他劫計彼初會聲聞菩

薩，所知數者猶如一渧，其所不知如大海水。 

「又其國土，七寶諸樹周滿世界——金樹、銀樹、琉璃樹、

頗梨樹、珊瑚樹、瑪瑙樹、車𤦲(qú)樹——或有二寶、三寶乃至

七寶轉共合成。或有金樹，銀葉、華、果；或有銀樹，金葉、華、

果；或琉璃樹，頗梨為葉，華、果亦然；或水精樹，琉璃為葉，

華、果亦然；或珊瑚樹，瑪瑙為葉，華、果亦然；或瑪瑙樹，琉

璃為葉，華、果亦然；或車𤦲樹，眾寶為葉，華、果亦然。或有

寶樹，紫金為本、白銀為莖、琉璃為枝、水精為條、珊瑚為葉、

瑪瑙為華、車𤦲為實；或有寶樹，白銀為本、琉璃為莖、水精為

枝、珊瑚為條、瑪瑙為葉、車𤦲為華、紫金為實；或有寶樹，琉

璃為本、水精為莖、珊瑚為枝、瑪瑙為條、車𤦲為葉、紫金為華、

白銀為實；或有寶樹，水精為本、珊瑚為莖、瑪瑙為枝、車𤦲為

條、紫金為葉、白銀為華、琉璃為實；或有寶樹，珊瑚為本、瑪

瑙為莖、車𤦲為枝、紫金為條、白銀為葉、琉璃為華、水精為實；

或有寶樹，瑪瑙為本、車𤦲為莖、紫金為枝、白銀為條、琉璃為

葉、水精為華、珊瑚為實；或有寶樹，車𤦲為本、紫金為莖、白

銀為枝、琉璃為條、水精為葉、珊瑚為華、瑪瑙為實。行行相值、

莖莖相望、枝枝相準(zhǔn)、葉葉相向、華華相順、實實相當，

榮色光曜不可勝視。清風時發，出五音聲，微妙宮商自然相和。 

「又無量壽佛其道場樹，高四百萬里，其本周圍五千由旬，

枝葉四布二十萬里。一切眾寶自然合成，以月光摩尼持海輪

寶——眾寶之王——而莊嚴之。周匝條(tiáo)間垂寶瓔珞，百千

萬色種種異變，無量光炎照曜無極。珍妙寶網羅覆其上，一切莊

嚴隨應而現。微風徐動出妙法音，普流十方一切佛國。其聞音者

得深法忍，住不退轉至成佛道，不遭苦患；目覩其色、耳聞其音、

鼻知其香、舌甞(chánɡ)其味、身觸其光、心以法緣，一切皆得

甚深法忍，住不退轉至成佛道，六根清徹無諸惱患。 



48 
 

「阿難！若彼國人天見此樹者，得三法忍：一者、音響忍，

二者、柔順忍，三者、無生法忍。此皆無量壽佛威神力故、本願

力故、滿足願故、明了願故、堅固願故、究竟願故。」 

佛告阿難：「世間帝王有百千音樂，自轉輪聖王乃至第六天

上，伎樂音聲展轉相勝千億萬倍；第六天上萬種樂音，不如無量

壽國諸七寶樹一種音聲千億倍也。亦有自然萬種伎樂，又其樂聲

無非法音，清暢哀亮，微妙和雅，十方世界音聲之中最為第一。 

「又，講堂、精舍、宮殿、樓觀皆七寶莊嚴，自然化成，復

以真珠、明月摩尼眾寶以為交露，覆蓋其上。內、外、左、右有

諸浴池，或十由旬，或二十、三十，乃至百千由旬，縱廣深淺各

皆一等，八功德水湛然盈滿，清淨香潔味如甘露。黃金池者底白

銀沙，白銀池者底黃金沙，水精池者底琉璃沙，琉璃池者底水精

沙，珊瑚池者底琥珀沙，琥珀池者底珊瑚沙，車𤦲(qú)池者底瑪

瑙沙，瑪瑙池者底車𤦲沙，白玉池者底紫金沙，紫金池者底白玉

沙，或二寶、三寶乃至七寶轉共合成。其池岸上有栴檀樹，華葉

垂布，香氣普熏。天優鉢羅華、鉢曇摩華、拘物頭華、分陀利華，

雜色光茂彌覆水上。 

「彼諸菩薩及聲聞眾若入寶池，意欲令水沒(mî)足，水即沒

足；欲令至膝，即至于膝；欲令至腰，水即至腰；欲令至頸，水

即至頸；欲令灌身，自然灌身；欲令還復，水輒(zhã)還復。調

和冷煖(nuǎn)自然隨意，開神悅體蕩除心垢，清明澄潔淨若無形。

寶沙映徹無深不照，微瀾迴流轉相灌注，安詳徐逝不遲不疾。波

揚無量自然妙聲，隨其所應莫不聞者，或聞佛聲，或聞法聲，或

聞僧聲，或寂靜聲、空無我聲、大慈悲聲、波羅蜜聲，或十力無

畏不共法聲、諸通慧聲、無所作聲、不起滅聲、無生忍聲，乃至

甘露灌頂眾妙法聲。如是等聲，稱其所聞歡喜無量，隨順清淨離

欲寂滅真實之義、隨順三寶力無所畏不共之法、隨順通慧菩薩聲

聞所行之道。無有三塗苦難之名，但有自然快樂之音，是故其國

名曰極樂。 



49 
 

「阿難！彼佛國土諸往生者，具足如是清淨色身、諸妙音聲、

神通功德，所處宮殿、衣服、飲食、眾妙華香莊嚴之具，猶第六

天自然之物。若欲食時，七寶應器自然在前，金、銀、琉璃、車

𤦲(qú)、瑪瑙、珊瑚、虎珀、明月真珠如是眾鉢隨意而至，百味

飲食自然盈滿。雖有此食實無食者，但見色、聞香，意以為食，

自然飽足，身心柔軟，無所味著。事已化去，時至復現。 

「彼佛國土清淨安隱，微妙快樂，次於無為泥洹之道。其諸

聲聞、菩薩、人、天，智慧高明，神通洞達。咸同一類，形無異

狀，但因順餘方，故有人、天之名。顏貌端正，超世希有，容色

微妙，非天、非人，皆受自然虛無之身、無極之體(tǐ)。」 

佛告阿難：「譬如世間貧窮乞人在帝王邊，形貌容狀寧可類

乎？」 

阿難白佛：「假令此人在帝王邊，羸(lãi)陋醜(chǒu)惡無

以為喻，百千萬億不可計倍。所以然者？貧窮乞人底極廝(sī)

下，衣不蔽形，食趣支命，飢寒困苦，人理殆(dài)盡。皆坐前

世不殖德本，積財不施、富有益慳，但欲唐得、貪求無厭，不信

修善、犯惡山積。如是壽終，財寶消散，苦身積聚為之憂惱，於

己無益，徒為他有。無善可怙(hù)，無德可恃(shì)，是故，死

墮惡趣，受此長苦。罪畢得出生為下賤，愚鄙斯極示同人類。所

以世間帝王人中獨尊，皆由宿世積德所致，慈惠博施，仁愛兼濟，

履信修善，無所違諍。是以壽終，福應得昇(shēnɡ)善道，上生

天上享茲福樂。積善餘慶今得為人，遇生王家自然尊貴，儀容端

正眾所敬事，妙衣珍膳隨心服御。宿福所追，故能致此。」 

佛告阿難：「汝言是也。計如帝王，雖人中尊貴，形色端正，

比之轉輪聖王，甚為鄙陋，猶彼乞人在帝王邊。轉輪聖王威相殊

妙天下第一，比忉利天王，又復醜惡不得相喻萬億倍也。假令天

帝比第六天王，百千億倍不相類也。設第六天王比無量壽佛國菩

薩、聲聞，光顏容色不相及逮，百千萬億不可計倍。」 



50 
 

佛告阿難：「無量壽國其諸天人，衣服、飲食、華香、瓔珞、

諸蓋幢幡、微妙音聲，所居舍宅、宮殿、樓閣，稱其形色、高下、

大小，或一寶、二寶，乃至無量眾寶，隨意所欲，應念即至。又，

以眾寶妙衣遍布其地，一切人天踐之而行。無量寶網彌覆佛上，

皆以金縷、真珠、百千雜寶、奇妙珍異莊嚴絞飾，周匝四面垂以

寶鈴，光色晃曜盡極嚴(yán)麗(lì)。自然德風徐起微動，其風

調和，不寒、不暑；溫涼柔軟，不遲、不疾；吹諸羅網及眾寶樹，

演發無量微妙法音，流布萬種溫雅德香。其有聞者，塵勞垢習自

然不起，風觸其身皆得快樂，譬如比丘得滅盡三昧。 

「又，風吹散華遍滿佛土，隨色次第而不雜亂，柔軟光澤馨

香芬烈，足履其上陷下四寸，隨舉足已還復如故。華用已訖地輒

(zhã)開裂，以次化沒(mî)清淨無遺，隨其時節風吹散華，如是

六反。 

「又眾寶蓮華周滿世界，一一寶華百千億葉，其葉光明無量

種色，青色青光、白色白光、玄黃、朱紫光色亦然，煒(wěi)燁

(yâ)煥(huàn)爛(làn)，明曜(yào)日月。一一華中出三十六百千

億光；一一光中出三十六百千億佛，身色紫金，相好殊特；一一

諸佛又放百千光明，普為十方說微妙法；如是諸佛各各安立無量

眾生於佛正道。」 

無量壽經卷上 

   

佛說無量壽經卷下 

曹魏天竺三藏康僧鎧譯 

佛告阿難：「其有眾生生彼國者，皆悉住於正定之聚。所以

者何？彼佛國中無諸邪聚及不定之聚，十方恒沙諸佛如來皆共讚

歎無量壽佛威神功德不可思議。諸有眾生聞其名號信心歡喜，乃

至一念，至心迴向願生彼國，即得往生住不退轉，唯除五逆、誹

謗正法。」 

file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=371&B=T&V=12&S=0360&J=2&P=&8220116.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=371&B=T&V=12&S=0360&J=2&P=&8220116.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=371&B=T&V=12&S=0360&J=2&P=&8220116.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=371&B=T&V=12&S=0360&J=2&P=&8220116.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=371&B=T&V=12&S=0360&J=2&P=&8220116.htm%230_2
file:///C:/Users/jiangyanhui/AppData/Local/Temp/cbrtmp_sutra_&T=371&B=T&V=12&S=0360&J=2&P=&8220116.htm%230_2


51 
 

佛告阿難：「十方世界諸天人民，其有至心願生彼國，凡有

三輩。其上輩者，捨家棄欲而作沙門，發菩提心，一向專念無量

壽佛，修諸功德願生彼國。此等眾生臨壽終時，無量壽佛與諸大

眾現其人前，即隨彼佛往生其國，便於七寶華中自然化生，住不

退轉，智慧勇猛，神通自在。是故，阿難！其有眾生欲於今世見

無量壽佛，應發無上菩提之心，修行功德，願生彼國。」 

佛語阿難：「其中輩者，十方世界諸天人民，其有至心願生

彼國，雖不能行作沙門大修功德，當發無上菩提之心，一向專念

無量壽佛。多少修善、奉持齋(zhāi)戒、起立塔像、飯食沙門、

懸(xuán)繒(zēnɡ)然燈、散華燒香，以此迴向願生彼國。其人臨

終，無量壽佛化現其身——光明相好，具如真佛——與諸大眾現

其人前，即隨化佛往生其國，住不退轉，功德智慧次如上輩者也。」 

佛語阿難：「其下輩者，十方世界諸天人民，其有至心欲生

彼國，假使不能作諸功德，當發無上菩提之心，一向專意乃至十

念，念無量壽佛，願生其國。若聞深法歡喜信樂，不生疑惑，乃

至一念念於彼佛，以至誠心願生其國。此人臨終夢見彼佛，亦得

往生，功德智慧次如中輩者也。」 

佛告阿難：「無量壽佛威神無極，十方世界無量無邊不可思

議諸佛如來莫不稱歎。於彼東方恒沙佛國，無量無數諸菩薩眾，

皆悉往詣無量壽佛所恭敬供養，及諸菩薩、聲聞大眾聽受經法，

宣布道化；南、西、北方、四維，上、下亦復如是。」 

爾時，世尊而說頌曰： 

「東方諸佛國，  其數如恒沙， 

 彼土諸菩薩，  往覲無量覺； 

 南、西、北四維， 上、下亦復然。 

 彼土菩薩眾，  往覲無量覺， 

    一切諸菩薩，  各齎(jí)天妙華， 

 寶香無價衣，  供養無量覺； 

 咸然奏天樂，  暢發和雅音， 



52 
 

 歌歎最勝尊，  供養無量覺。 

 究達神通慧，  遊入深法門， 

 具足功德藏，  妙智無等倫。 

 慧日照世間，  消除生死雲， 

 恭敬遶三匝，  稽首無上尊。 

 見彼嚴淨土，  微妙難思議， 

 因發無量心，  願我國亦然。 

 應時無量尊，  動容發欣笑， 

 口出無數光，  遍照十方國。 

 迴光圍遶身，  三匝從頂入， 

 一切天、人眾， 踊躍皆歡喜。 

 大士觀世音，  整服稽首問， 

   白佛：『何緣笑？唯然願說意。』 

      梵聲猶雷震，  八音暢妙響(xiǎng)： 

『當授菩薩記，  今說仁諦聽。 

 十方來正士，  吾悉知彼願， 

 志求嚴淨土，  受決當作佛； 

 覺了一切法，  猶如夢幻響， 

 滿足諸妙願，  必成如是剎。 

 知法如電影，  究竟菩薩道， 

 具諸功德本，  受決當作佛； 

 通達諸法門，  一切空無我， 

  專求淨佛土，  必成如是剎。』 

    諸佛告菩薩： 『令覲(jìn)安養佛， 

 聞法樂受行，  疾得清淨處。 

 至彼嚴淨土，  便速得神通， 

  必於無量尊，  受記成等覺。』 

 其佛本願力，  聞名欲往生， 

 皆悉到彼國，  自致不退轉。 

 菩薩興志願，  願己國無異， 

        普念度一切，  名顯(xiǎn)達(dá)十方。 



53 
 

 奉事億如來，  飛化遍諸剎， 

 恭敬歡喜去，  還到安養國。 

 若人無善本，  不得聞此經； 

 清淨有戒者，  乃獲聞正法。 

 曾更見世尊，  則能信此事， 

 謙敬聞奉行，  踊躍大歡喜。 

 憍慢弊懈怠，  難以信此法； 

 宿世見諸佛，  樂聽如是教。 

 聲聞或菩薩，  莫能究聖心， 

 譬如從生盲，  欲行開導人。 

 如來智慧海，  深廣無崖底， 

 二乘非所測，  唯佛獨明了。 

 假使一切人，  具足皆得道， 

 淨慧如本空，  億劫思佛智， 

 窮力極講說，  盡壽猶不知。 

 佛慧無邊際，  如是致清淨， 

 壽命甚難得，  佛世亦難值。 

 人有信慧難，  若聞精進求， 

     聞法能不忘，  見敬得大慶(qìng)， 

 則我善親友，  是故當發意。 

 設滿世界火，  必過要聞法， 

   會當成佛道，  廣濟生死流。」 

佛告阿難：「彼國菩薩皆當究竟一生補處——除其本願為眾

生故——以弘誓功德而自莊嚴，普欲度脫一切眾生。阿難！彼佛

國中諸聲聞眾身光一尋，菩薩光明照百由旬。有二菩薩最尊第一，

威神光明普照三千大千世界。」 

阿難白佛：「彼二菩薩其號云何？」 

佛言：「一名觀世音，二名大勢至。是二菩薩於此國土修菩

薩行，命終轉化生彼佛國。阿難！其有眾生生彼國者，皆悉具足

三十二相，智慧成滿，深入諸法，究暢要妙，神通無礙，諸根明



54 
 

利。其鈍根者成就二忍，其利根者得阿僧祇無生法忍。又彼菩薩

乃至成佛不更惡趣，神通自在常識宿命，除生他方五濁惡世，示

現同彼如我國也。」 

佛語阿難：「彼國菩薩承佛威神，一食之頃往詣十方無量世

界，恭敬供養諸佛世尊，隨心所念，華香、伎樂、繒蓋、幢幡，

無數無量供養之具自然化生，應念即至，珍妙殊特非世所有。轉

以奉散諸佛、菩薩、聲聞大眾，在虛空中化成華蓋，光色晃耀，

香氣普熏。其華周圓四百里者，如是轉倍，乃覆三千大千世界，

隨其前後以次化沒。其諸菩薩僉(qiān)然欣悅，於虛空中共奏天

樂，以微妙音歌歎佛德，聽受經法歡喜無量。供養佛已、未食之

前，忽然輕舉還其本國。」 

佛語阿難：「無量壽佛為諸聲聞、菩薩大眾頒宣法時，都悉

集會七寶講堂，廣宣道教，演暢妙法，莫不歡喜，心解得道。即

時四方自然風起，普吹寶樹出五音聲，雨無量妙華隨風周遍，自

然供養如是不絕。一切諸天皆齎(jí)天上百千華香、萬種伎樂供

養其佛及諸菩薩、聲聞大眾，普散華香、奏諸音樂，前後來往更

相開避。當斯之時，熙(xī)然快樂不可勝言。」 

佛告阿難：「生彼佛國諸菩薩等，所可講說常宣正法，隨順

智慧無違無失。於其國土所有萬物，無我所心、無染著心，去來

進止情無所係(xì)，隨意自在無所適(dí)莫，無彼、無我，無競、

無訟。於諸眾生得大慈悲饒益之心、柔軟調伏無忿恨心、離蓋清

淨無厭(yàn)怠(dài)心、等心、勝心、深心、定心、愛法樂法喜

法之心、滅諸煩惱離惡趣心，究竟一切菩薩所行，具足成就無量

功德，得深禪定諸通明慧，遊志七覺修心佛法，肉眼清徹靡不分

了、天眼通達無量無限、法眼觀察究竟諸道、慧眼見真能度彼岸、

佛眼具足覺了法性。以無礙智為人演說，等觀三界空無所有，志

求佛法具諸辯才，除滅眾生煩惱之患。從如來生，解法如如，善

知習滅，音聲方便。不欣世語，樂在正論，修諸善本，志崇佛道。

知一切法皆悉寂滅，生身煩惱二餘俱盡。聞甚深法心不疑懼(jù)，

常能修行其大悲者。深遠微妙靡不覆載，究竟一乘至于彼岸。決



55 
 

斷疑網，慧由心出，於佛教法該羅無外。智慧如大海、三昧如山

王，慧光明淨超踰(yú)日月，清白之法具足圓滿。 

「猶如雪山，照諸功德等一淨故；猶如大地，淨穢好惡無異

心故；猶如淨水，洗除塵勞諸垢染故；猶如火王，燒滅一切煩惱

薪故；猶如大風，行諸世界無障閡故；猶如虛空，於一切有無所

著故；猶如蓮華，於諸世間無染污故；猶如大乘，運載群萌出生

死故；猶如重雲，震大法雷覺未覺故；猶如大雨，雨甘露法潤眾

生故；如金剛山，眾魔外道不能動故；如梵天王，於諸善法最上

首故；如尼拘類樹，普覆一切故；如優曇鉢華，希有難遇故；如

金翅鳥，威伏外道故；如眾遊禽，無所藏積(jī)故；猶如牛王，

無能勝故；猶如象王，善調伏故；如師子王，無所畏故。 

「曠若虛空，大慈等故；摧滅嫉心，不望勝故。專樂求法，

心無厭足；常欲廣說，志無疲倦。擊(jī)法鼓、建法幢、曜慧日、

除癡闇(àn)、修六和敬、常行法施，志勇精進，心不退弱。為世

燈明、最勝福田，常為師導等無憎愛。唯樂正道無餘欣慼，拔諸

欲刺以安群生，功德殊勝莫不尊敬，滅三垢障遊諸神通。因力、

緣力、意力、願力、方便之力、常力、善力、定力、慧力、多聞

之力、施戒、忍辱、精進、禪定、智慧之力、正念止觀諸通明力、

如法調伏諸眾生力，如是等力一切具足。身色相好，功德、辯才

具足莊嚴，無與等者。恭敬供養無量諸佛，常為諸佛所共稱歎。

究竟菩薩諸波羅蜜，修空無相無願三昧、不生不滅諸三昧門，遠

離聲聞緣覺之地。 

「阿難！彼諸菩薩成就如是無量功德，我但為汝略言之耳；

若廣說者，百千萬劫不能窮盡。」 

佛告彌勒菩薩、諸天、人等：「無量壽國聲聞、菩薩功德智

慧不可稱說，又其國土微妙安樂清淨若此，何不力為善，念道之

自然，著於無上下，洞達無邊際？宜各勤精進，努力自求之，必

得超絕去，往生安養國。橫截五惡趣，惡趣自然閉；昇道無窮極，

易往而無人。其國不逆違，自然之所牽，何不棄世事，勤行求道

德，可獲極長生，壽樂無有極？ 



56 
 

「然世人薄俗，共諍不急之事。於此劇惡極苦之中，勤身營

務以自給濟。無尊、無卑，無貧、無富，少、長、男、女共憂錢

財，有無同然，憂思適(shì)等。屏(bīnɡ)營(yínɡ)愁苦，累念

積慮，為心走使，無有安時——有田憂田、有宅憂宅，牛、馬、

六畜、奴婢、錢財、衣、食、什物，復共憂之——重思累息，憂

念愁怖，橫為非常、水、火、盜賊、怨家、債主焚漂劫奪，消散

磨滅，憂毒忪(zhōnɡ)忪，無有解時。結憤心中不離憂惱，心堅

意固適無縱捨，或坐摧碎身亡命終，棄捐之去莫誰隨者。 

「尊貴、豪富亦有斯患，憂懼萬端，勤苦若此，結眾寒熱與

痛共俱。貧窮下劣困乏常無，無田亦憂欲有田、無宅亦憂欲有宅，

無牛、馬、六畜、奴婢、錢財、衣、食、什物亦憂欲有之。適有

一復少一、有是少是，思有齊等；適欲具有便復糜散。如是憂苦

當復求索，不能時得思想無益，身心俱勞，坐起不安，憂念相隨，

勤苦若此，亦結眾寒熱與痛共俱。或時坐之終身夭命，不肯為善、

行道、進德，壽終身死當獨遠去，有所趣向善惡之道，莫能知者。 

「世間人民，父子、兄弟、夫婦、家室、中外親屬，當相敬

愛，無相憎嫉；有無相通，無得貪惜；言色常和，莫相違戾(lì)。

或時心諍有所恚怒，今世恨意微相憎嫉，後世轉劇至成大怨。所

以者何？世間之事更相患害，雖不即時應急相破，然含毒畜怒結

憤精神，自然剋(kâ)識不得相離，皆當對生更相報復。人在世間

愛欲之中，獨生、獨死，獨去、獨來，當行至趣苦樂之地，身自

當之無有代者。善惡變化、殃福異處，宿豫嚴待，當獨趣入。遠

到他所莫能見者，善惡自然追行所生。窈(yǎo)窈冥冥別離久長，

道路不同會見無期，甚難甚難復得相值。何不棄眾事，各曼強健

時，努力勤修善，精進願度世，可得極長生？如何不求道，安所

須待，欲何樂乎？ 

「如是，世人不信作善得善、為道得道，不信人死更生、惠

施得福，善惡之事都不信之，謂之不然終無有是。但坐此故，且

自見之，更相瞻視，先後同然。轉相承受父餘教令，先人祖父素

不為善、不識道德，身愚神闇(àn)，心塞意閉。死生之趣、善惡



57 
 

之道，自不能見，無有語者；吉凶禍福，競各作之，無一怪也。

生死常道轉相嗣立，或父哭子、或子哭父，兄弟、夫婦更相哭泣，

顛倒上下無常根本，皆當過去不可常保。教語開導，信之者少，

是以生死流轉無有休止。 

「如此之人，曚冥抵突，不信經法，心無遠慮，各欲快意；

癡惑於愛欲，不達於道德；迷沒於瞋怒，貪狼於財色。坐之不得

道，當更惡趣苦，生死無窮已，哀哉甚可傷。或時室家，父子、

兄弟、夫婦，一死一生更相哀愍，恩愛、思慕、憂念結縛，心意

痛著迭相顧戀，窮日卒歲無有解已。教語道德心不開明，思想恩

好不離情欲。惛曚閉塞，愚惑所覆，不能深思熟計、心自端政、

專精行道、決斷世事，便旋至竟年壽終盡不能得道，無可奈何。 

「總猥憒擾皆貪愛欲，惑道者眾、悟之者寡，世間怱(cōng)

怱，無可聊賴。尊卑、上下、貧富、貴賤，勤苦怱務各懷殺毒，

惡氣窈冥為妄興事，違逆天地不從人心，自然非惡先隨與之。恣

聽所為待其罪極，其壽未盡便頓奪之。下入惡道，累世懟(duì)

苦展轉其中，數千億劫無有出期。痛不可言，甚可哀愍。」 

佛告彌勒菩薩、諸天人等：「我今語汝世間之事，人用是故，

坐不得道。當熟思計遠離眾惡，擇其善者勤而行之。愛欲榮華不

可常保，皆當別離無可樂者。曼佛在世當勤精進，其有至願生安

樂國者，可得智慧明達、功德殊勝；勿得隨心所欲，虧(kuī)負

經戒在人後也。儻有疑意不解經者，可具問佛，當為說之。」 

彌勒菩薩長跪白言：「佛威神尊重，所說快善，聽佛經者貫

心思之。世人實爾如佛所言，今佛慈愍顯示大道，耳目開明長得

度脫，聞佛所說莫不歡喜。諸天、人民、蠕動之類，皆蒙慈恩解

脫憂苦。佛語教誡甚深甚善，智慧明見八方、上下、去來今事，

莫不究暢。今我眾等所以蒙得度脫，皆佛前世求道之時謙苦所致。

恩德普覆，福祿巍巍，光明徹照達空無極；開入泥洹，教授典攬

(lǎn)威制消化，感動十方無窮無極。佛為法王尊超眾聖，普為

一切天人之師，隨心所願皆令得道。今得值佛，復聞無量壽聲，

靡不歡喜，心得開明。」 



58 
 

佛告彌勒：「汝言是也。若有慈敬於佛者，實為大善。天下

久久乃復有佛，今我於此世作佛，演說經法，宣布道教，斷諸疑

網；拔愛欲之本,杜眾惡之源。遊步三界無所拘閡(hã),典攬(lǎn)

智慧眾道之要，執持綱維昭然分明，開示五趣度未度者，決正生

死泥洹之道。 

「彌勒當知，汝從無數劫來修菩薩行，欲度眾生，其已久遠，

從汝得道至于泥洹不可稱數。汝及十方諸天、人民一切四眾，永

劫已來展轉五道，憂畏勤苦不可具言，乃至今世生死不絕，與佛

相值聽受經法，又復得聞無量壽佛。快哉甚善，吾助爾喜。 

「汝今亦可自厭生、死、老、病、痛苦、惡露、不淨、無可

樂者，宜自決斷。端身正行，益作諸善；修己潔體，洗除心垢；

言行忠信，表裏相應；人能自度，轉相拯濟；精明求願，積累善

本。雖一世勤苦須臾之間，後生無量壽佛國快樂無極，長與道德

合明，永拔生死根本，無復貪恚、愚癡、苦惱之患。欲壽一劫、

百劫、千億萬劫，自在隨意皆可得之，無為自然次於泥洹之道。

汝等宜各精進求心所願，無得疑惑中悔自為過咎(jiù)，生彼邊

地七寶宮殿，五百歲中受諸厄也。」 

彌勒白佛：「受佛重誨，專精修學，如教奉行，不敢有疑。」 

佛告彌勒：「汝等能於此世端心正意，不作眾惡，甚為至德，

十方世界最無倫匹。所以者何？諸佛國土天人之類自然作善，不

大為惡，易可開化。今我於此世間作佛，處於五惡、五痛、五燒

之中，為最劇苦。教化群生令捨五惡、令去五痛、令離五燒；降

化其意令持五善，獲其福德度世長壽泥洹之道。」 

佛言：「何等為五惡？何等五痛？何等五燒？何等消化五惡、

令持五善，獲其福德度世長壽泥洹之道？ 

「其一惡者，諸天、人民、蠕動之類。欲為眾惡莫不皆然。

強者伏弱轉相剋(kâ)賊，殘害殺戮迭相吞噬，不知修善惡逆無道，

後受殃罰自然趣向。神明記識犯者不赦，故有貧窮、下賤、乞丐、

孤獨、聾盲、瘖啞、愚癡、憋惡，至有尫(wānɡ)狂不逮之屬。又



59 
 

有尊貴、豪富、高才、明達皆由宿世慈孝、修善積德所致。世有

常道、王法、牢獄不肯畏慎，為惡入罪受其殃罰，求望解脫難得

免出。世間有此目前現事，壽終後世尤深尤劇，入其幽冥轉生受

身。譬如王法痛苦極刑，故有自然三塗無量苦惱，轉貿其身、改

形易道，所受壽命或長或短，魂神精識自然趣之。當獨值向相從

共生，更相報復無有止已，殃惡未盡不得相離，展轉其中無有出

期，難得解脫痛不可言。天地之間自然有是，雖不即時卒暴應至，

善惡之道會當歸之。是為一大惡、一痛、一燒，勤苦如是。 

「譬如大火焚燒人身，人能於中一心制意、端身正行，獨作

諸善、不為眾惡者，身獨度脫，獲其福德度世上天泥洹之道，是

為一大善也。」 

佛言：「其二惡者，世間人民——父子、兄弟、室家、夫婦——

都無義理，不順法度。奢婬憍縱，各欲快意，任心自恣，更相欺

惑。心口各異、言念無實、佞(nìnɡ)諂不忠、巧言諛媚、嫉賢謗

善，陷入怨枉。主上不明任用臣下、臣下自在機偽多端，踐度能

行知其形勢。在位不正為其所欺，妄損忠良不當天心。臣欺其君、

子欺其父，兄弟、夫婦、中外知識更相欺誑，各懷貪欲、瞋恚、

愚癡，欲自厚己、欲貪多有，尊卑、上下心俱同然。破家亡身不

顧前後，親屬內外坐之滅族。或時室家、知識、鄉黨(dǎnɡ)、市里、

愚民、野人轉共從事，更相剝害，忿成怨結。富有慳惜不肯施與，

愛保貪重心勞身苦，如是至竟無所恃怙，獨來獨去無一隨者。善

惡、禍福追命所生，或在樂處、或入苦毒，然後乃悔，當復何及？

世間人民心愚少智，見善憎謗不思慕及，但欲為惡妄作非法，常

懷盜心悕望他利，消散磨盡而復求索。邪心不正，懼人有色，不

豫思計，事至乃悔。今世現有王法牢獄，隨罪趣向受其殃罰。因

其前世不信道德、不修善本，今復為惡，天神剋識別其名籍，壽

終神逝下入惡道，故有自然三塗無量苦惱。展轉其中，世世累劫

無有出期，難得解脫痛不可言，是為二大惡、二痛、二燒，勤苦

如是。 



60 
 

「譬如大火焚燒人身，人能於中一心制意、端身正行，獨作

諸善、不為眾惡者，身獨度脫，獲其福德度世上天泥洹之道，是

為二大善也。」 

佛言：「其三惡者，世間人民相因寄生，共居天地之間，處

年壽命無能幾何。上有賢明長者、尊貴豪富，下有貧窮㒋(sī)

賤、尫(wānɡ)劣愚夫，中有不善之人常懷邪惡，但念婬妷，煩滿

胸中，愛欲交亂坐起不安，貪意守惜但欲唐得。眄(miǎn)睞(lài)

細色邪態(tài)外逸，自妻厭憎私妄出入，費損家財事為非法，

交結聚會興師相伐，攻劫殺戮強奪不道。惡心在外不自修業，盜

竊(qiâ)趣得欲擊(jī)成事，恐勢迫脅(xiã)歸給妻子，恣心快意

極身作樂。或於親屬不避尊卑，家室中外患而苦之，亦復不畏王

法禁令。如是之惡著於人鬼，日月照見、神明記識，故有自然三

塗無量苦惱。展轉其中，世世累劫無有出期，難得解脫痛不可言，

是為三大惡、三痛、三燒，勤苦如是。 

「譬如大火焚燒人身，人能於中一心制意、端身正行，獨作

諸善、不為眾惡者，身獨度脫，獲其福德度世上天泥洹之道，是

為三大善也。」 

佛言：「其四惡者，世間人民不念修善，轉相教令共為眾惡。

兩舌、惡口、妄言、綺語、讒(chán)賊、鬪(dîu)亂，憎嫉善人、

敗壞賢明，於傍快喜。不孝二親、輕慢師長，朋友無信，難得誠

實。尊貴自大謂己有道，橫行威勢侵易於人，不能自知，為惡無

恥，自以強健欲人敬難，不畏天地、神明、日月，不肯作善，難

可降化。自用偃(yǎn)蹇(jiǎn)謂可常爾，無所憂懼，常懷憍慢。

如是眾惡，天神記識，賴其前世頗作福德，小善扶接營護助之；

今世為惡福德盡滅，諸善神鬼各去離之，身獨空立無所復依。壽

命終盡諸惡所歸，自然迫促共趣奪之。又其名籍記在神明，殃咎

牽引當往趣向，罪報自然無從捨離。但得前行入於火鑊(huî)，

身心摧碎、精神痛苦，當斯之時悔復何及？天道自然，不得蹉(cuō)

跌(diē)，故有自然三塗無量苦惱。展轉其中，世世累劫無有出

期，難得解脫痛不可言，是為四大惡、四痛、四燒，勤苦如是。 



61 
 

「譬如大火焚燒人身，人能於中一心制意、端身正行，獨作

諸善、不為眾惡，身獨度脫，獲其福德度世上天泥洹之道，是為

四大善也。」 

佛言：「其五惡者，世間人民徙(xǐ)倚懈惰，不肯作善、治

身修業，家室眷屬飢寒困苦。父母教誨瞋目怒應，言令不和違戾

(lì)反逆譬如怨家，不如無子。取與無節，眾共患厭，負恩違義，

無有報償之心。貧窮困乏不能復得，辜(gū)較縱奪放恣遊散，串

數唐得用自賑(zhân)給。耽(dān)酒嗜美、飲食無度，肆心蕩逸、

魯扈(hù)抵突，不識人情強欲抑制。見人有善憎嫉惡之，無義、

無禮，無所顧(ɡù)錄。自用職當不可諫曉，六親眷屬所資有無不

能憂念。不惟父母之恩、不存師友之義，心常念惡、口常言惡、

身常行惡，曾無一善。不信先聖諸佛經法、不信行道可得度世、

不信死後神明更生、不信作善得善為惡得惡。欲殺真人，鬪(dîu)

亂眾僧，欲害父母、兄弟、眷屬，六親憎惡願令其死。 

「如是世人心意俱然，愚癡曚昧而自以智慧，不知生所從來、

死所趣向。不仁、不順，逆惡天地，而於其中悕(xī)望僥(jiǎo)

倖(xìnɡ)，欲求長生，會當歸死。慈心教誨令其念善，開示生死

善惡之趣自然有是，而不信之；苦心與語無益其人，心中閉塞(sâ)

意不開解。大命將終悔懼交至，不豫修善臨(lín)窮方悔，悔之

於後將何及乎？天地之間五道分明，恢廓(kuî)窈冥浩浩茫茫，

善惡報應禍福相承，身自當之無誰代者。 

「數之自然應其所行，殃咎(jiù)追命無得縱捨。善人行善，

從樂入樂、從明入明；惡人行惡，從苦入苦、從冥入冥。誰能知

者？獨佛知耳。教語開示，信用者少，生死不休，惡道不絕。如

是，世人難可具盡，故有自然三塗無量苦惱。展轉其中，世世累

劫無有出期，難得解脫，痛不可言，是為五大惡、五痛、五燒，

勤苦如是。 

「譬如大火焚燒人身，人能於中一心制意、端身正念，言行

相副、所作至誠，所語如語、心口不轉，獨作諸善、不為眾惡者，

身獨度脫，獲其福德度世上天泥洹之道，是為五大善也。」 



62 
 

佛告彌勒：「吾語汝等，是世五惡勤苦若此，五痛、五燒展

轉相生，但作眾惡不修善本，皆悉自然入諸惡趣。或其今世先被

殃病，求死不得、求生不得，罪惡所招示眾見之。身死隨行入三

惡道，苦毒無量自相燋(jiāo)然。至其久後共作怨結，從小微起

遂成大惡，皆由貪著財色、不能施慧，癡欲所迫、隨心思想，煩

惱結縛無有解已，厚己諍利無所省錄。富貴榮華當時快意，不能

忍辱不務修善，威勢無幾隨以磨滅，身生勞苦久後大劇(jù)。天

道施張自然糺(jiū)舉，綱紀羅網上下相應，焭(qiïnɡ)焭忪(zhōnɡ)

忪當入其中。古今有是，痛哉可傷！」 

佛語彌勒：「世間如是，佛皆哀之。以威神力摧滅眾惡，悉

令就善棄捐所思，奉持經戒、受行道法，無所違失，終得度世泥

洹之道。」 

佛言：「汝今諸天人民及後世人，得佛經語當熟思之，能於

其中端心正行，主上為善、率化其下，轉相勅(chì)令各自端守，

尊聖敬善、仁慈博愛。佛語教誨無敢虧(kuī)負，當求度世拔斷

生死眾惡之本，永離三塗無量憂畏苦痛之道。汝等於是廣殖德本，

布恩施慧，勿犯道禁，忍辱、精進、一心、智慧轉相教化。 

「為德立善，正心正意，齋(zhāi)戒清淨一日一夜，勝在無

量壽國為善百歲。所以者何？彼佛國土無為自然，皆積眾善，無

毛髮之惡，於此修善十日十夜，勝於他方諸佛國中為善千歲。所

以者何？他方佛國為善者多、為惡者少，福德自然，無造惡之地。

唯此間多惡無有自然，勤苦求欲轉相欺殆(dài)，心勞形困飲苦

食毒，如是怱務未甞寧息。吾哀汝等天人之類，苦心誨喻教令修

善，隨器開導授與經法，莫不承用，在意所願皆令得道。佛所遊

履，國邑丘聚靡不蒙化，天下和順，日月清明，風雨以時，災厲

不起，國豐民安，兵戈無用，崇德興仁，務修禮讓。」 

佛言：「我哀愍汝等諸天人民，甚於父母念子。今吾於此世

作佛，降化五惡、消除五痛、絕滅五燒，以善攻惡，拔生死之苦，

令獲五德，昇無為之安。吾去世後經道漸滅，人民諂偽復為眾惡，

五燒、五痛還如前法，久後轉劇不可悉說，我但為汝略言之耳。」 



63 
 

佛告彌勒：「汝等各善思之，轉相教誡，如佛經法，無得犯

也。」 

於是，彌勒菩薩合掌白言：「佛所說甚善。世人實爾，如來

普慈哀愍悉令度脫，受佛重誨不敢違失。」 

佛告阿難：「汝起更整衣服，合掌恭敬，禮無量壽佛。十方

國土諸佛如來，常共稱揚讚歎彼佛，無著無閡(hã)。」 

於是，阿難起整衣服，正身西向，恭敬合掌，五體投地禮無

量壽佛。白言：「世尊！願見彼佛安樂國土及諸菩薩聲聞大眾。」 

說是語已，即時無量壽佛放大光明，普照一切諸佛世界，金

剛圍山、須彌山王、大小諸山，一切所有皆同一色。譬如劫水彌

滿世界，其中萬物沈(chãn)沒(mî)不現，滉(huàng)瀁(yǎng)浩

汗唯見大水；彼佛光明亦復如是，聲聞、菩薩一切光明皆悉隱蔽，

唯見佛光明耀顯(xiǎn)赫。 

爾時，阿難即見無量壽佛，威德巍巍如須彌山王，高出一切

諸世界上，相好光明靡不照耀。此會四眾一時悉見，彼見此土亦

復如是。 

爾時，佛告阿難及慈氏菩薩：「汝見彼國，從地已上至淨居

天，其中所有微妙嚴淨自然之物，為悉見不？」 

阿難對曰：「唯然，已見。」 

「汝寧復聞無量壽佛大音宣布一切世界化眾生不？」 

阿難對曰：「唯然，已聞。」 

「彼國人民乘百千由旬七寶宮殿無所障閡(hã)，遍至十方供

養諸佛，汝復見不？」 

對曰：「已見。」 

「彼國人民有胎生者，汝復見不？」 

對曰：「已見。」 



64 
 

「其胎生者所處宮殿，或百由旬或五百由旬，各於其中受諸

快樂，如忉利天，亦皆自然。」 

爾時，慈氏菩薩白佛言：「世尊！何因何緣彼國人民胎生化

生？」 

佛告慈氏：「若有眾生以疑惑心修諸功德，願生彼國，不了

佛智、不思議智、不可稱智、大乘廣智、無等無倫最上勝智，於

此諸智疑惑不信；然猶信罪福，修習善本，願生其國。此諸眾生

生彼宮殿，壽五百歲，常不見佛、不聞經法、不見菩薩聲聞聖眾，

是故於彼國土謂之胎生。若有眾生明信佛智乃至勝智，作諸功德

信心迴向，此諸眾生於七寶華中自然化生，加趺(fū)而坐，須臾

之頃，身相光明，智慧功德如諸菩薩具足成就。 

「復次，慈氏！他方諸大菩薩發心欲見無量壽佛，恭敬供養

及諸菩薩聲聞之眾。彼菩薩等命終得生無量壽國，於七寶華中自

然化生。彌勒當知，彼化生者智慧勝故。其胎生者皆無智慧，於

五百歲中常不見佛、不聞經法、不見菩薩諸聲聞眾，無由供養於

佛、不知菩薩法式、不得修習功德，當知此人宿世之時無有智慧，

疑惑所致。」 

佛告彌勒：「譬如轉輪聖王別有宮室，七寶莊飾，張設床帳，

懸諸繒幡。若有諸小王子得罪於王，輒(zhã)內彼宮中，繫(xì)

以金鎖，供給飲食、衣服、床蓐(rù)、華香、伎樂，如轉輪王無

所乏少。於意云何？此諸王子寧樂彼處不？」 

對曰：「不也，但種種方便求諸大力欲自勉出。」 

佛告彌勒：「此諸眾生亦復如是。以疑惑佛智生彼宮殿，無

有刑罰乃至一念惡事，但於五百歲中不見三寶，不得供養修諸善

本。以此為苦，雖有餘樂猶不樂彼處。若此眾生識其本罪，深自

悔責求離彼處，即得如意，往詣無量壽佛所恭敬供養，亦得遍至

無量無數諸如來所修諸功德。彌勒當知，其有菩薩生疑惑者，為

失大利。是故，應當明信諸佛無上智慧。」 



65 
 

彌勒菩薩白佛言：「世尊！於此世界有幾(jǐ)所不退菩薩生

彼佛國？」 

佛告彌勒：「於此世界有六十七億不退菩薩往生彼國。一一

菩薩已曾供養無數諸佛，次如彌勒者也；諸小行菩薩及修習少功

德者不可稱計，皆當往生。」 

佛告彌勒：「不但我剎諸菩薩等往生彼國，他方佛土亦復如

是。其第一佛名曰遠照，彼有百八十億菩薩皆當往生。其第二佛

名曰寶藏，彼有九十億菩薩皆當往生。其第三佛名曰無量音，彼

有二百二十億菩薩皆當往生。其第四佛名曰甘露味，彼有二百五

十億菩薩皆當往生。其第五佛名曰龍勝，彼有十四億菩薩皆當往

生。其第六佛名曰勝力，彼有萬四千菩薩皆當往生。其第七佛名

曰師子，彼有五百億菩薩皆當往生。其第八佛名曰離垢光，彼有

八十億菩薩皆當往生。其第九佛名曰德首，彼有六十億菩薩皆當

往生。其第十佛名曰妙德山，彼有六十億菩薩皆當往生。其第十

一佛名曰人王，彼有十億菩薩皆當往生。其第十二佛名曰無上華，

彼有無數不可稱計諸菩薩眾——皆不退轉，智慧勇猛，已曾供養

無量諸佛，於七日中即能攝取百千億劫大士所修堅固之法——斯

等菩薩皆當往生。其第十三佛名曰無畏，彼有七百九十億大菩薩

眾、諸小菩薩及比丘等不可稱計皆當往生。」 

佛語彌勒：「不但此十四佛國中諸菩薩等當往生也，十方世

界無量佛國其往生者亦復如是，甚多無數。我但說十方諸佛名號

及菩薩、比丘生彼國者，晝夜一劫尚未能竟，我今為汝略說之耳。」 

佛語彌勒：「其有得聞彼佛名號，歡喜踊躍，乃至一念，當

知此人為得大利，則是具足無上功德。是故，彌勒！設有大火充

滿三千大千世界，要當過此。聞是經法，歡喜信樂，受持讀誦，

如說修行。所以者何？多有菩薩欲聞此經而不能得。若有眾生聞

此經者，於無上道終不退轉，是故應當專心信受持誦說行。吾今

為諸眾生說此經法，令見無量壽佛及其國土一切所有，所當為者

皆可求之，無得以我滅度之後復生疑惑。當來之世經道滅盡，我



66 
 

以慈悲哀愍特留此經止住百歲，其有眾生值斯經者，隨意所願皆

可得度。」 

佛語彌勒：「如來興世難值難見、諸佛經道難得難聞；菩薩

勝法諸波羅蜜得聞亦難；遇善知識、聞法能行此亦為難；若聞斯

經信樂受持，難中之難無過此難。是故我法，如是作、如是說、

如是教，應當信順，如法修行。」 

爾時，世尊說此經法，無量眾生皆發無上正覺之心，萬二千

那由他人得清淨法眼，二十二億諸天人民得阿那含，八十萬比丘

漏盡意解，四十億菩薩得不退轉，以弘誓功德而自莊嚴，於將來

世當成正覺。爾時，三千大千世界六種震動，大光普照十方國土，

百千音樂自然而作，無量妙華芬芬而降。 

佛說經已，彌勒菩薩及十方來諸菩薩眾，長老阿難、諸大聲

聞，一切大眾，聞佛所說靡不歡喜。 

無量壽經卷下 

 

經文以台湾中华电子佛典协会（CBETA）2016 电子版《大正新修

大藏经》（电子《大正藏》）为底本。 

结  行： 
1. 补阙真言：南谟喝啰怛那，哆啰夜耶。佉啰佉啰。俱住俱住。摩 

啰摩啰。虎啰，吽。贺贺，苏怛拏，吽。泼抹拏，娑婆诃。（三遍） 

2. 七佛灭罪真言：离婆离婆帝。求诃求诃帝。陀罗尼帝。尼诃啰帝。

毗黎你帝。摩诃伽帝。真陵乾帝。娑婆诃。（三遍） 

3. 三皈依  

自皈依佛，当愿众生，体解大道，发无上心； 

自皈依法，当愿众生，深入经藏，智慧如海； 

自皈依僧，当愿众生，统理大众，一切无碍。和南圣众。（一遍） 

4. 回向 

愿以此功德      普及于一切 

我等与众生      皆共成佛道 



67 
 

愿消三障诸烦恼      愿得智慧真明了 

普愿罪障悉消除      世世常行菩萨道 

愿以此功德 回向法界众生 愿诸众生： 

罪障消除 福德增长 智慧增长 菩提心增长 

愿三宝兴隆 正法久住 普愿众生 早成佛道 

南无十方三世一切佛 一切菩萨摩诃萨 摩诃般若波罗蜜  

5. 礼佛（三拜/三问讯）（注：此阅藏仪轨可以根据需要自行调整） 


